
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 4

Artikel: Die katholisch-theologische Fakultät an der Universität Bern

Autor: Herzog, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 295

Die katholisch-theologische Fakultät
an der Universität Bern.

Am 11. Dezember 1874 wurde die katholisch-theologische
Fakultät der Universität Bern feierlich eröffnet. Dieser Tag
darf in der Entwicklungsgeschichte des theologischen Studiums
als ein überaus wichtiger bezeichnet Averden; denn zum ersten
Male wurde nun katholischen Theologen der Schweiz die
Möglichkeit geboten, an einer inländischen Fakultät sich für ihren
Beruf vorzubereiten, während vorher, abgesehen von der
theologischen Lehranstalt in Luzern, nur Seminarien zur Verfügung
standen. Dass die, neue Fakultät nur von romfreien Katholiken
besucht wurde und Avird, vermag der grossen Wichtigkeit nicht
den geringsten Abbruch zu tun. Hat doch seither auch die römische
Kirche in Freiburg das Universitätsstudium — wenigstens dem
Namen nach — eingeführt und damit die Schöpfung von 1874

gewissermassen gutgeheissen. Und wichtig, ja eine

Lebensbedingung ist sie für die christkatholischc Kirche der Schweiz
und im allgemeinen auch für die sämtlichen romfreien
katholischen Kirchen. Ihr fünfundvierzigjähriges Bestehen darf wohl
den Anlass bieten zu einem Rückblick auf die Vorgeschichte,
die Gründung und EntAvicklung der Fakultät.

I.

Das Mittelalter kannte fast ausschliesslich nur das theologische

Studium, das in Klöstern und Stiftsschulen vermittelt
wurde. Dies geschah unzweifelhaft in sehr verschiedener Weise,
am einen Ort vorzüglich, an den meisten andern höchst mangel
haft. Die SchAveiz durfte sich keines guten Rufes freuen. Kam
es doch vor, dass um das Ende des 13. Jahrhunderts in
St. Gallen, der Leuchte der Wissenschaft in oberdeutschen Landen,



— 296 —

weder der Abt noch ein Mönch schreiben konnte1). Luzern
zählte von 1178—1524 unter 23 Stacltpfarrern nur einen einzigen
Inländer und unter 16 Stadtschreibern von 1292—1490 gar
keinen2). Eine einigermassen erfreuliche Stellung nahm die
Universität Basel ein, eine der schönsten Früchte des Basler
Konzils. Wie dort Theologie gelehrt wurde, kann daraus ersehen

Averden, dass bei der feierlichen Eröffnung 1460 ein einziger
Lehrstuhl errichtet wurde. Aber Männer von Weltruf hatten
ihn in der nächsten Zeit inne, wie Geiler von Kaisersberg,
Erasmus von Rotterdam, Wyttenbach, Capito, Ökolampad3;. So

gross der Ruhm der Basler Universität war, so rasch zerrioss er,
als die Reformation hereinbrach. Von 1529—1532 war sie ganz
verödet *¦) und erholte sich nach der Neugründung nur langsam.
Sie fällt von nun an, da sie ausschliesslich der Reformation
diente, für unsere Darstellung ausser Betracht. Dasselbe ist
der Fall mit Zürich, das in den Jahren 1430—1520 nicht Aveniger

als 42 Studenten nach Heidelberg schickte5), während im
14. Jahrhundert bis zur Wirksamkeit des Felix Hämmerlein
kein einziger der Chorherren seine Unterschrift machen konnte,
und ferner mit Bern, das nur von Zeit zu Zeit gute Theologen
sich von auswärts kommen liess.

Vieles wurde besser, als die Reformation auf beiden Seiten
den religiösen Eifer neu belebte. Wie sich die reformierten
Schulen bestrebten, ihre Theologen vor allem im Disputieren
gut zu unterrichten, wozu auch eine nicht unbedeutende
allgemeine Bildung gehört, fühlten die Katholiken mehr und mehr
ihre Rückständigkeit. Aus diesem Gefühl heraus beschlossen
Avohl die Luzerner, kein Religionsgespräch mehr zu beschicken,
trotzdem sie in Thomas Murner einen gefürchteten und witzigen,
ausgezeichneten Geistlichen hatten. Troxler6) hat gewiss recht,
wenn er sagt: „In der Tat ist der Glaube der Väter mehr
durch treue Anhänglichkeit der Laien und durch das Schwert

') Lehmann, Die gute alte Zeit, p. 366.
") Lehmann, a. a. 0., p. 380. Troxler, Luzerns Gymnasium und I,y-

zäum. Glarus 1823 (zitiert: Troxler, Luzern), p. 25.

') Troxler, Dr., Die Gesamthochschule der Schweiz und die Universität

Basel. Trogen 1830 (zitiert : Troxler, Basel), p. 35.

4) Troxler, Basel, p. 41.

5) Lehmann, a. a. 0., p. 379.
6) Troxler, Luzern, p. 27.



— 297 —

in der Faust, als durch den Geist der Lehrer oder durch die
Obhut des Klerus erhalten worden." Schon 1531 kam das
Bedürfnis nach bessern Schulen in den Urkantonen, besonders in
Luzern, zum Ausdruck. Ein Vorschlag ging dahin, „ein eigenes
Studium zu Freiburg im Üchtland oder in Rapperschweil
gemeinschaftlich anzulegen, zu dem Ende sollte aber Hr.
Ordinarius Cardinal Embs zu Constanz, da zugleich ein Seminarium
errichtet werden sollte, einen Beitrag leisten, und die Stände
sollten die Geistlichkeit und Gotteshäuser ihrer Territorien mit
einer Steuer belegen" *). Da sich aber solche Unterhandlungen
immer in die Länge zogen, ging Luzern inzAvischen selbständig
an das Werk, für bessere Geistliche zu sorgen. Dein Stift zu
Münster wurde ernstlich bedeutet, dass es für bessere Ausbildung

seiner jungen Kleriker zu sorgen habe8); und als der
Bischof von Konstanz sich beklagte, die Ordinanden, Avelche ihm
aus dem schAvcizerischen Teile seines Sprengcls zur Weihe kommen,

seien auch gar ungeschickt, beschloss Luzern 1559,
dieselben vorher selber zu prüfen8). Es drang auch bei der
Beglückwünschung Papst Paul IV. 1556 energisch darauf, es
möchte für die 5 Orte eine gute Schule errichtet und unterstützt
werden3). Pius V. gestattete dann 1566 kostenfreie Aufnahme
von 20 Zöglingen in die oberitalienischen Seminarien, und endlich

stiftete Karl Borromäus 1579 das helvetische Kollegium zu
Mailand. So war das Studium der Theologie für die katholische
Schweiz fast ausschliesslich auf italienischem Boden geboten,
nicht selten aber auch mit ernsten Gefahren für die Moral
dieser Jünglinge verbunden4).

1573 und 1574 unternahm Luzern den entscheidenden
Schritt. Es berief die Jesuiten zur Reorganisation des

Schulwesens. Es kostete aber noch viele Mühe, bis wirklich 1577

der Vertrag zwischen der Stadt und den Jesuiten abgeschlossen
werden konnte5). Über die grössten finanziellen Schwierigkeiten
half insbesondere die Freigebigkeit des Schultheissen Ludwig

') Troxler, Luzern, p. 30.

a) Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Luzern. Luzern
1858, IV, p. 214.

8) Segesser, a. a. 0., p. 264.

4) Segesser, a. a. 0., p. 552.

s) Griiter, S-, Das Kollegium zu Luzern unter dem ersten Rektor
^.Martin Leubenstein 1574—1596. Luzern 1905, p. 10 ff.



— 298 —

Pfyffer hinweg. Dem angeblich mörderischen Klima trotzte mau
durch eine bessere Küche! Für die theologische Ausbildung
kommt erst das Jahr 1586 in Betracht ; von da an wurde nämlich

von einem gelehrten Mitglied der ziemlich starken Jesuitenstation

(20 Mitglieder und Zöglinge) Moraltheologie gelesen.
Diese Kurse fanden solchen Anklang, dass sie 1599 endgültig
eingeführt und besonders fundiert wurden. 1646 Avar das

Vermögen so gewachsen, dass die Jesuiten Philosophie und Theologie

vollständig in den Lehrplan aufnahmen und 1674 noch
kanonisches Recht beifügten (letzteres bis 1728). Das war die
Blütezeit der Luzerner Anstalt, avo die Schülerzahl bis auf 380

(im Jahre 1647) stieg, von denen 50 Aristoteles, 10 Thomas
v. Aquin, 36 Moral hörten l). Es ist hier nicht der Ort, von dem

Guten8) und Nachteiligen3) zu reden, das den Jesuiten in
Luzern nachgesagt wird. Die Schule war aber für Luzern so

wichtig geworden, dass man sie auch nicht schliessen Avollte,
als überall das Ungewitter über die Jesuiten hereinbrach. Noch
1771 erliess der Rat eine neue Schulordnung, in der er etwas
mehr theologia fundamentalis verlangte auf Kosten der
Polemik4). Der Aufhebung des Jesuitenordens (1773) musste auch
die Auflösung der Luzerner Kolonie (nunmehr 29, wovon vier
Theologieprofessoren) folgen. Am 17. Januar 1774 Avurde das

Kollegium feierlich aufgelöst, am folgenden Tag bezogen die
Patres in weltgeistlicher Kleidung die alten Räume wieder und
fuhren in ihrer Wirksamkeit fort5). Felix Balthasar, einer der
einsichtsvollsten Staatsmänner Luzerns, bedauerte tief, dass die

Regierung diesen Augenblick nicht zu einem völligen Ausbau
der Anstalt zu einer Akademie benutzte °) und es nicht wagte,
die reichen Klöster und Stifte zur finanziellen Unterstützung
beizuziehen. Als die bisher angestellten Exjesuiten allmählich
ausstarben, ging die Lehranstalt an die Franziskaner über,
ohne aber im geringsten an ihrem Charakter etwas zu ändern.

') Segesser, a. a. 0., p. 574.
a) Segesser, a. a. 0-, p. 710. Troxler, Luzern, p. 38 f.
r-) Troxler, Luzern, p. 45 ff. Glutz-Blozheim, Nachrichten von den öffentlichen

Lehranstalten in Solothurn und Vorschläge zur Verbesserung
derselben, 1818, p. 5, 21.

4) Segesser, a. a. 0., p. 700.
5) Segesser, a, a. 0., p. 708 ff.
°) Troxler, Luzern, p. 42.



— 299 —

Nur allmählich bürgerte sich im theologischen Studium, wo
bisher Avie an der ganzen Schule das Klassensystem
vorgeherrscht hatte, das Fächersystem ein, ein überaus wichtiger
Fortschritt, dessen Früchte sich freilich erst später zeigen
konnten, teilweise erst lange nach Überwindung der
Revolutionsepoche.

Die Entwicklung dei* Luzerner Lehranstalt hat uns etwas
länger aufgehalten, weil sie ein typisches Bild ist für die
Verhältnisse an andern theologischen Schulen, so vor allem in
Solothurn. Nur Avar hier, wo die Jesuiten nicht so reichliche
Unterstützung fanden, die theologische Schule unter der
gemeinschaftlichen Leitung von Jesuiten und Franziskanern. Nach
18 Jahren aber (1718) sah sich der Rat genötigt, die Schule

ganz den Jesuiten zu übergeben, bis sie auch hier dem Scheine
nach verecliAvinden mussten A Pastoral, Exegese und kanonisches

Recht wurden aber erst zu Anfang des 19. Jahrhunderts
dem sehr dürftigen theologischen Lehrplan beigefügts).
Kirchengeschichte und Homiletik waren noch 1818 unerfüllte Wünsche8).
Auf ähnlicher Stufe befanden sich die Lehranstalten von
Freiburg und Pruntrut.

So sali die Revolution das theologische Studium noch in
einem recht dürftigen Zustande, im Einklang mit der ganzen
staatlichen Einrichtung der untergehenden Eidgenossenschaft,
den Forderungen einer neuen Zeit, die immer stärker sich
äusserten, aber durchaus nicht entsprechend. Bereits war auch
durch die Helvetische Gesellschaft ein neuer eidgenössischer
Gemeinsinn geweckt worden, der den misstrauisch blickenden
Regierungen zum Trotz immer Aveitere Kreise beeinflusste. Er
trat plötzlich und unvermittelt, daher auch hart bekämpft, in
Erscheinung, als die Franzosen aus der Schweiz die „République
une et indivisible" machten. Die Kantonsgrenzen galten den
regierenden Männern nur noch als Distriktsgrenzen, über die man
sich in gemeinsamen Fragen leicht hinwegsetzen durfte. So

sollte nun auch das höhere Schulwesen eine Ausgestaltung und
Krönung erfahren durch die Gründung einer Nationaluniversität.
Her Gedanke, einmal gCAveckt, konnte sobald nicht mehr unter -

') Mitteilung von Prof. F. von Arx in Solothurn.
s) Glutz-Blozhcim, a. a. 0., p. 11 f.

:i) Glutz-Blozheim, a. a. 0., p. 36.



— 300 —

drückt werden, er lebt als Bestandteil der scliAveizerischen

Bundesverfassung heute noch, Avenn auch in etwas veränderter
Form. Ein kurzer Überblick mag uns ein Bild von den verschiedenen

Anläufen geben.

Bereits 1758 hatte der Luzerner Franz Urs Balthasar in

seinen „Patriotischen Träumen" von einer gemeinschaftlichen
Erziehung der zur Regierung berufenen Jugend gesprochen1').
Seine Anregung fand, unterstützt von L. Zellweger2), in der
Helvetischen Gesellschaft begeisterte Aufnahme, freilich ohne
ausgeführt zu werden. Wenn sie auch zu spät kam, um die alte
Eidgenossenschaft zu retten, so war doch ihr Einfluss auf die

Errungenschaften der Helvetik nicht zu verkennen 3). Die
Fürsorge für das Erzichungswesen ist eine der Lichtseiten dieser
Periode; denn es Avurde einem Manne übertragen, Avie er
geeigneter nicht hätte gefunden werden können. Philipp Albert
Stapfer trat sofort zu Beginn seiner Wirksamkeit als Minister
für die Künste und Wissenschaften in Verkehr mit Verwaltungs-
kammern und akademischen Räten, um Vorschläge für die
Reform des Schuhvesens zu erhalten4). Was nun die Universitäten

betrifft und insbesondere das Studium der katholischen
Theologie, hat der edle Freiburger P. Girard in seinem
Gutachten verlangt, dass auf der Hochschule katholische und
protestantische Theologie gelehrt werde. Auch Stapfers Sekretär.
J. R. Fischer, betonte ausdrücklich, dass nur eine Nationaluniversität

dem katholischen Klerus die „nötige Bildung, Vielseitigkeit,

Avahre, gründliche und umfassende Gelehrsamkeit, Duldung,
Geschmack verschaffen" könne5). Leider kam das Projekt nicht
zur Ausführung, die für die Schweiz ausserordentlich schweren
Kriegsjahre 1799 und 1800 lenkten die Aufmerksamkeit der
Behörden auf wichtigere und näherliegencle Dinge. Dazu
verliess Stapfer schon Mitte 1800 die Schweiz, nicht ohne auch
Aveiterhin auf die Gründung einer Nationaluniversität zu dringen ").

') Geiser, Dr. Karl, Die Bestrebungen zur Gründung einer eidgenössischen

Hochschule. Bern 1890, p. 3 ff.
a) Geiser, a. a. O., p. 23 ff.
') Geiser, a. a. O., p. 32.

') Luginbühl, R., Ph. Albert Stapfer. Basel 1887, p. 80.

5) Herzog, Dr. Ed., Über Religionsfreiheit in der Helvetischen Republik.

Bern 1884, p. 105.

6) Luginbühl, a. a. 0., p. 127. Geiser, a. a. 0 p. 61 f.



— 301 —

Dass seine Bestrebungen, die nur Avährend der Einheitsregierung
durchzuführen, später aber unter der Herrschaft der
Einzelkantone unmöglich waren, nicht ganz erfolglos blieben, beweist
die Tatsache, dass der föderalistische Verfassungsentwurf Redings
vom 27. Februar 1802 den Satz enthält: „Die gemeinsame Organisation

umfasst: .die Errichtung einer Nationaluniversität mit einer
absonderlichen theologischen Fakultät für jede der beiden Reli-
gionsgenossenschaften nebst der diesfälligen Oberaufsicht1;.
Endlich enthält die zweite helvetische Verfassung vom 2. Juli 1802
die Bestimmung: „Es soll durch besondere Anstalten der
katholischen sowohl als der reformierten Religion für die Bildung
der Geistlichen gesorgt werden2)."

Die Restaurationszeit begrub wieder fast alles, was die
Helvetik geschaffen oder angeregt hatte. Wir vernehmen nichts
mehr von offiziellen Schritten, die für eine Nationaluniversität
getan wurden. Da erstand ähnlich wie ein Lustrum vorher
wieder eine von idealen Zielen getragene Vereinigung, Die
schweizerischen Studenten schlössen sich zusammen zum Zofinger-
rerein, der als Träger nationaler Gesinnung sofort die
schweizerische Hochschule auf sein Programm nahm s). Aus seinem
und aus befreundetem Kreise kamen dann von 1830 an wieder
ernsthaftere Versuche. Prof. Troxler, ein Mitglied der
Helvetischen Gesellschaft und eifriger Freund des Zofingervereins,
machte 1830 den Vorschlag, die Universität Basel, an der er
Avirkte, zur eidgenössischen Hochschule zu erheben und eine

katholische Fakultät mit drei Professoren zu errichten. Damit
würde dann freilich die Kantonstheologie von Luzern,
Solothurn usw. überflüssig, dafür aber wissenschaftliche Ausbildung
und religiöse Duldung gefördert4). Er Avies hin auf Tübingen,
avo ebenfalls beide Fakultäten nebeneinander bestehen. Für
Basel selbst war sein Vorschlag erfolglos, da dort unmittelbar
darauf langedauernde politische Wirren alle Kräfte in Anspruch
nahmen. Dagegen trat nun zuerst Zürich, später auch Bern als
Konkurrent auf, Avährend die Regierung des Kantons Waadt die
Errichtung einer eidgenössischen Universität auf dem Wege des

') Geiser, a. a. 0., p- 63.

s) Geiser, a. a. 0., p- 64.

*) Beringer, U., Geschichte des Zofingervereins I. Basel 1895. II. 1907.
I, p. 250.

') Troxler, Basel, p. 119 ff



— 302 —

Konkordats vorschlug. Das Konkordat wurde entworfen, aber
nicht ausgeführt, die beiden interessierten Kantone Zürich und
Bern dagegen erhoben ihre Akademien zu Universitäten, Zürich
am 26. April 1833, Bern am 15. November 1834. Es mag Avohl

etwas Eifersucht im Spiele gewesen sein, sicher ist, dass keiner
der beiden Kantone auf seine höhere Schule verzichten Avollte.

Der Zürcher Professor C. von Orelli schrieb aber noch am 19. Juli
1834 bedauernd: „Nur die mangelhafte Constitution der einen
und unteilbaren Eidgenossenschaft hat es gehindert, dass beide
Anstalten sich vereint und ganz grossartig vor Europa hingestellt

haben. Diese gemeinschaftliche schAveizerische Hochschule,
ausgestattet mit allen wünschenswerten äussern Hülfsmitteln,
wie Bern und Zürich vereint sie zu liefern vermöchten, wäre
in ihrer Lehr- und Lernfreiheit eine Avahrhaft grosse Erscheinung

geworden1)." Im Zofingerverein aber Avurde wieder
lebhaft an der Verwirklichung gearbeitet trotz der Opposition der
Basler und Genfer, und sie sogar 1839 in einem E'estbeschluss

zur Lebensaufgabe gemacht2). Inzwischen fehlte es sowohl in
Bern wie in Zürich nicht an Stimmen, welche die
Vervollständigung der neuen Universitäten durch eine
katholischtheologische Fakultät anregten. Bereits 1835 machte Zürich den
Kantonen der Nord- und Ostschweiz das Anerbieten, eine

katholisch-theologische Fakultät zu errichten. Die „Schweizerische
Kirchenzeitung" hatte dafür nur Hohn. Zürich, das einst mit dem
Schwert die Prädikanten habe den katholischen Orten
aufdrängen wollen, habe sich soAveit bekehrt, dass es selber die
katholische Geistlichkeit heranbilden wolle3). Indessen blieb der
Plan nicht ruhen, und nach 10 Jahren, als Luzern die Jesuiten
wieder berief, gedieh er soweit, dass Pfarrer Kälin in Zürich
konfidentiell einige Geistliche anfragen durfte, ob sie einen
Lehrstuhl an der zu errichtenden Fakultät annehmen würden.
Solche Anfragen ergingen z. B. an den Chorherrn Leu in Luzern,
den die Jesuiten von seiner Professur verdrängt hatten, und an
den Chorherrn Sigrist in Münster, der aus Abneigung gegen die
Jesuiten sein Amt als Stadtpfarrer von Luzern niedergelegt
hatte. Beide lehnten ab, weil der Bischof doch keinen Priester-

') Müller, Dr. Ed., Die Hochschule Bern in den Jahren 1834—1884.
Bern 1884, p. 11 f.

2) Beringer, a. a. 0., II, p. 168, 258, 444.

') Herzog, Dr. Ed., Robert Kälin 1833—1863. Solothurn, p. 39 ff.



— 303 —

amtskandidaten ordinieren würde, der von einer solchen
theologischen Schule käme. Noch einmal, 1851, nahm die Regierung
ihren Plan auf, und wieder unterhandelte sie durch Kälin mit
Leu in Luzern, aber auch jetzt wieder vergebens *) So liess
nun Zürich den Plan endgültig fallen.

In Bern war es der Theologieprofessor Zyro, der unter zwei

Malen, am 17. Juni 1835 und am 24. April 1836, dem Senat der
Hochschule den Antrag unterbreitete, für den katholischen Teil
des Kantons eine katholisch-theologische Fakultät zu errichten2!.
Ihn bewogen dazu die Umtriebe der jurassischen Geistlichen,
die gerade in jener Zeit zur militärischen Besetzung des Jura
geführt hatten. Der Antrag wurde aus verschiedenen Gründen,
Inkompetenz des Senates, Inopportunität, zurückgezogen und
für einstweilen als erledigt erklärt. Für „einstAveilen", denn nach
einem Jahrzehnt Avurde er nicht nur erneuert, sondern auch
zum Beschluss erhoben. Bei der Beratung eines neuen iloch-
schulgesetzes beantragte 1847 Prof. Henne, „in das Verzeichnis
der Fakultäten auch eine katholisch-theologische aufzunehmen"-.
Die katholische Bevölkerung habe ein Recht auf eine solche

Anstalt, die bevorstehende Ausweisung der Jesuiten mache sie

nötig, auswärtige Anstalten genügen nicht. Die bernischen
Staatsmänner aber Avaren noch nicht zu haben. Nicht einmal ein

Projektkonkordat der Basier Diözesanstände wurde verwirklicht.

Erst die Niederwerfung des Sonderbundes regte von neuem
zu einem gemeinsamen Unternehmen an. Am 11. Februar 1848

fand eine von Bern einberufene Konferenz fast sämtlicher Kantone

statt, die in der NotAvendigkeit einer katholischen
Lehranstalt einig waren3). Die Ausführung scheiterte an den

Ansprüchen der einzelnen Kantone und an der Verschiedenheit
der Anschauung innerhalb der katholischen Kreise, endlieh an
der entschiedenen Opposition selbst antijesuitischer Kreise, wie
des ausserordentlichen päpstlichen Gesandten Bischof Luquet *).

') Herzog, Kälin, p. 39 ff. „Katholik" 1899, p. 38 f.

') „Katholik" 1904, p. 90 f., 98 ff
") Woker, Dr. Ph., Promemoria über die katholisch-theologische

Fakultät in Bern (im Protokoll der X Synode, 1884), p. 50 ff'. Gutachten über
die Errichtung und Organisation einer Fakultät für katholische Theologie
an der Hochschule Bern. Bern 1874, p. 11 ff.

4) Luquet, Über die kirchlichen Zustände der Schweiz. Luzern 1861.
P- 116.



— 304 —

Es blieb dem Kanton Bern doch nichts anderes übrig, als den
Rat eines ultramontanen St. Galler Administrationsrates zu
befolgen: „Ein einzelner Staat erreicht in solchem Falle mehr als
eine Föderation1;." In dieser Erkenntnis arbeitete nun
Regierungsrat Stockmar Aveiter, er stellte acht Thesen auf über die

Organisation einer kantonalen Anstalt, um die jurassischen
Geistlichen einer „verstümmelten, oberflächlichen, illiberalen,
antirepublikanischen" Ausbildung zu entziehen. Stockmars
Vorschläge wurden der Erziehungsdirektion zur Berichterstattung
zugewiesen, deren Gutachten dahin lautete, die Motive Stockmars

seien an sich vollständig richtig und das einzige Mittel,
die katholische Bevölkerung des Jura nach und nach den
ultramontanen und jesuitischen Einflüssen zu entrücken. Man wolle
aber zuwarten, bis die projektierte eidgenössische Hochschule
errichtet sei; sollte diese aber nicht kommen, so sei die
katholisch-theologische Anstalt als „integrierender Teil mit der Berner
Hochschule zu verbinden"2). Damit war die Angelegenheit
wieder für „einstweilen" abgetan.

Noch einmal wurde nämlich der Gedanke an eine eidgenössische

Hochschule aufgegriffen bei Anlass der Revision der
Bundesverfassung im Jahre 1848. Die vorberatende Kommission hielt
es für angemessen, diese Frage wieder zur Sprache zu bringen.
In ihrem Kreise zwar machte sich starke Opposition geltend,
„eine eidgenössische Hochschule sei noch sehr wenig als eigentliches

Bedürfnis gefühlt worden; wesentlich wäre nur eine
katholische theologische Fakultät, in bezug auf welche dermalen
Avirklich einleitende Schritte getan worden seien" 8). (Gemeint
sind die von Uri ausgehenden Bestrebungen, ein zentralschweizerisches

Seminar zu errichten.) Auch musste sie wegen der
sprachlichen Unterschiede, wie übrigens die ganze Universität,
doppelt besetzt werden4). Zu ihren Gunsten wurde dagegen
¦wieder angeführt, „das Zusammenleben von Studierenden beider
Konfessionen müsse wesentlich dazu mitwirken, eine wahrhafte
Toleranz von oben nach unten zu begründen" 6). Kräftig traten

') Gutachten, p. 17.

3) Gutachten, p. 20 ff.
3) Geiser, a. a. 0., p. 82. Henggeler, Alois, Die Wiedereinführung des

kanonischen Rechts in Luzern. Luzern 1909, p. 19.

4) Geiser, a. a. 0., p. 89.

6) Geiser, a. a. O., p. 85.



— 305 —

in Eingaben an die Tagsatzung Aviederum die Studenten für die
Hochschule und für eine katholische theologische Fakultät als
integrierendes Glied derselben ein1), so dass endlich der
Artikel 22 der Bundesverfassung von 1848 den Wortlaut erhielt:
„Der Bund ist befugt, eine Universität und eine polytechnische
Schule zu errichten."

Schon in der ersten Session des neuen Nationalrates lag
der Antrag vor: „Es soll eine eidgenössische Universität errichtet
werden." Der Bundesrat fragte darüber zuerst die Kantone an,
dann legte er das Aktenmaterial einer Kommission vor, welche
am 1. Juli 1851 ihren Bericht dem Bundesrat abgab. Die Mehrheit
der Kommission hob Aviederum den Vorteil hervor, den gemeinsame

Vorbildung der Theologen mit sich führt. Eine katholisch-
theologische Fakultät sei auch um so notwendiger, als die Schweiz
bisher keine einzige derartige Anstalt besitze2). Es komme in
Deutschland mehrfach vor, dass theologische Fakultäten beider
Bekenntnisse an ein und derselben Universität bestehen8). In
dem „Entwurf zu einem Bundesgesetze betreffend eine
eidgenössische Universität" finden wir daher wirklich fünf Fakultäten
vorgesehen, Avovon eine katholische theologische, für die noch
besonders bestimmt wurde, dass ein Professor seine Vorträge über
Moral- und Pastoraltheologie in italienischer Sprache zu halten
habe4).

Erst am 4. August 1853 kam dieser Entwurf zur Sprache.
Nach viertägiger heftiger Redeschlacht, in der besonders der
Thurgauer Kern, die Zürcher Escher und Benz und der Berner
Stämpfli für die schweizerische Universität eintraten, beschloss
der Nationalrat mit 64 gegen 43 Stimmen Eintreten auf den

Gesetzesentwurf und sodann als Bestandteil der Universität
„eine katholisch-theologische Fakultät, welche, wenn die
Umstände es als angemessen erscheinen lassen, in eine andere Stadt
als die Universitätsstadt verlegt Averden kann" 5). Der Ständerat

dagegen vermochte sich nicht zu einer solchen Tat
emporzuschwingen, sondern lehnte mit 27 gegen 15 Stimmen das
Eintreten ab und schlug bloss die Errichtung einer polytechnischen

') Geiser, a. ». 0., p. 97.

') Geiser, a. a. 0., p. 109.

') Geiser, a. a. 0., p- 115.

4) Geiser, a. a. 0., p. 116 f.

B) Geiser, a. a. O., p. 155.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1U10. 20



— 306 —

Schule vor. Damit aber war das Projekt einer allgemeinem
schweizerischen Universität zu Grabe getragen '). Man konnte
wirklich mit Benz sagen: „Die Kraft, welche die Männer in
den dreissiger Jahren beseelte und so schöne Schöpfungen
hervorrief, sie ist beinahe erloschen2)!" — Als vom Jahre 1865

an die Notwendigkeit dringender wurde, die Bundesverfassung
zu revidieren, kam auch die Universität wieder zur Behandlung.
Nach vielem Hin und Her zwischen den beiden Räten wurde
der Artikel 27 in folgender Fassung beschlossen : „Der Bund ist
befugt, ausser der bestehenden polytechnischen Schule eine
Universität und andere höhere Unterrichtsanstalten zu errichten
oder solche Anstalten zu unterstützen8)." Bei dieser „Befugnis"
ist es seit 1874 geblieben.

Damit war aber für das Studium der katholischen Theologie
in der Schweiz nichts getan, und es stand, wenn auch bedeutend
höher, doch noch lange nicht auf der Stufe der protestantischen.
Und dieser Fortschritt war nicht etwa der strenggläubigen
päpstlichen Richtung zuzuschreiben, sondern ein Werk Wessenbergs

und seines wackern Kommissars in Luzern, des Stadtpfarrers
lhaddäus Müller. Es ist vorzüglich das Verdienst des letztern,
dass die berühmte „Übereinkunft in geistlichen Dingen" vom
19. Februar 1806 zwischen dem Konstanzer Bischof Dalberg
und der Luzerner Regierung zustande kam4). In dieser
Übereinkunft war auch die Gründung eines Priesterhauses vorgesehen,
in welchem sich alle Geistlichen im Kanton Luzern in Zukunft
ausbilden und ein Jahr lang auf die praktische Seelsorge
vorbereiten sollen5). Dieses Seminar wurde tatsächlich eröffnet
trotz den Quertreibereien des päpstlichen Nuntius Testaferrata
und dem offenen Wiederstande des Papstes selber. Dort Avirkten
Th. Müller und von 1811—1814 Professor Dereser in durchaus
wessen bergischem Geiste. Gerade das Avar aber sicher auch
ein Grund, dass die 1814 einsetzende Reaktion den Professor
Dereser absetzte und die Schweiz vom Bistum Konstanz lostrennte.
Müller wurde die Aufsicht über das Seminar entzogen, und dieses

ging nach drei Jahren ein6). Die theologische Lehranstalt be-

') Geiser, a. a. 0., p. 165.
2) Geiser, a. a. 0., p. 137.

*) Geiser, a. a.' Q., p. 170 ff.
'') Weibel, J. L., Über die Luzerner Maigesetzc. Luzern 1886, p. 21-

5) Herzog, Ed., Thaddäus Müller. Bern 1886, p. 29.

') Herzog, Müller, p. 36, 41 ff., 96.



— 307 —

stand immer Aveiter fort neben und in Opposition zu dem von
Müller geleiteten Seminar als Pflanzstätte reaktionären und
unduldsamen Geistes.

Bei der Neuordnung der Bistumsverhältnisse, die endlich 1828

Tatsache wurde, Avar auch die Errichtung eines Seminars
vorgesehen als Ergänzung der theologischen Lehranstalten von
Luzern und Solothurn. Aber erst Bischof Arnold eröffnete es
1860 in Solothurn, nachdem er schon 1856 erklärt hatte, nur
noch solche Kandidaten zu weihen, die an einem von ihm
bezeichneten Seminar (meistens St. Gallen) sich vorbereitet hätten.
Die Absetzung von Bischof Lachat und die folgende Periode
des Kulturkampfes bereitete auch diesem Seminar ein Ende,
bis es nach längerm Provisorium 1878 Avieder eröffnet wurde.
Dieses Seminar hatte die Opposition des Papstes nicht mehr zu
fürchten, es glich auch nur dem Namen nach dem, was einst
Wessenberg unter einem Seminar verstanden und was Th. Müller
in den Mauern der später so berühmt gewordenen Mariahilfkirche

eingerichtet und geleitet hatte. Von ihm konnte Professor
Walther Munzinger 1873 sagen: „Dass die Gründung eines
Seminars für die Diözese Basel ein Fehler Avar, hat man leider
zu spät erkannt1)." Aber es lässt sich doch fragen, ob ein
Kanton auf die Dauer durchgesetzt hätte, den Bischöfen und
dem Papste zum Trotz Geistliche an einer theologischen Fakultät
ausbilden zu lassen ; das wurde in der römischen Kirche mehr
und mehr unmöglich, eine katholisch-theologische Lehranstalt
an einer Universität war erst denkbar nach den Ereignissen
des 18. Juli 1870, nach der Gründung romfreier Gemeinden.

IL
Als sich in der Schweiz christkatholische Gemeinden bildeten,

war sich Professor Munzinger vor allem bewusst, dass sie nur
bestehen könnten unter tüchtiger seelsorglicher Leitung.
Wissenschaftliche Bildung der Geistlichen Avar daher ein Erfordernis
seiner schon 1860 projektierten Nationalkirchea), in ihr sah er
18718) ein mächtiges Mittel gegen die Auswüchse des römisch-
jesuitischen Systems, sie Avar ein Hauptpunkt des Programms,
das er 1873 entwarf in den ersten Nummern der „Katholischen

') „Katholische Blätter« 1873, p. 20.

') Munzinger, Dr. W., Papsttum und Nationalkirche. Bern 1860, p. 109.

') Dietschi und Weber, Walther Munzinger. Ölten 1874, p. 250 f.



— 308 --

Blätter" *). Als Mitglied der katholischen Kommission des Kantons

Bern2), welche das neue Kirchengesetz vorzuberaten hatte,
veranlasste er die Bestimmung in demselben: „Art. 53. Es ist
im Anschluss an die kantonale Hochschule, und zwar als Fakultät
oder dann im Anschluss an ein anderes kantonales oder
eidgenössisches Institut, eine höhere katholisch-theologische
Lehranstalt zu errichtens)." Leider durfte er die Ausführung dieser
Bestimmung, ja nicht einmal ihre Sanktionierung durch das Volk
am 18» Januar 1874 mit 69478 gegen 17133 Stimmen erleben.
Schon der 29. April 1873 war sein Todestag, für die junge romfreie
Bewegung ein „dies ater". Fast seine letzte Sorge galt dem

Theologiestudium, das er noch am 1. Dezember 1872 an der
Delegiertenversammlung- des Vereins freisinniger Katholiken zu
Ölten demselben zur besondern Fürsorge empfahl durch die
Statutenbestimmung: „§ 2. Der Verein Avird seine Aufgabe zu
erreichen suchen : 4. durch geeignete Schritte zur Erzielung
einer tüchtigen wissenschaftlichen Ausbildung der Studierenden
der katholischen Theologie." Dieselbe Versammlung gab dem
Zentralkomitee den Auftrag, „bei den freisinnigen Regierungen
die erforderlichen Schritte zu tun, damit dieselben die
Heranbildung von wissenschaftlich tüchtigen Geistlichen ermöglichen,
sei es durch Berufung von altkatholischen Professoren an ihre
theologischen Anstalten, sei es durch Erteilung von Stipendien
zum Besuche derjenigen deutschen Universitäten, an denen die
Koryphäen der katholisch-theologischen Wissenschaft lehren" *).

Das Zentralkomitee kam dem Auftrag nach, indem es am
22. März 1873 in einem vom spätem Bundesrichter Dr. Leo Weber
verfassten Schreiben an die Regierung von Solothurn für sich
und zuhanden der Diözesanstände Bern, Aargau, Thurgau und
Baselland sie auf die Frage der Erziehung und Bildung unserer
schweizerischen katholischen Geistlichen aufmerksam machte
und den Weg zeigte: „Es Aväre eine vaterländische theologische
Anstalt, sei es im Anschluss an eine eidgenössische Hochschule,
sei es durch Reorganisation einer bestehenden kantonalen
Anstalt, zu errichten, in Avelcher die jungen Theologen die freie

') „Katholische Blätter" I. Ölten 1873, p. 9 ff.
2) „Internationale kirchliche Zeitschrift". Bern 1914, p. 315.

8) „Katholik" 1899, p. 45.

*) Gareis und Zorn, Staat und Kirche In der Schweiz, Zürich 1877,1,

p. 207 f.



— 309 —

Luft der Wissenschaft zu atmen bekämen und ihr Vaterland
lieben lernen würden1)."

In der Voraussicht, dass es an einer beträchtlichen Mehrheit in
der Volksabstimmung nicht fehlen werde, Avählte die Berner
Regierungschon am4. Juni 1873 eine dreigliedrige Kommission, bestehend

aus den Professoren Dr. Ed. Müller und Dr. Friedrich Nippold
und dem Oltcner Pfarrer Ed. Herzog, die am 23. Oktober ihr
„Gutachten über die Errichtung und Organisation einer Fakultät
für katholische Theologie an der Hochschule Bern" abgab. Das
„Gutachten" kam nach einem geschichtlichen Rückblick zu dem
Entschluss, es sei eine katholische Fakultät als integrierender
Bestandteil der Universität zu errichten. Es stützte sich dabei
auf die Rektoratsrede von Prof. Reusch in Bonn2], der sich
entschieden gegen die Seminarbildung aussprach. Die Referenten
verhehlten sich die Schwierigkeiten nicht, welche der Gründung
einer solchen Fakultät entgegenstanden. Als Ort komme
vermöge der ganzen geschichtlichen Entwicklung und des Standes
der kirchlichen Dinge Bern in erster Linie in Betracht. Es
müsse auf beide Landessprachen Rücksicht genommen werden.
Die Kosten würden sich auf ungefähr 30,000 Franken belaufen.
Die Frequenz könne freilich nicht sehr gross sein, da die B'akultät
ultramontanen Studenten von ihren Bischöfen gesperrt werde,
die stets wachsende Zahl von romfreien Gemeinden würde aber
ihren Bestand garantieren. Endlich müsse verlangt Averden, dass

die Studenten mit richtiger Vorbildung in die Fakultät eintreten.
Das Gutachten gelangte zu folgenden Schlüssen:

„1. Die bestehenden theologischen Lehranstalten der Schweiz
haben den katholischen Theologen nur eine mangelhafte und

einseitige wissenschaftliche Bildung gewährt und weder in
Beziehung auf die Anforderungen der Wissenschaft noch in
Beziehung auf die Interessen des Staates und der Kirche ihrer
Aufgabe entsprochen.

2. Nur eine wohlausgerüstete Fakultät für katholische
Theologie, Avelche in organischem Zusammenhang* mit einer
Universität steht, bietet sichere Gewähr für die gründliche und
allseitige wissenschaftliche Bildung der katholischen Theologen.

3. Sowohl die geschichtliche Entwicklung der vorliegenden
wichtigen Angelegenheit als auch die Stellung des Standes Bern

') „Katholische Blätter' 1873, p. 89 ff.

*) Reusch, Dr. F. H., Theologische Fakultäten oder Seminare? Bonn 1873.



— 310 —

ih der gegenwärtigen kirchlichen Krisis weisen demselben die
Pflicht der staatlichen Initiative zu.

4. Unter den bestehenden Hochschulen der Schweiz
erscheint die Berner Hochschule vorzugsweise geeignet zur
Errichtung einer Fakultät für katholische Theologie unter folgenden
Bedingungen :

a. dass die Lehrvorträge in deutscher und französischer
Sprache gehalten werden;

b. dass der Bund und die gesinnungsverwandten Stände
an die Kosten der katholischen Fakultät mit beitragen
unter Gewährung des Rechtes der Mitaufsicht und der
Mitwirkung bei Besetzung der Lehrstellen an derselben.

5. Bei der fortschreitenden Bildung altkatholischer
Gemeinden, und überhaupt bei der Konsolidierung und der
zunehmenden Verbreitung der altkatholischen Richtung erscheint
sowohl die Besetzung der Professoren durch tüchtige und geeignete
Lehrkräfte als auch die Frequenz einer solchen Fakultät von
seiten der Studierenden gesichert.

6. Der Staat ist verpflichtet und berechtigt, durch seine

Gesetzgebung dafür zu sorgen, dass eine gründliche und
allseitige wissenschaftliche Bildung als unerlässliches Requisit zum
Eintritt in den Dienst der katholischen Kirche zur Geltung
gebracht werde1)."

Die Regierung erklärte sich mit den Anträgen der Kommission
einverstanden und brachte sie vor den Grossen Rat. Dieser erliess
nun am 29. Juli 1874 mit 160 gegen 23 Stimmen das „Dekret
betreffend Errichtung und Organisation einer katholisch-theologischen
Fakultät an der Hochschule zu Bern". Einige wesentliche
Bestimmungen seien hier hervorgehoben:

„§ 1. Es wird an der Hochschule zu Bern, und zwar
in organischem Zusammenhange mit derselben, eine Fakultät
für katholische Theologie errichtet.

§ 7. Es können an der katholisch-theologischen Fakultät
Prüfungen zur Erlangung der akademischen Würden bestanden
werden.

§ 8. Die Zuerkennung und Bestimmung des jährlichen
Betrags des Stipendiums im einzelnen Falle erfolgt durch den

Regierungsrat, der zu dem Ende über einen jährlichen Kredit
von Fr. 8000 zu verfügen berechtigt sein soll.

') Gutachten, p. 47 f.



— 311 —

§ 9. Die Zahl der ordentlichen und ausserordentlichen
Professoren an der katholisch-theologischen Fakultät wird je nach
Bedürfnis durch den Regierungsrat festgestellt, darf jedoch im

ganzen für beide Klassen zusammen 7 Professoren nicht
übersteigen, Avovon wenigstens zwei in französischer Sprache zu
lehren haben.

§ 14. Die Professoren der katholisch-theologischen Fakultät
Sind Mitglieder des akademischen Senates der Hochschule mit
gleichen Rechten und Pflichten wie die Professoren der übrigen
Fakultäten. Die katholisch-theologische Fakultät, ihre Lehrer
und Studierenden sollen überhaupt in Beziehung auf ihre Stellung
zur Hochschule den übrigen Fakultäten, ihren Lehrern und
Studierenden durchaus gleichgestellt sein1)."

Hauptverdienst um den guten Verlauf trug der damalige
Kirchendirektor Tcuscher. Gross Avar die Freude über diesen
Beschluss und ein heiliger Eifer beseelte die Leiter der
katholischen Reform, die neue Fakultät in Lehrern und Schülern
den andern Fakultäten ebenbürtig zu gestalten. Tatsächlich
wurde sie mit 8 Studenten eröffnet und dieses Ereignis am 11.

Dezember durch ein von der Regierung veranstaltetes Fest gefeiert.
In den von den Vertretern des Staates und der Eidgenossenschaft,

von den Professoren und Studenten der Universität und von
zahlreichen Freunden der Hochschule dicht angefüllten Aula
hielten die Prof. Dr. Friedrich Nippold als Dekan der
evangelischtheologischen und Dr. Joh. Friedrich als Dekan der neuen
katholisch-theologischen Fakultät die Hauptreden. Ersterer, schon

damals in der schwierigen Zeit des Anfangens ein aufrichtiger
und tatkräftiger Freund des romfreien Katholizismus, für den

er in Wort und Schrift energisch eintrat, begrüsste die neue

Fakultät als eine andere Tochter derselben Familie. Er gedachte
besonders des edlen Munzinger, der durch seine Anregung und
seine Vorarbeiten Grosses getan hat. Er wies auch hin auf die

Bedeutung der neuen Fakultät, „die einzige theologische Wissenschaft,

die sich auf katholischem Boden der jesuitischen
Unterdrückung erwehrt hat, für die Kultur als solche zu retten".
Dr. Joh. Friedrich schilderte den „Kampf gegen die deutschen

Theologen und die theologischen Fakultäten in den letzten zwanzig

') Sammlung der staatlichen Gesetze, Dekrete und Verordnungen
betreffend das Kirchenwesen im Kanton Bern. Bern 1877, p. 40 ff.



— 312 —

Jahren". Es sei wohl etwas Neues, dass eine Aveltliche Regierung
ohne ein Übereinkommen mit kirchlichen Behörden eine
Lehranstalt für katholische Theologen errichte. Zu einem solchen
Schritte sei indessen eine Regierung gezwungen, da die neuesten
Konflikte beweisen, dass der Staat nur die Wahl hat, entweder
eine Summe von Rechten, die er bis dahin beanspruchte, der
römischen Kurie und ihren Dienern preiszugeben, oder dann die
theologischen Bildungsanstalten seiner Leitung zu unterwerfen.
Es sei das unablässig verfolgte Bestreben der Jesuiten, alle
national gesinnten und Avissenschaftlichen Theologen durch ihre
Schüler, die in Rom gebildeten „Doctores Romani", zu ersetzen-

— Ein Fackelzug der Studentenschaft und ein glänzendes Bankett
schlössen den denkwürdigen Tag. Bern hatte sich, wie
Landammann Augustin Keller am Bankett erklärte, wie zu alten
Zeiten so auch heute wieder um das Vaterland verdient gemacht1).

Es folgten nun die ersten Jahre grosser Hoffnungen und
ebenso grosser Enttäuschungen. Anscheinend fehlte nichts. Der
Lehrkörper der Fakultät durfte sich zeigen lassen. Ihm gehörten
an die Professoren Dr. Joh. Friedrich aus München, Mitglied der
königlich bayerischen Akademie derWissenschaften, Franz Hirsch-
Avälder aus Breslau, Redakteur des „Deutschen Merkur", Dr. Goer-

gens, Gymnasiallehrer aus Metz, Dr. Karl Gareis, der Nachfolger
Walther Munzingers an der juristischen Fakultät, und der Oltner
Pfarrer Eduard Herzog; französisch dozierten Dr. Eugène Michaud
aus Paris und Pfarrer A. M. Hurtault aus Genf. Verhältnismässig-
grosse Änderungen brachten schon die ersten Jahre. Dr. Joh.
Friedrich kehrte schon 1875 nach München zurück, ersetzt durch
Dr. Philipp Woker, Gareis folgte schon 1875 einem Ruf nach
Giessen, Goergens schied 1881, Hurtault 1882 aus dem

Lehrkörper, letztere drei wurden nicht ersetzt. Es fehlte der Fakultät
auch nicht an Studenten, ihre Zahl stieg 1877 auf 17. Aber viele
waren ungenügend vorgebildet und verliessen vor Beendigung
der Studien die Fakultät. Und dazu kam der überaus langsame
Verlauf der Organisation der christkatholischen Kirche. Erst im
September 1876 konnte der Bischof sein Amt antreten. Den
schwersten Schlag aber versetzte der jungen Kirche und ihrer
Schule das Jahr 1878. Pius IX. erhielt in Leo XIII. einen zum
Frieden geneigten Nachfolger. Wie in Deutschland, so wurde

') „Katholische Blätter" 1874, p. 402 ff.



— 313 -
in der Schweiz der Kulturkampf eingestellt. Ein gleichzeitiger
Wechsel in der bernischen Regierung führte auch hier zum Frieden.
Die neue Regierung konnte ZAvar das Kirchengesetz nicht
aufheben, aber sie erliess am 12. September das Amnestiedekret,
welches den abgesetzten Geistlichen die Wicderwählbarkeit
zugestand, wogegen der Papst seinen Anhängern gestattete, das

von Pius IX. in den schärfsten Ausdrücken verdammte Kirchengesetz

anzuerkennen und in die von den Christkatholiken
geschaffene Organisation einzutreten. Begreiflicherweise wählten
nun die meisten Gemeinden des Jura wieder ihre frühern
Pfarrer, so dass schon 1883 nur noch 4—5 bernische Gemeinden
bestanden, welche an der katholisch-theologischen Fakultät ein
Interesse hatten. Dieser Umstand wurde von den Ultramontanen
aufgegriffen, in der Absicht, der Fakultät ein allmähliches Ende
zu bereiten.

Angriffe. Der bernische Grosse Rat hatte sich seit 1879 bis
heute nicht weniger als siebenmal mit der katholisch
theologischen Fakultät zu beschäftigen. Stets schützte er dieselbe
als eine „wahre Perle des Kirchengesetzes" :). Es waren fast
ausschliesslich finanzielle Erwägungen, welche die Organe der
Ultramontanen gegen dieselbe vorbrachten. Die 1878 erneuerte
Regierung sah sich schon 1879 veranlasst, von der Aufhebung
der katholisch-theologischen Fakultät zu reden, die ihr von
verschiedener Seite als Ersparnismassregel empfohlen worden
Avar. Der Finanzdirektor Scheurer musste aber erklären, dass

auch die Aufhebung keine Ersparnisse bringen Avurde, da die
Professoren lebenslänglich angestellt seien. Zudem beziehe

Bischof Herzog keine Besoldung als Professor, sondern begnüge
sich mit dem Gehalt als Bischof, Avas auch 1883 Erziehungsdirektor

Gobat bestätigte mit der Bemerkung, er habe auf
dieselbe verzichtet, solange er zugleich Pfarrer von Bern seis).
Immer Avieder musste der Regierungsvertreter betonen, dass
die tatsächlichen Ausgaben für die Fakultät recht unbedeutend
waren. Während sie vor 1883 noch Fr. 20,000 betragen hatten,
fielen sie nach dem Tode von Prof. HirschWälder (1887) auf
Fr. 4500, wozu noch die Zulagen für zwei an der
philosophischen Fakultät angestellte Professoren kamen, so dass 1911

') „Tagblatt des Grossen Rates des Kantons Bern" 1879, p. 44.
a) Tagblatt 1883, p. 363.



— 314 —

die Gesamtausgaben des Staates nur Fr. 7000 betrugen. Aus
den betreffenden Grossratsverhandlungen heben Avir noch einige
Hauptmomente hervor.

Eine finanzielle Frage bildete ferner die Ausrichtung von
Stipendien an die Studenten. Das Errichtungsdekret gestattete
einen Betrag von Fr. 8000, der anfänglich aber höchstens ein
Jahr gebraucht Avorden ist. Trotzdem wurde 1879 verlangt,
man solle die reichlich hohen Stipendien aufheben oder
reduzieren1). Den ebenso gemeinen Avie unwahren Vorwurf, man
habe durch grosse Stipendien Studenten gekauft, erhob noch
1883 der Ultramontane Folietete*).

Ein Ausweg, die Auslagen des Staates zu vermindern,
wurde angedeutet in dem Versuch, andere Kantone zu Beiträgen
herbeizuziehen. Bereits 1879 wurde ein dahin gehender Antrag,
„es sei die Regierung einzuladen, durch Unterhandlungen mit
den andern beteiligten Kantonen womöglich eine Mitwirkung
bei den Kosten der katholischen Fakultät zu erzielen", nach
Empfehlung des damaligen Kirchendirektors von Wattenwil
angenommen3). Allein die Regierung klopfte vergebens an, sie

erhielt nichts. Wie die Angelegenheit dann doch eine für den

Staat befriedigende Lösung* erhielt, soll später gesagt werden.
Endlich tauchte schon 1879 die Frage auf, „ob die Fakultät

nicht so eingerichtet und umgewandelt werden könne, dass sie

möglicherweise von beiden kirchlichen Richtungen benutzt
werden kann3). Ernstlich beschäftigte sich Erziehungsdirektor
Gobat mit dieser Erweiterung, fand aber heftige Opposition
sowohl von protestantisch-konservativer als auch von
ultramontaner Seite. „Die Gründung einer römischkatholischen
Fakultät an der Berner Hochschule ist ein frommer Wunsch, der
nicht ausführbar ist", erklärte der Vertreter der erstem 18ö3,
und Folietete wies auf seine frühere Erklärung hin: „Nous
disions que jamais les catholiques sérieux n'iraient là puiser
la science théologique", und er fügte Aviederholt bei, „que les

aspirants à la prêtrise catholiques-romains ne la fréquentent
pas, et n'y mettront jamais les pieds". Das Projekt, Lehrstühle
für die Römischen zu errichten, sei „une pure illusion", da
der theologische Unterricht unter der Kontrolle und Leitung

') Tagblatt 1879, p. 44.
s) Tagblatt 1883, p. 365.
») Tagglatt 1879, p. 45.



— 315 -
¦des Bischofs bleiben müsse. Zudem sei Bern kein geeigneter
Ort für die Bildung des jungen Klerus, da eine römische Kirche
nicht vorhanden sei1). Eine ähnliche Erklärung gab er 1887

ab2). Das Jahr 1893 brachte die neue Verfassung, Avelche nicht
mehr eine „katholische Kirche", sondern die römischkatholischc
und christkatholische Kirche anerkannte. Darauf stützte sich
1896 wiederum Folietete, der ausführte, die katholisch-theologische

Fakultät stehe nun im Widerspruch zu der
Staatsverfassung. Ist sie römisch- oder christkatholisch? Wenn sie
tatsächlich dazu dient, christkatholische Priester (Folietete
brauchte den Ausdruck „pasteurs") auszubilden, so sei es

logisch, dass der Staat auch für Ausbildung von römischen
Geistlichen sorge. Sein Antrag ging dahin, die Regierung möge
die möglichst baldige Aufhebung der Fakultät studieren, eventuell
prüfen, wie man die Ausbildung des römischen Klerus
subventionieren könne.. Der Direktor des UnterrichtSAvcscns Gobat
nahm wiederum die Fakultät kräftig in Schutz. „Ich habe
schon sehr oft versucht, erklärte er, diese Fakultät zu
erweitern und sie nicht nur den Christkatholischen, sondern
auch den Römischkatholischen dienstbar zu machen. Ich hatte
mehrmals Konferenzen mit dem Bischof von Basel, um seine
Ansicht über die Frage der Errichtung einer Fakultät, Avorin

auch römischkatholische Priester gebildet werden können,
anzuhören. Der Sache wurde bis jetzt keine Folge gegeben,
obwohl Herr Bischof Fiala bereit war, etwas zu tun. Allein Avir

sind bereit, Avenn die Römischkatliolischen einverstanden sind,
eine solche Fakultät einzurichten. Etwas anders aber Aväre es,
ein Priesterseminar zu unterstützen. Wir wollen uns doch zweimal

besinnen, bevor Avir eine Schule unterstützen, deren
Unterricht nicht auf der Höhe einer Hochschule steht3)."
Beachtenswert ist, Avas Gobat von Bischof Fiala sagte, hatte doch
sein Vorgänger Bischof Lachat im Hirtenbrief von 1885 die
Idee, die Fakultät auch den Römischen zugänglich zu machen,
ein „satanisches Projekt" genannt*)!

Nicht alle dieser Verhandlungen Avurden ruhig und sachlich
geführt. Der unauslöschliche Hass der Ultramontanen musste

') Tagblatt 1883, p. 364 f.

•) Tagblatt 1885, p. 325.

') Tagblatt 1896, p. 355.

4) .Protokoll der XI. Synode 1885, p. 35. „Katholik" 1885, p. 125 f.



— 316 —

sie dann und wann zu heftigen Äusserungen verleiten, und
das durchsichtige Ziel, das durch die rührende Fürsorge für
die Finanzlage des Staates nur mangelhaft verhüllt wurde, zog
ihnen nicht selten eine recht derbe Abfuhr zu. Schon 1883 sagte
es ihnen Grossrat Marti ins Angesicht: „Es handelt sich hier
um eine eminent politische Frage. Die Aufhebung der
katholischen Fakultät ist ein Postulat der (konservativen) Volkspartei.
Volkspartei und Ultramontane reichen einander die Hände. Es-

ist daher wohl erlaubt, Avenn die Mehrheit in diesem Saale
sagt, wir wollen nicht die Geschäfte für diese Herren machen."
Er betrachte es auch nicht als Nachteil, wenn auch %o der
Studierenden aus andern Kantonen kommen. Vielmehr könne
der Kanton Bern darauf stolz sein, auch darauf, „wenn er ein
Scherflein beitragen kann, die schweizerischen Katholiken von
der geistigen Knechtschaft Roms zu befreien1)".

Wie schon angedeutet, wurden zwei Professoren auch in
der philosophischen Fakultät angestellt. Prof. Woker wurde
zum Professor der allgemeinen Geschichte, Prof. Michaud zum
Professor der französischen Sprache und Literatur gewählt.
Beide erhielten für ihre doppelte Arbeit nur eine geringe
Besoldungszulage. Aber selbst aus dieser Massnahme sollte der
Fakultät ein Strick gedreht werden. Sie gab dem Konservativen
Dürrenmatt Anlass zur Nörgelei: „Wenn ein Professor in der
theologischen und philosophischen Fakultät unterrichtet, so ist
es in meinen Augen nicht anders denkbar, als dass entweder
die philosophische oder die altkatholische Wissenschaft leiden
muss2)." Erziehungsdirektor Gobat durfte mit gutem Gewissen
die beiden Professoren in Schutz nehmen und darauf hinweisen,
dass beide Vorlesungen sehr guten Besuch aufweisen. Der
aussichtslose Antrag, die Fakultät aussterben zu lassen, d. h. die
Professoren nicht mehr zu ersetzen, verleitete Dürrenmatt und
seinen Kollegen Folietete zu den heftigsten Äusserungen8).
Erziehungsdirektor Gobat wies die Beschimpfung der Fakultät
energisch zurück und erklärte unter dem Beifall des Rates,
dass die katholisch-theologische Fakultät der Universität Bern
unendlich höher stehe als die kleinen und grossen Seminare,
in welchen die jurassischen Priester erzogen Averden.

') Tagblatt 1883, p. 368.
a) Tagblatt 1898, p. 389.

.8) Tagblatt 1898, p. 392 f.



- 317 —

Ungleich gefährlicher als alle diese Angriffe anlässlich der
Beratungen des Voranschlages Avar die Motion, Avelche 1911

Grossrat Jobin stellte, die Regierung möge die Frage prüfen,
ob nicht die katholische Fakultät der Universität aufzuheben
sei. Das war nämlich der einzige Weg, auf dem die Aufhebung
zu erreichen Avar. Die christkatholische Kommission des Kantons
Bern sah sich daher veranlasst, sofort nach Bekanntgabe der
Motion ein aufklärendes Rundschreiben an die Mitglieder des

Grossen Rates zu senden. Die Beratung selber hat ausser dem

Umstände, dass der Motionär ein paar radikale Zeitungen des

Jura für sich benützte, Avenig neue Gesichtspunkte. Angriff
und Verteidigung geschahen in gewohnter, diesmal aber ruhiger
Weise. Grossrat Rudolf hob besonders hervor, dass die Fakultät
eine planmässige und bewusste Schöpfung zugunsten der
christkatholischen romfreien Kirche gewesen sei. Seitdem 1893 die
christkatholische Kirche staatlich anerkannt sei, habe der Kanton
Bern, wenn nicht die rechtliche, doch jedenfalls die moralische
Pflicht, sich dieser Kirche anzunehmen und sich mit der Frage
der Ausbildung ihres Klerus zu befassen. Der Kanton Bern
befolge mehr als je den schönen Grundsatz des Schutzes der
ScliAvachen und habe das auch getan den Römischen gegenüber
in der Wiedererrichtung mehrerer Kirchgemeinden. Die Motion
wurde am 20. November 1911 mit grosser Mehrheit abgelehnt1,!.

Es ist ja selbstverständlich und brauchte gar nicht besonders

angeführt zu werden, dass der christkatholische Synodalrat die

Entwicklung der Fakultät aufs sorgfältigste verfolgte. Aber diese

Aufmerksamkeit führte zu sehr bemerkenswerten Kundgebungen,
die Avir nicht übergehen dürfen. An der Synode von 1879 legte
der Synodalrat folgende Resolution vor, die unter Beifall
einstimmig angenommen wurde:

„In Erwägung, dass:

1. Im allgemeinen die Zukunft der christkatholischen
Gemeinschaft Avesentlich von einem zahlreichen Nachwuchs
gebildeter und eifriger Geistlicher abhängt, und

2. insbesondere zurzeit bei den wachsenden Aufgaben der
Seelsorge der Mangel an verfügbaren Kräften empfunden wird,
beschliesst die Synode:

') Tagblatt 1911. p. 589 ff.



— 318 —

1. Es ist an alle Glaubensgenossen, namentlich an Eltern,
Geistliche und Lehrer die dringende Mahnung zu richten,
befähigte Jünglinge zum Studium der Theologie zu ermuntern
und denselben hierzu nach Kräften behülflich zu sein.

2. Es ist allen Seelsorgern, Gemeinde- und Vereinsvorständen

die Organisation von Sammlungen zugunsten des

Stipendienfonds für christkatholische Studierende der Theologie
angelegentlichst zu empfehlen.

3. Bei diesem Anlass erkennt die Synode mit lebhaftem
Danke das hohe Verdienst an, welches Behörden und Volk
des Kantons Bern sich dadurch erwarben, dass sie trotz der
Ungunst der Zeiten, welche die Beschützung und Pflege idealer
Interessen erschwert, an der katholisch-theologischen Fakultät
der Berner Hochschule, die bis dahin im ganzen Umfange der
Eidgenossenschaft mangelnde Gelegenheit darbieten, im
Zusammenhang mit der allgemeinen Hochschulbildung dem Vaterlande
wissenschaftlich tüchtige, wahrhaft christlich und national
gesinnte Priester zu erziehen1)."

An der Synode von 1884 gedachte Prof. Woker in seinem

„Pro memoria über die katholisch-theologische Fakultät in Bern"
ihrer Gründung vor zehn Jahren. Gestützt auf die grossen
Verdienste des Kantons Bern schlug er der Synode vor, zu
beschliessen: „Die Synode anerkennt die hohe Bedeutung des
Bestehens der katholisch-theologischen Fakultät in Bern und
fühlt sich verpflichtet, nach Kräften für dieselbe einzustehen,
und, soweit ihr Einfluss reicht, bei Behörden und Privaten auf
eine tatkräftige Unterstützung der Fakultät hinzuAvirken." Die
Synode nahm den Antrag einstimmig an mit dem Zusatz: „Der
Synodalrat wird beauftragt, zu diesem Zwecke die geeigneten
Schritte zu tun." Die kurz vorher erfolgten Angriffe gegen die
Fakultät veranlassten Pfarrer Gilg, zu betonen, „es sei unsere
Pflicht, dieselbe gegen diese Angriffe in Schutz zu nehmen;
es sei zugleich eine Ehrenschuld, an die Kosten der Fakultät
etwa durch Honorierung einer Professur beizutragen". Gegen
letzteres hatte Dr. Weibel Bedenken: „Nie hat ein Kanton
von einem andern Subsidien angenommen, noch weniger von
einer ihm nicht koordinierten Gemeinschaft... Jedenfalls muss
man sich hüten, dem Kanton Bern irgend eine Demütigung durch

») Protokoll der V. Synode 1879, p. 26 f.



— 319 —

eine zu Aveit reichende Beschlussfassung zu bereiten." Auch
Nationalrat Brosi erklärte: „Ein Geschenk kann Bern nicht
annehmen, wenn nicht der gegenwärtige allgemeine Charakter
der Fakultät darunter leiden soll1)." Man war also noch nicht
recht klar, Avie die Unterstützung der Fakultät sich gestalten
solle. Indessen erwiesen sich obige Bedenken als unrichtig.

Schon 1886 konnte Dr. Weibel der Synode mitteilen: „Die
Berner Regierung erklärt, sie erachte es nicht als eine
Demütigung, sondern als etAvas Selbstverständliches, dass die
christkatholische Kirche der SchAveiz an die Fakultät einen
Beitrag leiste. Nur so könne sie die Fakultät trotz der vielen
Angriffe wohl ausgerüstet fortführen2)." So entschloss sich der
Synodalrat, zunächst für einmal für das Jahr 1886 für die
Fakultät Fr. 4000 an die Berner Regierung zu zahlen3). Wie aber
diese Summe aufbringen, die die Finanzen des Synodalrates
allzusehr belastete? Der Synodalrat wandte sich an die
Regierungen der Kantone, in denen christkatholische Gemeinden
anerkannt sind. Tatsächlich fand am 23. Dezember 1885 eine
Konferenz statt. Die anwesenden Vertreter der Kantone Bern,
Basel, Genf und Solothurn erklärten sich bereit zu einem
Beitrag, wünschten indessen auch die Beteiligung anderer Kantone,
vor allem Zürichs, das ja früher sogar eine eigene Fakultät
errichten Avollte. Man war auch einig, dass nicht der Kanton
Bern diese Beiträge einfordern könne, sondern sie seien an
den Synodalrat zu entrichten, der sie dann Bern zu übergeben,
nötigenfalls aus eigenen Mitteln zu ergänzen habe. Die ganze
Angelegenheit wurde noch dringender, als am 4. Februar 1886

Prof. Hirschwälder starb und die Regierung mit einer Ersatz-
Avahl zögerte. Daher beschloss die Synode von 1886:

1. „Die Synode verdankt dem h. Stande Bern neuerdings
die hochherzige Unterstützung, die er unserer Kirche durch
Gründung und Erhaltung der hocliAVürdigen katholisch-theologischen

Fakultät an seiner Hochschule gewährt hat.

2. Die Synode beschliesst die tatkräftige Unterstützung
der Fakultät durch Übernahme der Kosten einer Professur an
derselben im Betrage von Fr. 4000 jährlich.

') Protokoll der X. Synode 1884, p. 43 ff.

") Protokoll der XII. Synodo 1886, p. 66.

•) Tagblatt 1885, p. 257.



— 320 —

3. Die Synode richtet an die h. Regierungen der Kantone
Aargau, Basel, Genf, Solothurn und Zürich das ergebene Gesuch
um Ausrichtung eines jährlichen Beitrages an unsere Kasse

zur Bestreitung jener KostenJ)."
Tatsächlich entrichtete seitdem der Synodalrat jährlich

den Beitrag von Fr. 4000, für 1887 mit dem Wunsche, dass

dieser Betrag jeweilen für den Lehrstuhl der systematischen
Theologie Verwendung finden möchte und ferner dass derselbe
so bald als möglich Avieder besetzt werde. Der Regierungsrat
wählte dann in der Tat im Januar 1887 Pfarrer Dr. Thürlings
zum Professor der Dogmatik und Ethik. Damit war die
Fortexistenz der Fakultät, die eine Zeitlang gefährdet schien,
gesichert 2).

Das Gesuch des Synodalrates an die Regierungen hatte
den Erfolg, dass Zürich von 1887—1894 je Fr. 400, von 1895
bis 1901 je Fr. 200 gab; Basel leistete von 1889—1911 je
Fr. 400. Dazu kamen die christkatholischen Gemeinden
Solothurn mit Fr. 400 in den Jahren 1889—1894, Fr. 200 von
1896—1911 und 1914—1916 und Basel mit Fr. 100 von 1890

an. Diese Beiträge belaufen sich bis heute auf die Summe von
Fr. 22,800, wogegen der Synodalrat Fr. 100,000 ausgegeben
hat. Erwähnen wir noch, dass 1896 im Basler Grossen Rat
der Ultramontane Feigenwinter den Beitrag von Fr. 400

beanstandete, aber ohne Erfolg8).
Die Erkrankung von Bischof Herzog machte 1902 eine

Entlastung von seiner übergrossen Arbeit nötig. In verdankenswerter

Weise übernahm Pfarrer Dr. Kunz die Vorlesungen
über alttestamentliche Exegese und Pastoraltheologie, die seit
dem Weggang von Prof. Gcergens der Bischof doziert hatte.
Auf das Sommersemester 1903 Avurde Dr. Kunz zum Professor
extraordinarius, 1912 zum Ordinarius ernannt4). 1915 starb
Prof. Dr. Thürlings und wurde ersetzt durch Dr. A. Gilg.

Inzwischen war in tatkräftiger Weise auch an der
finanziellen Sicherstellung der Fakultät gearbeitet worden. Am 23. No^
vember 1899 starb nämlich in Bern eine grosse Wohltäterin
der Fakultät, Frau Louise Lenz-Heymann, die bisher in hervor-

') Protokoll der XII. Synode 1886, p. 68 f.
') Protokoll der XIII. Synode 1887, p. 10.

') „Katholik" 1896, p. 39.
•) Protokoll der XXIX. Synode 1903, p. 23.



— 321 —

ragender Weise besonders des vom Staate Bern verwalteten
Stipendienfonds sich angenommen hatte. In ihrem Testament
gedachte sie neuerdings der Fakultät, indem sie ihr ein
Vermächtnis von Fr. 33,000 bestimmte1). Gestützt auf die
Vorschläge der katholisch-theologischen Fakultät und auf den

Antrag der Direktion des Unterrichtswesens regelte der
Regierungsrat am 7. Februar 1900 die Bestimmung und Verwaltung
des Legates. Wir entnehmen dem Beschluss folgendes:

Art. 2. „Die Stiftung trägt den Namen: Lenz-Stiftung der
katholisch-theologischen Fakultät der Hochschule Bern,
christkatholischer Stammfonds.

Art. 3. Die Stiftung hat zum Zweck, durch Ausrichtung
von Besoldungen an die Lehrkräfte zur finanziellen Sicherung
der genannten Fakultät als einer staatlichen Lehranstalt für
christkatholische Theologie beizutragen.

Art. 4. Die Zinsen der Stiftung, nebst allfälligen weitern
Vermächtnissen und Schenkungen, Averden so lange zum Kapital
geschlagen, bis der jährliche Zinsertrag die Summe von Fr. 5000
erreicht hat. Erst von da an beginnt die Verwendung des

Zinsertrages im Sinne von Art. 3.

Art. 5. Die Aufsicht über die Stiftung wird einer Kommission

übertragen, bestehend aus dem jeweiligen Direktor des Unter-
richtSAvesens des Kantons Bern als Vorsitzender, den sämtlichen
christkatholischen Professoren der katholisch-theologischen
Fakultät der Hochschule Bern und dem Präsidenten des Synodalrates

der schweizerischen christkatholischen Nationalkirche.

Art. 7. Für die Beschlüsse der Kommission ist der Grundsatz

massgebend, dass der Bestand von vier christkatholischen ordentlichen

Professoren, die nach den gleichen Sätzen wie die der
andern Fakultäten der Hochschule besoldet werden, als normales
Mindermass bei der katholisch-theologischen Fakultät zu gelten
haben.

Art. 8. Ist dieser Bestand vorhanden und der in Art. 4

genannte Zinsertrag erreicht, so kann der letztere dem Kanton
Bern und den sonst an die Fakultät beitragenden Instituten pro
rata ihres Beitrages an die Besoldungen der Lehrkräfte zu ihrer
Entlastung überwiesen werden2)."

') „Katholik" 1899, p. 411.

») „Katholik" 1900, p. 93.

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 4, 1919. 21



- 322 —

Am 17. März 1906 wurde dieser Beschluss durch folgenden
Zusatz ergänzt: „Sollte die katholisch-theologische Fakultät
durch die zuständigen kantonalen Behörden aufgehoben werden
oder eine Umgestaltung erfahren, infolge derer sie zur
Heranbildung des Klerus der christkatholischen Kirche der Schweiz
nicht mehr geeignet wäre, so sind der christkatholische Stammfonds

und der christkatholische Stipendienfonds dem Synodalrat
der christkathoüschen Kirche für analoge Zwecke zur Verfügung
zu stellen *)."

Der Stammfonds der Fakultät Avuchs über Erwarten rasch.
Eine Schenkung von Fr. 50,000 durch ein hochherziges Ehepaar
im Dezember 1905 brachte den Fonds auf die gewünschte Höhe.
Nur war an die Schenkung eine lebenslängliche Rente von
Fr. 2000 vorbehalten. Diese Avurde dann so geordnet, dass sie

aus der Synodalratskasse zu bezahlen sei in der Meinung, dass

von derselben nur noch Fr. 2000 als Beitrag an die Fakultät
zu entrichten sind2). Die übrigen Fr. 2000 entnahm von nun
an die Regierung dem Stammfonds. Auf den 70. Geburtstag von
Bischof Herzog, 1. August 1911, machten die Donatoren der
Fr. 50,000 die erfreuliche Mitteilung, dass sie auf die bis dahin
beanspruchte Rente verzichten. Daher war nun die Synodalkasse
jeder finanziellen Verpflichtung gegenüber den Donatoren und
gegenüber der Fakultät enthoben3), weil fortan die ganzen
Fr. 4000, die bisher die Synodalkasse ausgerichtet hatte, dem
Stammfonds entnommen werden. Damit war aber für die Fakultät
nur insofern besser gesorgt, als dieser Beitrag nicht mehr die
laufende Venvaltung der Kirche belastete, sondern durch ein
entsprechendes Kapital gesichert war. Für die Zukunft mussten
noch andere Mittel gesucht werden. Das geschah durch die

„ Walther Munzinger-Stiftung".
Ein Initiativkomitee glaubte nämlich, den 70. Geburtstag

des Bischofs nicht besser feiern zu können als durch die Sammlung

einer „Walther Munzinger-Stiftung" zur finanziellen
Unterstützung der katholisch-theologischen Fakultät. Diese Spende
erreichte die nie gehoffte Höhe von Fr. 56,483. 50 *¦), eine
Kraftleistung, die den Bischof „in freudiges Erstaunen versetzt hat",

') Protokoll der XXXII. Synode 1906, p. 20.

") Protokoll der XXXII. Synode 1906, p. 19.

•) Protokoll der XXXVIII. Synode 1912, p. 12.

*) Protokoll der XXXVII. Synode 1911, p. 69.



— 323 —

„das glänzendste Zeugnis der Opferwilligkeit, das unsere Kirche
seit ihrer Konstituierung gegeben hat"x). Auch diese Stiftung
Avurde der bernischen Regierung zur Verwaltung übergeben,
die am 18. Dezember 1911 sie genehmigte, ähnlich wie die

Lenz-Stiftung. Art. 2 lautet: „Der Fonds trägt zu Ehren des am
28. April 1873 in Bern verstorbenen Prof. Dr. jur. Walther
Munzinger, des intellektuellen Urhebers der Fakultät und ersten
Führers der schweizerischen Christkatholiken, den Namen:

,Walther Munzinger-Stiftung der katholisch - theologischen
Fakultät der Universität Bern, IL christkatholischer Stammfonds' *)."
Am 1. Januar 1919 betrugen die beiden Fonds: Lenz-Stiftung
Fr. 139,000, Walther Munzinger-Stiftung Fr. 102,0003).

So sind nun in absehbarer Zeit zwei Professuren für alle
Zeit gesichert. Allein es muss unser Bestreben sein, auf weitere
Vermehrung der Fonds bedacht zu sein, da die Fakultät,
anfänglich eine rein kantonale Anstalt für kantonale ZAvecke,
sofort national-schweizerischen Charakter erhalten hat als
Lehranstalt für den gesamten christkathoüschen Klerus, und seit
dem 2. internationalen Altkatholikenkongress in Luzern 1892

auch internationale Bedeutung.

An letzterm referierte nämlich der hochherzige Freund des

Altkatholizismus, General Kirejew aus Petersburg, über die
These: „Wünschenswert ist die Gründung einer internationalen
theologischen Fakultät, soavìc einer internationalen theologischen
Zeitschrift." Er schlug dem Kongresse vor: „Die gegenwärtige
katholische Fakultät der Universität von Bern als eine
internationale Fakultät zu betrachten. Die Altkatholiken zu
ersuchen, die jungen Leute, Avelche sich dem Studium der Theologie

widmen, der internationalen Fakultät zuzusenden (auch
andere Kirchen zu ersuchen, Zöglinge, Avelche ins Ausland

gehen, um ihre theologischen Studien fortzusetzen, dieser
Fakultät anzuvertrauen)4)." Der Kongress stimmte diesem

Vorschlag zu. WTährend aber der eine Teil über die internationale
theologische Zeitschrift schon sehr bald in geradezu glänzender

') Protokoll der XXXVII. Synode 1911, p. 39.

') „Katholik" 1912, p. 3.

•) Protokoll der XLV. Synode 1919, p. 62.

') Der zweite internationale Altkatholikenkongress in Luzern. Luzern
1892, p. 130.



— 324 —

Weise verwirklicht wurde, geschah in bezug auf die Fakultät
nichts.

Die neuen Angriffe auf die Fakultät veranlassten Bischof
Herzog, die Angelegenheit 1897 in Wien wieder zu Sprache zu
bringen. Er erinnerte den 4. Kongress an die schwierige Lage
der Fakultät, die unserer Kirche schon so grosse Opfer
auferlege, dass eine Anstellung von weitern Lehrkräften unmöglich

sei. Er wünscht, dass nichtschweizerischen Studierenden
und namentlich auch jungen Geistlichen, die bisher im römischen
Kirchendienst standen, der Besuch der Fakultät erleichtert werde.
Seine Thesen lauteten:

„1. Der Kongress bedauert, dass der auf Antrag seiner
Exzellenz des Herrn Generals Kirejew gefasste Beschluss
betreffend den internationalen Charakter der katholisch-theologischen

Fakultät an der Universität Bern bisher nicht
erfolgreicher verwirklicht werden konnte.

2. Indem der Kongress den in Luzern gefassten Beschluss
betreffend die international-theologische Fakultät in
zustimmendem Sinne in Erinnerung ruft, macht er darauf aufmerksam,
dass ein wünschenswerter und wirksamer Schritt zur
Durchführung des Beschlusses in der Beschaffung der nötigen Mittel
bestände, um Priesteramtskandidaten und jungen Geistlichen,
die auf Anstellung in den organisierten altkatholischen Kirchen
keinen Anspruch erheben, die Fortsetzung ihrer Studien an der
genannten Fakultät zu ermöglichen.

3. Der Kongress nimmt Kenntnis davon, dass in den altkatholischen

Kirchen Hollands, Deutschlands und der Schweiz katholische

Priester, die in der römischen Kirche ausgebildet und
ordiniert worden sind, vor ihrem Eintritt in die altkatholische Secl-

sorge Gelegenheit erhalten, sich in den betreffenden theologischen
Lehranstalten über das Wesen der katholischen Reformbewegung

gründlich zu unterrichten. Er würde es begrüssen, wenn
insbesondere die katholisch-theologische Fakultät in Bern in die

Lage versetzt werden könnte, junge römische Priester auch
dann aufzunehmen und mit bescheidenen Existenzmitteln zu
versehen, wenn dieselben in absehbarer Zeit keine x\ussicht

haben, in einer der organisierten altkatholischen Kirchen eine

Anstellung zu finden.
4. Der Kongress hält es nicht für tunlich, zu diesem letztern

Zwecke eine internationale Geldsammlung zu veranstalten;



— 325 —

allein er richtet an die Anhänger und Freunde der altkatholischen

Bewegung die Bitte, jungen römischen Geistlichen, die

solcher Hülfe würdig sind, in der angedeuteten Weise das
Ausscheiden aus der päpstlichen Jurisdiktion zu ermöglichen, sofern
sich zu solcher Hülfeleistung Gelegenheit bietet. Er empfiehlt
auch, Gaben zu dem genannten Zwecke der Fakultät direkt
zukommen zu lassen. Diese wird über die eingegangenen Gelder

dem Exekutivkomitee des Kongresses alljährlich Rechnung
stehen1)."

Leider war auch diesmal der Erfolg nicht gross, so dass

Bischof Herzog auf dem 8. Kongress wiederum in Wien (1909)

folgende, mit Beifall aufgenommene These begründete :

„An Priester, die ihre theologischen Studien an römischen
Anstalten gemacht haben und in der römischen Kirche
ordiniert worden sind, sollen in der altkatholischen Kirche keine
mit Religionsunterricht, Predigt und Seelsorge verbundenen
Stellen vergeben werden, ohne dass die betreffenden Geistlichen
vorher in einer altkatholischen Lehranstalt ihre Studien ergänzt
und sich zur Verwaltung eines geistlichen Amtes in der
altkatholischen Kirche als genügend vorbereitet ausgewiesen
haben2)."

Der Beschluss von 1909 fand nur in der Schweiz Gültigkeit,

es wurden alle bisher römischen Geistlichen zum Besuch

der Vorlesungen in Bern verpflichtet, es hat aber auch mancher

hervorragende Theologe anderer romfreier Kirchen in Bern
seine Studien ergänzt, um sie im Dienste der eigenen Kirche
zu verwenden.

Als integrierender Bestandteil einer kantonalen Universität
konnte die katholisch-theologische Fakultät ihre internationale

Bedeutung natürlich nur indirekt bezeugen. Immerhin ist aber

ihre Betätigung in dieser Hinsicht wichtig genug. Insbesondere

wurde sie herbeigezogen zur Vorbereitung der beiden Kongresse,
die bisher in der Schweiz (1892 in Luzern, 1904 in Ölten)
stattfanden8). Die glänzende Durchführung in geistiger Beziehung
ist ein grosses Verdienst der Fakultät.

') „Katholik" 1897, p. 290.

2) Bericht über den VIII. internationalen Altkatholikenkongress in
Wien 1909. Wien, p. 33 ff.

s) Protokoll der XVII. Synode 1891, p. 16, 48. XXIX. Synode 1903, p. 42.



— 326 —

Das konsequente treue Arbeiten schien einige Jahre vor
dem Ausbruch des Weltkrieges endlich Früchte zu tragen. Wie
noch nie zuvor sammelten sich junge Leute aus allen Ländern,
um hier ihre Kenntnisse zu vermehren und zu vertiefen. Nicht
nur die altkatholischen Kirchen sandten ihre Theologen, auch
die übrigen romfreien Kirchen wurden allmählich aufmerksam
auf unsere Lehranstalt. Unter den ehemaligen Hörern finden
Avir hohe Würdenträger aus Rumänien, Serbien und Griechenland.

Aber auch Avährend des Krieges, der auch unsere Fakultät

schwer schädigte, bot sie einigen serbischen Flüchtlingen
eine willkommene Zufluchtsstätte, avo sie sich inzwischen
ausbilden konnten. Es Avird eine ihrer schönsten Aufgaben sein,
in ihrer Weise mitzuwirken an dem Ziele, das ihr langjähriges
Mitglied, Prof. Dr. Michaud, in Wort und Schrift, vor allem in
der „Internationalen theologischen Zeitschrift" unablässig
verfolgt hat, an der kirchlichen Einigung, an der Verbreitung des

christlichen Geistes der Liebe.

Die finanzielle und moralische Unterstützung der
Theologiestudierenden Avar von Anfang ein ständiges Traktandum der kirchlichen

Behörden. In dem schon erwähnten Schreiben vom
22. März 1873 verwendete sich das Zentralkomitee des
schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken auch für die finanzielle
Unterstützung der Priester, die sich von Rom lossagten. Wie
notwendig ein solcher Appell Avar, beweist am besten das
Erlebnis des wackern Hans Gradaus, des spätem Pfarrers von
Olsberg, J. B. Egli. Als er am 8. Dezember 1872 nach Olsberg
geAVählt war, wollte er die Wahl zuerst nicht annehmen, weil
seine ganze Habe noch aus fünf Franken bestand1). Dass Prof.
Walther Munzinger ihm aus der Not half, kann uns nicht mehr
verwundern. Es Avar seine letzte Tat, dass er am 20. April 1873

mit Fr. Bally in Schönenwerd und Pfarrer Ed. Herzog in Ölten
den von letzterm entworfenen Aufruf erliess „An Volk und
Behörden der Schweiz" *). Da ist nun auch von Stipendien die Rede,
mit denen junge Theologen eine auswärtige Hochschule — Bonn,
München, Breslau, Tübingen — besuchen könnten, „deren
hervorragendste Professoren entweder zu den ausgezeichnetsten
Führern des Altkatholizismus gehören oder doch bis dahin der

") „Katholik" 1886, p. 388.

*) „Katholische Blätter" 1873, p. 105 ff.



-- 327 —

vatikanischen Richtung nicht beigetreten sind". Aber auch für
den Fall, dass eine einheimische Anstalt zur Verfügung stände,
mussten die Studierenden durch finanzielle Hülfe unterstützt
werden. Die Verwaltung dieses Stipendienfonds übernahm Fr.
Bally. Nachdem schon die Statuten des schweizerischen Vereins
freisinniger Katholiken die Einnahmen zum Teil „zur
Unterstützung von Geistlichen und Studierenden der altkatholischen
Theologie" bestimmten1), beschloss auch die Delegiertcnver-
sammlung vom 31. August 1873 „Verleihung gestifteter Stipendien

für Avissenschaftliche, bzAV. theologische Berufsbildung an
solche Studierende, welche sich an den hierfür bestimmten
Lehranstalten für den Seelsorgerdienst in altkatholischen Gemeinden
ausbilden wollen"8). 1876 beschloss die Synode: „Das Unter-
stützungswescn für Studierende der christkatholischen Theologie
ist von nun an Sache des Synodalrates3)." Die Beiträge gingen
ziemlich erfreulich ein, so dass der überaus eifrige Kassier die
anfänglieh aufgebrauchten Legate bald wieder ergänzen konnte.
Freilich mussten die recht hohen Stipendien etAvas reduziert
Averden. Der Stipendienfonds Avuchs langsam auf Fr. 16,059. 80
im Jahre 1899. Dazu kamen dann die Vergabungen von Bally
Fr. 25,000 und Buchser Fr. 8500, so dass der Fonds gegemvärtig
Fr. 53,952. 60 beträgt. In den frühem Jahren leistete auch die
..Anglo-Continental-Society" erhebliche Beiträge bis auf Fr. 2500.

Das Errichtungsdekret der Fakultät gestattete einen Kredit
con Fr. 8000 für Stipendien in der Meinung, dass aus dem sog.
Mueshafen und dem Schulseckel keine Aveitern Stipendien
bezogen werden. Diese Summe Avurde tatsächlich im ersten Jahre

gebraucht. 1899 konnte der „Katholik" erklären: „Aus
Staatsmitteln Avird seit vielleicht 20 Jahren für katholisch-theologische
Stipendien kein Rappen mehr verwendet, auch nicht einmal
aus dem ,Mueshafen', der doch für alle Studenten da ist*).'*
Seitdem aber der Kredit von Fr. 8000 nicht mehr als zu Recht
bestehend angesehen Avurde, beschloss die Regierung ausdrücklich,

dass die Studenten der katholisch-theologischen Fakultät
von der Bewerbung um Mueshafenstipendien nicht auszuschliessen

seien.

') Gareis und Zorn, II, p. 211.

2) Resolutionen der DelegiertenVersammlung des schweizerischen Vereins
freisinniger Katholiken in Ölten 1873, p. 7.

8) Protokoll der IL Synode 1876, p. 31.

4) „Katholik" 1899, p. 47.



— 328 —

Inzwischen war ganz im stillen ein recht ansehnlicher
Stipendienfonds entstanden, der vom Staate Bern verwaltet
wurde. Eigentlich vernahm man erst 1892 etwas davon, als
Bischof Herzog eine Gabe von Fr. 10,000 öffentlich verdankte!),
desgleichen 18988), und erst 1899 erfuhr man, dass der Fonds
fast ausschliesslich — Fr. 47,000 bei einem gegenwärtigen
Bestand von Fr. 56,000 — von der schon genannten grossen
Wohltäterin Frau Louise Lenz-Heymann stammte3). Dieser Fonds
nahm seinen Anfang 1885 mit Fr. 3268. 20, 1886 erfolgte die
erste grosse Schenkung im Betrage von Fr. 21,000. Die Zinsen
Avurden in der Regel zu Stipendien verwendet.

1889 hinterliess Baumeister Merian der christkatholischen
Gemeinde Basel zur Unterstützung junger Theologen Fr. 25,000.
Der Fonds wird stiftungsgemäss verwaltet und hat heute die
Höhe von Fr. 28,379. 70 erreicht. Von den Zinsen fliessen jährlich

Fr. 800 in den Stipendienfonds des Synodalrates.
Begreiflicherweise durfte der Synodalrat die Ausrichtung

dieser Stipendien nicht ohne Kontrolle lassen, um so weniger,
als auch die Ultramontanen eine solche in ihrer Art ausübten
und jedes Missgeschick, das die Fakultät durch Eintritt
ungeeigneter Elemente erlitt, getreulich auszubeuten pflegten*).
Schon auf der Synode von 1876 wurde einer vom Synodalrat
gewählten Kommission auch die „Leitung und Aufsicht der
Stipendien" übertragen mit der Anregung, „der Synodalrat
möge bei Verteilung von Stipendien die grösstmögliche Vorsicht
walten und die Stipendien nur würdigen Kandidaten der Theologie

zukommen lassen" 3). 1882 verlangte der Bischof „mehr
Aufsicht über die Studierenden und mehr Sorgfalt bei der
Stipendienverteilung" 6), ein Wunsch, der noch in derselben Synode
erhört Avurde durch die im Einverständnis mit den Professoren
getroffene Anordnung, „dass die Stipendiaten unserer Kasse zu
einem Semestralexamen in zwei Disziplinen verpflichtetwerden"7).
Diese Massregel erwies sich, wie der Synodalrat 1883 erklärte,

') „Katholik" 1892, p. 300.
") „Katholik" 1898, p. 128.

•) „Katholik" 1899, p. 411. Protokoll der XXVI. Synode 1900, p. 36.
*) „Katholische Blätter" 1874, p. 399; 1875, p. 142, 319, 336. „Katholik"

1896, p. 75; 1911, p. 66, 87.

") Protokoll der II. Synode 1876, p. 31 f.
') Protokoll der VIII. Synode 1882, p. 39.

') A. a. O., p. 25.



— 329 —

als durchaus praktisch und wurde auch auf die Stipendiaten
der Kantone Solothurn und Genf ausgedehnt1). Sie wurde
mehrere Jahre hindurch regelmässig durchgeführt. 1885 beriet
der Synodalrat die Schaffung eines Kosthauses, wo die Stipendiaten

in „kontrollierbarer Ordnung ihren Studien obliegen und

geeignete Ausbildung und Anregung für den geistlichen Stand

erhalten könnten" *¦). Im folgenden Jahre stellte er die
Stipendiensache auf eine rechtliche Grundlage, indem sich die

Stipendiaten schriftlich verpflichten mussten, ihren Studien fleissig
obzuliegen, am Schlüsse jeden Semesters ein Examen in ZAvei

Fächern zu bestehen und das Zeugnis dafür dem Kassier der
Stipendienkasse vorzulegen; ferner vom vierten Semester an
die katechetischen, homiletischen und liturgischen Übungen
mitzumachen und auf Wunsch des Herrn Bischofs beim Gottesdienst

der Gemeinde Bern Aushülfe zu leisten ; erfährt der
Stipendiat durch seine Verschuldung Zurückweisung von der
Priesterweihe oder wählt er nach derselben und nach nicht
vollendetem vierjährigem Dienste in unserer Kirche einen
andern Beruf, so verpflichtet er sich rechtlich, den ganzen Betrag
des genossenen Stipendiums innert vier Jahren zurückzuzahlen").
Später wurde noch eine Bestimmung über Verzinsung und

Verbürgung beigefügt*).
War so dem Synodalrat eine recht bedeutende Aufsicht

und Fürsorge für die günstige Entwicklung des theologischen
Studiums eingeräumt, so blieb doch die Hauptsache der Fakultät

selber überlassen und ihren staatlichen Aufsichtsorganen.
Schon in den ersten Jahren wurde der Grund geschaffen zu

einer Avissenschaftlichen Bibliothek teilweise durch Neuanschaffungen,

teilweise durch leihweise Überlassung bestehender

theologischer Werke der Pruntruter Kollegiumsbibliothek. 1888

wurde die Fakultätsbibliothek mit der Hochschulbibliothek ver-
einigt, die Pruntruter Bücher aber zurückgegeben.

Übereinstimmend mit den andern Fakultäten ordnete die

Regierung auch an der katholisch-theologischen Fakultät das

Prüfungswesen. Am 6. Mai 1876 erliess sie ein „Provisorisches
Reglement über die Prüfungen zur Aufnahme in den bernischen

') Protokoll der IX. Synode 1883, p. 20.

') Protokoll der XI. Synode 1885, p 17.

') Protokoll der XII. Synodo 1886, p. 16 f.
4) Protokoll der XXX. Synode 1904, p. 19.



— 330 —

katholischen Kirchendienst". Nach demselben zerfallen die
Prüfungen in eine theoretische und in eine praktische ; erstere wird
von den Professoren unter dem Vorsitz eines Vertreters der
Regierung abgenommen ; die Kommission für die praktische
Prüfung besteht aus fünf Mitgliedern, von denen vier der
kantonale katholische Synodalrat aus dem bernischen katholischen
Pfarrklerus und der katholisch-theologischen Fakultät beruft.
Das fünfte Mitglied, Avelches stets ein juristisch gebildeter
Staatsbeamter sein muss, sowie den Vorsitzenden derselben bezeichnet
der Regierungsrat. Die Zulassung zur theoretischen Prüfung
ist bedingt durch die Vorlage der Zeugnisse a. über mindestens
dreijähriges Studium an der katholisch-theologischen Fakultät
an einer Hochschule, b. über bürgerliche Ehrenfähigkeit und

gute Leumden. Für Bestehen der praktischen Prüfung ist
vorzulegen : a. das Zeugnis über die bestandene theoretische
Prüfung, b. das Ordinationszeugnis, c. ein von der kirchlichen
Oberbehörde ausgestelltes Zeugnis über bisheriges Verhalten und
pastorale Tätigkeit. Beide Prüfungen sind schriftlich und mündlich.

Für Aufnahme ausAVärtiger Geistlicher ist eine beschränkte
Prüfung zulässig, die nur katechetischen Probeunterricht und

Vortrag einer Predigt umfasst. — Dieses provisorische Reglement

wurde am 4. August 1880 durch ein definitives ersetzt.
Dieses sah zunächst drei Prüfungskommissionen vor, eine
Zentralkommission zur Prüfung der AusAveise und ZAvei

Kommissionen für christkatholische und römischkatholische Kandidaten.

Der christkatholischen Kommission sollen angehören ein

von der Regierung gewählter Präsident (Art. 2), sämtliche
ordentlichen und ausserordentlichen Professoren der
katholischtheologischen Fakultät und vier Aveitere Mitglieder geistlichen
Standes, vom Regierungsrate auf vier Jahre gewählt (Art. 8).

An Ausweisschriften wird weiter verlangt vom 29. Juli 1882 an
ein Maturitätszeugnis von einem anerkannten Literargymnasium.
Von der ersten (theoretischen) Prüfung muss der Erziehungsund

der Kirchendirektion, von der zweiten (praktischen)
Prüfung zur Aufnahme in den bernischen Kirchendienst nur der
letztern Bericht erstattet werden. Die Kommission leiteten als
Präsidenten Dr. R. Ziegler (1880—1881), Prof. Dr. Sidler (1882
bis 1907) und Dr. Leo Weber (seit 1907), Sekretär war bis
1912 Pfr. César, ersetzt durch Pfr. Herzog, als weitere
Mitglieder gehörten ihr ausser den Professoren an Pfr. Mirün



— 331 -
(bis 1884), Pfr. Migy (bis 1894) und Pfr. Rieg (bis 1882), Pfr.
Dr. Kunz (1895—1912, seither als Professor) und Pfr. Absenger
(seit 1908), und als Laien Oberrichter Dr. Leo Merz (1908—1915)
und Dr. W. Kaiser (seit 1915). — In den Übergangsbestimmungen

der Verfassung der christkathoüschen Kirche wurde
dem Zentralkomitee des Vereins freisinniger Katholiken der

Auftrag gegeben, „bei den Regierungen dahin zu wirken, dass

für Studierende der katholischen Theologie eine gemeinsame
Prüfungskommission aufgestellt Averde". Die erste Synode übertrug

diese Aufgabe dem Synodalrat1), sie kam aber nie zur
Durchführung, da nur Aargau sich geneigt erklärte, „bei der
Aufstellung einer mehreren Kantonen gemeinsamen
Prüfungskommission für Kandidaten katholischer Theologie
mitzuwirken" 2). Tatsächlich haben heute die Kantone Aargau,
Solothurn und Baselland ihre besondern Prüfungen auch für christ-
katholischc Geistliche. Vor der provisorischen bernischen
Prüfungskommission haben 12 Kandidaten die Prüfung bestanden,
seit 1880 wurden 42 auf Grund der Prüfung in den bernischen
Kirchendienst aufgenommen, weitere 11 haben sich nur der
ersten Prüfung unterzogen.

Von der katholisch-theologischen Fakultät wurden wie

von den andern regelmässig Preisaufgaben ausgeschrieben, die

öfters Bearbeitung und Prämierung fanden. Um den Eifer der
Studenten zu erhöhen, stellte im Herbst 1883 auch die
Solothurner Pastoralkonferenz eine Preisfrage und setzte für die
»teste Lösung derselben Fr. 50 aus3).

Über die in § 7 des Errichtungsdekretes vorgesehene

Erteilung akademischer Würden erliess der Regierungsrat am 26. Juli
187*; ein Reglement mit folgenden Hauptbestimmungen:

§ 1. Die Anwartschaft auf die Doktorwürde Avird erlangt
durch das Bestehen des Lizentiatenexamens.

§ 2. Beim Lizentiatenexamen wird verlangt, dass eine
Dissertation eingereicht, eine schriftliche und eine mündliche
Prüfung bestanden Avird.

§ 9. Ist das Gesamtrcsultat des Examens ein befriedigendes,
so erhält der Kandidat ein vom Dekan der Fakultät
unterzeichnetes und vom Rektor der Universität amtlich beglau-

•) Protokoll der I. Synode 1875, p. 5.

") Protokoll der II. Synode 1876, p. 11.

') Protokoll der X. Synodo 1884, p. 16.



— 332 —

bigtes Zeugnis, durch welches seitens der Fakultät seine
wissenschaftliche Befähigung zum theologischen Lehramt beurkundet
wird.

§ 10. Auf Grund des bestandenen Lizentiatenexamens und
nachheriger wissenschaftlicher Tätigkeit erteilt die Fakultät
den Titel des Doktors der Theologie honoris causa.

§ IL Die Fakultät kann auch sonst wegen hervorragender
wissenschaftlicher Leistung den Titel des Doktors der Theologie

honoris causa erteilen.
Am 4. Dezember 1901 änderte der Regierungsrat dieses

Reglement, indem er an Stelle des Lizentiatenexamens gleich
das Doktorexamen setzte:

§ 1. Zur Erlangung der Doktorwürde ist erforderlich, dass
eine Dissertation der Fakultät eingereicht und eine schriftliche
sowohl als auch mündliche Prüfung vor der Fakultät bestanden

wird.
Wichtig* ist ferner die neue Bestimmung, dass auch ein

Ausweis beigebracht wird „über akademisches Studium von
wenigstens acht Semestern, Avovon jedenfalls zwei an der
katholisch-theologischen Fakultät der Hochschule Bern
zugebracht sind" (§ 5).

Es bestanden das Lizentiatenexamen : 1876 Radoslav von
Radie aus Werschetz, 1884 Pfr. G. Moog, 1887 Th. Isaac aus

Armenien, 1891 die Diakone Gtetz und Lauchert, 1893 Pfr. Wrubel
aus Zürich, 1897 Pfr. Chrétien aus Genf, 1898 Pfr. Mülhaupt
aus Bonn. — Auf Grund des Examens erhielten den Doktortitel:

1903 Pfr. Richterich in Genf, 1904 J. Archadjikakis aus

Jerusalem, C. Marianowitseh aus Serbien und der anglikanische
Pfarrer Mac Donald aus Bern, 1908 RadoAvanoAvitsch aus Petersburg

und S. VelimiroAvitsch aus Serbien, 1914 E. Moog aus Bonn
und A. Gilg aus Bern. — Doktoren der Theologie honoris causa
wurden: 1876 Bischof Herzog, 1884 Buchmann in Breslau, Prof.
Hirschwälder in Bern, Pfr. Rieks in Heidelberg und Pfr. Schröter
in Rheinfelden, 1892 Erzbischof Kalogeras von Patras und
Bischof Wordsworth von Salisbury, 1896 Prof. Lauchert in Bonn,
1899 Pfr. Gœtz in Passau und Pfr. Chrétien in Genf, 1903

Seminarpräsident van Thiel in Amersfoort, 1904 Pfr. Mülhaupt
in Bonn, 1908 Prof. Thürlings in Bern und Prof. G. Moog in
Krefeld, 1910 Pfr. Fischer in Aarau und Pfr. Schirmer in
Konstanz.



— 333 —

Zum Schlüsse erwähnen wir, weil er doch auch mit der
Fakultät in Zusammenhang steht, den Studentenverein, der 1881

unter dem Namen „Katholisch-theologischer Verein" entstand,
aber schon 1882 zu einem „Katholischen Studentenverein"
erweitert wurde und heute den Namen „Catholica Bernensis,
Verein christkatholischer Studenten" trägt. Seit 1899 besitzt er
einen Altherren-Verband mit gegenwärtig 47 Mitgliedern.

Fünfundvierzig Jahre sind vorbei, seit die
katholischtheologische Fakultät an der Universität Bern gegründet Avorden

ist. Hat sie ihre Aufgabe erfüllt? Wir sahen die grossen
Schwierigkeiten, mit denen sie besonders in den ersten Jahren zu
kämpfen hatte, in einer Zeit, wo noch alle, die nicht tiefer
eingeweiht waren in die EntAvicklung unserer Kirche, voll
freudiger Zukunftshoffnung waren. Hören wir aber heute die Stimme
der Männer, die damals am meisten beteiligt waren, so klingt
aus ihnen die frohe Genugtuung, dass heute unsere Kirche fester
steht als damals. Und mit der Kirche hat auch die Fakultät
manchen Sturm alisgehalten. Das Abflauen des Kulturkampfes,
der Untergang der „bernischen katholischen Kirche" liessen
auch den Lehrstuhl für romfreie katholische Theologen
überflüssig erscheinen. Wohl zählt der Kanton Bern, von dem und

für den die Fakultät errichtet Avorden ist, nur noch vier
anerkannte Gemeinden nebst einigen Genossenschaften, aber sie

werden ausnahmslos von Zöglingen dieser Anstalt pastoriert,
und der schAveizerische ehristkatholische Klerus zählt nur noch
Ader im Pfarramt tätige Priester, die nicht an der-Berner Fakultät
gebildet sind. Aber auch das Ausland sandte in den letzten
Jahren Priester und Studenten, so dass nach langjährigen Klagen
über zu geringe Frequenz der Fakultät Bischof Herzog 1913

der Synode erklären konnte, „dass die Aussichten auf geistlichen
Nachwuchs niemals bessere, vielleicht im allgemeinen — also

unter Berücksichtigung des ganzen Kollegiums — niemals so

gute gewesen sind wie heute". Wir dürfen Avohl sagen, dass

die Fakultät für uns eine Lebensbedingung geAvorden ist, die
wir unter keinen Umständen unterbinden dürfen. Möge sie,
Avenn einmal wieder Friede über die Länder eingezogen ist,
beitragen, die Wunden zu heilen und auch für die übrigen
romfreien katholischen Kirchen werden, Avas sie uns Christkatholiken
ist, eine Stätte christlicher Wissenschaft, ein Hort des katholischen
Glaubens, eine Quelle brüderlicher Liebe! W. Herzog.


	Die katholisch-theologische Fakultät an der Universität Bern

