Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919

Heft: 4

Artikel: Der religiose Standpunkt der christkatholischen Kirche
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der religiose Standpunkt der christkatholischen Kirche.

Einem im Synodalrat geiusserten Wunsche Folge gebend,
hatte ich die Absicht, auf der letzten Synode iiber das Thema:
Wie sind wir zu unserer kirchlichen Stellung gelangt und wie
haben wir diese offiziell geltend gemacht? ein seit einiger Zeit
vorbereitetes Referat vorzutragen. Die nicht zu verschiebenden
obligatorischen Geschiifte nahmen jedoch soviel Zeit in Anspruch,
dass ich bitten musste, auf die Vorlesung zu verzichten. Ich
stelle nun aber das Manuskript der Redaktion der ,Intern.
kirchl. Zeitschr.“ gerne zur Verfiigung.

Zwei Umstinde gaben mir besondere Veranlassung, die
Erinnerungen aufzufrischen, die auf obige zwei Fragen Bezug
haben. Der einc Umstand ist der, dass im folgenden Jahre
ein halbes Jahrhundert verflossen sein wird, seitdem das vati-
kanische Konzil dem rémischen Papst die absolute Kkirchliche
Jurisdiktionsgewalt und die Lehruntehlbarkeit zugesprochen
hat und damit den Katholiken, die diese Neuerung ablehnten,
sich aber ihrer kirchlichen Rechte nicht berauben lassen wollten,
die Notigung auferlegte, sich unabhiingig von der pipstlichen
Hierarchie kirchlich zu organisieren. Der zweite Umstand, den
ich meine, ist der vor einigen Jahren von Amerika ausgegangene
und nun seit der Beendigung des Kriegs durch die ganze christ-
liche Welt dringende laute Ruf nach kirchlicher Verstiandigung
und Einigung. Die Erinnerung an das vatikanische Konzil
driingt die Frage auf: Wo sind wir im Verlaufe des vertlossenen
halben Jahrhunderts hingekommen? Der auch an die Alt-
kKatholiken aller Liinder crgangene Ruf nach kirchlicher Ver-
Stiindigung schliesst die Frage in sich: Welche Stellung nehmen
denn die altkatholischen Gemeinschaften selbst ein?

Wenn ich den mir gebotenen Anlass beniitze, auf diese
beiden Fragen, diec den gleichen Sinn haben, ein wenig ein-
Zugehen, so muss ich mich selbstverstiindlich auf einige all-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1919, 18



— 214 —

gemeine Dinge beschrianken. Ebenso versteht es sich von selbst,
dass ich fiir das, was ich sagen mochte, die ganze Verant-
wortlichkeit tibernehme.

Schon Prof. Munzinger (+ 28. April 1873) batte sich gegen
die sehr bald zur Mode gewordene Redensart zu wehren, die
Altkatholiken bliecben in ,Halbheiten“ stecken (vgl. ,Kath. BL*,
1873, Nr. 2). Es war aber viel leichter, uns mit lberlegener
Miene an diese betriibliche Tatsache zu erinnern, als uns gleich
auch zu sagen, was wir denn eigentlich zu tun hétten, um iiber
die ,Halbheit* in einer Weisc hinwegzukommen, die allgemeine
Zustimmung fand. Machte jemand Anspruch darauf, ein , Frei-
denker“ zu sein, so empfahl er uns einfach den Austritt aus
der katholischen Kirche — ohne Anschluss an eine andere Ge-
meinschaft, bzw. ohne Massnahmen zur Fortsetzung des katho-
lischen Kultus., Der ,ganze Schritt“ war die ganze Verzicht-
leistung auf christkatholische kirchliche Religionsiibung. Anders
lautete die Weisung, wenn etwa ein protestantischer Freund
uns sagte, worin der ,ganze Schritt bestand: danach kamen
wir iliber die ,Halbheit* hinweg, wenn wir zum Protestantismus
libertraten. Gegen diesen Rat erhob jedoch z. B. Prof. Beyschlag
in Halle die Einwendung, man miisste uns auch sagen kénnen,
welcher Form des Protestantismus wir uns anzuschliessen hétten.

Bei diesen Urteilen und Ratschldgen ging man von der
falschen Voraussetzung aus, die offene Verneinung der vati-
kanischen Dogmen sei eigentlich nur ein Vorwand gewesen,
um mit einem gewissen Schein von Recht dem Katholizismus
und der katholischen Religionsiibung zu entsagen. So pflegten
auch die romischen Gegner zu urteilen, wenn sie in allen Ton-
arten verkiindeten, wir seien innerlich dem Katholizismus ldngst
entfremdet gewesen und hiitten jetzt nur den Anlass beniitzt,
um das Joch abzuschiitteln. Niemand hat das mit schéirferen
Worten ausgesprochen als der Staatsmann Anton Philipp von
Segesser. In seiner 1875 erschienenen Schrift ,Der Xulturkampf*
antwortete er auf die Frage, wer denn eigentlich die ,Wir®
seien, an die man zu denken habe, wenn sich in der Presse
altkatholische Stimmen der ersten Person der Mehrheit be-
dienten. Diese ,Wir“ seien ,einige gelehrte und urspriinglich
wohlmeinende Miinner, die sich in die Stellung der Viter von
Konstanz und Basel und der weisen und tugendhaften Seelen
von Port-Royal hineindachten, aber durch gekriinktes Selbst-



— 271D —

gefilhl und durch das Ungestiim unlauterer Bundesgenossen auf
Wege getrieben worden sind, die sie niemals zu wandeln ge-
dachten“, Ausser diesen _,wohlmeinenden“ Minnern sah er
,einige Gleissner®, die die Fesseln einer listigen Disziplin nicht
mehr linger tragen wollten, dann die ,Politiker“, die in Rom
einen (Gegner des von ihnen erstrebten ,absoluten Kulturstaates“
sahen, und endlich ,die Masse der unduldsamen Ungliubigen,
die nicht leiden konnen, dass andere glauben und nach ihrem
Glauben leben dirfen® (S. 50). Ich kann diesen Urteilen gegen-
iiber nur von mir selber reden, darf aber ehrlich behaupten,
dass ich glaubte, einen ganzen Schritt getan zu haben, als ich
in offener Erklirung die vatikanischen Neuerungen ablehnte;
denn das Recht, katholisch zu heissen und zu bleiben, habe
ich niemals preisgegeben und wollte ich mir niemals nehmen
lassen. Ich bekenne auch, dass mir von Anfang an viel mehr
daran lag, die katholischen Gemeinden, die sich der Bewegung
anschlossen, in ihrem Bestand zu erhalten, als daran, die bis-
herigen Formen der katholischen Religionsiibung zu iindern,
Wenn ich nicht irre, ist es richtiger, sogar die ,iibriggebliebenen
Stiicklein®, die noch zur Nahrung dienen koénnen, sorgfiltig zu
sammeln, als sie mit ricksichtslosem Besen wegzuwischen. Die
Gemeinde Olten, die ich von 1813 bis 18176 pastorierte, wird
mir das Zeugnis nicht versagen, dass ich nach diesem Grund-
satz handelte. Das Verlangen nach kirchlichen Reformen ist
ohne Zweifel da, wo sich, im Ausland und in der Schweiz, nur
einzelne Personen oder nur mehr oder weniger betriichtliche
Minoritiiten zum Altkatholizismus bekannten, lebhafter gewesen.
Wo sich aber ganze Gemeinden wider die vatikanischen Dogmen
erhoben, war — wenigstens am Anfang — dieses Verlangen nur
sehr gering. Sogar cin Pfarrer Schriter von Rheinfelden zogerte
lange, sich der Bewegung formlich anzuschliessen, weil er fand,
er habe mit seiner Gemeinde nichts zu éindern, um ,altkatholisch*
zu sein. Die wesentliche Aufgabe, die uns obliege, schien mir
die Erbauung eines Gotteshauses zu sein, in welchem die Ka-
tholiken, die den vom vatikanischen Konzil mit dogmatischer
Autoritiit bekleideten Ultramontanismus von sich wiesen, christ-
lichen und katholischen Gottesdienst fortsetzen konnten. Um
Kirchliche Reformen durchfiihren zu konnen, muss man eine
Kirche haben. Und wenn Reformen nicht von oben diktiert
werden konnen — das war schon zu Wessenbergs Zeiten nicht



— 216 —

mehr so gut méglich wie im 16. Jahrhundert, und nach 1874
namentlich in der Schweiz nicht mehr so gut méglich wie zu
Wessenbergs Zeiten —, sondern von den Gemeinden selbst ge-
wilnscht werden miissen, so gebietet schon die Klugheit, die
Gefiihle derer sorgfiltig zu schonen, die das kirchliche Gemeinde-
leben pflegen und damit den Bestand der Gemeinde sichern.

Indessen ist es ja nun doch zu verschiedenen Umgestal-
tungen gekommen, deren Rechtfertigung nicht immer so leicht
war, wie man sich das aus der Ferne vielleicht vorstellt. Ich
beschriinke mich zur Kennzeichnung des Standpunktes, den die
christkatholische Kirche nach den offiziellen Synodalbeschliissen
einnimmt, auf einige Bemerkungen iiber die Glaubenslehre und
den Kultus. :

In einem urspriinglichen Entwurf unserer Kirchenverfassung
war in § 9 gesagt, die Nationalsynode sei das oberste gesetz-
gebende und entscheidende Organ nicht bloss in Sachen des
Kultus und der Disziplin, sondern awuch in Sachen der Lehre.
Darauf legte der hervorragende theologische Schriftsteller
Dr. Watterich, der in den ersten Jahren eine Zeitlang in Basel
titig war, grosses Gewicht. Noch am 19. November 1875, als
doch' der Wortlaut unserer Verfassung bereits feststand und
durch die Synode vom 14. Juni 1875 in aller Form ,in Kraft
erklart worden war, gelang es ihm, die Generalversammlung
der -von ihm provisorisch pastorierten Gemeinde zu dem Be-
schluss zu veranlassen, sie betrachte ,die Nationalsynode als
das souverdne kirchliche Organ fiir die Christkatholiken der
Schweiz und insbesondere als die zu allen Reformen in Lehre,
Kultus und Disziplin (berechtigte und) in letzler Instanz ent-
scheidende Behorde* (Kath. Bl, 1875, S. 382), Dem Gebiet des
Kultus und der Disziplin, von dem die Verfassung sprach, war
also das der Lehre beigefiigt und sogar vorangestellt worden;
auch beziiglich der Glaubenslehre sollte fiir die Christkatho-
liken der Schweiz unsere Synode die souverine und in letzter
Instanz entscheidende Behorde sein. Das war die griindlichste
Verneinung der Anschauung, der Mumzinger Ausdruck gegeben
hatte, als er noch kurz vor seinem Tode in der Abhandlung
yWas wir wollen“ von der in Aussicht genommenen Synodal-
verfassung sagte, sie miisste zuriickgehen ,zu der Regel der
christkatholischen Tradition, nach welcher zur Definition eines
Dogmas gehort, dass dasselbe zu allen Zeiten, iiberall und von



— 21 —

allen (quod semper, obique et ab omnibus) angenommen worden
sei¢ (Kath. Bl.,, 1873, Nr. 2), und beifiigte: ,Wir wollen nicht
eine neue Sekte, nicht eine neue Kirche“ ... _Der Himmel
bewahre uns auch vor einer Kirche, in der lauter gescheite
oder sich gescheit und aufgeklirt dinkende Leute sind, die
nach Strauss ,die feinste geistige Lebensluft’ atmen.“ Es ist
ganz und gar selbstverstindlich, dass in einem Lande der Glau-
bens- und Gewissens- und Kultusfreiheit keine Gemeinde und
keine Synode gehindert werden kann, ein neues Glaubens-
bekenntnis zu formulieren und ,als souverines, in letzter Instanz
entscheidendes Organ das neue Bekenntnis fir ihre Angehérigen
als verbindlich zu erkliaren. Das tut jede Sekte. Stellte sich
die christkatholische Synode auf diesen Boden, so machte sie
die Kirche zu einer Sekte, die kaum hiitte hoffen diirfen, dass
sich ihr katholische Gemeinden anschliessen oder ihr auf die
Dauer anhangen werden. Wohl aber war mit Bestimmtheit
vorauszusehen, dass die dogmatischen Diskussionen vielen Syno-
dalen recht unsympathisch sein und kaum zu einer Einigung
fuhren wiirden. Die Synode, das gemeinschaftliche Organ der
Gemeinden, wire zum Organ der Spaltung und Zersplitterung
geworden.

Wer jedoch geneigt gewesen wiire, unserer kleinen Synode
das Recht zuzuerkennen, nach eigenem Gutfinden das christ-
liche und katholische Glaubensbekenntnis zu modifizieren, hatte
an der Geschichte des Deutschkatholizismus, die vor fiinfzig
Jahren noch nicht vergessen war, ein nur wenig ermutigendes
Beispiel. Zum Kongress in Miinchen war 1871 auch Ronge —
freilich bereits ein halb verschollener Mann — erschienen, um
in einer Versammlung das Wort zu ergreifen. Dillinger er-
Klirte jedoch sofort, an Verhandlungen, zu denen auch Ronge
zugelassen werde, nehme er nicht teil. Tatsiéchlich konnte sich
Ronge nicht weiter bemerkbar machen. Etwa 27 Jahre vorher
aber hatte der am 16. Oktober 1813 geborene schlesische Priester
JOhannes Ronge unter grossem Beifall zu Versammlungen reden
konnen, die ungefiihr ebenso zahlreich waren wic der Miinchener
Altkatholikenkongress. Sein P:otest wider den mit dem sog.
hl. Rock von Trier getriebenen Unfug war ohne Zweifel berech-
tigt. Es wiire auch unbillig zu leugnen, dass sich neben vielen
Elementen, die zur Einleitung einer Kirchenverbesserung nur
wenig geeignet waren, doch auch sehr achtungswerte Leute



— 278 —

der Bewegung angeschlossen hatten. Aber die Selbstauflosung
des Deutschkatholizismus war von Anfang an besiegelt. Schon
1844 sahen die Deutschkatholiken ihre wichtigste Aufgabe darin,
ein neues Glaubensbekenntis zu formulieren. Sofort entstanden
zwei Bekenntnisse, die sich sehr wesentlich voneinander unter-
schieden. Das um Ostern 1845 in Leipzig versammelte ,Konzil*
filhrte zu neuen Zersplitterungen. Auf dem Berliner ,Konzil®
vom Jahre 1847 war man noch weiter davon entfernt, zu einem
gemeinschaftlichen Glaubensbekenntnis zu gelangen; Ronge
meinte nun, man miisse ,dem religiosen Bewusstsein der Jetzt-
zeit Ausdruck geben“, Das war schwer in die Form von Glau-
benslehren zu kleiden, die fiir die Mitglieder einer Kirche Ver-
bindlichkeit hatten. Das Resultat dieser Bemiihungen war die
rasche Auflosung der Gemeinden, die sich gebildet hatten. Mit
einer solchen Kirchenreform wollte auch Wessenberg nichts zu
tun haben. Schon 1845 hatte sich Ronge an ihn gewandt mit
dem Ersuchen, sich in billigender Weise iiber den Deutsch-
katholizismus zu #dussern. Allein Wessenberg antwortete, dass
er jetzt Ronges Werk ganz anders ansehe als damals, wie es
sich einfach um Verurteilung der Trierer Affaire handelte; sein
tewissen verbiete ihm, sich an dem jetzigen Unterfangen, ,eine
neue Sekte zu stiften“, auch nur durch ein Wort der Billigung
zu beteiligen; nichts in seinem vergangenen Leben berechtige
zu der Vermutung, er koénnte einem solchen Unternehmen zu-
gtimmen.

Den Standpunkt, den die Altkatholiken von Anfang an
eingenommen haben, hat Prof. Dr. Thiirlings auf der Synode
des Jahres 1888 in einem kurzen Referat gekennzeichnet. Seine
Ausfithrungen liefen darauf hinaus, dass wir keine neuen
Schranken aufrichten diirfen, aber zur briiderlichen Hand-
reichung bereit sein sollen. Das war die Anschauung, zu der
sich 1876 die christkatholische Synode, die den Bischof gewiihlt
hat, in aller Form bekannt hat. Nach einem von Prof. Dr. Michaud
modifizierten Antrag des Synodalrats begriisste die Synode ,die
Bestrebungen der altkatholischen Kirehe in Deutschland, eine
Einigung mit den protestantischen, griechischen und angli-
kanischen Kirchen herbeizufiihren“, und erklirte ihrerseits, dass
die christkatholische Kirche ,in Ubereinstimmung mit den Prin-
zipien der ungeteilten Kirche“ als einzigen Herrn der Kirche
nur Jesus Christus anerkenne, unter dem sie sich ,in Verbindung



— 219 -

mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat autonom re-
giere, als ,6kumenische Konzilien® nur die sieben, die vom
Morgenland und Abendland angenommen sind ,und auch diese
nur in threm unverfdlschten Text“, als katholische Moral nur
.die Moral des Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen,
bestindigen und einstimmigen Zeugnis der christlichen Einzel-
kirchen aufgefasst wird, als katholische Disziplin und Liturgie
nur die Disziplin und Liturgie, wie diese allgemein in der un-
geteilten Kirche gefeiert werden.

Auf eine Diskussion der einzelnen Punkte, dic in dieser
Erklirung namhaft gemacht sind, liess man sich gar nicht
ein, weil man allgemein damit zufrieden war, dass anerkannt
wurde, massgebend sei die wungeteilte katholische Kirche mit ihrem
Glaubensbekenntnis, ihrer Verfassung, Moral, Disziplin und Liturgie.
Was das Glaubensbekenntnis betrifft, hatte Michaud insbesondere
auf den junverfilschten Text* Gewicht gelegt, um damit den
tausendjihrigen Streit (iber das filioque, das im Abendland in
das nizidische Symbolum eingeschoben worden ist, fir dic
christkatholische Kirche ein fiur allemal zu erledigen. Dabei
verstand es sich von selbst, dass unsere Synode nicht daran
dachte, das okumenische Glaubensbekenntnis nun von sich aus
zu dndern.

Noch weniger dachte natiirlich die altkatholische Bischofs-
konferenz daran, vom Dogma der ungeteilten christlichen Kirche
abzugehen. Als am 24. September 1889 die damaligen alt-
katholischen Bischofe zum erstenmal zu einer amtlichen Kon-
ferenz in Utrecht versammelt waren, hielten sie es fir an-
gemessen, die kirchlichen Grundsiitze, nach welchen sie ihr
bischofliches Amt bisher verwaltet hatten und auch fernerhin
zu verwalten gedachten, in einer gemeinschaftlichen Erklirung
kurz zusammenzufassen. Der Entwurt zu einer solchen Er-
klirung war vorher in Bonn von Prof. Reusch redigiert worden;
er wurde in mehrstiindigen Sitzungen eingehend erodrtert und
nur unwesentlich geéindert. Das erste Alinea des Dokuments
lautet folgendermassen :

» Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatze, welchen
Vinzentius von Lerinum in dem Satze ausgesprochen hat: ,Id
teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est; hoc est enim vere proprieque catholicum‘. Wir halten darum
fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den kume-



— 280 —

nischen Symbolen wnd in den allgemein anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der okumenischen Synoden der ungeteilten Kirche
iles ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.“

In einem siebenten Alinea wurde beigefiigt: ,Wir hoffen,
dass es den Bemiihungen der Theologen gelingen wird, wunter
Festhaltung an dem Glauben der wungeteilten Kirche eine Ver-
standigung iiber die seit den Kirchenspaltungen entstandenen
Differenzen zu erzielen. Wir crmahnen die unserer Leitung
unterstellten Geistlichen, in der Predigt und bei dem Unter-
richte die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu
welchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam
bekennen, in erster Linie zu betonen, bei der Besprechung der
noch vorhandenen Gegensiitze jede Verletzung der Wahrheit
und der Liebe sorgfiltig zu vermeiden und die Mitglieder un-
serer Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten, Anders-
glaubigen gegeniiber sich so zu verhalten, wie es dem Geiste
Jesu Christi entspricht, der unser aller Erloser ist.“

Der osterreichische Bistumsverweser Amandus Cech, dem
die Erkliarung der Bischofskonferenz sofort amtlich zur Kenntnis
gebracht worden ist, sprach umgehend im Namen seiner Kirche -
seine volle Zustimmung aus. Ebenso taten das im Namen der
polnischen Kirche Amerikas die Bischiofe Kozlowski und Hodur
anlisslich ihrer Konsekration, sowie Bischof Dr. Kowalsks an-
lasslich der Verhandlungen iiber den Anschluss der Kirche der
Mariawiten an die altkatholische Union. Eine Verneinung der
in der Erklarung ausgesprochenen Grundsitze wéire gleich-
bedeutend mit ecinem Ausscheiden aus der Union. Ich habe
meinerseits das Utrechter Ubereinkommen in meinem Hirten-
brief auf die Fastenzeit des Jahres 1890 bekanntgemacht und
erliiutert und dabei u. a. betont, dass es in voller Uberein-
stimmung mit dem Synodalbeschlusse stehe, den wir 1876 ge-
fasst haben.

An diesen Beschluss sich zu halten war der christkatholische
Bischof auch durch den Eid verpflichtet, den er bei seiner Kon-
sekration geschworen hat. s war aber nicht leicht, auch der
thm iiberbundenen Pflicht ,der Bewahrung der Einheit innerhalb
der Kirche* nachzukommen. Erstens hatten sich bis zu seinem
Amtsantritt im September 1876 Verschiedenheiten ausgebildet,
die schwer wieder auszugleichen waren. Und zweitens hatte
man in besonderer Absicht den Bischof in eine Lage gebracht, in



— 281 —

der er gleichzeitig auch den Pflichten eines Pfarrers und eines
Theologieprofessors hiitte geniigen sollen. Dieser unnatirliche
Zustand dauerte volle acht Jahre. Er wére zu beriicksichtigen,
wenn jemand finden sollte, der Bischof habe sich zu wenig be-
flissen, ,das zur Bewahrung der Einheit innerhalb der Kirche*
unbedingt Notige zu tun. Was ist unter dem unbedingt Notigen
hier zu verstehen? Das Reglement handelt in den beziiglichen
Paragraphen nicht von den Kompetenzen und Funktionen der
Synode und des Synodalrats, sondern speziell von den Ver-
pflichtungen des Bischofs und macht diesen fiir die Bewahrung
der Einheit dadurch verantwortlich, dass es ihm die Beauf-
sichtigung der Geistlichen in der Ausiibung der Seelsorge und
der dibrigen Kultushandlungen® ibertrigt. Herrscht in dieser
Hinsicht keine Einheit, so ist das, was man Kirche nennt, ein
Konglomerat, das auseinanderfillt, sobald die iussern Bande,
die die Gemeinschaft zusammenhalten, durch irgendeinen Um-
stand gelockert sind. Als notwendige Mittel zur Bewahrung
der innern Einheit sind das gemeinschaftliche liturgische Ge-
betbuch und der gemeinschaftliche Katechismus anzusehen.
Zu den Aufgaben des christkatholischen Bischofs gehorte daher,
wie ich sehr wohl begriff, die Sorge dafiir, dass wir zu einem
einheitlichen liturgischen Gebetbuch und einem gemeinschaft-
lichen Katechismus gelangten, und zwar mussten beide Biicher
mit den Grundsiitzen iibereinstimmen, zu denen sich die Synode
des Jahres 1876 bekannt hatte. Die Herstellung dieser Biicher
war aber mit nicht geringen Schwierigkeiten verbunden.
Noch in der grossen Delegiertenversammlung, die am
31. August 1873 in Olten stattgefunden hat, war beschlossen
worden, dass ,iiber Sprache und Ritual® der Messfeier ,eine
kiinftige Diozesansynode“ zu entscheiden habe. Allein Herr
Loyson wartete die Synode nicht ab, sondern fithrte sofort auch
fiir die Messfeier die franzosische Sprache ein, als er im Ok-
tober 1873 in (tenf den Gottesdienst erdffnete. Die Anderung
war schon deswegen nicht besonders gliicklich, weil gleich-
zeitig auch der liturgische Gesang fallen gelassen wurde und
daher in grossen Kirchen die Wechselbeziehung zwischen Priester
und Gemeinde aufhorte. Die vom Priester gesprochene fran-
zosische Messe unterschied sich so von einer stillen lateinischen
Messe nur unwesentlich, und wer mit dem katholischen Kultus
nicht sehr vertraut war, oder gar die Messfeier nicht fiir den



— 282 —

Mittelpunkt des katholischen Gottesdienstes hielt, konnte in
der Neuerung unmoglich einen Fortschritt sehen. Auch stiess
die von Loyson eingefiihrte Messliturgie selbst bei der Genfer
Geistlichkeit auf vielfachen Widerspruch. Der Synode des
Jahres 1879 wurde ein umgearbeitetes ,Ordinaire de la Messe®
vorgelegt, das aber auch wieder von verschiedener Seite an-
gefochten wurde.

Fast noch schwieriger war es in der deutschen Schweiz,
sich iiber diesen wichtigen Punkt zu einigen. Der Synode des
Jahres 1877 wurden zwei Formulare vorgelegt, die aber so
sehr voneinander abwichen, dass beschlossen wurde, die An-
gelegenheit auf die néichste Synode zu verschieben. Der Synode
des Jahres 1878 machte der damalige provisorische Pfarrer
der Gemeinde Basel, Dr. Watterich, der sonst mit derartigen
Reformen rasch fertig war, den verniinftigen und allgemein
gebilligten Vorschlag, die Sache nochmals zu verschieben und
bei der Ausarbeitung einer neuen Vorlage .die praktischen
Erfahrungen der Gemeinden“ zu beriicksichtigen. Die Erfah-
rungen, die man in Basel mit seiner eigenen Liturgic gemacht
hatte, waren aber so wenig ermatigend, dass noch im gleichen
Jahre bei der definitiven Besetzung der Pfarrstelle Otto Hassler
zum Pfarrer gewiihlt und dieser ersucht wurde, sich bei der
Messfeier wieder mehr an die bisherigen Formen zu halten.
Hassler arbeitete einen neuen Entwurf aus und legte diesen
zunichst der Pastoralkonferenz zur Priifung vor. Diese iiber-
wies die Arbeit durch die Vermittlung des Synodalrats an die
Synode des Jahres 1879, die ihrerseits wieder den Synodalrat
mit der Regelung der Angelegenheit beauftragte. Inzwischen
war sowohl in den noch bestehenden jurassischen Gemeinden
wie in den meisten Pfarreien deutscher Zunge das bisherige
lateinische Messbuch im Gebrauch. Sollte die ,Einheit innerhalb
der Kirche“ nicht sehr ernstlich gefihrdet werden, so durfte
nun mit der Erstellung eines offizicllen Gebetbuches fiir den
eucharistischen Gottesdienst nicht linger zugewartet werden.
Bereits wurde von den Christkatholiken, die die Verhéltnisse
kannten, sehr eindringlich dariiber geklagt, dass man in jeder
Gemeinde wieder einen andern Gottesdienst finde und das
gottesdienstliche Band der kirchlichen Gemeinschaft verloren
sei. Ich setzte mich mit meinen Kollegen an der theologischen
Fakultit und mit Pfarrer Hassler in Bezichung, um zu ciner



Vorlage zu gelangen, die vielleicht allgemeinere Zustimmung
fiinde. Professor Woker unterstiitzte mich namentlich auch bei
der Formulierung des Messkanons, der Wort fir Wort sorg-
tiltig erwogen wurde. Hassler lieferte die klassisch formulierten
Priifationen, die rhythmische Umgestaltung der ausgewiihlten
Psalmen, eine Kirchenliedersammlung und namentlich sehr
viele der schonen und sinnvollen Schlussgebete der Messfeicr
filr die Sonn- und Festtage des Kirchenjahres. In der Advents-
zeit des Jahres 1879 konnte ich das Buch mit einer Vorrede
versehen und der Offentlichkeit tbergeben. Ich bemerkte aus-
driicklich, dass es noch Kkeinen offiziellen Charakter habe,
sondern erst auf seine Brauchbarkeit geprift werden soll. Es
konnte mir auch nicht entgehen, dass ein fiir den liturgischen
Gottesdienst berechnetes Gebetbuch in vielen Kreisen nur ge-
ringes Verstindnis finden werde: dic Sprache, die in einem
solchen Buche zur Anwendung kommen muss, ist eine andere
als die eines privaten Andachtsbuches, dessen man sich unter
besondern Umstiinden zu persénlicher Erbauung bedient. Allein
ein Wohltiter, den wir nicht vergessen dirfen, Franz Bally
von Schonenwerd, drang sehr darauf, dass das Buch erscheine,
und iibernahm die ganze finanzielle Verantwortlichkeit. Als
jedoch am 20. Mai 1880 die Synode in Genf versammelt war,
fand man allgemein, dass es hohe Zeit sei, aus dem liturgischen
Chaos herauszukommen. Mir selbst lag vor allen Dingen an
der Herstellung einer einheitlichen Messliturgie. Der von mir
vorgelegte Entwurf war bereits auch ins Franzosische {iber-
setzt. Mit allen gegen zwei Stimmen wurde der Entwurf von
der Synode genehmigt, und zwar in dem Sinne, dass da, wo
der Gottesdienst in der Landessprache gefeiert werde, kiinftig
nkeine andere Messliturgie gebraucht werden diirfe*. Weiter ging
Pfarrer Hassler, auf dessen Antrag die Synode chenso einmiitig
beschloss, das Gebetbuch sei als offizielles Gebetbuch der Kirche
anerkannt und jede Abinderung bediirfe der Genchmigung des
Synodalrats. Ich darf beifiigen, dass insbhesondere die Mess-
liturgie sowohl die volle Billigung der altkatholischen Schwester-
Kirchen wie auch diejenige der bischoflichen Kirche Amerikas
gefunden hat, der im gleichen Jahre 1880 eine von dem spiitern
Bischof Hale verfasste getreue englische Ubersetzung tiberreicht
werden konnte. Das Buch ist nun in siebenter Auflage erschienen,
obwohl die letaten vier Auflagen in einer Stirke von je 5000



— 284 —

Exemplaren gedruckt worden sind. Auf die Wichtigkeit dei-
einheitlichen gottesdienstlichen Form bin ich in verschiedenen
Hirtenbriefen zu sprechen gekommen. Vorziigiich geschah das
in dem Schreiben auf die Fastenzeit des Jahres 1888 uber ,die
heilige Eucharistie als Gottesdienst der christlichen Gemeinde“.
Ich sehe mich nicht veranlasst, irgend etwas zuriickzunehmen,
was ich tiber diese Lebensfrage unserer Kirche gesagt habe.

Die wichtigste Umgestaltung des Gebetbuches hat fir die
vierte Auflage vom Jahre 1893 stattgefunden. Inzwischen war
nimlich der hervorragendste Kenner liturgischer Dinge, den
die altkatholischen Kirchen je gehabt haben, Prof. Dr. Adolf
Thiirlings (gewihlt 1887, + 14. Februar 1915) Mitglied unseres
Klerus geworden. Eine vom Synodalrat ernannte Musikkom-
mission, an deren Spitze Herr Pfarrer Xawver Fischer stand, be-
traute ihn 1892 mit der Erstellung eines neuen Gesangbuches.
Herr Lehrer (7. Zweifel von St. Gallen, der uns vorher ein in
zwei Auflagen erschienenes Gesangbuch geschenkt hatte, unter-
breitete der Synode des Jahres 1893 das neue Buch in einem
vorziiglichen Referat zur offiziellen Anerkennung. Sein Antrag
wurde einstimmig angenommen und das Gesangbuch mit dem
Gebetbuch verbunden.

Mit den einheitlichen Biichern war es nun freilich nicht
getan. Herr Pfarrer Stocker hat noch der am 18. September
1906 in Rheinfelden versammelten Synode iiber die Entstehung
der liturgischen Verschiedenheiten und die Schédlichkeit der-
selben ein so scharfes und so lehrreiches Bild entworfen, dass
einstimmig beschlossen wurde, das Referat samt den Antriigen
dem Protokoll einzuverleiben und den Gemeinden die Befolgung
der vorgeschlagenen Gottesdienstordnung zur Pflicht zu machen.
Der Gegenstand hatte die von Pfarrer Dr. Fischer prisidierte
Pastoralkonferenz jahrelang beschiiftigt, ist also sicher kein
tiberstiirztes Werk. Ich kann nur winschen, dass Pfarrimter
und Kirchenvorstinde allen Willkiirlichkeiten wehren, die uns
wiederum in das iiberwundene Chaos zuriickfilhren kénnten.
Die Autoritit des christkatholischen Bischofs ist sehr gering;
aber die Autoritit der Nationalsynode, die in der Verfassung
»als das oberste und entscheidende Organ der christkatholischen
Kirche der Schweiz¥, insbesondere auch in Sachen des Kultus
und der Disziplin erklirt ist, muss von allen respektiert werden,
die iiberhaupt zur christkatholischen Kirche gehéren wollen.



— B85 —

Im Zusammenhang damit sehe ich mich veranlasst, der
Synode einiges iber die Entstehung des offiziellen Katechismus
in Erinnerung zu rufen.

Die Verzogerung unserer Kirchlichen Organisation hatte
zur Folge, dass sich die Pfarrer auch in Sachen des Religions-
unterrichts so gut wie moglich selbst behelfen mussten. Das
in dieser Hinsicht herrschende Chaos war ungefiihr ebenso
gross wie das in Sachen des Kultus. Auf Grund meiner eigenen
Praxis und Erfahrung empfahl ich anlésslich der Synode des
Jahres 1876 fiir die sogenannte Sonntagschristenlehre den
,Katechismus der christkatholischen Religion® von Prof. Hirscher
(Freiburg), fiir den Religionsunterricht in den Schulen den von
der deutschen altkatholischen Synode herausgegebenen ,katho-
lischen Katechismus®. Fiir die Gemeinden franzosischer Zunge
gab dann Prof. Michaud einen von ihm verfassten Katechismus
heraus. Von Solothurn aus, wo 1876 die christkatholische Ge-
meinde noch nicht konstituiert war, erhielt ich die Anregung,
den seinerzeit von dem milden Bischof Salzmann approbierten
Katechismus so zu revidieren, dass er auch fir die Kinder
christkatholischer Eltern brauchbar wurde. Ich machte den
Versuch. Das Biichlein, das von vornherein nur als provi-
sorisches Hillfsmittel gedacht war, wurde aber auf der Synode
des Jahres 1877 von Abgeordneten der welschen Schweiz
ernstlich angefochten. Es blieb einstweilen beim provisorischen
Zustand. Allein die dem Bischof iiberbundene Sorge fiir ,Be-
wahrung der Einheit innerhalb der Kirche® gab mir schliesslich
den Mut, mich an die Ausarbeitung eines neuen Katechismus
zu wagen. Am 27. September 1886 wurde das Manuskript in
Olten einer Konferenz, an der ausser sieben Geistlichen auch
der Synodalratspriisident Prof. Dietschi teilnahm, vorgelesen
und in zwei langen Sitzungen erortert. Die Konferenz beschloss,
das Manuskript als , Entwurf* drucken zu lassen. Das geschah.
Mit Zirkularschreiben vom 10. Oktober 1886 konnte ich das
Bichlein siimtlichen Geistlichen der deutschen Schweiz zu-
kommen und an sie die Einladung ergehen lassen, mir allfillige
Abénderungsvorschliige einzureichen. Ich selbst setzte mich
namentlich mit Prof. Mickaud, dem besten Kenner der morgen-
liindischen Kirchenlehre, ins Einvernehmen, um von vornherein
Jedem unniitzen dogmatischen Streit mit orientalischen Theologen
auszaweichen. Hierauf erliess ich unterm 19. Februar 1887 im



— 286 —

,Katholik“ an siamtliche Geistliche der deutschen Schweiz die
Einladung zur Teilnahme an einer neuen Konferenz, die am
22. Februar vormittags 8!/ Uhr in Olten zur DBesprechung
der eingegangenen Abinderungsvorschlige zusammentreten
sollte. Uber den Gang der Verhandlungen berichtet der ,Ka-
tholik“ vom 26. Februar 1887. Iis waren neun Geistliche er-
schienen; verschiedene hatten schriftlich erkliirt, dass sie mit
dem ,Entwurf“ einverstanden seien; sechs waren beruflich am
Erscheinen verhindert. Die Sitzung dauerte mit kurzer Unter-
brechung von 8'/: Uhr morgens bis 5/ Uhr abends. Fin Teil-
nehmer hatte sich im Laufe der Sitzung entfernt; die iibrigen
erklirten einstimmig, dass der . Entwurf* in der vercinbarten
Fassung der Synode zur Annahme zu empfehlen sei; doch
erhob einer nachtriglich neue Einwendungen, auf dic aber
nicht mehr eingegangen werden konnte. Der ,Entwurf* wurde
nun am 21, Marz 1887 zuniichst dem Synodalrat mit einer Be-
richterstattung tber die bisherigen Verhandlungen vorgelegt,
und zwar -mit dem Antrag, den Katechismus, falls er die Zu-
stimmung des Rates finde, durch die Synode als .obligatorisches
Lehrmittel* crkliren zu lassen. In einer neuen Sitzung kam
der Synodalrat am 2. Mai 1887 auf die Angelegenheit zuriick
und beschloss einstimmig, der Synode zu empfehlen, dass der
Katechismus als ,obligatorisches Lehrmittel® erklirt werde.
Dem Synodalrat gehorten damals an: die Pfarrer Schriter,
Hassler und Seb. Burkart und die Laien: Prisident Dietschi,
Dr. Weibel, Franz Bally, Marc Héridier und Kdlin, Nicht an-
wesend waren Schroter und Héridier. Die Synode war am
1. und 2. Juni 1887 in St. Gallen versammelt. Dem Reglement
gemiiss hatte der Bischof zu referieren. Ich erziihlte die Iint-
stehungsgeschichte des Biichleins und betonte namentlich, dass
man jede subjektive Willkiir zu vermeiden gesucht, weder einen
altchristlichen Glaubensartike! der ungeteilten christlichen Kirche
angetastet, noch einen neuen Glaubenssatz eingefiihrt habe. Der
Prisident der Synode, Herr Philippi, stellte hierauf unter Zu-
stimmung der Synode fest, dass sich diese unmoglich auf eine
Detailberatung einlassen konne, sondern sich auf eine Ent-
scheidung dariiber beschrinken miisse, ob sic den Antrag des
Synodalrats annehmen wolle oder nicht. Fast einstimmig wurde
beschlossen, es sei der vorgelegte Katechismus ,,als obligatorisches
Lehrmittel fur den Religionsuntervicht in den christkatholischen



— 287 —

Gemeinden der Schweiz erkldrt*. Abgeordnete der welschen
Schweiz verlangten ausdricklich, dass dieser Beschluss auch
fiir dic welschen Gemeinden zu gelten habe. Diesem Verlangen
wurde zuniichst in der Weise entsprochen, dass ein im wesent-
lichen gleichlautender franzdsischer Katechismus hergestellt,
dann aber 1915 einfach eine franzosische Ubersetzung des
deutschen Textes herausgegeben wurde. Eine Abschaffung oder
Anderung des ,obligatorischen Lehrmittels* wiirde wieder der
Genehmigung der Kirchlichen Behorden bediirfen. Bis dahin
ist es Pflicht der geistlichen und weltlichen Gemeindevorsteher,
sich an den Beschluss der Synode zu halten.

Der Utrechter Vereinbarung entsprechend, habe ich den
bischoflichen Vorstehern der vercinigten altkatholischen Kirchen
den Katechismus offiziell mitgeteilt. Es ist mir von keiner Scite
irgendeine Beanstandung zur Kenntnis gekommen, Wohl aber hat
der erwiihlte polnische Bischof Kowalski 1909 auf der Bischofs-
konferenz anlisslich des Wiener Altkatholikenkongresses er-
klart, in Polen hiitten die westlichen Altkatholiken als sehr
schlimme Hiretiker gegolten; da habe ihn aber ein Einblick
in unsern Katechismus zu seiner freudigen Uberraschung iiber-
zeugt, dass ja dic poinischen Mariawiten genau auf dem gleichen
Boden stitnden wie wir und dass er darum fiiglich die Konse-
kration von unserm Episkopat erbitten diirfe. Der Katechismus
war ihm durch General Hirejew ibermittelt worden, der sich
gliicklich schiitzte, auf diese Weise die Mariawiten in kirchliche
Bezichung zu den Altkatholiken gebracht zu haben. Kirejew,
der von allem Anfang an die altkatholische Bewegung mit
lebhaftestem Interesse verfolgt, ihr bei jeder Gelegenheit seine
Sympathie bekundet und namentlich zur Grindung und Er-
haltung der ,Internationalen theologischen Zeitschrift® an-
geregt und mitgeholfen hat, darf als ein guter Zeuge dafir
angeschen werden, dass unser Katechismus mit der Glaubens-
lehre der alten und ungeteilten christlichen Kirche iberein-
stimmt.

Bischof Hefele von Rottenburg, das gelehrteste Mitglied des
vatikanischen Konzils, hat noch unterm 25. Januar 1871 in
einem Brief (an Prof. Rewusch in Bonn) das schreckliche Be-
kenntnis abgelegt: ,Ich glaubte der katholischen Kirche zu
dienen und diente dem Zerrbild, das der Romanismus und der
Jesuitismus daraus gemacht haben. Erst in Rom wurde mir



— 288 —

recht klar, dass das, was man dort treibt und iibt, nur mehr
Schein und Namen des Christentums hat, nur die Schale; der
Kern ist entschwunden, alles total veriusserlicht. Um unser
Gewissen nicht mit der Anklage zu beschweren, wir dienten
mit unserer Religionsitbung nicht der katholischen Kirche,
sondern ,dem Zerrbild, das der Romanismus und der Jesui-
tismus daraus gemacht haben®, lehnten wir vor einem halben
Jahrhundert die Unterwerfung unter die vatikanischen Dogmen
ab und schritten wir zur Organisierung unseres nationalen
Kirchenwesens, Dieses ist auf katholischer Grundlage aufgebaut.
Seitdem wir uns darin eingerichtet haben, erliessen wir keine
Kundgebung, die nicht zur Voraussetzung gehabt hiitte, dass
wir uns zum katholischen Christentum bekennen. Wurde es
notig, irgendeinen Schritt, den wir getan hatten, offentlich zu
rechtfertigen, so beriefen wir uns auf die allgemein anerkannten
Quellen der christlichen und Kkatholischen Glaubenslehre, die
hl. Schrift und die kirchliche Uberlieferung. Auf diese Weise
dienten wir der einen katholischen Kirche, zu der sich schon
im zweiten Jahrhundert die griechischen und lateinischen Dio-
zesen mit dem sogenannten apostolischen Glaubensbekenntnis
bekannten, und in der sich bis auf diesen Tag alle Kirchen
des Ostens und Westens, die den sonntiiglichen eucharistischen
Kultus beibehalten haben, mit dem gemeinschaftlichen niziiischen
Glaubensbekenntnis zu den Fiissen des Einen Herrnzusammen-
finden. , Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater
aller!* Solange wir uns nach apostolischer Mahnung befleissen,
durch dieses Band des Friedens die Einheit des ,Geistes“ zu
erhalten und zu pflegen, dienen wir der katholischen Kirche.

E. H.



	Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche

