
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 4

Artikel: Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27e

Der religiöse Standpunkt der christkathoüschen Kirche.

Einem im Synodalrat geäusserten Wunsche Folge gebend,
hatte ich die Absicht, auf der letzten Synode über das Thema:
Wie sind wir zu unserer kirchlichen Stellung gelangt und wie
haben wir diese offiziell geltend gemacht ein seit einiger Zeit
vorbereitetes Referat vorzutragen. Die nicht zu verschiebenden

obligatorischen Geschäfte nahmen jedoch soviel Zeit in Anspruch,
dass ich bitten musste, auf die Vorlesung zu verzichten. Ich
stelle nun aber das Manuskript der Redaktion der „Intern,
kirchl. Zeitschr." gerne zur Verfügung.

Zwei Umstände gaben mir besondere Veranlassung, die
Erinnerungen aufzufrischen, die auf obige zwei Fragen Bezug
haben. Der eine Umstand ist der, dass im folgenden Jahre
ein halbes Jahrhundert verflossen sein Avird, seitdem das
vatikanische Konzil dem römischen Papst die absolute kirchliche
JurisdiktionsgeAvalt und die Lehrunfehlbarkeit zugesprochen
hat und damit den Katholiken, die diese Neuerung ablehnten,
sich aber ihrer kirchlichen Rechte nicht berauben lassen AArollten,
die Nötigung auferlegte, sich unabhängig von der päpstlichen
Hierarchie kirchlich zu organisieren. Der ZAveite Umstand, den
ich meine, ist der vor einigen Jahren von Amerika ausgegangene
und nun seit der Beendigung des Kriegs durch die ganze christliche

Welt dringende laute Ruf nach kirchlicher Verständigung
und Einigung. Die Erinnerung an das vatikanische Konzil
drängt die Frage auf : Wo sind Avir im Verlaufe des verflossenen
halben Jahrhunderts hingekommen? Der auch an die
Altkatholiken aller Länder ergangene Ruf nach kirchlicher
Verständigung schliesst die Frage in sicli: Welche Stellung nehmen
denn die altkatholischen Gemeinschaften selbst ein?

Wenn ich den mir gebotenen Anlass benutze, auf diese
beiden Fragen, die den gleichen Sinn haben, ein wenig
einzugehen, so muss ich mich selbstverständlich auf einige all-

Internat. kirchl. Zeltschrift, lieft 4, 1919. 18



— 274 —

gemeine Dinge beschränken. Ebenso versteht es sich von selbst,
dass ich für das, was ich sagen möchte, die ganze
Verantwortlichkeit übernehme.

Schon Prof. Munzinger (f 28. April 1873) hatte sich gegen
die sehr bald zur Mode gewordene Redensart zu wehren, die
Altkatholiken blieben in „Halbheiten" stecken (vgl. „Kath. BL",
1873, Nr. 2). Es Avar aber viel leichter, uns mit überlegener
Miene an diese betrübliche Tatsache zu erinnern, als uns gleich
auch zu sagen, Avas wir denn eigentlich zu tun hätten, um über
die „Halbheit" in einer Weise hinwegzukommen, die allgemeine
Zustimmung fand. Machte jemand Anspruch darauf, ein
„Freidenker" zu sein, so empfahl er uns einfach den Austritt aus
der katholischen Kirche — ohne Anschluss an eine andere
Gemeinschaft, bzAv. oline Massnahmen zur Fortsetzung des
katholischen Kultus. Der „ganze Schritt" Avar die ganze Verzichtleistung

auf christkatholische kirchliche Religionsübung. Anders
lautete die Weisung, wenn etwa ein protestantischer Freund
uns sagte, worin der „ganze Schritt" bestand: danach kamen
wir über die „Halbheit" hinweg, Avenn wir zum Protestantismus
übertraten. Gegen diesen Rat erhob jedoch z. B. Prof. Beyschlag
in Halle die Einwendung, man musste uns auch sagen können,
welcher Form des Protestantismus wir uns anzuschliessen hätten.

Bei diesen Urteilen und Ratschlägen ging man von der
falschen Voraussetzung aus, die offene Verneinung der
vatikanischen Dogmen sei eigentlich nur ein Vonvand gewesen,
um mit einem gewissen Schein von Recht dem Katholizismus
und der katholischen Religionsübung zu entsagen. So pflegten
auch die römischen Gegner zu urteilen, wenn sie in allen
Tonarten verkündeten, wir seien innerlich dem Katholizismus längst
entfremdet gewesen und hätten jetzt nur den Anlass benützt,
um das Joch abzuschütteln. Niemand hat das mit schärferen
Worten ausgesprochen als der Staatsmann Anton Philipp von
Segesser. In seiner 1875 erschienenen Schrift „Der Kulturkampf"
antAvortete er auf die Frage, Aver denn eigentlich die „Wir"
seien, an die man zu denken habe, wenn sich in der Presse
altkatholische Stimmen der ersten Person der Mehrheit
bedienten. Diese „Wir" seien „einige gelehrte und ursprünglich
Avohlmeinende Männer, die sich in die Stellung der Väter von
Konstanz und Basel und der Aveisen und tugendhaften Seelen
von Port-Royal hineindachten, aber durch gekränktes Selbst-



— 275 —

gefühl und durch das Ungestüm unlauterer Bundesgenossen auf
Wege getrieben worden sind, die sie niemals zu wandeln
gedachten". Ausser diesen „Avohlmeinenden" Männern sah er
„einige Gleissner", die die Fesseln einer lästigen Disziplin nicht
mehr länger tragen Avollten, dann die „Politiker", die in Rom

einen Gegner des von ihnen erstrebten „absoluten Kulturstaates"
sahen, und endlich „die Masse der unduldsamen Ungläubigen,
die nicht leiden können, dass andere glauben und nach ihrem
Glauben leben dürfen" (S. 50). Ich kann diesen Urteilen gegenüber

nur von mir selber reden, darf aber ehrlich behaupten,
dass ich glaubte, einen ganzen Schritt getan zu haben, als ich
in offener Erklärung die vatikanischen Neuerungen ablehnte;
denn das Recht, katholisch zu heissen und zu bleiben, habe
ich niemals preisgegeben und wollte ich mir niemals nehmen
lassen. Ich bekenne auch, dass mir von Anfang an viel mehr
daran lag, die katholischen Gemeinden, die sich der Bewegung
anschlössen, in ihrem Bestand zu erhalten, als daran, die
bisherigen Formen der katholischen Religionsübung zu ändern.
Wenn ich nicht irre, ist es richtiger, sogar die „übriggebliebenen
Stücklein", die noch zur Nahrung* dienen können, sorgfältig zu
sammeln, als sie mit rücksichtslosem Besen wegzuAvischen. Die
Gemeinde Ölten, die ich von 1873 bis 1876 pastorierte, wird
mir das Zeugnis nicht versagen, dass ich nach diesem Grundsatz

handelte. Das Verlangen nach kirchlichen Reformen ist
ohne ZAveifel da, wo sich, im Ausland und in der Schweiz, nur
einzelne Personen oder nur mehr oder weniger beträchtliche
Minoritäten zum Altkatholizismus bekannten, lebhafter gewesen.
Wo sich aber ganze Gemeinden Avider die vatikanischen Dogmen
erhoben, war — Avenigstens am Anfang — dieses Verlangen nur
sehr gering. Sogar ein Pfarrer Schröter von Rheinfelden zögerte
lange, sich der BeAvegung förmlich anzuschliessen, Aveil er fand,
er habe mit seiner Gemeinde nichts zu ändern, um „altkatholisch"
zu sein. Die wesentliche Aufgabe, die uns obliege, schien mir
die Erbauung eines Gotteshauses zu sein, in Avelchem die
Katholiken, die den vom vatikanischen Konzil mit dogmatischer
Autorität bekleideten Ultramontanisinus von sich Aviescn, christlichen

und katholischen Gottesdienst fortsetzen konnten. Um
kirchliehe Reformen durchführen zu können, muss man eine
Kirche haben. Und wenn Reformen nicht von oben diktiert
werden können — das war schon zu Wessenbergs Zeiten nicht



— 276 —

mehr so gut möglich Avie im 16. Jahrhundert, und nach 1874

namentlich in der Schweiz nicht mehr so gut möglich wie zu
Wessenbergs Zeiten —, sondern von den Gemeinden selbst
gewünscht werden müssen, so gebietet schon die Klugheit, die
Gefühle derer sorgfältig zu schonen, die das kirchliche Gemeinde-
leben pflegen und damit den Bestand der Gemeinde sichern.

Indessen ist es ja nun doch zu verschiedenen Umgestaltungen

gekommen, deren Rechtfertigung nicht immer so leicht
war, Avie man sich das aus der Ferne vielleicht vorstellt. Ich
beschränke mich zur Kennzeichnung des Standpunktes, den die
christkatholische Kirche nach den offiziellen Synodalbeschlüssen
einnimmt, auf einige Bemerkungen über die Glaubenslehre und
den Kultus.

In einem ursprünglichen Entwurf unserer Kirchenverfassung*
war in § 9 gesagt, die Nationalsynode sei das oberste
gesetzgebende und entscheidende Organ nicht bloss in Sachen des
Kultus und der Disziplin, sondern auch in Sachen der Lehre.
Darauf legte der hervorragende theologische Schriftsteller
Dr. Watterich, der in den ersten Jahren eine Zeitlang in Basel

tätig war, grosses Gewicht. Noch am 19. November 1875, als
doch der Wortlaut unserer Verfassung bereits feststand und
durch die Synode vom 14. Juni 1875 in aller Form „in Kraft
erklärt" worden war, gelang es ihm, die Generalversammlung
der von ihm provisorisch pastorierten Gemeinde zu dem
Beschluss zu veranlassen, sie betrachte „die Nationalsynode als
das souveräne kirchliche Organ für die Christkatholiken der
Schweiz und insbesondere als die zu allen Reformen in Lehre,
Kultus und Disziplin (berechtigte und) in letzter Instanz
entscheidende Behörde" (Kath. BL, 1875, S. 382). Dem Gebiet des

Kultus und der Disziplin, von dem die Verfassung sprach, war
also das der Lehre beigefügt und sogar vorangestellt worden;
auch bezüglich der Glaubenslehre sollte für die Christkatholiken

der Schweiz unsere Synode die souveräne und in letzter
Instanz entscheidende Behörde sein. Das war die gründlichste
Verneinung der Anschauung, der Munzinger Ausdruck gegeben
hatte, als er noch kurz vor seinem Tode in der Abhandlung
„Was Avir Avollen" von der in Aussicht genommenen
Synodalverfassung sagte, sie musste zurückgehen „zu der Regel der
christkatholischen Tradition, nach welcher zur Definition eines
Dogmas gehört, dass dasselbe zu allen Zeiten, überall und von



— 277 -
allen (quod semper, obique et ab omnibus) angenommen worden
sei" (Kath. BL, 1873, Nr. 2), und beifügte: „Wir wollen nicht
eine neue Sekte, nicht eine neue Kirche" „Der Himmel
bewahre uns auch vor einer Kirche, in der lauter gescheite
oder sich gescheit und aufgeklärt dünkende Leute sind, die
nach Strauss ,die feinste geistige Lebensluft' atmen." Es ist

ganz und gar selbstverständlich, dass in einem Lande der Glau-^

beus- und Gewissens- und Kultusfreiheit keine Gemeinde und
keine Synode gehindert Averden kann, ein neues
Glaubensbekenntnis zu formulieren und „als souveränes, in letzter Instanz
entscheidendes Organ" das neue Bekenntnis für ihre Angehörigen
als verbindlich zu erklären. Das tut jede Sekte. Stellte sich
die christkatholische Synode auf diesen Boden, so machte sie
die Kirche zu einer Sekte, die kaum hätte hoffen dürfen, dass
sich ihr katholische Gemeinden anschliessen oder ihr auf die
Dauer anhangen werden. Wohl aber war mit Bestimmtheit
vorauszusehen, dass die dogmatischen Diskussionen vielen Synodalen

recht unsympathisch sein und kaum zu einer Einigung
führen würden. Die Synode, das gemeinschaftliche Organ der
Gemeinden, Aväre zum Organ der Spaltung und Zersplitterung
geworden.

Wer jedoch geneigt geAvesen Aväre, unserer kleinen Synode
das Recht zuzuerkennen, nach eigenem Gutfinden das christliche

und katholische Glaubensbekenntnis zu modifizieren, hatte
an der Geschichte des Deutschkatholizismus, die vor fünfzig
Jahren noch nicht vergessen Avar, ein nur wenig ermutigendes
Beispiel. Zum Kongress in München war 1871 auch Ronge —
freilich bereits ein halb verschollener Mann — erschienen, um
in einer Versammlung das Wort zu ergreifen. Döllinger
erklärte jedoch sofort, an Verhandlungen, zu denen auch Ronge
zugelassen Averde, nehme er nicht teil. Tatsächlich konnte sich
Ronge nicht weiter bemerkbar machen. Etwa 27 Jahre vorher
aber hatte der am 16. Oktober 1813 geborene schlesische Priester
Johannes Ronge unter grossem Beifall zu Versammlungen reden
können, die ungefähr ebenso zahlreich waren wie der Münchener
Altkatholikenkongress. Sein P<otest Avider den mit dem sog.
hl. Rock von Trier getriebenen Unfug Avar ohne Zweifel berechtigt.

Es wäre auch unbillig zu leugnen, dass sich neben vielen
Elementen, die zur Einleitung einer Kirchenverbesserung nur
wenig geeignet waren, doch auch sehr achtungsAverte Leute



— 278 —

der Bewegung angeschlossen hatten. Aber die Selbstauflösung'
des Deutschkatholizismus war von Anfang an besiegelt. Schon
1844 sahen die Deutschkatholiken ihre wichtigste Aufgabe darin,
ein neues Glaubensbekenntis zu formulieren. Sofort entstanden
zwei Bekenntnisse, die sich sehr wesentlich voneinander
unterschieden. Das um Ostern 1845 in Leipzig versammelte „Konzil"
führte zu neuen Zersplitterungen. Auf dem Berliner „Konzil"
vom Jahre 1847 Avar man noch weiter davon entfernt, zu einem
gemeinschaftlichen Glaubensbekenntnis zu gelangen ; Ronge
meinte nun, man müsse „dem religiösen Bewusstsein der Jetztzeit

Ausdruck geben". Das war schwer in die Form von
Glaubenslehren zu kleiden, die für die Mitglieder einer Kirche
Verbindlichkeit hatten. Das Resultat dieser Bemühungen war die
rasche Auflösung der Gemeinden, die sich gebildet hatten. Mit
einer solchen Kirchenreform wollte auch Wessenberg nichts zu
tun haben. Schon 1845 hatte sich Ronge an ihn gewandt mit
dem Ersuchen, sich in billigender Weise über den
Deutschkatholizismus zu äussern. Allein Wessenberg antwortete, dass

er jetzt Ronges Werk ganz anders ansehe als damals, wie es

sich einfach um Verurteilung der Trierer Affaire handelte ; sein

Gewissen verbiete ihm, sich an dem jetzigen Unterfangen, „eine
neue Sekte zu stiften", auch nur durch ein Wort der Billigung
zu beteiligen; nichts in seinem vergangenen Leben berechtige
zu der Vermutung, er könnte einem solchen Unternehmen
zustimmen.

Den Standpunkt, den die Altkatholiken von Anfang an
eingenommen haben, hat Prof. Dr. Thürlings auf der Synode
des Jahres 1888 in einem kurzen Referat gekennzeichnet. Seine

Ausführungen liefen darauf hinaus, dass Avir keine neuen
Schranken aufrichten dürfen, aber zur brüderlichen
Handreichung bereit sein sollen. Das war die Anschauung, zu der
sich 1876 die christkatholische Synode, die den Bischof gewählt
hat, in aller Form bekannt hat. Nach einem von Prof. Dr. Michaud
modifizierten Antrag des Synodalrats begrüsste die Synode „die
Bestrebungen der altkatholischen Kirche in Deutschland, eine
Einigung mit den protestantischen, griechischen und
anglikanischen Kirchen herbeizuführen", und erklärte ihrerseits, dass

die christkatholische Kirche „in Übereinstimmung mit den
Prinzipien der ungeteilten Kirche" als einzigen Herrn der Kirche
nur Jesus Christus anerkenne, unter dem sie sich „in Verbindung



— 279 —

mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat autonom"
regiere, als „ökumenische Konzilien" nur die sieben, die vom
Morgenland und Abendland angenommen sind „und auch diese

nur in ihrem unverfälschten Text", als katholische Moral nur
„die Moral des Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen,
beständigen und einstimmigen Zeugnis der christlichen
Einzelkirchen aufgefasst wird, als katholische Disziplin und Liturgie
nur die Disziplin und Liturgie, Avie diese allgemein in der
ungeteilten Kirche gefeiert werden".

Auf eine Diskussion der einzelnen Punkte, die in dieser
Erklärung namhaft gemacht sind, liess man sich gar nicht
ein, weil man allgemein damit zufrieden war, dass anerkannt
wurde, massgebend sei die ungeteilte katholische Kirche mit ihrem
Glaubensbekenntnis, ihrer Verfassung, Moral, Disziplin und Liturgie.
Was das Glaubensbekenntnis betrifft, hatte Michaud insbesondere
auf den „unverfälschten Text" Gewicht gelegt, um damit den
tausendjährigen Streit über das filioque, das im Abendland in
das nizäische Symbolum eingeschoben Avorden ist, für die
christkatholische Kirche ein für allemal zu erledigen. Dabei
verstand es sich von selbst, dass unsere Synode nicht daran
dachte, das ökumenische Glaubensbekenntnis nun von sich aus
zu ändern.

Noch weniger dachte natürlich die altkatholische
Bischofskonferenz daran, vom Dogma der ungeteilten christlichen Kirche
abzugchen. Als am 24. September 1889 die damaligen
altkatholischen Bischöfe zum erstenmal zu einer amtlichen
Konferenz in Utrecht versammelt Avaren, hielten sie es für
angemessen, die kirchlichen Grundsätze, nach Avelchen sie ihr
bischöfliches Amt bisher verwaltet hatten und auch fernerhin
zu venvalten gedachten, in einer gemeinschaftlichen Erklärung-
kurz zusammenzufassen. Der Entwurf zu einer solchen

Erklärung Avar vorher in Bonn von Prof. Reusch redigiert Avorden ;

er wurde in mehrstündigen Sitzungen eingehend erörtert und
nur unwesentlich geändert. Das erste Alinea des Dokuments
lautet folgendermassen :

„Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatze, welchen
Vinzentius von Lerinum in dem Satze ausgesprochen hat: ,Id
teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est; hoc est enim vere proprieque catholicum'. Wir halten darum
feBt an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den ökume-



— 280 —

nischen Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche
des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist."

In einem siebenten Alinea wurde beigefügt: „Wir hoffen,
dass es den Bemühungen der Theologen gelingen Avird, unter
Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche eine
Verständigung über die seit den Kirchenspaltungen entstandenen
Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen die unserer Leitung*
unterstellten Geistlichen, in der Predigt und bei dem Unterrichte

die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu
Avelchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam
bekennen, in erster Linie zu betonen, bei der Besprechung der
noch vorhandenen Gegensätze jede Verletzung der Wahrheit
und der Liebe sorgfältig zu vermeiden und die Mitglieder
unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten,
Andersgläubigen gegenüber sich so zu verhalten, Avie es dem Geiste
Jesu Christi entspricht, der unser aller Erlöser ist."

Der österreichische Bistuinsvcnveser Amandus Cech, dem
die Erklärung der Bischofskonferenz sofort amtlich zur Kenntnis
gebracht Avorden ist, sprach umgehend im Namen seiner Kirche
seine volle Zustimmung* aus. Ebenso taten das im Namen der
polnischen Kirche Amerikas die Bischöfe Kozlowski und Hodur
anlässlich ihrer Konsekration, sowie Bischof Dr. Kowalski
anlässlich der Verhandlungen über den Anschluss der Kirche der
Mariawiten an die altkatholische Union. Eine Verneinung der
in der Erklärung ausgesprochenen Grundsätze wäre
gleichbedeutend mit einem Ausscheiden aus der Union. Ich habe
meinerseits das Utrechter Übereinkommen in meinem Hirtenbrief

auf die Fastenzeit des Jahres 1890 bekanntgemacht und
erläutert und dabei u. a. betont, dass es in voller
Übereinstimmung mit dem Synodalbeschlusse stehe, den wir 1876
gefasst haben.

An diesen Beschluss sich zu halten war der christkatholische
Bischof auch durch den Eid verpflichtet, den er bei seiner
Konsekration geschworen hat. Es Avar aber nicht leicht, auch der
ihm überbundenen Pflicht „der Bewahrung der Einheit innerhalb
der Kirche" nachzukommen. Erstens hatten sich bis zu Seinem
Amtsantritt im September 1876 Verschiedenheiten ausgebildet,
die schwer Avieder auszugleichen waren. Und zweitens hatte
man in besonderer Absicht den Bischof in eine Lage gebracht, in



— 281 —

der er gleichzeitig auch den Pflichten eines Pfarrers und eines
Theologieprofessors hätte genügen sollen. Dieser unnatürliche
Zustand dauerte volle acht Jahre. Er Aväre zu berücksichtigen,
Avenn jemand finden sollte, der Bischof habe sieh zu wenig
beflissen, „das zur Bewahrung der Einheit innerhalb der Kirche"*
unbedingt Nötige zu tun. Was ist unter dem unbedingt Nötigen
hier zu verstehen? Das Reglement handelt in den bezüglichen
Paragraphen nicht von den Kompetenzen und Funktionen der
Synode und des Synodalrats, sondern speziell von den
Verpflichtungen des Bischofs und macht diesen für die Bewahrung
der Einheit dadurch verantAVortlich, dass es ihm die
Beaufsichtigung der Geistlichen „in der Ausübung der Seelsorge und
der übrigen Kultushandlungen" überträgt. Herrscht in dieser
Hinsicht keine Einheit, so ist das, Avas man Kirche nennt, ein
Konglomerat, das auseinanderfällt, sobald die äussern Bande,
die die Gemeinschaft zusammenhalten, durch irgendeinen
Umstand gelockert sind. Als notwendige Mittel zur BeAvahrung
der innern Einheit sind das gemeinschaftliche liturgische
Gebetbuch und der gemeinschaftliche Katechismus anzusehen.
Zu den Aufgaben des christkatholischen Bischofs gehörte daher,
Avie ich sehr Avohl begriff, die Sorge dafür, dass wir zu einem
einheitlichen liturgischen Gebetbuch und einem gemeinschaftlichen

Katechismus gelangten, und zwar mussten beide Bücher
mit den Grundsätzen übereinstimmen, zu denen sich die Synode
des Jahres 1876 bekannt hatte. Die Herstellung dieser Bücher
war aber mit nicht geringen Schwierigkeiten verbunden.

Noch in der grossen Delegiertenversammlung, die am
31. August 1873 in Ölten stattgefunden hat, war beschlossen

worden, dass „über Sprache und Ritual" der Messfeier „eine
künftige Diözesansynode" zu entscheiden habe. Allein Herr
Loyson wartete die Synode nicht ab, sondern führte sofort auch
für die Messfeier die französische Sprache ein, als er im
Oktober 1873 in Genf den Gottesdienst eröffnete. Die Änderung
war schon desAvegen nicht besonders glücklich, weil gleichzeitig

auch der liturgische Gesang fallen gelassen wurde und
daher in grossen Kirchen die Wechselbeziehung zwischen Priester
und Gemeinde aufhörte. Die vom Priester gesprochene
französische Messe unterschied sich so von einer stillen lateinischen
Messe nur unwesentlich, und Aver mit dem katholischen Kultus
nicht sehr vertraut war, oder gar die Messfeier nicht für den



— 282 —

Mittelpunkt des katholischen Gottesdienstes hielt, konnte in
der Neuerung unmöglich einen Fortschritt sehen. Auch stiess
die von Loyson eingeführte Messliturgie selbst bei der Genfer
Geistlichkeit auf vielfachen Widerspruch. Der Synode des

Jahres 1879 wurde ein umgearbeitetes „Ordinaire de la Messe"

vorgelegt, das aber auch Avieder von verschiedener Seite
angefochten wurde.

Fast noch schwieriger war es in der deutschen Schweiz,
sich über diesen wichtigen Punkt zu einigen. Der Synode des
Jahres 1877 Avurden zwei Formulare vorgelegt, die aber so

sehr voneinander abwichen, dass beschlossen wurde, die
Angelegenheit auf die nächste Synode zu verschieben. Der Synode
des Jahres 1878 machte der damalige provisorische Pfarrer
der Gemeinde Basel, Dr. Watterich, der sonst mit derartigen
Reformen rasch fertig war, den vernünftigen und allgemein
gebilligten Vorschlag, die Sache nochmals zu verschieben und
bei der Ausarbeitung einer neuen Vorlage „die praktischen
Erfahrungen der Gemeinden" zu berücksichtigen. Die
Erfahrungen, die man in Basel mit seiner eigenen Liturgie gemacht
hatte, waren aber so Avenig ermutigend, dass noch im gleichen
Jahre bei der definitiven Besetzung der Pfarrstellc Otto Hassler
zum Pfarrer gewählt und dieser ersucht wurde, sich bei der
Messfeier Avieder mehr an die bisherigen Formen zu halten.
Hassler arbeitete einen neuen Entwurf aus und legte diesen
zunächst der Pastoralkonferenz zur Prüfung vor. Diese überwies

die Arbeit durch die Vermittlung des Synodalrats an die
Synode des Jahres 1879, die ihrerseits Avieder den Synodalrat
mit der Regelung der Angelegenheit beauftragte. Inzwischen
war sowohl in den noch bestehenden jurassischen Gemeinden
wie in den meisten Pfarreien deutscher Zunge das bisherige
lateinische Messbuch im Gebrauch. Sollte die „Einheit innerhalb
der Kirche" nicht sehr ernstlich gefährdet werden, so durfte
nun mit der Erstellung eines offiziellen Gebetbuches für den
eucharistischen Gottesdienst nicht länger zugewartet werden.
Bereits wurde von den Christkatholiken, die die Verhältnisse
kannten, sehr eindringlich darüber geklagt, dass man in jeder
Gemeinde wieder einen andern Gottesdienst finde und das
gottesdienstliche Band der kirchlichen Gemeinschaft verloren
sei. Ich setzte mich mit meinen Kollegen an der theologischen
Fakultät und mit Pfarrer Hassler in Beziehung, um zu einer



— 283 -
Vorlage zu gelangen, die vielleicht allgemeinere Zustimmung
fände. Professor Woker unterstützte mich namentlich auch bei
der Formulierung des Messkanons, der Wort für Wort
sorgfältig erwogen wurde. Hassler lieferte die klassisch formulierten
Präfationen, die rhythmische Umgestaltung der ausgewählten
Psalmen, eine Kirchenliedersammlung und namentlich sehr
viele der schönen und sinnvollen Schlussgebete der Messfeier
für die Sonn- und Festtage des Kirchenjahres. In der Adventszeit

des Jahres 1879 konnte ich das Buch mit einer Vorrede
versehen und der Öffentlichkeit übergeben. Ich bemerkte
ausdrücklich, dass es noch keinen offiziellen Charakter habe,
sondern erst auf seine Brauchbarkeit geprüft Averden soll. Es

konnte mir auch nicht entgehen, dass ein für den liturgischen
Gottesdienst berechnetes Gebetbuch in vielen Kreisen nur
geringes Verständnis finden werde: die Sprache, die in einem
solchen Buche zur Anwendung kommen muss, ist eine andere
als die eines privaten Andachtsbuches, dessen man sich unter
besondern Umständen zu persönlicher Erbauung bedient. Allein
ein Wohltäter, den wir nicht vergessen dürfen, Franz Bally
von SchöneiiAverd, drang sehr darauf, class das Buch erscheine,
und übernahm die ganze finanzielle Verantwortlichkeit. Als
jedoch am 20. Mai 1880 die Synode in Genf versammelt Avar,
fand man allgemein, class es hohe Zeit sei, aus dem liturgischen
Chaos herauszukommen. Mir selbst lag vor allen Dingen an
der Herstellung einer einheitlichen Messliturgie. Der von mir
vorgelegte Entwurf war bereits auch ins Französische übersetzt.

Mit allen gegen zwei Stimmen Avurde der Entwurf von
der Synode genehmigt, und zwar in dem Sinne, dass da, avo

der Gottesdienst in der Landessprache gefeiert werde, künftig
„keine andere Messliturgie gebraucht werden dürfe". Weiter ging
Pfarrer Hassler, auf dessen Antrag die Synode ebenso einmütig
beschloss, das Gebetbuch sei als offizielles Gebetbuch der Kirche
anerkannt und jede Abänderung bedürfe der Genehmigung des
Synodalrats. Ich darf beifügen, dass insbesondere die Mcss-

üturgie sowohl die volle Billigung der altkatholischen Schwesterkirchen

wie auch diejenige der bischöflichen Kirche Amerikas
gefunden hat, der im gleichen Jahre 1880 eine von dem spätem
Bischof Haie verfasste getreue englische Übersetzung überreicht
werden konnte. Das Buch ist nun in siebenter Auflage erschienen,
obwohl die letzten vier Auflagen in einer Stärke von je 5000



— 284 —

Exemplaren gedruckt worden sind. Auf die Wichtigkeit der
einheitlichen gottesdienstliehen Form bin ich in verschiedenen
Hirtenbriefen zu sprechen gekommen. Vorzüglich geschah das
in dem Schreiben auf die Fastenzeit des Jahres 1888 über „die
heilige Eucharistie als Gottesdienst der christlichen Gemeinde".
Ich sehe mich nicht veranlasst, irgend etwas zurückzunehmen,
Avas ich über diese Lebensfrage unserer Kirche gesagt habe.

Die Avichtigste Umgestaltung des Gebetbuches hat für die
vierte Auflage vom Jahre 1893 stattgefunden. Inzwischen war
nämlich der hervorragendste Kenner liturgischer Dinge, den
die altkatholischen Kirchen je gehabt haben, Prof. Dr. Adolf
Thürlings (gewählt 1887, f 14. Februar 1915) Mitglied unseres
Klerus geworden. Eine vom Synodalrat ernannte Musikkommission,

an deren Spitze Herr Pfarrer Xaver Fischer stand,
betraute ihn 1892 mit der Erstellung eines neuen Gesangbuches.
Herr Lehrer 67. Zweifel von St. Gallen, der uns vorher ein in
ZAvei Auflagen erschienenes Gesangbuch geschenkt hatte,
unterbreitete der Synode des Jahres 1893 das neue Buch in einem
vorzüglichen Referat zur offiziellen Anerkennung. Sein Antrag
Avurde einstimmig angenommen und das Gesangbuch mit dem
Gebetbuch verbunden.

Mit den einheitlichen Büchern Avar es nun freilich nicht
getan. Herr Pfarrer Stocker hat noch der am 18. September
1906 in Rheinfelden versammelten Synode über die Entstehung
der liturgischen Verschiedenheiten und die Schädlichkeit
derselben ein so scharfes und so lehrreiches Bild entworfen, dass

einstimmig beschlossen Avurde, das Referat samt den Anträgen
dem Protokoll einzuverleiben und den Gemeinden die Befolgung
der vorgeschlagenen Gottesdienstordnung zur Pflicht zu machen.
Der Gegenstand hatte die von Pfarrer Dr. Fischer präsidierte
Pastoralkonferenz jahrelang beschäftigt, ist also sicher kein
überstürztes Werk. Ich kann nur wünschen, dass Pfarrämter
und Kirchenvorstände allen Willkürlichkeiten wehren, die uns
wiederum in das überwundene Chaos zurückführen könnten.
Die Autorität des christkathoüschen Bischofs ist sehr gering;
aber die Autorität der Nationalsynode, die in der Verfassung
„als das oberste und entscheidende Organ der christkatholischen
Kirche der Schweiz", insbesondere auch in Sachen des Kultus
und der Disziplin erklärt ist, muss von allen respektiert werden,
die überhaupt zur christkatholischen Kirche gehören wollen.



— 285 —

Im Zusammenhang damit sehe ich mich veranlasst, der
Synode einiges über die Entstehung des offiziellen Katechismus
in Erinnerung zu rufen.

Die Verzögerung unserer kirchlichen Organisation hatte
zur Folge, dass sich die Pfarrer auch in Sachen des
Religionsunterrichts so gut wie möglich selbst behelfen mussten. Das
in dieser Hinsicht herrschende Chaos Avar ungefähr ebenso

gross Avie das in Sachen des Kultus. Auf Grund meiner eigenen
Praxis und Erfahrung empfahl ich anlässlich der Synode des

Jahres 1876 für die sogenannte Sonntagschristenlehro den

„Katechismus der christkatholischen Religion" von Prof. Hirscher

(Freiburg), für den Religionsunterricht in den Schulen den von
der deutschen altkatholischen Synode herausgegebenen „katholischen

Katechismus". Für die Gemeinden französischer Zunge
gab dann Prof. Michaud einen von ihm verfassten Katechismus
heraus. Von Solothurn aus, avo 1876 die christkatholische
Gemeinde noch nicht konstituiert war, erhielt ich die Anregung,
den seinerzeit v*on dem milden Bischof Salzmann approbierten
Katechismus so zu revidieren, class er auch für die Kinder
christkatholischer Eltern brauchbar wurde. Ich machte den
Versuch. Das Büchlein, das von vornherein nur als
provisorisches Hülfsmittel gedacht Avar, wurde aber auf der Synode
des Jahres 1877 von Abgeordneten der welschen SchAveiz

ernstlich angefochten. Es blieb einstAveilen beim provisorischen
Zustand. Allein die dem Bischof überbundene Sorge für „Be-
Avahrung der Einheit innerhalb der Kirche" gab mir schliesslich
den Mut, mich an die Ausarbeitung eines neuen Katechismus
zu wagen. Am 27. September 1886 Avurde das Manuskript in
Ölten einer Konferenz, an der ausser sieben Geistlichen auch
der Synodalratspräsident Prof. Dietschi teilnahm, vorgelesen
und in ZAvei langen Sitzungen erörtert. Die Konferenz beschloss,
das Manuskript als „Entwurf" drucken zu lassen. Das geschah.
Mit Zirkularschrciben vom 10. Oktober 1886 konnte ich das
Büchlein sämtlichen Geistlichen der deutschen Schweiz
zukommen und an sie die Einladung ergehen lassen, mir allfällige
Abänderungsvorschläge einzureichen. Ich selbst setzte mich
namentlich mit Prof. Michaud, dem besten Kenner der
morgenländischen Kirchenlehre, ins Einvernehmen, um von vornherein
jedem unnützen dogmatischen Streit mit orientalischen Theologen
•auszuAveichen. Hierauf erliess ich unterm 19. Februar 1887 im



— 286 —

„Katholik" an sämtliche Geistliche der deutschen Schweiz die
Einladung zur Teilnahme an einer neuen Konferenz, die am
22. Februar vormittags 8 Vi Uhr in Ölten zur Besprechung
der eingegangenen Abänderungsvorschläge zusammentreten
sollte. Über den Gang der Verhandlungen berichtet der
„Katholik" vom 26. Februar 1887. Es waren neun Geistliche
erschienen; verschiedene hatten schriftlich erklärt, class sie mit
dem „Entwurf" einverstanden seien ; sechs waren beruflich am
Erscheinen verhindert. Die Sitzung dauerte mit kurzer
Unterbrechung von 8 Va Uhr morgens bis 51f° Uhr abends. Ein
Teilnehmer hatte sich im Laufe der Sitzung entfernt; die übrigen
erklärten einstimmig, dass der „Entwurf" in der vereinbarten
Fassung der Synode zur Annahme zu empfehlen sei; doch
erhob einer nachträglich neue Einwendungen, auf die aber
nicht mehr eingegangen werden konnte. Der „Entwurf" Avurde

nun am 21. März 1887 zunächst dein Synodalrat mit einer
Berichterstattung über die bisherigen Verhandlungen vorgelegt,
und zwar mit dem Antrag, den Katechismus, falls er die
Zustimmung des Rates finde, durch die Synode als ^obligatorisches
Lehrmittel" erklären zu lassen. In einer neuen Sitzung kam
der Synodalrat am 2. Mai 1887 auf die Angelegenheit zurück
und beschloss einstimmig, der Synode zu empfehlen, dass der
Katechismus als „obligatorisches Lehrmittel" erklärt Averde.

Dem Synodalrat gehörten damals an: die Pfarrer Schröter,
Hassler und Seb. Burkart und die Laien: Präsident Dietschi,
Dr. Weibel, Franz Bally, Alare Héridier und Kälin. Nicht an-
Avesend waren Schröter und Héridier. Die Synode Avar am
1. und 2. Juni 1887 in St. Gallen versammelt. Dem Reglement
gemäss hatte der Bischof zu referieren. Ich erzählte die
Entstehungsgeschichte des Büchleins und betonte namentlich, dass

man jede subjektive Willkür zu vermeiden gesucht, Aveder einen
altchristlichen Glaubensartikel der ungeteilten christlichen Kirche
angetastet, noch einen neuen Glaubenssatz eingeführt habe. Der
Präsident der Synode, Herr Philippi, stellte hierauf unter
Zustimmung der Synode fest, class sich diese unmöglich auf eine
Detailberatung einlassen könne, sondern sich auf eine
Entscheidung darüber beschränken müsse, ob sie den Antrag des

Synodalrats annehmen Avolle oder nicht. Fast einstimmig wurde
beschlossen, es sei der vorgelegte Katechismus „als obligatorisches
Lehrmittel für den Religionsunterricht in den christkatholischen



— 287 —

Gemeinden der Schweiz erklärt". Abgeordnete der welschen
Schweiz verlangten ausdrücklich, dass dieser Beschluss auch
für die welschen Gemeinden zu gelten habe. Diesem Verlangen
wurde zunächst in der Weise entsprochen, dass ein im wesentlichen

gleichlautender französischer Katechismus hergestellt,
dann aber 1915 einfach eine französische Übersetzung des

deutschen Textes herausgegeben wurde. Eine Abschaffung oder
Änderung des „obligatorischen Lehrmittels" würde Avieder der
Genehmigung der kirchlichen Behörden bedürfen. Bis dahin
ist es Pflicht der geistlichen und weltlichen Gemeindevorsteher,
sich an den Beschluss der Synode zu halten.

Der Utrechter Vereinbarung entsprechend, habe ich den
bischöflichen Vorstehern der vereinigten altkatholischen Kirchen
den Katechismus offiziell mitgeteilt. Es ist mir von keiner Seite

irgendeine Beanstandung zur Kenntnis gekommen. Wohl aber hat
der erwählte polnische Bischof Kowalski 1909 auf der
Bischofskonferenz anlässlich des Wiener Altkatholikenkongresses
erklärt, in Polen hätten die Avestlichen Altkatholiken als sehr
schlimme Häretiker gegolten; da habe ihn aber ein Einblick
in unsern Katechismus zu seiner freudigen Überraschung
überzeugt, class ja die polnischen Mariawiten genau auf dem gleichen
Boden ständen wie Avir und dass er darum füglich die
Konsekration von unserm Episkopat erbitten dürfe. Der Katechismus
war ihm durch General Kirejew übermittelt worden, der sich

glücklich schätzte, auf diese Weise die MariaAviten in kirchliehe
Beziehung zu den Altkatholiken gebracht zu haben. Kirejew,
der von allem Anfang an die altkatholische BeAvegung mit
lebhaftestem Interesse verfolgt, ihr bei jeder Gelegenheit seine

Sympathie bekundet und namentlich zur Gründung und
Erhaltung der „Internationalen theologischen Zeitschrift"
angeregt und mitgeholfen hat, darf als ein guter Zeuge dafür
angesehen werden, dass unser Katechismus mit der Glaubenslehre

der alten und ungeteilten christlichen Kirche übereinstimmt.

Bischof Hefele von Rottenburg, das gelehrteste Mitglied des

vatikanischen Konzils, hat noch unterm 25. Januar 1871 in
einem Brief (an Prof. Reusch in Bonn) das schreckliche
Bekenntnis abgelegt: „Ich glaubte der katholischen Kirche zu
dienen und diente dem Zerrbild, das der Romanismus und der
Jesuitismus daraus gemacht haben. Erst in Rom wurde mir



— 288 —

recht klar, dass das, was man dort treibt und übt, nur mehr
Schein und Namen des Christentums hat, nur die Schale; der
Kern ist entschAVimden, alles total veräusserlicht." Um unser
Gewissen nicht mit der Anklage zu beschweren, Avir dienten
mit unserer Religionsübung nicht der katholischen Kirche,
sondern „dem Zerrbild, das der Romanismus und der
Jesuitismus daraus gemacht haben", lehnten Avir vor einem halben
Jahrhundert die Unterwerfung unter die vatikanischen Dogmen
ab und schritten Avir zur Organisierung unseres nationalen
Kirchenwesens. Dieses ist auf katholischer Grundlage aufgebaut.
Seitdem Avir uns darin eingerichtet haben, erliessen Avir keine
Kundgebung, die nicht zur Voraussetzung gehabt hätte, dass

wir uns zum katholischen Christentum bekennen. Wurde es

nötig, irgendeinen Schritt, den wir getan hatten, öffentlich zu
rechtfertigen, so beriefen Avir uns auf die allgemein anerkannten
Quellen der christlichen und katholischen Glaubenslehre, die
hl. Schrift und die kirchliche Überlieferung. Auf diese Weise
dienten Avir der einen katholischen Kirche, zu der sich schon
im zweiten Jahrhundert die griechischen und lateinischen
Diözesen mit dem sogenannten apostolischen Glaubensbekenntnis
bekannten, und in der sich bis auf diesen Tag alle Kirchen
des Ostens und Westens, die den sonntäglichen eucharistischen
Kultus beibehalten haben, mit dem gemeinschaftlichen nizäischen
Glaubensbekenntnis zu den Füssen des Einen Herrnzusammen-
finden. „Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater
aller!" Solange wir uns nach apostolischer Mahnung befleissen,
durch dieses Band des Friedens die Einheit des „Geistes" zu
erhalten und zu pflegen, dienen wir der katholischen Kirche.

E. H.


	Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche

