
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 3

Artikel: Les Églises orientales et la "World Conference"

Autor: Gardiner, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


234

Les Eglises orientales et la «World Conference

Le 20 avril (3 mai) 1919, le Saint-Synode d'Athènes se

réunissait pour rédiger une réponse à l'invitation présentée à

l'Eglise du royaume hellénique par la Commission spéciale de

l'Eglise episcopale américaine au sujet de la World Conference
on Faith and Order. Comme les journaux ont annoncé à
plusieurs reprises, cette Commission s'est rendue en Europe au
mois de mars pour inviter les Eglises chrétiennes à participer
au futur Congrès du monde chrétien. Leur première étape a
été Athènes. Les membres de la Commission ont été reçus
avec les honneurs dûs à leur dignité, mais en même temps
avec la plus sincère cordialité chrétienne. Nous reproduisons
ici la lettre de réponse du Synode de l'Eglise hellénique à
l'invitation de la Commission susdite:

« Le Saint-Synode de l'Eglise du royaume hellénique au
très-révérend Seigneur Charles-P. Anderson, évêque de Chicago :

Grâce et paix de Dieu le Père et de notre Seigneur Jésus-Christ.
« Nous avons toujours été bien disposés à l'égard de

l'initiative de la convocation d'un Congrès du monde chrétien. Cette

proposition a été communiquée aux Eglises par votre entremise

et par celle des évêques et des prêtres de l'Eglise
episcopale américaine qui vous accompagnent. D'après la lettre
que vous nous avez remise, et d'après les explications que vous
nous avez données de vive voix, nous sommes convaincus que
le but du Congrès est réellement saint, et qu'il répond à la
prière de notre Seigneur, que tous ceux qui croient en Lui
soient un. C'est pour cela que nous félicitons de tout notre
cœur l'Eglise episcopale américaine, qui la première conçut
cette initiative, dont nous attendons de meilleures relations



— 235 —

parmi les Eglises, jusqu'au moment où nous serons tous dans
l'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu.

« La présence dans notre ville de membres illustres de la
hiérarchie et du clergé de l'Eglise episcopale américaine nous
fournit aussi l'occasion souhaitée de répondre aux sentiments
d'amour et d'estime que, soit dans les cérémonies ecclésiastiques,
soit dans leurs discours et résolutions, le clergé et les fidèles
de l'Eglise episcopale américaine ont témoignés à l'Eglise grecque
et â la race grecque à l'occasion du récent voyage aux Etats-
Unis du Très-Révérend métropolite d'Athènes.

« C'est donc avec empressement que nous recevons l'appel
qui nous a été adressé. D'un amour profond nous saluons votre
Grandeur et vos compagnons de voyage, et nous prions le
Christ notre Sauveur de guider vos pas dans toute bonne œuvre.
Amen.»

Cet important document a été signé par tous les cinq
membres du Saint-Synode: Meletios, métropolite d'Athènes,
Euthymios de Thessalie, Germanos de Demetrias, Amvrosios
de Naupaktia, Dionysios de Gytheion.

L'exemple de l'Eglise du royaume hellénique a été suivi
à bref délai par le Patriarcat Œcuménique, et les Eglises
autocéphales de Bulgarie, Roumanie, Serbie et Chypre.

La décision de ces Eglises orthodoxes, auxquelles l'adhésion
de l'Eglise russe n'aurait pas manqué si les conditions internes
de la Russie avaient permis à la Commission episcopale de s'y
rendre, constitue un fait nouveau dans l'histoire des relations
parmi les églises. Elle prouve que la glace a été rompue et
que la question de la réunion de la Chrétienté est sortie du

cycle de la pure spéculation pour devenir un problème
d'actualité vivante. On connaît l'esprit éminemment conservateur
des Eglises orthodoxes. Mais cet esprit ne les a pas empêchées
de saisir à première vue les bienfaits qui dériveraient à la
Chrétienté des relations cordiales entre les églises. Elles ont
compris surtout que les organisateurs de la World Conference
n'allaient pas en quête do compromis ni de concessions
doctrinales. Ils ne nourrissaient pas de mauvais desseins contre
la foi orthodoxe. Ils demandaient seulement qu'au lieu de
controverses stériles, on travaillât à se connaître, à s'apprécier
dans la charité et l'humilité de notre Seigneur. C'est par l'étude
des documents issus de la Commission préparatoire à la World



— 236 —

Conference que les Eglises orthodoxes ont pu adhérer sincèrement

à son programme et promettre leur appui. Et leur
adhésion ouvre sans doute une ère nouvelle dans l'histoire de la
Chrétienté divisée. L'Eglise anglicane a été réellement, comme
De Maistre la qualifiait, le trait d'union entre l'Orthodoxie
orientale et le Protestantisme occidental.

Les premières relations entre la Commission spéciale de

l'Eglise episcopale américaine chargée d'organiser la World
Conference et les Eglises orthodoxes datent de novembre 1914.
Une lettre circulaire fut envoyée aux métropolites, archevêques,
évêques et évêques-vicaires des diocèses russes. L'orage de la
guerre s'étant abattu sur l'Europe, le Secrétaire de la
Commission ne reçut pas grand nombre de réponses. Celles cependant

qui lui furent envoyées montraient clairement que la
Russie orthodoxe accueillait de bon gré l'idée de la World
Conference.

L'épisode le plus intéressant des relations entre la
Commission et l'Episcopat russe est la correspondance échangée
entre Mgr. Antonii, à cette époque-là archevêque de Kharkov,
et le Secrétaire de la Commission. Mgr. Antonii était connu en
Russie comme archevêque de Volynie. L'étendue de sa culture
littéraire et théologique, son ardent patriotisme, sa part active
à la solution des problèmes religieux de la Russie et son
implacable opposition au mouvement révolutionnaire qui se
dessinait dans sa patrie, avaient fait de lui un des membres les

plus éminents de l'épiscopat russe.
Au point de vue théologique, Mgr. Antonii représente en

Russie ce qu'on appelle en Europe l'extrême droite. Il est
conservati! et hostile à toute concession politique ou religieuse.
La foi orthodoxe est pour lui la vie, l'âme, la pensée du peuple
russe. L'histoire de Russie ne peut pas être conçue sans l'Eglise
orthodoxe. La mission de la Russie cesserait d'exister si le
peuple russe se divorçait de l'orthodoxie. Il considère les dogmes
chrétiens comme la nourriture morale de l'âme russe. Un de

ses écrits les plus appréciés est précisément un traité sur la
vie morale et le dogme de la Très-Sainte Trinité. En 1904 il
prit par aux luttes philosophiques et théologiques de la
nouvelle école de pensée religieuse en Russie, la Voie nouvelle. Il
défendit d'une éloquence sincère la révélation chrétienne contre
les assauts des décadents russes ou des théoriciens de l'adog-



— 237 —

matisme, tels que Démétrius Merezhkovsky, Basile Rozanov et
Minsky (pseudonyme). Il s'était distingué dans les débats de la
Commission préparatoire à la convocation du Synode général
de l'Eglise russe, et ses plans de réforme des académies
ecclésiastiques, des séminaires et de la constitution administrative
du Synode avaient souleATé de vives discussions.

La révolution l'a trouvé sur la brèche, toujours prêt à

combattre pour la défense de la vérité chrétienne. Du siège
de Kharkov il était passé à la métropole de Kiev. Il a élevé
sa voix contre le Bolshevisme. On l'a arrêté et on l'a jeté dans
une lointaine prison. Sans doute, son nom figurera un jour dans
la liste de ceux que l'Eglise russe honorera comme ses martyrs
ou confesseurs pendant la tourmente. Les organisateurs de la
W^orld Conference rappelleront son nom comme celui d'un ami
qui en dépit de son extrême conservatisme reconnaissait
l'importance religieuse cle l'initiative de l'Eglise episcopale américaine

et la nécessité pour l'Eglise russe d'y prendre part.
La correspondance de Mgr. Antonii touche, sans le vouloir,

à des questions théologiques qui jettent de profondes racines
dans les caractéristiques pour ainsi dire nationales du
Christianisme oriental et du Christianisme occidental. Dans une
certaine manière Mgr. Antonii appartient à l'école de ceux qui
croient découvrir une antithèse naturelle entre les Eglises
d'orient et celles de l'occident, et qui par conséquent
considèrent le schisme entre les deux grandes branches cle la
Chrétienté comme l'évolution spontanée d'une nécessité historique.

Dans une lettre adressée à Mgr. Antonii le 8 novembre
1914, le Secrétaire de la World Conference Commission exprimait

au vénérable Prélat la nécessité de la réunion de toutes
les églises chrétiennes. Il insistait sur ce point que
l'amoindrissement des influences chrétiennes dans la société civile
était la conséquence directe de nos dissensions intestines. Au
nom de l'ancienne amitié et des relations cordiales entre l'Eglise
russe et les Eglises anglicanes, au nom des champions de

l'unité chrétienne que l'Eglise russe a produits, tels que l'archiprêtre

Yanychev, le professeur B. Bolotov, le général A.
Kirieev, il demandait à Mgr. Antonii d'user son influence pour
une participation active de la hiérarchie et du clergé russes
à la World Conference. Il lui expliquait le but de cette initiative

de l'Eglise episcopale américaine, et lui rappelait une des



— 238 —

plus belles prières de l'Eglise orthodoxe pour le rétablissement
de la paix entre le monde grec et le monde latin.

La réponse ne se fit pas attendre longtemps, sous la forme
d'une brochure, imprimée à Kharkov avec le titre suivant:
Correspondance de Son Excellence Mgr. Antonii, archevêque de

Kharkov, avec les représentants de l'Eglise episcopale en Amérique,
Kharkov, typographie éparchiale, 1915*).

La brochure contenait la traduction russe de la lettre du
Secrétaire de la Commission et la réponse de Mgr. Antonii, qui
déclarait qu'en répondant il était sincère et animé en même

temps de la plus vive sympathie pour l'initiative américaine
de la World Conference.

D'après Mgr. Antonii, l'amitié ne suffit pas à résoudre le
problème de la réunion des églises. « C'est avec une sincère
affection que les représentants de l'Eglise orthodoxe et ceux
de l'Eglise anglicane se sont réunis pour traiter cette question.
Mais ces relations cordiales, qui sans doute sont très agréables
à notre Sauveur, ne peuvent pas être considérées comme le
prélude d'une réunion canonique des deux Eglises. Ce n'est

pas la haine qui nous a divisés, mais notre adhésion à diverses
professions de foi et à diverses Eglises. L'amour, la bonté, la
sincérité sont des vertus qu'un chrétien doit pratiquer môme
à l'égard des Juifs, des Mahometans et des païens, pour ne

pas mentionner ceux qui croient en la divinité de Jésus-Christ
et aux Saints Evangiles. En tout cas l'insuccès d'un demi-
siècle d'efforts de la part de l'Eglise orthodoxe et de l'Eglise
episcopale américaine pour arriver à une entente, nous prouve
que la question de la réunion n'a pas été posée de la manière
qu'il fallait. Les efforts des deux Eglises n'étaient pas infectes
de fanatisme religieux, et toutefois ils ont failli. »

La raison de cet insuccès, toujours d'après Mgr. Antonii,
repose sur une question doctrinale. Tous ceux qui ont songé
à éliminer les dissensions de la Chrétienté ne sont pas allés
au cœur même de la question. Ils ont oublié que ce ne sont
pas des croyances particulières ni des opinions théologiqes qui
ont provoqué le schisme. Le point qui sépare les églises est
précisément le dogme de l'Eglise, ou le dixième article du

*) ricpenncKa BticoKonpeocBHiueHHaro Ahtohìji, Apxienncitona
XapbKOBCKaro, et npejiCTaBHTejiHMH EnncHonajibiioft IfepKBH bt. Aivie-
pHK-fe. Kharkov 1915, p. 26.



— 239 —

Symbole de la foi. L'Eglise orthodoxe, par la bouche des Saints
Pères et par les définitions des Conciles œcuméniques, a toujours
enseigné qu'en dehors de son giron, on ne participe pas à la
vie de la grâce et aux dons spirituels de notre Sauveur. Ceux
qui sont au dehors de l'Eglise n'ont ni évêques, ni clergé ni
sacrements. Il s'ensuit donc que la grâce de Jésus-Christ se

trouve dans une seule des Eglises qui s'appellent chrétiennes,
et que ceux qui n'appartiennent pas à celle-ci sont des païens,
des hérétiques, des usurpateurs du nom de chrétien.

Cette doctrine, déclare Mgr. Antonii, semble le produit
d'une intransigeance haineuse: cependant elle est conforme à

la vérité. Elle repose sur un principe qui a été reconnu par
toutes les églises chrétiennes.

La Chrétienté occidentale est favorable à la théorie des

deux Eglises séparées l'une de l'autre à l'époque de Michel
Cérulaire; l'Eglise ne saurait être divisée en deux parties. Au
moment de la séparation, l'une et l'autre se glorifièrent d'être
la vraie Eglise du Christ. L'Eglise romaine anathémisa l'Eglise
grecque, et celle-ci adopta la môme politique à l'égard de

l'Eglise romaine. Ce langage des deux Eglises confirme la
vérité du principe, que l'Eglise de Jésus-Christ est une, sainte,
universelle, apostolique, et que les autres communautés
chrétiennes séparées d'elle sont des communautés hérétiques, et qu'il
n'y a pas de différence entre elles et les anciennes hérésies,
par exemple, l'Arianisme, le Monophysisme, etc. L'Eglise par
conséquent doit être considérée comme un organisme qui ne
subit pas d'altérations dans sa vie intérieure. Elle ne s'affaiblit
pas: ses amoindrissements sont tous extérieurs. Les hérétiques
tombent de son sein. Toute la question donc de la réunion des

églises consiste à chercher où se trouve la vraie Eglise, à

laquelle appartenaient les Apôtres et les Martyrs, et à y être
admis soit par le baptême, soit par l'onction du saint chrême.

D'après Mgr. Antonii, les hérésies ne cesseront pas d'affliger
l'Eglise du Christ. Mais il est bon d'espérer qu'un jour ou
l'autre, les hérétiques renonceront à leurs erreurs et rentreront
dans l'unique bercail.

Au point de vue théologique, les idées fondamentales de
la théologie unitaire de Mgr. Antonii ne sont pas suivies par
l<t grande majorité des théologiens russes. Elles représentent
une exagération du principe de l'unité de l'Eglise. Tandis que



— 240 —

l'Eglise romaine et l'Eglise anglicane admettent que la vie de

la grâce et la vie sacramentelle peuvent se trouver en dehors
de leurs troupeaux respectifs, Mgr. Antonii nie â toute communauté

hétérodoxe la participation à la vitalité surnaturelle du
Sauveur.

Malgré ses vues extrémistes, la brochure de Mgr. Antonii
rendit des services à la cause de la Conférence en Russie. Le
but de la Conférence est en effet l'exposition claire et précise
des doctrines des différentes églises et confessions chrétiennes,
et une grande sincérité dans rémunération des obstacles qui
s'opposent â la pacification de la chrétienté. Nous avons besoin
de comparer les professions de foi des diverses églises, et de

chercher dans ce qui nous sépare, ce qui nous unit. Or la
réponse de Mgr. Antonii se distingue par sa note de sincérité,
et c'est pour cela qu'elle fournit une contribution utile à la
littérature théologique de la World Conference, et mérite une
sérieuse attention.

Il sembla toutefois au Secrétaire de la Commission que
certaines expressions ou opinions de Mgr. Antonii avaient besoin

d'explications dans l'intérêt des lecteurs du Prélat. A cet effet,
le 12—25 juin 1915 il lui adressa d'Amérique une seconde lettre,
et on fut heureux de recevoir quelques mois plus tard une
seconde réponse, datée du 18 août et insérée dans la Viera i
Razum de Kharkov.

La seconde brochure de Mgr. Antonii commence par la traduction

française de la lettre du 12—25 juin, dans laquelle on
expliquait à Mgr. Antonii que certaines défiances à l'égard de la
World Conference n'étaient pas justifiées. Ses organisateurs ne
visent pas du tout à masquer ni à passer sous silence les

divergences doctrinales entre les églises. Leur but est la
compréhension réciproque des expériences religieuses et des

croyances dogmatiques des diverses confessions chrétiennes. Le
Secrétaire exprimait son avis personnel en disant que les
différentes professions de foi complètent la même vérité chrétienne
sous des aspects divers. Le lien mystique ou sacramentel qui
unit toutes les âmes chrétiennes dans le même corps mystique
du Christ n'a pas été tout à fait brisé : le baptême, par exemple,
le sacrement qui nous ouvre la porte des cieux, est valide chez
toutes les confessions chrétiennes lorsqu'il est administré par
l'eau et la formule trinitaire. L'Eglise russe reconnaît la vérité



- 241 —

de cette assertion lorsqu'elle reçoit les Latins dans son sein

par la seule onction du saint chrême. Il s'ensuit donc que dans

sa pratique la même Eglise établit une différence entre les
infidèles (Mahometans, Juifs, etc.) auxquels elle confère le
baptême, et les membres de l'Eglise romaine, qu'elle accepte dans

son troupeau sans un second baptême.
Si donc le lien entre les églises qui professent la divinité

du Christ et baptisent au nom de la Très-sainte Trinité n'est

pas tout à fait rompu, les efforts pour le rétablissement de

l'unité chrétienne ne doivent jamais cesser. Même lorsque les
résultats nous semblent décourageants, nous sentons qu'il faut
travailler pour la réalisation de la prière du Christ. On ne

saurait admettre qu'en dehors d'une Eglise particulière toutes
les autres églises n'offrent qu'un amas de corruption doctrinale
et morale. Au moment même que les théologiens de Rome et
de Byzance s'acharnaient les uns contre les autres dans une
polémique violente et stérile, cette vérité de la persistance du
lien de la vie sacramentelle dans les Eglises d'Orient et
d'Occident n'était pas révoquée en doute. Les écrivains byzantins
déploraient la séparation des Eglises (xwgaapdg) et faisaient des

vœux pour leur réunion (svwoig).

La World Conférence n'a fait que mettre en lumière cette
doctrine traditionnelle. Il y a quelque chose de commun entre
les Eglises ou confessions chrétiennes séparées. Par le baptême
validement conféré elles appartiennent à la même Eglise du
Christ. Elles reposent sur un fondement inébranlable, la foi
dogmatique à la divinité de Jésus-Christ, Fils de Dieu incarné.
Le croyant qui tient à ce dogme fondamental de la foi
chrétienne ne saurait être comparé aux Ariens qui ont nié la
divinité du Christ, ni aux infidèles qui ignorent la révélation
chrétienne. Il serait inutile de parler de l'union des Eglises
s'il n'y avait pas quelque chose de commun entre elles, c'est-

à-dire, s'il n'y avait pas, pour employer l'expression de Solovev,
la croyance inébranlable à la divine-hunuinité.

On rappelait à Mgr. Antonii que cette doctrine, qui forme
la base de la World Conference et la raison première de son
organisation, n'est pas le résultat exclusif de la spéculation
théologique occidentale. Elle est, pour ainsi dire, innée dans
la conscience chrétienne. En dépit de toutes nos querelles, la
fraternité chrétienne existe parmi ceux qui adorent le Fils de

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1919. 16



— 242 —

Dieu incarné. La divinité du Christ est le cément de la
solidarité chrétienne, le creuset où se fondent toutes nos
divergences confessionnelles. Elle est le substratum de toutes les

professions de foi de la Chrétienté divisée. Le plus grand des

théologiens de l'Eglise russe, celui qu'on se plaît en Russie à

ajouter à la liste des pères et docteurs de l'Eglise universelle,
Philarète, métropolite de Moscou, exprimait cette consolante
doctrine, il y a presque un siècle, en des termes d'une précision
merveilleuse. Il soutenait qu'il y avait une foi commune dans
toutes les confessions qui croient à la divinité du Christ:
« Toutes les communions chrétiennes (excepté celles qui nient
le mystère de la Trinité et de l'Incarnation) reconnaissent pour
la vérité pure, pour la vérité révélée par Dieu même, tout ce

que contient le symbole de l'Eglise orientale *> *). Il prouvait
que les esprits particuliers des diverses Eglises n'étaient pas
un obstacle à l'union fondée sur le dogme de l'Incarnation :

« Puisque l'une (l'Eglise orientale) comme l'autre (l'Eglise
occidentale) confesse Jésus-Christ venu en chair, elles ont, sous ce

rapport, le même esprit commun qui est Dieu Chacune
d'elles a aussi un esprit qui lui est particulier; chacune se

trouve par là dans un rapport particulier avec l'esprit de

Dieu »2). Cette vérité de fait, admirablement exprimée par le

métropolite Philarète, est bien souvent affirmée dans les
publications de la World Conference Commission, et théologiquement
démontrée par Mgr. Charles Gore, évêque d'Oxford.

Par les Eglises particulières, ajoutait Philarète, nous sommes
attachés à l'Eglise universelle : « Dans cette Eglise visible (L'Eglise
orthodoxe) se trouve mystérieusement le corps invisible du Christ,
ou pour ainsi dire, une partie de ce corps qui est formé par
l'ensemble des fidèles de tous les temps et de tous les lieux
Au moyen d'une Eglise particulière, vous êtes uni à l'Eglise
universelle de Dieu »3).

Si l'Eglise orthodoxe est une partie seulement de l'Eglise
universelle, les autres Eglises qui s'élèvent sur le rocher de la
foi en la divinité du Christ, y entrent aussi comme des Eglises
particulières. La doctrine de Philarète sur ce point est expli-

') Entretiens d'un sceptique et d'un croyant sur l'orthodoxie de l'Eglise
orientale, Paris, 1862, p. 8.

2) P. 13.

8) P. 20.



— 243 —

cite. Il n'ose pas considérer les Eglises séparées de l'Eglise
orthodoxe comme des communautés juives ou mahométanes.
« Je ne sais pas, écrivait-il, en quel nombre ni à quel degré les

chrétiens occidentaux sont pénétrés de ces opinions particulières
qui ont surgi dans l'Eglise occidentale, ni avec quelle constance
chacun d'eux se tient à la pierre angulaire de l'Eglise universelle,
Jésus-Christ. La juste considération que j'ai témoignée pour la
doctrine de l'Eglise orientale ne va nullement jusqu'au jugement,
et bien moins encore jusqu'à la condamnation des chrétiens
occidentaux et de l'Eglise occidentale. D'après les lois
ecclésiastiques mêmes, je laisse l'Eglise d'Occident comme une Eglise
particulière, au jugement de l'Eglise universelle, et les âmes
chrétiennes au jugement, ou plutôt à la miséricorde de Dieu. >

De ces considérations purement théologiques, le métropolite
Philarète dans son âme profondément religieuse s'élevait à la
vision du Fils de Dieu incarné qui par son influence guérit toutes
les blessures et rétablit l'unité visible de son corps mystique.
Dans la même brochure d'où sont tirés ces extraits, on lit une

page toute imprégnée de l'esprit qui anime les organisateurs
de la World Conférence, une page qu'il faut citer intégralement :

«Je ne juge point l'autre moitié de la chrétienté actuelle. Je

la regarde seulement les yeux fixés sur ce qui s'y passe, et je
vois comment le chef et le maître de l'Eglise, Jésus-Christ, guérit
les nombreuses et profondes morsures de l'ancien serpent dans
toutes les parties et dans tous les membres de ce corps, appliquant
un remède tantôt doux et tantôt fort, même le fer et le feu, pour
amollir les endurcissements, extraire le venin, épurer les plaies,
détacher les excroissances informes, renouveler l'esprit et la
vie dans les jointures engourdies et demi-mortes. Tout cela me
fortifie dans la foi que la puissance de Dieu triomphera enfin
complètement des infirmités humaines, fera prévaloir le bien
sur le mal, l'unité sur la division, la vie sur la mort. La foi
et l'amour excitent et nourrissent en moi le zèle pour la sainte
Eglise orthodoxe : l'amour, l'humilité et l'espérance m'enseignent
la tolérance envers les dissidents. Je dois aussi suivre fidèlement
l'esprit de l'Eglise orthodoxe qui, au commencement de chaque
service divin, prie le Seigneur non seulement pour la prospérité
des Saintes Eglises orthodoxes, mais aussi pour la réunion de
tous. Puisse le Chef de l'Eglise, notre Seigneur Jésus-Christ, nous
faire la grâce de parvenir à l'unité de foi, et nous introduire dans



— 244 —

cette Eglise glorieuse où l'on ne s'accuse pas réciproquement
de schisme »*).

Dans sa réponse, Mgr. Antonii reconnaît que les organisateurs

de la World Conference ne suivent pas un but de

prosélytisme. Ils travaillent pour un idéal noble et grandiose. « Je

n'aurai pas l'opportunité de traverser l'océan, mais en tout cas
je donnerai ma bénédiction et j'exprimerai mes sympathies à

tous ceux qui manifesteront le désir de prendre part â la
Conférence, qu'ils soient évêques, ou prêtres, ou moines ou laïques. »

D'après Mgr. Antonii, l'Eglise ancienne qui comprenait
l'Orient et l'Occident ne partageait pas les vues des théologiens
protestants ni latins, ni voire même russes, au sujet de ceux
qui se séparaient d'elle. L'Eglise ne s'est jamais divisée, et ne
pourrait pas se diviser. Tous ceux qui n'appartiennent pas à

la vraie Eglise du Christ sont des scribes et des pharisiens. Il
faut renoncer â la théorie mise en avant par les protestanfs,
les A'ieux-catholiques et les épiscopaliens, d'après laquelle la
grâce du Christ dans sa plénitude se trouve à la fois dans

plusieurs confessions chrétiennes qui ont cessé d'avoir entre elles
des relations de fraternité et l'unité de doctrine et de culte.

« Des théologiens de l'Occident et plusieurs théologiens russes
ont essayé de considérer la séparation des Eglises qui eut lieu
à l'époque de Photius, non pas comme une hérésie, mais comme
un schisme. Ces tentatives ne sont pas sincères. Vous vous
appuyez sur l'autorité de Philarète: mais celui-ci ne fut pas
toujours sincère. Il aimait à fréquenter les hautes classes de

la société et la cour. Dans ces milieux les mariages entre
catholiques et protestants sont à l'ordre du jour et ces mariages
sont défendus par les Conciles œcuméniques. Mais lorsqu'il était
obligé de s'exprimer avec plus de précision, ses manières de

voir étaient entièrement différentes. Pour citer un exemple,
dans son catéchisme il y a une question énoncée dans ces
termes : Si l'Eglise est une, comment se fait-il qu'il y a des Eglises
particulières, l'Eglise de Constantinople, celles d'Alexandrie,
d'Antioche, de Jérusalem, de Russie Il s'ensuit donc que l'auteur du
catéchisme considère comme églises particulières du Christ les
seules Eglises orthodoxes. »

') P. 91.



- 245 —

Pour définir la condition, et pour ainsi dire l'état chrétien,
de ceux qui n'appartiennent pas à l'Eglise orthodoxe, Mgr. Antonii
cite le cas d'un païen qui croit en Jésus-Christ et professe la
morale évangélique, et qui cependant n'a pas trouvé un chrétien

pour être admis dans le giron de l'Eglise. Doit-il être considéré

comme un membre de l'Eglise du Christ? Mgr. Antonii répond
négativement. Tel est le cas des confessions occidentales : « Le
Christianisme, ou la vie de l'Eglise, n'est pas qu'une croyance
théorique. Avant tout elle consiste dans une liaison vivante du
Christ avrec son Eglise. Celui qui n'entre pas dans cette
communion de prières et de sacrements ne peut être regardé ni
comme un membre de l'Eglise, ni comme un membre du corps
du Christ. »

D'après Mgr. Antonii, le problème qu'il a soulevé au sujet
de sa correspondance avec le Secrétaire de la World Conference
Commission n'est pas de nature à attirer sur la Conférence les
sympathies des confessions chrétiennes de l'Occident; il est toutefois

d'une importance extrême pour la question de la réunion
de la Chrétienté. Il ne suffit pas de renoncer â des nouveautés
dogmatiques. Il est aussi nécessaire d'adhérer à la vraie et

unique Eglise du Christ.
«Je sens que je m'expose à attirer sur moi le reproche

d'être animé par des sentiments hostiles à l'égard des catholiques
et des protestants. On m'accusera peut-être de m'opposer en

principe à toute tentative d'union dans la foi et la prière. Je

proteste contre cette supposition, qui est bien loin de mon âme.
Ce n'est pas le manque d'amour, mais le désir ardent de bien
définir la maladie dont nous souffrons, et d'indiquer les remèdes

qui peuvent la guérir, qui me pousse à appeler les choses de

leur propre nom. Si la World Conference réussisait à approuver
à l'unanimité cette résolution, que la vraie Eglise du Christ se

trouve chez les Romains ou les Anglicans, et que toutes les autres
confessions doivent se repentir de leur schisme et se réunir à
l'une ou à l'autre des Eglises ci-dessus mentionnées, je serais
satisfait de cette décision, bien que je ne puisse pas l'accepter. »

A la fin de sa lettre, Mgr. Antonii exprime ses sympathies
pour la World Conference. «J'espère que la Conférence ouvrira
de nouveaux horizons à la conscience théologique de l'Europe
et de l'Amérique, ou pour mieux dire, des perspectives oubliées
de l'ancienne théologie scholastique. C'est alors qu'il sera possible



— 246 —

de sortir de ces marécages, où sont tombées les différentes
confessions chrétiennes. Puisse Dieu écouter la prière de toutes
les âmes qui lui sont fidèles. Votre modestie et votre douceur,
les deux vertus qui percent dans vos lettres, méritent d'être
considérées comme symptômes favorables à la réalisation de

ces espérances. »

Quoiqu'on en pense du rigorisme doctrinal de Mgr. Antonii,
un rigorisme, nous nous hâtons d'ajouter, qui n'est pas partagé
par d'autres géants de la pensée théologique russe, il est consolant
de constater que le vénérable prélat reconnaît l'importance
doctrinale de la World Conference. Grâce à son impulsion, les
discussions théologiques sur le problème de la réunion entrent
dans une phase nouvelle. On laisse de côté la polémique haineuse,
et on compare sérieusement, charitablement, les points de vue
des diverses églises. Ces points de vue montreront clairement
que la racine de nos dissensions est plantée dans l'Ecclésiologie.
Un grand pas a été déjà fait par le principe bien souvent invoqué
dans les publications de la World Conference: l'unité de l'Eglise
doit être organique. Il s'agit maintenant d'examiner quelle est
la nature de cette organiate. La Conférence, même si elle n'arrive

pas à résoudre ce problème, préparera la voie à sa solution
définitive.

Les paroles si courtoises de Mgr. Antonii engageaient le
Secrétaire à répondre. La correspondance prenait l'aspect
d'explications cordiales entre deux amis qui travaillent à concilier
leurs points de vue divergents. Dans sa réponse, le Secrétaire
eut soin de mettre en relief la note personnelle de sa lettre:
« Je vous écris, disait-il, non pas comme secrétaire de la World
Conference Commission, mais comme un simple chrétien, qui
s'intéresse à vos opinions théologiques et qui désire lumière pour
son âme et vérité pour sa raison En ma qualité de secrétaire
de la Commission, je n'ai pas le droit de traiter à mon point
de vue des questions théologiques, ni de proposer comme officielle
une doctrine avancée par un membre d'un Congrès où les esprits
tâcheront de s'unir plus par la charité chrétienne que par des
controverses théologiques Nous avons besoin de ces
discussions pour préparer les matériaux de la partie doctrinale de
la World Conference. Nous désirons savoir de quelle manière la
théologie orthodoxe envisage les problèmes théoriques, dont les



— 247 —

conséquences pratiques seront très utiles pour l'œuvre de la
réunion du monde chrétien. »

A l'avis de ses promoteurs, c'est ainsi que le Secrétaire
exposait son point de vue à Mgr. Antonii, la World Conference

aura un caractère éminemment chrétien. Elle sera composée des

membres de la grande famille chrétienne divisée. Il serait injuste
de la regarder comme un amas de cadavres, comme une assemblée
dans laquelle il n'y ait pas de place pour le Christ. Si l'on admet
le rigorisme de certains théologiens, si on dénie la validité de

la vie sacramentelle dans toutes les confessions chrétiennes qui
ne sont pas inclues dans les frontières de l'orthodoxie orientale,
il s'ensuit que la Conférence sera composée seulement d'hommes

qui n'ont pas reçu le baptême, c'est-à-dire, d'infidèles. Il
s'ensuivrait qu'en dehors de l'Eglise orthodoxe le baptême est une
fiction. Cette théorie semble inadmissible. Dans une famille, un
enfant peut laisser le foyer domestique et rompre ses relations
avec son père et sa mère. S'ensuit-il que le lien de consanguinité
qui existe entre le fils et ses parents disparaisse? La réponse à
cette question ne saurait être que négative. De même, lorsque
par le baptême validement conféré au nom de la Très sainte

Trinité, nous faisons partie de la grande famille du ("brist, sommes-

nous entièrement détachés du Christ, ou sommes-nous des païens
et des infidèles parce que nous appartenons à une confession

plutôt qu'appartenir à une autre?

Le Secrétaire expliquait â Mgr. Antonii que sa position
doctrinale ne pouvait pas être regardée comme l'expression de

l'enseigement officiel de l'Eglise orthodoxe. Pratiquement elle
est contredite par la coutume de recevoir les prêtres latins dans

l'Eglise russe sans la réordination, et les laïques sans le baptême.
Sans doute, un concile tenu à Moscou en 1620 décréta qu'il fallait
rebaptiser les Latins; mais un autre concile tenu dans la même
ville en 1-J67 cassa cette décision, et se prononça en faveur de
la validité du baptême latin.

On répond que l'Eglise russe a fait cela par œconomia, c'est-
à-dire, pour faciliter le passage des Latins à l'Orthodoxie. Mais
l'œconomia n'a pas sa raison d'être lorsqu'il s'agit de validité des

sacrements. Si l'Eglise russe était convaincue que le baptême
des Latins est nul, elle ne pourrait pas les admettre à la
participation des sacrements sans les faire baptiser.



— 248 —

L'autorité principale sur laquelle s'appuie Mgr. Antonii pour
dénier la validité du baptême conféré par les hérétiques sont
les décisions des Conciles œcuméniques. D'après Mgr. Antonii,
ces décisions, en vue de leur caractère dogmatique, n'obligent
pas seulement les orthodoxes, mais aussi les catholiques romains
et les anglicans. Mais ces décisions sont-elles réellement
dogmatiques Les Conciles œcuméniques ne se sont pas contredits
sur le terrain du dogme. Or nous voyons que le septième canon
du deuxième Concile œcuménique établit qu'il faut rebaptiser les

Montanistes et les Sabelliens, tandis que le premier admet la
validité du baptême conféré par les mêmes hérétiques.

Il en est de même de Saint-Basile. Dans sa première lettre
à Amphiloche, il affirme qu'il ne faut pas rebaptiser les Encratites,
tandis que dans la seconde il soutient qu'il faut les rebaptiser :

dvaßanxiCopsv *). Ces décisions contradictoires ne prouvent-elles
pas que les canons cités par Mgr. Antonii ne touchent pas à des

questions de dogme, mais à des questions de discipline? Nicht
eine Sache des Dogmas, aber eine Sache der jeweils herrschenden

Kirchendisziplin2). A Rome on ne pratiquait pas la rebaptisation
des hérétiques, et cependant S. Basile ne blâme pas cette coutume.
Il demande seulement qu'on garde l'ancienne discipline
particulière des Eglises d'Orient.

A ce propos, il ne faut pas oublier que l'on se tromperait
en considérant comme dogmatiques toutes les décisions ou canons
des Conciles œcuméniques. Bien de ces canons ont un caractère
transitoire, et ne diffèrent pas des décisions émanées des Conciles

particuliers sur des questions d'un caractère ou intérêt local.
On ne saurait considérer ceux-ci comme des canons dogmatiques.
Il en est de même des canons au sujet de la rebaptisation de

certains hérétiques.

Il est utile de remarquer à ce propos qu'il est vrai que les
Conciles œcuméniques, surtout le second, exigent la rebaptisation
non pas de tous, mais de certains hérétiques. La raison-de cette
mesure est bien exprimée par les canonistes grecs les plus fameux.
Le baptême conféré par ces hérétiques n'était pas valide parce
qu'il n'était pas administré au nom du Père, du Fils et du Saint-

') Migne, P. G. XXXII, col. 669, 752.
2) J. Ernst : Pie Ketzertaufangelegenheit in der altchristlichen Kirche nach

Cyprian, Mainz, 1900, p. 5.



— 249 -
Esprit. La formule trinitaire avait été altérée par ces hérétiques
qui rejetaient la divinité du Fils et sa consubstantialité avec le
Saint-Esprit. Nous croyons que cette dernière pratique des

Conciles a été suivie par l'Eglise russe contemporaine. Elle ne

rebaptise pas les Latins, et ne réordonne pas les prêtres de

l'Eglise romaine, parce qu'elle est convaincue de la validité de

leur baptême et de leur ordination. Et Photius lui-même dans

sa Lettre encyclique proteste vigoureusement contre l'impiété des

novateurs qui rebaptisent et réordonnent ceux qui ont été validement

baptisés et ordonnés1).

La tradition byzantine reconnaît la validité dès sacrements
conférés aux chrétiens d'Occident. Photius ne dénie pas à ceux-ci
le caractère chrétien, bien qu'il lance contre eux les épithètes
les plus violentes. Basile, métropolite d'Ancyre (1154—1159)
déclare que dans l'Eglise grecque, on entend le môme credo, on
offre le même sacrifice, on efface les mêmes péchés, et que les
divergences entre les deux Eglises ne sont pas considérables.
Theorianos, philosophe célèbre du XII* siècle, arrive jusqu'à dire
que les Latins sont orthodoxes ni plus ni moins que les Grecs:
'OgiioôoÇoi ydg slai, xai xixvu xi~jç xal/oXixîjç ExxXrtafag aîansg tyisîg.
Jean II, métropolite de Russie, et Grec de naissance, proteste
qu'il reconnait les Latins comme chrétiens: xgi<ntavoiç yàg vuàç
Qioîl xàgm ïapsv II n'est donc pas étonnant qu'au XVe siècle, Nil,
métropolite de Rhodes, déclarait qu'il ne fallait pas du tout
rebaptiser les Latins.

La tradition byzantine ne doute pas donc du caractère
chrétien de la chrétienté occidentale. Les schismes et les hérésies
n'ont pas réduit les peuples chrétiens de l'Occident à l'état de

Peuples païens. Les grands théologiens de l'Eglise russe, tels
que Bolotov, Kireev, Svietlov, sont d'avis que le lien d'unité
entre les Eglises d'Orient et d'Occident n'a pas été entièrement
brisé. Kireev déclare que les dernières possèdent un sacerdoce
et des sacrements valides.

On a cru nécessaire donner ces explications à Mgr. Antonii
Pour défendre le caractère chrétien de la World Conference.
C'est à ce point de vue qu'on s'est décidé à répondre â ses
difficultés. A la fin de la réponse, le Serétaire insiste sur le
caractère pan-chrétien de la Conférence, sur la nécessité d'étudier

') P. G. Cil, 725.



— 250 —

et de méditer ensemble les doctrines particulières des églises

pour effectuer le rapprochement des esprits.
Dans la troisième réponse de Mgr. Antonii, publiée aussi

dans la Viera i Razum, le grand exégète déclare qu'il ne visait
pas à présenter 1 Eglise orthodoxe comme la vraie Eglise du
Christ. Son but était simplement de prouver qu'il y a une
seule Eglise sainte, catholique et apostolique, et que toutes les
autres églises sont hérétiques ou schismatiques. D'après Mgr.
Antonii, la question est de savoir si la grâce du Saint-Esprit
circule dans l'âme de ceux qui se trouvent hors de l'unique
et véritable Eglise du Christ. Si les hérétiques et les schismatiques,

déclare Mgr. Antonii, sont séparés de l'Eglise, ils ne
participent plus à sa vie mystique et surnaturelle. — Mais, en
admettant cette théorie, il ne s'ensuit pas qu'il faille considérer
la World Conference comme destinée à ne produire aucun fruit.
Dans cette Conférence nous ne devons pas administrer des

sacrements, mais travailler de toutes nos forces à chercher
l'accord sur les points où nous sommes divisés.

Selon les données théologiques de Mgr. Antonii, l'usage de

la formule trinitaire dans l'administration du baptême n'est pas si

important qu'on le croirait pour la solution du problème de la validité
des sacrements des hérétiques: Miuin-b eine MeHbinee 3HaieHÌe.
La grâce de Dieu est un trésor spirituel de l'Eglise. Elle est
répandue dans ses veines comme dans le corps mystique du
Christ. C'est Jésus-Christ lui-même qui compare aux païens
ceux qui se sont séparés de l'Eglise. La seule différence entre
eux consiste en ceci, que les païens ne participent pas à la
prière, à l'Amour, à l'influence morale du Sauveur. Du reste,
l'Eglise primitive dénia la validité des sacrements conférés par
les hérétiques, et cette doctrine ne saurait être changée â

l'avenir.
La discipline de l'Eglise au sujet de la rebaptisation des

hérétiques a changé; ces changements toutefois ne dépendent
pas d'une évolution de l'hérésie, mais de ce qu'on appelle
Yolxovopîa, un mot que nous pourrions traduire par opportunisme
religieux. Au XVIIe siècle par exemple, lorsque la propagande
latine et polonaise en Russie était très forte, l'Eglise russe
exigeait la rebaptisation des Latins. Mais lorsque la propagande

polonaise commença à décliner, et la Russie établit de

nouveau son autorité sur les provinces que la Pologne lui avait



— 251 —

arrachées, pour faciliter la conversion des Uniates à l'Orthodoxie

on cessa d'exiger la rebaptisation.
D'après Mgr. Antonii, la distinction entre canons dogmatiques

et canons disciplinaires, lorsqu'on parle des Conciles

œcuméniques, n'a pas sa raison d'être.
Pour ce qui concerne l'appel à la tradition byzantine pour

démontrer que les sacrements des Latins étaient considérés
comme valides par les théologiens de Byzance, Mgr. Antonii
admet leur authenticité. Il déclare toutefois que par le fait
même qu'on exigeait l'onction des Latins avec le saint-chrême,
lorsqu'ils demandaient à passer â l'Eglise orthodoxe, les mêmes

théologiens rejetaient la validité de la hiérarchie latine et du

sacrement de la confirmation administré par elle. Selon Mgr.
Antonii, les théologiens russes que nous avons cités ne sont
pas autorisés à parler au nom de l'Eglise orthodoxe. Alexandre
Kireev est un écrivain ignorant (HeyieHbift) qui penche vers
l'Arianisme et le Monophysisme. Lebedev est un plagiaire de
la science allemande. La théorie latine de la validité des
sacrements conférés au dehors de l'unique Eglise du Christ est
infectée de juridisme et de formalisme. La doctrine orthodoxe
soutient que l'absence de la grâce sacramentelle chez les
hérétiques n'implique pas la répétition des sacrements qu'ils ont
reçus dans leurs confessions.

A la fin de sa lettre, Mgr. Antonii déclare que la World
Conference sera non seulement possible, mais aussi utile si la
sincérité sera le caractère de ses membres et la note
dominante de ses discussions. Son influence ne doit pas se limiter
à de stériles compliments, comme cela s'est fait dans le passé.
Elle doit poser nettement certaines questions et les résoudre

carrément, sans compromis, sans atténuations. Il exprime le
désir que l'archimandrite Ilarion (Vladimir Troitzky), professeur
à l'Académie ecclésiastique de Moscou, prenne part aux travaux
de la World Conference. L'archimandrite Ilarion est un spécialiste

dans le domaine de la théologie de l'Eglise. Son ouvrage
8ur l'Eglise est une œuvre d'érudition solide, qui jette une vive
lumière sur la conception de l'Eglise du Christ pendant les
cinq premiers siècles de son existence.

Avec cette troisième lettre, la correspondance entre Mgr.
Antonii et le Secrétaire de la World Conference Commission fut
brusquement interrompue par les événements politiques de la



— 252 —

Russie. Quelle que ce soit la portée de ses théories, Mgr.
Antonii a toujours été un ami de la World Conference. Au point
de vue scientifique sur lequel il se posait, il était convaincu que
cette Conférence élargerait les horizons de la théologie
chrétienne. Ses lettres en sont la preuve. On les a simplement
résumées. Mais elles mériteraient d'être traduites intégralement,
parce qu'elles exposent les idées de l'école intransigeante russe,
qui s'abritait sous l'autorité de Mgr. Antonii et de Mgr. Serge,
archevêque de Finlande. Le nombre de ses adhérents est
relativement bien petit, parce que la grande majorité des

théologiens russes pratiquement et théoriquement admettent la
validité des sacrements conférés par les Latins. Mais le but de

la World Conference est précisément celui de recueillir les données

théologiques divergentes des diverses Eglises, de les examiner
avec impartialité et de chercher à les concilier.

Au moment même où cela s'écrit, et où le succès de la
World Conference semble assuré et la participation des Eglises
orientales un fait certain, on est sûr que Mgr. Antonii aurait
appuyé ouvertement son mouvement. La hiérarchie grecque a

reconnu par la voix du Sainte-Synode d'Athènes la valeur et

l'importance de cette Conférence. Les luttes intérieures de la
Chrétienté tirent leur source de l'ignorance mutuelle. Cette
ignorance se dissipe, et la World Conference continue activement

l'œuvre. Dans une magnifique plaidoyer sur le précepte
obligatoire de l'unité, Mgr. Charles-H. Brent, évêque épiscopalien
de Western New-York remarque avec justesse: «L'expérience
démontre la vérité de cette conclusion. Grâce à l'acerbité de
la polémique, et à la connaissance plutôt théorique que
pratique des différentes églises entre elles, les Protestants n'ont
que très peu d'estime des mérites de l'Eglise catholique romaine,
et les Catholiques romains, à leur tour, n'apprécient pas beaucoup

les services rendus par le Protestantisme. »

Cette ignorance commence à être dissipée dans les Eglises
orientales, qui entrent en contact direct avec les Eglises
anglicanes. La World Conference fera le reste. Elle mettra en
lumière les valeurs spirituelles de certaines tendances et
aspirations du Protestantisme. Mais surtout elle extériorisera, si
on peut parler ainsi, ces élans vers l'unité qui restent à l'état
latent chez les membres les plus éminents de toutes les
confessions chrétiennes.



— 253 —

Le monde a besoin d'unité morale et religieuse. Pour
atteindre cette dernière unité, d'après un évêque catholique
romain cité par Mgr. Brent, nous devons découvrir la volonté
du Christ et nous y conformer aussitôt que nous l'aurons connue.
Ces paroles résument le programme de la World Conference.

Elle est née et s'est développée pour réaliser la volonté du

Christ. Cette volonté est l'unité de l'Eglise. Nous ne devons
rien épargner pour y arriver.

Le travail en commun de tant d'églises et confessions
chrétiennes (il y en a déjà presque une centaine qui ont donné

leur adhésion) devrait produire les meilleurs résultats. La coopération

des Eglises orientales à l'initiative américaine est un

pas en avant dans les efforts de rapprochement des Ames
chrétiennes. A son temps l'Eglise romaine, on le prévoit, appréciera

le mouvement de la World Conference et lui donnera son

appui. Et ce rétablissement de la fraternité chrétienne, comme
prélude au rétablissement de l'unité organique de l'Eglise,
montrera au monde que la vitalité du Christianisme, bien loin
d'être épuisée, est inépuisable, et qu'elle éclatera dans toute
sa fécondité le jour où tous les chrétiens seront un, comme le

Fils est dans le Père et le Père dans le Fils.
R. G A RI) IN EU.


	Les Églises orientales et la "World Conference"

