Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919

Heft: 3

Artikel: Les Eglises orientales et la "World Conference"
Autor: Gardiner, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403933

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 234 —

Les Eglises orientales ef la «World Conference:.

Le 20 avril (3 mai) 1919, le Saint-Synode d’Athénes se
réunissait pour rédiger une réponse & l'invitation présentée &
I'Eglise du royaume hellénique par la Commission spéciale de
I'Eglise épiscopale américaine au sujet de la World Conference
on Faith and Order. Comme les journaux ont annoncé & plu-
sieurs reprises, cette Commission s’est rendue en Europe au
mois de mars pour inviter les Kglises chrétiennes & participer
au futur Congrés du monde chrétien. Leur premiére étape a
été Athénes. Les membres de la Commission ont été recus
avec les honneurs dis & leur dignité, mais en méme temps
avec la plus sincére cordialité chrétienne. Nous reproduisons
ici la lettre de réponse du Synode de I'Eglise hellénique 2
Uinvitation de la Commission susdite:

« Le Saint-Synode de 1'Eglise du royaume hellénique au
- trés-révérend Seigneur Charles-P. Anderson, évéque de Chicago:
Grace et paix de Dieu le Pere et de notre Seigneur Jésus-Christ.

«Nous avons toujours été bien disposés & l'égard de l'ini-
tiative de la convocation d’'un Congres du monde chrétien. Cette
proposition a été communiquée aux Kglises par votre entre-
mise et par celle des évéques et des prétres de 1'liglise épis-
copale américaine qui vous accompagnent. D’aprés la lettre
que vous nous avez remise, et d’aprés les explications que vous
nous avez données de vive voix, nous sommes convaincus que
le but du Congrés est réellement saint, et qu’il répond & la
priere de notre Seigneur, que tous ceux qui croient en Lui
soient un. C’est pour cela que nous félicitons de tout notre
ceeur 'Eglise épiscopale américaine, qui la premiére concut
cette initiative, dont nous attendons de meilleures relations



— 235 —

parmi les Eglises, jusqu’'au moment ol nous serons tous dans
I'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu.

« [La présence dans notre ville de membres illustres de la
hierarchie et du clergé de 1'Eglise épiscopale ameéricaine nous
fournit aussi 'occasion souhaitée de répondre aux sentiments
d’amour et d’'estime que, soit dans les cérémonies ecclésiastiques,
soit dans leurs discours et résolutions, le clergé et les fidéles
de I’Eglise épiscopale américaine ont témoignés & I'Eglise grecque
et & la race grecque A l'occasion du récent voyage aux Etats-
Unis du Treés-Révérend métropolite d’Athénes.

« Cest donc avec empressement que nous recevons l'appel
qui nous a ¢té adressé. D’un amour profond nous saluons votre
Grandeur et vos compagnons de voyage, et nous prions le
Christ notre Sauveur de guider vos pas dans toute bonne wuvre.
Amen. »

Cet important document a été signé par tous les cing
membres du Saint-Synode: Meletios, métropolite d Athénes,
Euthymios de Thessaliec, Germanos de Demetrias, Amvrosios
de Naupaktia, Dionysios de Gytheion.

I’exemple de I'Eglise du royaume heilénique a été suivi
a bref délai par le Patriarcat (Ecuménique, et les Eglises auto-
cephales de Bulgarie, Roumanie, Serbie et Chypre.

La décision dec ces Iiglises orthodoxes, auxquelles 'adhésion
de 1'Eglise russe n'aurait pas manqué si les conditions internes
de la Russie avaicnt permis & la Commission ¢piscopale de s’y
rendre, constitue un fait nouveau dans l'histoire des relations
Parmi les églises. Llle prouve que la glace a été rompue et
que la question de la réunion de la Chrétienté est sortie du
¢ycle de la pure spéculation pour devenir un probléme d'ac-
tualité vivante. On connait l'esprit éminemiment conservateur
des Eglises orthodoxes. Mais cet esprit ne les a pas empéchées
de saisir &4 premiére vue les bienfaits qui dériveraient & la
Chrétienté des relations cordiales entre les églises. Llles ont
Compris surtout que les organisateurs de la World Conference
N'allaient pas en quéte de compromis ni de concessions doc-
trinales. Ils ne nourrissaient pas de mauvais desscins contre
la foi orthodoxe. Ils demandaient seulement qu'au lieu de con-
troverses stériles, on travaillat & se connaitre, i s’apprécier
dans la charité et I'humilité de notre Seigneur. C’est par l'étude
des documents issus de la Commission préparatoire a la World



— 236 —

Conference que les Eglises orthodoxes ont pu adhérer sincére-
ment & son programme et promettre leur appui. Kt leur ad-
hésion ouvre sans doute une ére nouvelle dans 1'histoire de la
Chrétienté divisée. L’Eglise anglicane a été réellement, comme
De Maistre la qualifiait, le trait d'union entre I’Orthodoxie
orientale et le Protestantisme occidental.

Les premiéres relations entre la Commission spéciale de
I'Eglise épiscopale américaine chargée d’organiser la World
Conference et les Eglises orthodoxes datent de novembre 1914.
Une lettre circulaire fut envoyée aux metropolites, archevéques,
eévéques et évéques-vicaires des diocéses russes. L’orage de la
guerre s’étant abattu sur I'Europe, le Secrétaire de la Com-
mission ne regut pas grand nombre de réponses. Celles cepen-
dant qui lui furent envoyées montraient clairement que la
Russie orthodoxe accueillait de bon gré l'idée de la World
Conference.

L’épisode le plus intéressant des relations entre la Com-
mission et I'Episcopat russe est la correspondance échangée
entre Mgr. Antonii, & cette époque-l4 archevéque de Kharkov,
et le Secrétaire de la Commission. Mgr. Antonii était connu en
Russie comme archevéque de Volynie. L’étendue de sa culture
littéraire et théologique, son ardent patriotisme, sa part active
& la solution des problémes religieux de la Russie et son im-
placable opposition au mouvement révolutionnaire qui se des-
sinait dans sa patrie, avaient fait de lui un des membres les
plus éminents de 1'épiscopat russe. ‘

Au point de vue théologique, Mgr. Antonii représente en
Russie ce qu’on appelle en Furope l'extréme droite. Il est con-
servatif et hostile & toute concession politique ou religieuse.
La foi orthodoxe est pour lul la vie, I’ame, la pensée du peuple
russe. L’histoire de Russie ne peut pas étre concgue sans 'Eglise
orthodoxe. L.a mission de la Russie cesserait d’exister si le
peuple russe se divorgait de 'orthodoxie. Il considére les dogmes
chrétiens comme la nourriture morale de I'ame russe. Un de
ses ecrits les plus appréciés est précisément un traité sur la
vie morale et le dogme de la Trés-Sainte Trinité. En 1904 il
prit par aux luttes philosophiques et théologiques de la nou-
velle école de pensée religieuse en Russie, la Voie nouwvelle. 11
défendit d’une éloquence sincére la révélation chrétienne contre
les assauts des décadents russes ou des théoriciens de l'adog-



— 237 —

matisme, tels que Démétrius Merezhkovsky, Basile Rozanov et
Minsky (pseudonyme). Il s’était distingué dans les débats de la
Commission préparatoire & la convocation du Synode général
de I'Eglise russe, et ses plans de réforme des académies ecclé-
siastiques, des séminaires et de la constitution administrative
du Synode avaient soulevé de vives discussions.

La révolution l'a trouvé sur la bréche, toujours prét &
combattre pour la défense de la verité chrétienne. Du siége
de Kharkov il était passé & la métropole de Kiev. Il a élevé
sa voix contre le Bolshevisme. On l'a arrété et on 1'a jeté dans
une lointaine prison. Sans doute, son nom figurera un jour dans
la liste de ceux que l'Eglise russe honorera comme ses martyrs
ou confesseurs pendant la tourmente. Les organisateurs de la
World Conference rappelleront son nom comme celui d'un ami
qui en depit de son extréme conservatisme reconnaissait 1'im-
portance religieuse de Iinitiative de 1’Eglise épiscopale améri-
caine et la nécessité pour I'Eglise russe d’'y prendre part.

La correspondarnce de Mgr. Antonii touche, sans le vouloir,
a des questions théologiques qui jettent de profondes racines
dans les caractéristiques pour ainsi dire nationales du Chri-
stianisme oriental et du Christianisme occidental. Dans une
certaine maniere bMgr. Antonii appartient & 1'école de ceux qui
croient découvrir une antithése mnaturelle entre les Kglises
d’orient et celles de loccident, et qui par conséquent con-
sidérent le schisme entre les deux grandes branches de la
Chrétienté comme 1'évolution spontanée d’une nécessité historique.

Dans une lettre adressee & Mgr. Antonii le 8 novembre
1914, le Secrétaire de ia World Conference Commission expri-
mait au vénérable Prélat la nécessité de la réunion de toutes
les églises chrétiennes. Il insistait sur ce point que l'amoin-
drissement des influences chrétiennes dans la société civile
était la conséquence directe de nos dissensions intestines. Au
nom de 'ancienne amitié et des relations cordiales entre 1'liglise
russe et les Iglises anglicanes, au nom des champions de
I'unité chrétienne que 1'Eglise russe a produits, tels que 1’archi-
prétre Yanychev, le professeur B. Bolotov, le général A.
Kirieev, il demandait & Mgr. Antonii d’user son influence pour
une participation active de la hiérarchie et du clergé russes
a la World Conference. 1l lui expliquait le but de cette initia-
tive de 1’Eglise épiscopale américaine, et lui rappelait une des



— 238 —

plus belles priéres de 1'Eglise orthodoxe pour le rétablissement
de la paix entre le monde grec et le monde latin.

La réponse ne se fit pas attendre longtemps, sous la forme
d’'une brochure, imprimée & Kharkov avec le titre suivant:
Correspondance de Son Excellence Mgr. Antonii, archevéque de
Kharkov, avec les représentants de I’ Eglise épiscopale en Amérique,
Kharkov, typographie éparchiale, 1915%).

La brochure contenait la traduction russe de la lettre du
Secrétaire de la Commission et la réponse de Mgr. Antonii, qui
déclarait qu’en répondant il était sincere et animé¢ en méme
temps de la plus vive sympathie pour linitiative américainc
de la World Conference.

D’aprés Mgr. Antonii, 'amiti¢ ne suffit pas & résoudre le
probléme de la réunion des églises. «C’est avec une sincére
affection que les représentants de 1'Eglise orthodoxe et ceux
de I'Eglise anglicane se sont réunis pour traiter cette question.
Mais ces relations cordiales, qui sans doute sont trés agréables
4 notre Sauveur, ne peuvent pas étre considérées comme le
prélude d’une réunion canonique des deux Kglises. Ce n’'est
pas la haine qui nous a divisés, mais notre adhésion & diverses
professions de foi et & diverses Eglises. L’amour, la bonté, la
sincérité sont des vertus qu'un chrétien doit pratiquer méme
a l'egard des Juifs, des Mahométans et des palens, pour ne
pas mentionner ceux qui croient en la divinité de Jésus-Christ
et aux Saints Evangiles. En tout cas l'insuccés d'un demi-
siecle d’efforts de la part de I'Eglise orthodoxe et de 1'Eglise
épiscopale américaine pour arriver & une entente, nous prouve
que la question de la réunion n’a pas été posce de la maniére
qu’il fallait. Les efforts des deux Eglises n’¢taient pas infectes
de fanatisme réligieux, et toutefois ils ont failli.»

La raison de cet insuccés, toujours d’aprés Mgr. Antonii,
repose sur une question doctrinale. Tous ceux qui ont songé
a ¢éliminer les dissensions de la Chrétienté ne sont pas allés
au cceur méme de la question. Ils ont oublié que ce ne sont
pas des croyances particuliéres ni des opinions théologiges qui
ont provoqué le schisme. Le point qui sépare les églises est
précisément le dogme de 1'Eglise, ou le dixiéme article du

*) [lepenmncra BricorkonpeocBamennaro AHTOHIis, Apxiemmcnrona
X apbKOBCKAaro, b NpefcTaBuTesAsMu Ennckonanibioll Ilepksu B AMe-
puxb. Kharkov 1915, p. 26.



— 239 —

Symbole de la foi. I.’Eglise orthodoxe, par la bouche des Saints
Péres et par les définitions des Conciles cccuméniques, a toujours
enseigné qu’en dehors de son giron, on ne participe pas a la
vie de la grace et aux dons spirituels de notre Sauveur. Ceux
qui sont au dehors de I'Eglise n'ont ni évéques, ni clergé ni
sacrements. Il s’ensuit donc que la grace de Jésus-Christ se
trouve dans une seule des liglises qui s’appellent chrétiennes,
et que ceux qui n'appartiennent pas A celle-ci sont des paiens,
des hérétiques, des usurpateurs du nom de chrétien.

Cette doctrine, déclare Mgr. Antonii, semble le produit
d’'une intransigeance haineuse: cependant elle est conforme &
la vérité. Elle repose sur un principe qui a été reconnu par
toutes les églises chrétiennes.

L.a Chrétienté occidentale est favorable a la théorie des
deux Iiglises séparées l'une de lautre & l'époque de Michel
Cérulaire; I'Eglise ne saurait étre divisée en deux parties. Au
moment de la séparation, 1'une et l'autre se glorifiérent d’étre
la vraie Eglise du Christ. L’Eglise romaine anathémisa 1'Eglise
grecque, et celle-ci adopta la méme politique & l'égard de
I'Eglise romaine. Ce langage des deux Eglises confirme la
vérité¢ du principe, que I'Eglise de Jésus-Christ est une, sainte,
universelle, apostolique, et que les autres communautés chré-
tiennes séparées d’elle sont des communautes hérétiques, et qu'il
N’y a pas de différence entre elles et les anciennes hérésies,
par exemple, I’Arianisme, le Monophysisme, ete. I’Eglise par
conséquent doit étre considérée comme un organisme qui ne
subit pas d’altérations dans sa vie intéricure. Elle ne g’affaiblit
pas: ses amoindrissements sont tous extérieurs. Les hérétiques
tombent de son sein. Toute la question done de la réunion des
églises consiste & chercher ou se trouve la vraie Eglise, & la-
quelle appartenaient les Apotres ct les Martyrs, et &4 y eétre
admis soit par le baptéme, soit par l'onction du saint chréme.

D’apres Mgr. Antonii, les hérésies ne cesseront pas d’affliger
I'Eglise du Christ. Mais il est bon d'espérer qu'un jour ou
l’autre, les hérétiques renonceront & leurs erreurs et rentreront
dans l'unique bercail.

Au point de vue theéologique, les idées fondamentales de
la théologie unitaire de Mgr. Antonii ne sont pas suivies par
la grande majorité des théologiens russes. Elles représentent
une exagération du principe de l'unité de 1'Eglise. Tandis que



— 240 —

I'Eglise romaine et 1'Eglise anglicane admettent que la vie de
la grace et la vie sacramentelle peuvent se trouver en dehors
de leurs troupeaux respectifs, Mgr. Anfonii nie & toute commu-
nauté hétérodoxe la participation & la vitalité surnaturelle du
Sauveur.

Malgré ses vues extrémistes, la brochure de Mgr. Antonii
rendit des services & la cause de la Conférence en Russie. Le
but de la Conférence est en effet 'exposition claire et précise
des doctrines des difféerentes églises et confessions chrétiennes,
et une grande sincérité dans l'énumération des obstacles qui
s'opposent & la pacification de la chrétienté. Nous avons besoin
de comparer les professions de foi des diverses églises, et de
chercher dans ce qui nous sépare, ce qui nous unit. Or la
réponse de Mgr. Antonii se distingue par sa note de sincérité,
et c’est pour cela qu’elle fournit une contribution utile & la
littérature théologique de la World Conference, et mérite une
séricuse attention,

I1 sembla toutefois au Secrétaire de la Commission que
certaines expressions ou opinions de Mgr. Antonii avaient besoin
d’explications dans l'intérét des lecteurs du Prélat. A cet effet,
le 12—25 juin 1915 il lui adressa d’Amérique une seconde lettre,
et on fut heureux de recevoir quelques mois plus tard une
seconde réponse, datée du 18 aolt et insérée dans la Viera i
Razum de Kharkov.

Laseconde brochure de Mgr. Antonii commence par la traduc-
tion frangaise de la lettre du 12--25 juin, dans laquelle on ex-
pliquait & Mgr. Antonii que certaines défiances a4 1’égard de la
World Conference n’étaient pas justifiées. Ses organisateurs ne
visent pas du tout & masquer ni & passer sous silence les di-
vergences doctrinales entre les églises. Leur but est la com-
prehension réciproque des expériences religieuses et des cro-
yYances dogmatiques des diverses confessions chrétiennes. Le
Secrétaire exprimait son avis personnel en disant que les diff¢-
rentes professions de foi complétent la méme vérité chrétienne
sous des aspects divers. Le lien mystique ou sacramentel qui
unit toutes les ames chrétiennes dans le méme corps mystique
du Christ n’a pas été tout & fait brisé: le baptéme, par exemple,
le sacrement qui nous ouvre la porte des cieux, est valide chez
toutes les confessions chrétiennes lorsqu’il est administré par
I'eau et la formule trinitaire. I’Eglise russe reconnait la vérité



— 241 —

de cette assertion lorsqu’elle recoit les Latins dans son sein
par la seule onction du saint-chréme, Il s’ensuit donc que dans
sa pratique la méme Eglise établit une différence entre les
infidéles (Mahométans, Juifs, etc.) auxquels elle confére le bap-
téme, et les membres de I'Eglise romaine, qu'elle accepte dans
son troupeau sans un second baptéme.

Si donc le lien entre les églises qui professent la divinité
du Christ et baptisent au nom de la Trés-sainte Trinité n'est
pas tout & fait rompu, les efforts pour le rétablissement de
I'unité chrétienne ne doivent jamais cesser. Méme lorsque les
resultats nous semblent décourageants, nous sentons qu’il faut
travailler pour la réalisation de la priére du Christ. On ne
saurait admettre qu'en dehors d’'une Eglise particuliére toutes
les autres églises n'offrent qu'un amas de corruption doctrinale
et morale. Au moment méme que les théologiens de Rome et
de Byzance s’acharnaient les uns contre les autres dans une
polémique violente et stérile, cette vérité de la persistance du
lien de la vie sacramentelle dans les Eglises d'Orient et d'Oc-
cident n’était pas révoquée en doute. Les écrivains byzantins
déploraient la séparation des Eglises (ywpaouds) et faisaient des
veeux pour leur réunion (fvwaig).

La World Conference n'a fait que mettre en lumiére cette
doctrine traditionnelle. Il y a quelque chose de commun entre
les Eglises ou confessions chrétiennes s¢parées. Par le baptéme
validement conféré elles appartiennent & la méme Eglise du
Christ. Elles reposent sur un fondement inébranlable, la foi
dogmatique & la divinité de Jésus-Christ, Fils de Dieu incarné.
Le croyant qui tient & ce dogme fondamental de la foi chré-
tienne ne saurait étre comparé aux Ariens qui ont nié la
divinité du Christ, ni aux infidéles qui ignorent la reévélation
chrétienne. Il serait inutile de parler de l'union des Eglises
§'il n’y avait pas quelque chose de commun entre elles, ¢’est-
a-dire, s'il n'y avait pas, pour employer l'expression de Solovev,
la croyance inébranlable & la divine-humanité.

On rappelait & Mgr. Antonii que cette doctrine, qui forme
la base de la World Conference et la raison premiére de son
organisation, n’est pas le résultat exclusif de la spéculation
théologique occidentale. Elle est, pour ainsi dire, innée dans
la conscience chrétienne. En dépit de toutes nos querelles, la
fraternité chrétienne existe parmi ceux qui adorent le Fils de

Internat, kirehl, Zeitschrift, Heft 3, 1919, 16



— 242 —

Dieu incarné. La divinité du Christ est le cément de la soli-
darité chrétienne, le creuset ol se fondent toutes nos diver-
gences confessionnelles. Elle est le substratum de toutes les
professions de foi de la Chrétienté divisée. Le plus grand des
théologiens de I'Eglise russe, celui qu’'on se plait en Russie &
ajouter & la liste des peéres et docteurs de I'Eglise universelle,
Philaréte, métropolite de Moscou, exprimait cette consolante
doctrine, il y a presque un siécle, en des termes d’'une préeision
merveiileuse. 1l soutenait qu’il y avait une foi commune dans
toutes les confessions qui croient & la divinite du Christ:
« Toutes les communions chreétiennes (excepté celles qui nient
le mystere de la Trinité et de I'Incarnation) reconnaissent pour
la vérité pure, pour la vérité reveélée par Dieu méme, tout ce
que contient le symbole de I'Eglise orientale» ). Il prouvait
que les esprits particuliers des diverses Eglises n’'étaient pas
un obstacle & l'union fondée sur le dogme de I'Incarnation:
«Puisque l'une (I'Eglise orientale) comme I'autre (1I'Eglise occi-
dentale) confesse Jésus-Christ venu en chair, elles ont, sous ce
rapport, le méme esprit commun qui est Dieu... Chacune
d’elles a aussi un esprit qui lui est particulier; chacune se
trouve par la dans un rapport particulier avec l'ésprit de
Dieu~»?). Cette vérité de fait, admirablement exprimée par le
meétropolite Philaréte, est bien souvent affirmée dans les publi-
cations de la World Conference Commission, et théologiquement
démontrée par Mgr. Charles Gore, évéque d’Oxford.

Par les Eglises particuliéres, ajoutait Philaréte, nous sommes
attachés & 'Eglise universelle: « Dans cette Eglise visible (L'Eglise
orthodoxe) se trouve mystérieusement le corps invisible du Christ,
ou pour ainsi dire, wne partie de ce corps qui est formé par
I'ensemble des fideles de tous les temps et de tous les lieux . . .
Au moyen d'une Eglise particuliére, vous étes uni & 'Eglise
universelle de Dieu » 2).

Si I'Eglise orthodoxe est une partie seulement de I'Eglise
universelle, les autres Eglises qui s’élévent sur le rocher de la
fol en la divinité du Christ, y entrent aussi comme des Eglises
particuliéres. La doctrine de Philaréte sur ce point est expli-

') Entretiens d'un sceptique et d’un croyant sur l'orthodoxie de I'Eglise
orientale, Paris, 1862, p. 8.

%) P. 13.

%) P. 20.



— 243 --

cite. Il n’ose pas considérer les Eglises séparées de 1'Eglise
orthodoxe comme des communautés juives ou mahométanes.
«Je ne sais pas, écrivait-il, en quel nombre ni & quel degré les
chrétiens occidentaux sont pénétrés de ces opinions particuliéres
qui ont surgi dans I'kglise occidentale, ni avec quelle constance
chacun d’eux se tient & la pierre angulaire de I'Eglise universelle,
Jésus-Christ. La juste considération que j’ai témoignée pour la
doctrine de I'Eglise orientale ne va nullement jusqu’au jugement,
ct bien moins encore jusqu’a la condamnation des chrétiens
occidentaux et de l'liglise occidentale. D’aprés les lois ecclé-
siastiques mémes, je laisse I'Eglise d’Occident comme une Eglise
particuliére, au jugement de I'Eglise universelle, et les ames
chrétiennes au jugement, ou plutot & la miséricorde de Dieu. »

De ces considérations purement théologiques, le métropolite
Philaréte dans son ame profondément religicuse s'élevait a la
vision du Fils de Dieu incarné qui par son influence guérit toutes
les blessures et rétablit 1'unité visible de son corps mystique.
Dans la méme brochure d’ou sont lirés ces extraits, on lit une
page toute imprégnée de l'esprit qui anime les organisateurs
de la World Conference, une page quil faut citer intégralement:
«Je ne juge point l'autre moitié de la chrétienté actuelle. Je
la regarde seulement les yeux fixés sur ce qui s’y passe, et je
vois comment le chef et le maitre de I'Eglise, Jésus-Christ, guérit
les nombreuses et profondes morsures de 'ancien serpent dans
toutes les parties et dans tous les membres de ce corps, appliquant
un remeéde tantot doux et tantot fort, méme le fer et le feu, pour
amollir les endurcissements, extraire le venin, épurer les plaies,
détacher les excroissances informes, renouveler l'esprit et la
vie dans les jointures engourdies et demi-mortes. Tout cela me
fortific dans la foi que la puissance de Dieu triomphera cnfin
complétement des infirmités humaines, fera prévaloir le bien
sur le mal, I'unité sur la division, la vie sur la mort. La foi
et 'amour excitent et nourrissent en moi le zéle pour la sainte
Eglise orthodoxe: 'amour, 'humilité et I'espérance m’enseignent
la tolérance envers les dissidents. Je dois aussi suivre fidélement
Pesprit de I'Eglise orthodoxe qui, au commencement de chaque
Service divin, prie le Seigneur non seulement pour la prospérité
des Saintes Eglises orthodoxes, mais aussi pour la réunion de
tous. Puisse le Chef de I'liglise, notre Seigneur Jésus-Christ, nous
faire 1a grace de parvenir & I'unité de foi, et nous introduire dans



— 244 —

cette Eglise glorieuse ou l'on ne s’accuse pas réciproquement
de schisme»?).

Dans sa réponse, Mgr. Antonii reconnait que les organisa-
teurs . de la World Conference ne suivent pas un but de pro-
sélytisme. Ils travaillent pour un idéal noble et grandiose. «Je
n'aurai pas l'opportunité de traverser 'océan, mais en tout cas
je donnerai ma bénédiction et j'exprimerai mes sympathies &
tous ceux qui manifesteront le désir de prendre part & la Con-
férence, qu’ils soient évéques, ou prétres, ou moines ou laiques. »

D’aprés Mgr. Antonii, I'Eglise ancienne qui comprenait
I'Orient et 1'Occident ne partageait pas les vues des théologiens
protestants ni latins, ni voire méme russes, au sujet de ceux
qui se séparaient d’elle. L’Eglise ne s’est jamais divisée, et ne
pourrait pas se diviser. Tous ceux qui n’appartiennent pas &
la vraie Eglise du Christ sont des scribes et des pharisiens. Il
faut renoncer 4 la théorie mise en avant par les protestants,
les vieux-catholiques et les épiscopaliens, d’apres laquelle la
grace du Christ dans sa plénitude se trouve & la fois dans
plusieurs confessions chrétiennes qui ont cessé d’avoir entre elles
des relations de fraternité et l'unité de doctrine et de culte.

« Des theologiens de I’Occident et plusieurs théologiens russes
ont essayé de considérer la séparation des Eglises qui eut lieu
a I’époque de Photius, non pas comme une hérésie, mais comme
un schisme. Ces tentatives ne sont pas sincéres. Vous vous
appuyez sur l'autorité de Philaréte: mais celui-ci ne fut pas
toujours sincére. Il aimait & fréquenter les hautes classes de
la société et la cour. Dans ces milieux les mariages entre
catholiques et protestants sont & I'ordre du jour et ces mariages
sont défendus par les Conciles cecuméniques. Mais lorsqu’il était
obligé de s'exprimer avec plus de précision, ses maniéres de
voir étaient entierement différentes. Pour citer un exemple,
dans son catéchisme il y a une question énoncée dans ces
termes: Si¢ U'Eglise est une, comment se fait-il qu'il y a des Eglises
particuli¢res, U Eglise de Constantinople, celles d’Alexandrie, d’An-
tioche, de Jérusalem, de Russie? Il s’ensuit donc que 'auteur du
catéchisme considére comme églises particuliéres du Christ les
seules Eglises orthodoxes. »

H P, 91.



— 245 —

Pour définir la condition, et pour ainsi dire 1'état chrétien,
de ceux qui n’appartiennent pas a ’Eglise orthodoxe, Mgr. Antonii
cite le cas d’'un paien qui croit en Jésus-Christ et professe la
morale évangélique, et qui cependant n’a pas trouvé un chrétien
pour étre admis dans le giron de I'Eglise. Doit-il étre considéré
comme un membre de I'Eglise du Christ? Mgr. Antonii répond
négativement. Tel est le cas des confessions occidentales: «Le
Christianisme, ou la vie de 'Iiglise, n'est pas qu’une croyance
th¢orique. Avant tout elle consiste dans une liaison vivante du
Christ avec son Eglise. Celui qui n’entre pas dans cette com-
munion de prieres et de sacrements nc peut étre regardé ni
comme un membre de I'Eglise, ni comme un membre du corps
du Christ. »

D’aprés Mgr. Antonii, le probléme qu’il a soulevé au sujet
de sa correspondance avec le Secrétaire de la World Conference
Commission n'est pas de nature & attirer sur la Conférence les
sympathies des confessions chrétiennes de I'Occident; il est toute-
fois d’'une importance extréme pour la question de la réunion
de la Chrétienté. 11 ne suffit pas de renoncer & des nouveautés
dogmatiques. Il est aussi nécessaire d’adhérer & la vraie et
unique Iglise du Christ.

«Je sens que je m’expose & attirer sur moi le reproche
d’8tre anim¢ par des sentiments hostiles & 'égard des catholiques
et des protestants. On m’accusera peut-étre de m’opposer en
principe A toute tentative d’union dans la foi et la pri¢re. Je
proteste contre cette supposition, qui est bien loin de mon ame.
Ce n’est pas le manque d’amour, mais le désir ardent de bien
définir la maladie dont nous souffrons, et d'indiquer les remedes
qui peuvent la guérir, qui me pousse & appeler les choses de
leur propre nom. Sila World Conference réussisait & approuver
& l'unanimité cette résolution, que la vraie Eglise du Christ se
trouve chez les Romains ou les Anglicans, et que toutes les autres
confessions doivent se repentir de leur schisme et se réunir a
I'une ou a l'autre des Eglises ci-dessus mentionnées, je serais
satisfait de cette décision, bien que je ne puisse pas I'accepter. »

A la fin de sa lettre, Mgr. Antonii exprime ses sympathies
pour la World Conference. «J’espére que la Conférence ouvrira
de nouveaux horizons &4 la conscience théologique de I'Europe
et de I’Amérique, ou pour mieux dire, des perspectives oubli¢es
de I'ancienne théologie scholastique. C’est alors qu'il sera possible



— 246 —

de sortir de ces marécages, ol sont tombées les différentes con-
fessions chrétiennes. Puisse Dieu écouter la priére de toutes
les ames qui lui sont fideéles. Votre modestie et votre douceur,
les deux vertus qui percent dans vos lettres, méritent d’étre
considérées comme symptomes favorables & la réalisation de
ces espérances. »

Quoiqu'on en pense du rigorisme doctrinal de Mgr. Antonii,
un rigorisme, nous nous hatons d’ajouter, qui n’est pas partagé
par d’autres géants de la pensée théologique russe, il est consolant
de constater que le vénérable prélat reconnait l'importance
doctrinale de la World Conference. Grace & son impulsion, les
discussions théologiques sur le probléme de la réunion entrent
dans une phase nouvelle. On laisse de coté la polemique haineuse,
et on compare sérieusement, charitablement, les points de vue
des diverses églises. Ces points de vue montreront clairement
que la racine de nos dissensions est plantée dans I’ Ecclésiologie.
Un grand pas a été déja fait par le principe bien souvent invoqué
dans les publications de la World Conference: 1'unité de I'Eglise
doit étre organique. Il s’agit maintenant d’examiner quelle est
la nature de cette organicité. L.a Conférence, méme si elle n’ar-
rive pas & résoudre ce probléme, préparera la voie & sa solution
deéfinitive.

Les paroles si courtoises de Mgr. Antonii engageaient le
Secrétaire & répondre. La correspondance prenait I'aspect d'ex-
plications cordiales entre deux amis qui travaillent a concilier
leurs points de vue divergents. Dans sa réponse, le Secrétaire
eut soin de mettre en relief la note personnelle de sa lettre:
«Je vous écris, disait-il, non pas comme secrétaire de la World
Conference Commission, mais comme un simple chrétien, qui
s’intéresse a4 vos opinions théologiques et qui désire lumiére pour
son ame et vérité pour sa raison ... En ma qualité de secrétaire
de la Commission, je n’ai pas le droit de traiter & mon point
de vue des questions théologiques, ni de proposer comme officielle
une doctrine avancée par un membre d'un Congreés ot les esprits
tacheront de s’unir plus par la charité chrétienne que par des
controverses théologiques ... Nous avons besoin de ces dis-
cussions pour préparer les matériaux de la partie doctrinale de
la World Conference. Nous désirons savoir de quelle maniére la
théologie orthodoxe envisage les problémes théoriques, dont les



— 247 —

conséquences pratiques seront trés utiles pour l'ccuvre de la
réunion du monde chrétien. »

A l'avis de ses promoteurs, c’est ainsi que le Secrétaire
exposait son point de vue & Mgr. Antonii, la World Conference
aura un caractére éminemment chrétien. Elle sera composée des
membres de la grande famille chrétienne divisée. Il serait injuste
de la regarder comme unamas de cadavres, comme unc assemblée
dans laquelle il n’y ait pas de place pour le Christ. Si I'on admet
le rigorisme de certains théologiens, si on dénie la validité de
la vie sacramentelle dans toutes les confessions chrétiennes qui
ne sont pas inclues dans les frontiéres de l'orthodoxie orientale,
il s’ensuit que la Conférence sera composée sculement d’hommes
qui n‘ont pas recu le baptéme, c’est-i-dire, d'infidéles. Il s’en-
suivrait qu’en dehors de I'Eglise orthodoxe le baptéme est une
fiction. Cette théorie semble inadmissible. Dans une famille, un
enfant peut laisser le foyer domestique et rompre ses relations
avec son pere et sa mere. S’ensuit-il que le lien de consanguinité
qui existe entre le fils et ses parents disparaisse? La réponse a
cette question ne saurait étre que négative. De méme, lorsque
par le baptéme validement contéré au nom de la Trés sainte
Trinité, nous faisons partie de la grande famille du Christ, sommes-
nous entiérement détachés du Christ, ou sommes-nous des paiens
et des infidéles parce que nous appartenons & une confession
plutot qu’appartenir & une autre?

Le Secrétaire expliquait & Mgr. Antonii que sa position
doctrinale ne pouvait pas étre regardée comme I'expression de
I'enseigement officiel de 1'Eglise orthodoxe. Pratiquement clle
est contredite par la coutume de recevoir les prétres latins dans
I'Eglise russe sans la réordination, et les laiques sans le baptéme.
Sans doute, un concile tenu & Moscou en 1620 décréta qu'il fallait
rebaptiser les Latins; mais un autre concile tenu dans la méme
ville en 1567 cassa cette décision, ct se pronong¢a en faveur de
la validité du baptéme latin.

On répond que I'Eglise russe a fait cela par economia, ¢'est-
a-dire, pour faciliter le passage des Latins & 1'Orthodoxie. Mais
Ueeconomia n'a pas sa raison d'étre lorsqu'il s’agit de validité des
sacrements. Si 'Eglise russe ¢tait convaincue que le baptéme
des Lating est nul, elle ne pourrait pas les admettre & la par-
ticipation des sacrements sans les faire baptiser.



— 248 —

L’autorité principale sur laquelle s’appuie Mgr. Antonii pour
dénier la validité du baptéme conféré par les hérétiques sont
les décisions des Conciles cecuméniques. D’aprés Mgr. Antonii,
ces décisions, en vue de leur caractére dogmatique, n’obligent
pas seulement les orthodoxes, mais aussi les catholiques romains
et les anglicans. Mais ces décisions sont-elles réellement dog-
matiques? Les Conciles cecuméniques ne se sont pas contredits
sur le terrain du dogme. Or nous voyons que le septiéme canon
du deuxiéme Concile cecuménique établit qu’il faut rebaptiser les
Montanistes et les Sabelliens, tandis que le premier admet la
validité du baptéme conféré par les mémes hérétiques.

Il en est de méme de Saint-Basile. Dans sa premiére lettre
a4 Amphiloche, il affirme qu'’il ne faut pas rebaptiser les Encratites,
tandis que dans la seconde il soutient qu’il faut les rebaptiser:
avafomcifopsv ), Ces décisions contradictoires ne prouvent-elles
pas que les canons cités par Mgr. Antonii ne touchent pas 4 des
questions de dogme, mais & des questions de discipline? Nicht
eine Sache des Dogmas, aber eine Sache der jeweils herrschenden
Kirchendisziplin?). A Rome on ne pratiquait pas la rebaptisation
des hérétiques, et cependant S. Basile ne blame pas cette coutume.
Il demande seulement qu’on garde l'ancienne discipline parti-
culiére des Eglises d’'Orient. '

A ce propos, il ne faut pas oublier que l'on se tromperait
en considérant comme dogmatiques toutes les décisions ou canons
des Conciles cecuméniques. Bien de ces canons ont un caractére
transitoire, et ne différent pas des décisions émanées des Conciles
particuliers sur des questions d’'un caractére ou intérét local.
On ne saurait considérer ceux-ci comme des canons dogmatiques.
Il en est de méme des canons au sujet de la rebaptisation de
certains héretiques.

11 est utile de remarquer & ce propos qu'il est vrai que les
Conciles ;cecuméniques, surtout le second, exigent la rebaptisation
non pas de tous, mais de certains hérétiques. La raison-de cette
mesure est bien exprimée par les canonistes grecs les plus fameux.
Le baptéme conféré par ces hérétiques n’était pas valide parce
quil n’était pas administré au nom du Pére, du Fils et du Saint-

) Migne, P. G. XXXII, col. 669, 752.
%) J. Ernst: Die Ketzertaufangelegenheit in der alichristlichen Kirche nach
Cyprian, Mainz, 1900, p. 5.



— 249 —

Esprit. La formule trinitaire avait été altérée par ces hérétiques
qui rejetaient la divinité du Fils et sa consubstantialité avec le
Saint-Esprit. Nous croyons que cette derniére pratique des Con-
ciles a 6té suivie par I'Eglise russe contemporaine. Elle ne
rebaptise pas les Latins, et ne réordonne pas les prétres de
I'liglise romaine, parce qu’elle est convaincue de la validité de
leur baptéme et de leur ordination. Kt Photius lui-méme dans
sa Lettre encyclique proteste vigoureusement contre I'impiété des
novateurs qui rebaptisent et réordonnent ceux qui ont été valide-
ment baptisés et ordonnés?’).

La tradition byzantine reconnait la validité des sacrements
conférés aux chrétiens d’Occeident. Photius ne dénie pas & ceux-ci
le caractére chrétien, bien qu’il lance contre eux les épithétes
les plus violentes. Basile, métropolite d’Ancyre (1154—1159)
déclare que dans I'Eglise grecque, on entend le méme credo, on
offre le méme sacrifice, on efface les mémes péchés, et que les
divergences entre les deux KEglises ne sont pas considérables.
Theorianos, philosophe célébre du XII*siécle, arrive jusqu'a dire
que les Latins sont orthodoxes ni plus ni moins que les Grecs:
0pYddolor yip elat, xai éxva tijc xadokinis Exxdnaias wameg yusl.
Jean II, métropolite de Russie, et Grec de naissance, proteste
qu'il reconnait les Latins comme chrétiens: yosuiarots yeo v
G0t yeipue louer. 11 n'est done pas étonnant qu’au X'Ve siécle, Nil,
meétropolite de Rhodes, déclarait qu’il ne fallait pas du tout re-
baptiser les Latins.

La tradition byzantine nc doute pas donc du caractére
chrétien de la chrétienté occidentale. Les schismes et les hérésies
N'ont pas réduit les peuples chrétiens de 1'Occident & l'état de
beuples paiens. Les grands théologiens de I'Eglise russe, tels
que Bolotov, Kireev, Svietlov, sont d’avis que le lien d'unité
entre les Kglises d’'Orient et d’Occident n’a pas été entiérement
brisé. Kireev déclare que les derniéres posseédent un sacerdoce
et des sacrements valides.

On a cru nécessaire donner ces explications & Mgr. Antonii
Pour défendre le caractére chrétien de la World Conference.
Cest & ce point de vue quon s'est décidé A répondre & ses
difficultés. A la fin de la réponse, le Serétaire insiste sur le
Caractere pan-chrétien de la Conférence, sur la nécessité d’étudier

) P. G. CII, 725.



— 200 —

et de mediter ensemble les doctrines particulieres des églises
pour effectuer le rapprochement des esprits.

Dans la troisiéme réponse de Mgr. Antonii, publiée aussi
dans la Viera ¢ Razum, le grand exégéte déclare qu’il ne visait
pas a présenter 1'Eglise orthodoxe comme la vraie Eglise du
Christ. Son but était simplement de prouver qu'il y a une
seule Liglise sainte, catholique et apostolique, et que toutes les
autres églises sont hérétiques ou schismatiques. D’aprés Mgr. An-
tonii, la question est de savoir si la griace du Saint-Esprit
circule dans l'ame de ceux qui se trouvent hors de l'unique
et véritable Eglise du Christ. Si les hérétiques et les schisma-
tiques, déclare Mgr. Antonii, sont séparés de I'Eglise, ils ne
participent plus & sa vie mystique et surnaturelle. — Mais, en
admettant cette théorie, il ne s’ensuit pas qu’il faille considérer
la World Conference comme destinée & ne produire aucun fruit.
Dans cette Conférence nous ne devons pas administrer des
sacrements, mais travailler de toutes nos forces & chercher
I'aceord sur les points ot nous sommes divisés.

Selon les données théologiques de Mgr. Antonii, 1'usage de
la formule trinitaire dans I’administration du baptéme n’est pas si
importantqu’on le croirait pour lasolution du problemedela validite
des sacrements des hérétiques: VIMmbTp eme MeHbliee 3HAYeEHIie,
La grace de Dieu est un trésor spirituel de I'Eglise. Elle est
repandue dans ses veines comme dans le corps mystique du
Christ. C’est Jésus-Christ lui-méme qui compare aux paiens
ceux qui se sont séparés de 'Eglise. La seule différence entre
eux consiste en ceci, que les paiens ne participent pas a la
priere, & I’Amour, 4 l'influence morale du Sauveur. Du reste,
I'Eglise primitive dénia la validité¢ des sacrements conférés par
les hérétiques, et cette doctrine ne saurait étre changée 2
I'avenir.

La discipline de 1'Eglise au sujet de la rebaptisation des
hérétiques a changé; ces changements toutefois ne dépendent
pas d’une ¢évolution de 1'hérésie, mais de ce qu'on appelle
Volxovouic, un mot que nous pourrions traduire par opportunisme
religiewr. Au XVII® siécle par exemple, lorsque la propagande
latine et polonaise en Russie était trés forte, I'lglise russe
exigeait la rebaptisation des Latins. Mais lorsque la propa-
gande polonaise commenca & décliner, et la Russie établit de
nouveau son autorité sur les provinces que la Pologne lui avait



— 251 —

arrachées, pour faciliter la conversion des Uniates a 1'Ortho-
doxie on cessa d’exiger la rebaptisation.

D’aprés Mgr. Antonii, la distinction entre canons dogma-
tiques et canons disciplinaires, lorsqu’on parle des Conciles
ecuméniques, n’a pas sa raison d’étre.

Pour ce qui concerne l'appel & la tradition byzantine pour
démontrer que les sacrements des Latins étaient considérés
comme valides par les théologiens de Byzance, Mgr. Antonii
admet leur authenticité. Il déclare toutefois que par le fait
méme qu'on exigeait 'onction des Latins avec le saint-chréme,
lorsqu’ils demandaient & passer & I'Iiglise orthodoxe, les mémes
théologiens rejetaient la validit¢ de la hiérarchie latine et du
sacrement de la confirmation administré par elle. Selon Mgr. An-
tonii, les théologiens russes que nous avons cités ne sont
pas autorisés & parler au nom de I'Eglise orthodoxe. Alexandre
Kireev est un écrivain ignorant (Hey4eHbIit) qui penche vers
I’Arianisme et le Monophysisme. Lebedev est un plagiaire de
la science allemande. La théorie latine de la validité des
sacrements conférés au dehors de l'unique Eglise du Christ est
infectée de juridisme et de formalisme. La doctrine orthodoxe
soutient que l'absence de la grace sacramentelle chez les héré-
tiques n’implique pas la répétition des sacrements qu'ils ont
recus dans leurs confessions.

A la fin de sa lettre, Mgr. Antonii déclare que la World
Conference sera non seulement possible, mais aussi utile si la
sincérité sera le caractére de ses membres et la note domi-
nante de ses discussions. Son influence ne doit pas se limiter
4 de stériles compliments, comme cela s'est fait dans le passé.
Elle doit poser nettement certaines questions et les résoudre
Ccarrément, sans compromis, sans atténuations. Il exprime le
désir que I'archimandrite Ilarion (Vladimir Troitzky), professeur
a 'Académie ecclésiastique de Moscou, prenne part aux travaux
de la World Conference. I’archimandrite Ilarion est un spécia-
liste dans le domaine de la théologie de I'Eglise. Son ouvrage
Sur I’ Eglise est une wuvre d’¢rudition solide, qui jette une vive
lumiére sur la conception de I'liglise du Christ pendant les
¢ing premiers siécles de son existence.

Avec cette troisiéme lettre, la correspondance entre Mgr. An-
tonii et le Secrétaire de la World Conference Commission fut
brusquement interrompue par les événements politiques de la



— 252 —

Russie. Quelle que ce soit la portée de ses théories, Mgr. An-
tonii a toujours été un ami de la World Conference. Au point
de vue scientifique sur lequel il se posait, il était convaincu que
cette Conférence élargerait les horizons de la theologie chré-
tienne. Ses lettres en sont la preuve. On les a simplement
résumées. Mais elles mériteraient d’étre traduites intégralement,
parce qu’elles exposent les idées de 1’école intransigeante russe,
qui s’abritait sous 'autorité de Mgr. Antonii et de Mgr. Serge,
archevéque de Finlande. Le nombre de ses adhérents est re-
lativement bien petit, parce que la grande majorité des théo-
logiens russes pratiquement et théoriquement admettent la va-
lidité des sacrements conférés par les Latins. Mais le but de
la World Conference est précisément celui de recueillir les données
théologiques divergentes des diverses Eglises, de les examiner
avec impartialité et de chercher a les concilier.

Au moment méme ol cela s'écrit, et ot le succés de la
World Conference semble assuré et la participation des Eglises
orientales un fait certain, on est sar que Mgr. Antonii aurait
appuyé ouvertement son mouvement. La hiérarchie grecque a
reconnu par la voix du Sainte-Synode d’Athénes la valeur et
I'importance de cette Conférence. Les luttes intérieures de la
Chrétienté tirent leur source de lignorance mutuelle. Cette
ignorance se dissipe, et la World Conference continue active-
ment Uceuvre. Dans une magnifique plaidoyer sur le précepte
obligatoire de I'unité, Mgr. Charles-H. Brent, évéque épiscopalien
de Western New-York remarque avec justesse: «Il.’expérience
démontre la veérité de cette conclusion. Grace & l'acerbité de
la polémique, et & la connaissance plutoét théorique que pra-
tique des différentes églises entre elles, les Protestants n’ont
que trés peu d’estime des mérites de 'Eglise catholique romaine,
et les Catholiques romains, & leur tour, n’apprécient pas beau-
coup les services rendus par le Protestantisme. »

Cette ignorance commence a étre dissipée dans les Eglises
orientales, qui entrent en contact direct avec les Eglises an-
glicanes. La World Conference fera le reste. Elle mettra en
lumiére les valeurs spirituelles de certaines tendances et as-
pirations du Protestantisme. Mais surtout elle extériorisera, si
on peut parler ainsi, ces élans vers l'unité qui restent & ’état
latent chez les membres les plus éminents de toutes les con-
fessions chrétiennes.



— 253 —

L.e monde a besoin d’unité morale et religieuse. Pour
atteindre cette derniére unité, d’aprés un évéque catholique
romain cité par Mgr. Brent, nous devons découvrir la volonté
du Christ et nous y conformer aussitét que nous I'aurons connue.
Ces paroles résument le programme de la World Conference.
Elle est née et s'est développée pour réaliser la volonté du
Christ. Cette volonté est l'unité de 1'Eglise. Nous ne devons
rien épargner pour y arriver.

Le travail en commun de tant d’églises et confessions
chrétiennes (il y en a déja presque une centaine qui ont donné
leur adhésion) devrait produire les meilleurs résultats. La coopé-
ration des Eglises orientales & linitiative américaine est un
pas en avant dans les efforts de rapprochement des ames chré-
tiennes. A son temps 1'Eglise romaine, on le prévoit, appreé-
ciera le mouvement de la World Conference et lui donnera son
appui. Et ce rétablissement de la fraternité chrétienne, comme
prélude au rétablissement de l'unité organique de 1'liglise, mon-
trera au monde que la vitalit¢é du Christianisme, bien loin
d’étre épuisée, est inépuisable, et qu’'elle éclatera dans toute
sa fécondité le jour ol tous les chrétiens seront un, comme le
Fils est dans le Pére et le Pére dans le Fils.

R. GARDINER.




	Les Églises orientales et la "World Conference"

