
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 3

Artikel: Die zwei Schlusskapitel 15 und 16 des Römerbriefes als ursprüngliche
Bestandteile dieses Schreibens

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193 —

Die zwei Schlusskapitel 15 und 16 des Römerbriefes

als ursprüngliche Bestandteile dieses Schreibens.

Die Frage, ob die Kapitel 15 und 16 schon ursprünglich
zum Briefe des Apostels Paulus an die Christengemeinde zu
Rom gehört haben, oder aber — wenigstens teilweise — als

spätere Zutaten anzusehen sind, reicht sehr weit in das christliche

Altertum zurück und hat zu einer kaum übersehbaren
Masse wissenschaftlicher Arbeiten Veranlassung gegeben. Schon

Origenes (f 254), der grösste Gelehrte der alten griechischen
Kirche, der sich mit der Feststellung des authentischen
Bibeltextes beschäftigt hat, bemerkt in seiner Erklärung des Römerbriefes

zur Schlussdoxologie, Röm. 16, 25—27, der Gnostiker
Marcion, der um die Mitte des zweiten Jahrhunderts für die
von ihm in Rom gestiftete Gemeinde einen Kodex neutestament-
licher Schriften zusammenstellte, habe diesen Abschnitt ganz
und gar weggeschnitten (penitus abstulit). Wie wenig Origenes
das billigt, erkennt man aus der Zwischenbemerkung, Marcion
habe überhaupt die evangelischen und apostolischen Schriften
verfälscht (a quo interpolatae sunt). Für sich allein käme also

die marcionitische Zustutzung kaum in Betracht. Allein Origenes
muss beifügen, dass es sich auch in Handschriften, die von
marcionitischer Willkür unberührt geblieben seien (in exem-
plaribus, quae non sunt a Marcione temerata), mit den erwähnten
Zeilen eigenartig verhalte : in einigen Abschriften folge nämlich
nach den Worten: „Was nicht aus Glauben kommt, ist Sünde"
(14, 23), sofort: „Dem aber, der euch stärken kann" (16, 25),
also die heutige Schlussdoxologie, während andere Exemplare
am Schlüsse den heutigen Text hätten (in fine id, ut nunc est

Internat, kirohl. Zeitschrift, Heft 3, 1919. 13



— 194 —

positum, continent). Diesen Text hält also Origenes für richtig.
Er macht aber an der gleichen Stelle dem Gnostiker Marcion
den weitern Vorwurf, er habe von der zitierten Stelle an
(14, 23) „bis ans Ende" (usque ad finem) „alles zerschnitten"
(cuncta clissecuit). Es liegt kein Grund vor, die von Rufinus
herstammende lateinische Übersetzung des nicht auf uns
gekommenen griechischen Wortlautes dieser Notiz für ungenau
zu halten. Der sorgfältig gewählte Ausdruck dissecare lässt
im Gegenteil erkennen, dass der Übersetzer den von Origenes
ausgesprochenen Gedanken in ganzer Schärfe wiederzugeben
versuchte: Marcion hat das, was im Römerbrief heute — schon
in der Zeit des Origenes — von 14, 23 „bis ans Ende" folgt,
in Stücke zerschnitten, also nicht einfach die ganzen Kapitel
so wie die Schlussdoxologie gestrichen (penitus abstulit),
sondern dadurch, dass er den vorhandenen Text teils stehen liess,
teils tilgte, die bisherige Aufeinanderfolge der apostolischen
Äusserungen unterbrochen und — wie man wohl zu ergänzen
hat — die beibehaltenen Fragmente in neuer Weise miteinander

verbunden und dem ganzen Briefe angefügt (vgl. Zahn,
Einleitung I, S. 268 ff.). So weiss Volkmar (Paulus, Römerbrief,
Zürich, 1875, S. 65) genau zu sagen, dass zwar die Empfehlung
der Schwester Phöbe (16, 1—2) und die Grüsse, die Paulus aus
seinem Kreise in Korinth bestellt (16, 21—24), „unzweifelhaft
echte Stücke" sind ; was aber zwischen diesen beiden Stücken
steht, sieht er als Einschiebungen an, die erst um 120 oder
noch später — um 145 — hinzugekommen sind (S. XV). Er
ist daher der Meinung, „die Kirche des reinen, von jeder noch
so katholisch gewordenen Satzung freien Evangeliums habe
nicht bloss das Recht, sondern auch die Pflicht", den Römerbrief

in seiner „ursprünglichen Einheit und Einfachheit"
wiederherzustellen. Danach hätte die Kirche im Gegensatz zu dem
bereits ganz „katholisch gewordenen" Origenes vielleicht zu
dem in Rom wirkenden Marcion zurückzukehren, der nach
Volkmar sein Neues Testament im Jahr 138 zusammengestellt
hat (a. a. 0., S. XIII).

Bisher ist die Kirche der von Volkmar ihr auferlegten
„Pflicht" nicht nachgekommen. Sie ist offenbar noch nicht
davon überzeugt, dass die von Marcion dem Römerbrief gegebene
Fassung die ursprüngliche sei. Dieser Meinung war auch
Tertullian (f um 220) nicht. Er zollt in seinem 207 entstandenen



— 195 —

Werk Contra Marcionem dem römischen Gnostiker keineswegs
das Lob, den Römerbrief in seiner ursprünglichen Einfachheit
wiederhergestellt zu haben, sondern erhebt wider ihn den
Vorwurf, er habe hauptsächlich in diesem Brief (in ista vel maxime
epistola) „grosse Löcher" (foveas) gemacht, indem er beseitigte,
was ihm nicht gefiel (auferendo quae voluit). Das erkenne
man leicht, wenn man seinen Text mit dem unverfälschten
Neuen Testament der afrikanischen Kirche vergleiche (de nostri
instrumenti integritate parebit). Tertullian schrieb aber kein
bibelkritiseh-exegetisches, sondern ein dogmatisches Werk:
es war ihm darum zu tun, wider Marcion und seine Genossen

die Gotteslehre des Alten Testamentes zu. verteidigen. Daher
lässt er sich auf keine nähere Prüfung der von Marcion
angefochtenen Stellen ein, sondern beschränkt sich in seinen
Zitaten auf Äusserungen, die Marcion nicht geglaubt habe
streichen zu müssen (quae eradenda non vidit). Nun beruft er
sich auf eine Reihe von Stellen aus den elf ersten Kapiteln
des Römerbriefes (Adv. Marc. V, 13. 14). Während Marcion
sich damit brüstete, die Evangelien und die paulinischen Briefe
korrigiert zu haben, betont Tertullian, die Katholiken ihrerseits
hätten die neutestamentlichen Schriften „weder durch Streichung,
noch Zusatz, noch Veränderung" zu verbessern gesucht (reme-
diaremus), um mit ihnen in Übereinstimmung zu stehen: „was
wir sind, das sind die Schriften von ihrem Anfang an" (quod
sumus, hoc sunt scripturae ab initio suo. De praescr. c. 37).
Als Tertullian schriftstellerisch tätig war, gab es bereits eine
lateinische Übersetzung des Neuen Testamentes; Tertullian
kannte sowohl den Originaltext wie die Übersetzung (vgl. De

monog. c. 11); er war in der Lage, sich über die in der Kirche
als ursprünglich anerkannte Gestalt eines paulinischen Briefes
ein Urteil bilden zu können. Er fand aber, dass Marcion von
den zehn Briefen, die er in seine Bibel aufgenommen hatte,
nur den kleinen Brief an Philemon unverändert gelassen habe
(Adv. Marc. V, 21).

Auf Grund dieser Zeugnisse wird man annehmen dürfen,
dass trotz Marcion der Römerbrief schon von Anfang an auch
die beiden Kapitel 15 und 16 umfasst habe. Wie es sich
erkläre, dass hinsichtlich der Stelle, wo sich ursprünglich die
heutige Schlussdoxologie befunden habe, in den ersten
Jahrhunderten eine gewisse Unsicherheit herrschte, lasse ich hier



— 196 —

unberücksichtigt. Ich versuche nur, ein wenig näher darauf
einzugehen, wie der Apostel, am Ende seines Schreibons angelangt,
noch einmal auf das zurückblickt, was ihn persönlich mit der
angeredeten Gemeinde verbindet, und nachträgt, was er ihr
zur Befestigung der persönlichen Beziehungen etwa noch sagen
kann. Es steht mir fest, dass der Apostel mit der eigenartigen
Reise, die er vorhat — von Korinth aus über Jerusalem nach
Rom! —, einen ganz besondern Zweck verfolgte. Gewiss
wollte er auch in Rom das Evangelium verkünden; aber der
eigentliche Zweck der beabsichtigten Reise war das nicht, denn
in Rom gab es bereits eine Gemeinde, von deren Glauben man
allenthalben mit Bewunderung redete (1, 8). Der eigentliche
Reisezweck galt der Einigung zwischen Osten und Westen,
Jerusalem und Rom, Judenchristen und Heidenchristen. Dieses
Werk bereitet der Apostel vor mit seinem langen Schreiben.
Die dogmatischen Ausführungen (Kap. 1—8) beruhen nicht auf
der Voraussetzung, dass die römischen Christen über diese Dinge
noch nicht genügend unterrichtet seien, sondern sind geschrieben,
damit die Leser aus direkten Mitteilungen das Evangelium
kennen lernen, das der Apostel predigt, und darum keinen
Vorurteilen oder unfreundlichen Stimmungen gegen ihn Raum

geben. Solche hatte der Apostel insbesondere auf Seiten seiner
Volksgenossen zu befürchten. Das gibt ihm Veranlassung
(Kap. 9—11), sich über das Verhältnis zu äussern, in welchem
sich nun das Judentum zum Reiche Gottes des Neuen Bundes
befindet. Und da sich die Gemeinde der Welthauptstadt bereits aus
Juden- und Ileidenchristen zusammensetzt, liegt es an ihr, den
Beweis zu leisten, dass eine kirchliche Gemeinschaft zwischen
Gläubigen von so verschiedener Herkunft möglich ist. Diesem
Gedanken waren insbesondere Kap. 12—14 gewidmet. Damit
hat der Apostel eigentlich gesagt, was er für nötig hielt, um
den Zweck seiner Romreise vorzubereiten. Was er noch
beizufügen hat, sind Äusserungen, die man mit dem Schluss einer
Predigt vergleichen kann, in welchem sich der Sprechende in
mehr persönlicher Weise unmittelbar an seine Zuhörer wendet
und ihnen, bevor er von ihnen scheidet, noch einmal das in
Erinnerung ruft, worauf er besonderes Gewicht legt, oder auch
Dinge, die hätten missverstanden werden können, genauer
formuliert. Betrachtet man die Schlusskapitel des Römerbriefes
unter diesem Gesichtspunkt, so enthalten sie keine Zeile, die



— 197 —

auffällig wäre und als willkürlicher späterer Zusatz erscheinen
könnte.

I. 15, 1—6: Von der Christenpflicht, in der Gemeinde die

Eintracht zu erhalten. — „Schuldig sind wir, die Gefestigten,
die Schwachheiten der Ungefestigten zu ertragen" (15, 1). Ich
glaube, dass die Vulgata den Sinn dieses Verses vollkommen richtig

wiedergibt, wenn sie reisig ol âvvaioC mit nos firmiores und
dSwi'uoiv mit infirmorum übersetzt. Einen verwandten Gedanken
hat der Apostel freilich schon 14, 1 ausgesprochen, aber dort,
wie der Zusammenhang klar zeigt, eine ganz bestimmte Klasse
von Ungefestigten im Auge gehabt: er dachte an den „im Glauben
schwachen"- Judenchristen, der leicht in Furcht geriet, durch
Preisgebung einer bisherigen Form der Religionsübung das Heil
einzubüssen, das ja doch dem Christgläubigen auf Grund seines
Glaubens (niang) auch dann zugesichert ist, wenn er die
Vorschriften des jüdischen Zeremonialgesetzes nicht mehr für
verbindlich hält und nicht mehr beobachtet. Hier (15, 1) hingegen
redet er von einer allgemeinen Verpflichtung, die Juden- und
Heidenchristen in gleicher Weise angeht. Als gefestigt konnte
sich der Judenchrist ansehen, der z. B. das hergebrachte Speisegesetz

immer noch für verbindlich hielt; ihm musste die

Weigerung des Ileidenchristen, sich dieser Vorschrift zu unterwerfen,
als Schwäche erscheinen, die ihn nicht zur religiös-sittlichen
Vollkommenheit gelangen liess. Aber nicht minder musste der
Heidcnchrist geneigt sein, dem judenchristlichen Bruder, der
an seiner bisherigen Religionsübung nichts änderte, Schwäche
zum Vorwurf zu machen, die ihn nicht von der christlichen
Freiheit Gebrauch machen liess. Beide sind in ihrer Art
gefestigt (vgl. 14, 5); weder der eine noch der andere ist zu

tadeln; auch Paulus selbst rechnet sich zu den Gefestigten,
ohne hier zu sagen, in welchem Sinne er das versteht. Aber
beiden schärft er die Pflicht ein, „die Schwachheiten" der
Ungefestigten, d. h. das, was ihnen als ein aus „Schwachheit" zu
erklärendes Verhalten erscheint, zu dulden. Von einem
„Ertragen" (ßaaidt,siv) kann man nur reden, wo es sich um etwas
Unangenehmes handelt. Angenehmer wäre es natürlich sowohl
dem Judenchristen wie dem Heidenchristen, wenn sich je der
andere Teil nach ihm richten wollte; aber unter den gegebenen
Verhältnissen war das nun einmal nicht zu erwarten und nicht
zu fordern. Sollte die Eintracht in der Gemeinde nicht
gefährdet werden, so mussten beide Teile Verträglichkeit üben.



— 198 —

Unverträglichkeit in zulässigen Dingen hat ihren Ursprung*
in der ^Selbstgefälligkeit", mit der man sich zum massgebenden
Muster für andere macht. Daher lässt der Apostel der positiven
Forderung, Verträglichkeit zu üben, sofort die negative folgen,
sich nicht von Selbstgefälligkeit bestimmen zu lassen (xai fii]
tavioig àgsaxn.v). Auf dieser Mahnung besteht er mit so grossem
Nachdruck, dass man sie nur aus dem Zusammenhang zu reissen
und zu verstümmeln braucht, um sie mit scheinbarem Recht
als eine geradezu unmoralische bezeichnen zu können. Er fährt
nämlich fort: „Jedermann von uns (Vg. vestrum) gefalle dem

Nächsten", richte sich also in seinem Verhalten so ein, dass

er das Wohlgefallen des Nächsten erwirbt. Dem Zusammenhange

nach kann das aber nur heissen : Man nehme in Übungen,
durch die sich Juden- und Heidenchristen infolge ihrer
Herkunft unterscheiden, aufeinander schonende Rücksicht; keiner
dränge dem andern sein eigenes Verhalten auf, sondern richte
sich unter Umständen auch dann nach ihm, wenn ihm die in
Frage kommende Anschauung des Bruders als „Schwäche"
erscheint. Das entspricht den Weisungen, die der Apostel schon
14, 13 ff. gegeben hatte. Damit aber die Zumutung, auf die

Vorstellung und Gewohnheit des Nächsten schonende Rücksicht
zu nehmen, nicht als Gestattung unredlicher Augendienerei
aufgefasst werde, fügt Paulus ausdrücklich bei: „zum Guten, zur
Erbauung". Die Rücksichtnahme hat also doch nur so weit zu
gehen, wie das „zum Guten" und „zur Erbauung" erforderlich
ist. „Das Gute" (xò dyud-óv), das der Apostel meint, ist hier
wohl identisch mit „dem Guten", das er sich 14, 16 als das

spezifische Besitztum der Christgläubigen (v(.iäv xò dyaxóv) denkt
und das gelästert werden könnte, wenn ein Christ durch
Rücksichtslosigkeit in nebensächlichen, an sich indifferenten Dingen
moralisch zugrunde gerichtet würde. „Das Gute" ist also
wohl das Heil, in dessen Besitz jedes Gemeindemitglied
gefestigt wird, wenn man unnötige Beunruhigungen vermeidet
und dem Nächsten nichts zumutet, was sein Gewissen beschweren
könnte. Mit dieser schonenden Rücksicht wird das
gemeinschaftliche „Gute", das in Christo geschenkte und durch den
Glauben an ihn angeeignete Heil als die Hauptsache anerkannt
und trotz vorhandenen Verschiedenheiten gegenseitig
zugesichert. Davon hat auch die Gemeinde als solche Gewinn.
Schon 14, 19 hatte der Apostel an die Pflicht (oder Tatsache?



— 199 —

(hióxofisv oder âiéxw/.isv, sectemur Vg. erinnert, dass die Christen
nach dem trachten sollen, was zur Erbauung diene. Der
Ausdruck „Erbauung" (otxodo(.iij) hat zur Voraussetzung, dass die
christliche Gemeinde einem Tempel vergleichbar sei (I. Kor.
3, 9 u. a. St.) ; was geeignet ist, die Christgläubigen im Glauben
zu erhalten und im Besitze des Heiles zu befestigen, dient gleichzeitig

auch dazu, den Tempel der Gemeinde in seinem Bestände
zu erhalten, bzw. den Tempelbau fortzusetzen. Wer bei der
schonenden Rücksichtnahme auf die „Schwachheit" des Nächsten

den doppelten Zweck im Auge behält, einerseits jeden
„Anstoss" oder jedes „Ärgernis" (14, 13) zu vermeiden und
anderseits die Gemeinde in ihrem einheitlichen Bestand zu
erhalten und ihr Wachstum zu fördern, hat allerdings oft
Veranlassung, gegen die sich regende „Selbstgefälligkeit"
anzukämpfen, aber er braucht an der Richtigkeit seines Verhaltens
auch dann nicht zu zweifeln, wenn er Gemeindeinitgliedern
verschiedener Richtung „gefällt".

Mit grossem Nachdruck hatte der Apostel an die Spitze
dieser Sätze das Verbum gestellt OcptiXoixsv, „Schuldig sind wir,
die Gefestigten, die Schwachheiten der Ungefestigten zu

ertragen". Es handelt sich für ihn nicht bloss um eine Sache,
die ratsam ist und sich geziemt, sondern um eine den

Christgläubigen obliegende Verpflichtung. Hätte Paulus näher
beschreiben wollen, wie es für den Christgläubigen zu dieser
Verpflichtung gekommen sei, so wäre wieder daran zu erinnern
gewesen, wie Gott durch die Sendung seines Sohnes in der
Ähnlichkeit des Sündonfieisches möglich gemacht hat, was das
mosaische Gesetz, das „des P'leisches wegen" schwach war,
nicht zustande gebracht hatte, und wie nunmehr in den Gläubigen
der Geist Gottes oder der Geist Christi oder Christus die
herrschende und massgebende Macht ist (8, 2—12). Das wird hier
(15, 3) als selbstverständlich vorausgesetzt. Zur Rechtfertigung
der angegebenen Verpflichtung genügt darum die absichtlich
bescheiden formulierte Erinnerung an die Selbsthinopferung
Christi zur Verherrlichung Gottes: Er hat sich nicht von
Selbstgefälligkeit leiten lassen, sondern sich willig der Schmach
unterzogen, die der Messias nach den Worten der Schrift um Gottes
willen auf sich zu nehmen hatte. Dass der Apostel das Zitat
Ps. 69, 10 anwendet und nicht wieder einfach die im Vorbilde
Christi vorgezeichnete Lebensführung, die ja namentlich auch



- 200 —

alle Formen der Nächstenliebe in sich schliesst (13, 8—14),
zur Pflicht macht, ist wohl daraus zu erklären, dass Juden-
und Heidenchristen Schmähungen zu gewärtigen hatten, wenn
sie aus rücksichtsvoller Schonung sich selbst verleugneten und
mit den vermeintlichen „Schwachheiten" des Bruders Geduld
hatten: auf diese Weise erschienen ja die Gefestigten selbst
auch als solche die noch an den verächtlich beurteilten
„Schwachheiten" litten.

Indessen sieht sich der Apostel doch veranlasst, seine
Berufung auf Worte der hl. Schrift zu rechtfertigen. Es verhalte
sich in diesem Falle genau so wie mit den Aussagen der hl.
Schrift über die Gerechtigkeit Abrahams (4, 23 und 24): die
Schriftworte gehen nicht nur die an, von denen zunächst die
Rede ist, sondern dienen nun insbesondere auch den
Christgläubigen zur Belehrung. Das entspricht dem Willen Gottes,
der die hl. Schrift entstehen Hess. Die Belehrung aber, auf die
es hier ankommt, bezieht sich auf die Bedingung, unter der der
Christ an seiner Hoffnung festzuhalten vermag (v. 4). Wollten
die so oder anders „Gefestigten" oder als solche sich Dünkenden
in eitler Selbstgefälligkeit, statt „Schwachheiten" zu ertragen,
Brüder rücksichtslos verletzen und abstossen, so würde, wie
schon 14, 16 gesagt war, „das Gute" gelästert werden und
vielen das Vertrauen auf das in Christo dargebotene Heil
verloren gehen. Soll diese Gefahr vermieden werden, so müssen
sich die Christgläubigen die Geduld und die Tröstung zu eigen
machen, die ihnen Gott durch die in der hl. Schrift gegebene
Anweisung einflössen will. Geduld übt man und Tröstung lässt

man dem Nächsten angedeihen, wenn man, statt ihn wegen
seiner „Schwachheiten" zu kränken, rücksichtsvoll und liebevoll

mit ihm verkehrt.
Dass hier der Apostel an die gegenseitig zu übende Geduld

und Tröstung denkt und nicht an Ausdauer und Starkmut in
Heimsuchung und Trübsal, ergibt sich aus dem Segenswunsch,
den er nun folgen lässt: „Der Gott der Geduld und der Tröstung
verleihe euch eines Sinnes zu sein untereinander nach Christi
Gebot" (v. 5). Geduld und Tröstung, wie sie Gott durch die
hl. Schrift zur Pflicht macht, dienen also dadurch zur
Bewahrung der Hoffnung, dass sie unter den Christgläubigen ein
einträchtiges Verhältnis ermöglichen. Wieder ist Christus (xaxd
Xgiaiòv ï^aom) als der massgebende Lehrmeister und das nach-



— 201 —

zuahmendc Vorbild einträchtigen Sinnes namhaft gemacht. Die
Wiederholung der schon 12, 16 im Zusammenhang mit vielen
andern Formen der Nächstenliebe gegebenen Mahnung zeigt,
dass der Apostel hier ganz speziell auf die Bewahrung der
Eintracht innerhalb der christlichen Gemeinde selbst Gewicht
legt. Aber auch dort schon warnte er im Gegensatz zu

einträchtiger Gesinnung vor dem Hochmut, der das Eigene
überschätzt und sich nicht gern mit kleinen Leuten und kleinen
Dingen abgibt. Nur war dabei nicht auch davon die Rede, wie
notwendig herablassende brüderliche Gesinnung insbesondere

zur Ermöglichung eines zur Ehre Gottes dienenden
gemeinschaftlichen Gottesdienstes sei. Wollen die Christgläubigen, wie
in V. 6 verlangt wird, „einmütig und wie mit einem Munde Gott
verherrlichen und den Vater unseres Herrn Jesu Christi", so
müssen sie der Selbstgefälligkeit entsagen und sich des Richtens
übereinander enthalten (14, 4), dagegen in geduldiger
Herablassung einander entgegenkommen und gemeinschaftlich dafür
dankbar sein, dass sie durch Christus Jesus zur Gotteskindschaft
gelangt und zu ewigem Heil berufen sind.

IL 15, 7—13: Christus ist der Heilsmittler für Juden und
Heiden. — Das ist das einigende Dogma, das der Apostel im
ersten Hauptteile seines Briefes (1, 18—8, 39) erläutert und
begründet hat. Heiden und Juden bedürfen eines neuen Heils-
weges (1, 18—3, 20); denn weder die einen noch die andern
können in Abrede stellen, dass sie sich in einem Missverhältnis
zu Gott befinden, das ihnen zum Verderben gereichen muss.
Um in eine Beziehung zu Gott zu gelangen, in der der Mensch
kein Gegenstand der göttlichen Strafgerechtigkeit mehr ist,
genügte keine menschliche Kraft und Leistung : Gott selbst musste
in der Person Christi dem Menschen entgegenkommen ; aber
diesem Entgegenkommen muss auf seiten des Menschen dankbares

und gehorsames Vertrauen entsprechen. Das gilt von
Juden und Heiden (3, 21—31). Der neue Ilcilsweg ist übrigens
schon in der Geschichte Abrahams vorgebildet (4, 1—25). Da
die neue Ileilsordnung durch Christus zu einer Tatsache
geworden ist, nimmt der Erlöser und Seligmacher gegenüber der
Menschheit eine analoge Stellung ein wie Adam : von dem einen
und dem andern geht eine Wirkung aus, die das Verhältnis
aller Menschen zu Gott bestimmt (5, 1—21). Damit ist freilich
nicht gesagt, dass sich jetzt der Mensch einfach der auf ihn



— 202 —

einwirkenden göttlichen Gnade anheimgeben dürfe und im
übrigen bleiben könne, was er war; vielmehr bedeutet die

neue Stellung zu Gott auch eine solche ethische Umwandlung
der Menschen, dass dieser seiner Verpflichtung, Gottes Willen
zu erfüllen, erst recht inne wird und dieser Verpflichtung auch
nachzukommen vermag. Eine solche Wirkung hatte die
bisherige Gesetzesordnung nicht; sie brachte dem Menschen nur
die sittliche Ohnmacht zum Bewusstsein, in der er sich befand,
und belastete ihn mit der sklavischen Furcht vor Gottes Zorn
(Kap. 6 u. 7). Wie ganz anders ist nun die Lage, in der sich
der Christgläubige befindet! Ihm ist vor allen Dingen gewiss,
dass er ein Gegenstand der Vaterliebe Gottes ist und dass ihm
diese Liebe durch keine Macht der Erde entzogen werden kann
(Kap. 8). Dieses Evangelium setzt der Apostel als bekannt und
anerkannt voraus, wenn er seine Leser ermahnt, eines Sinnes

zu sein untereinander nach dem Willen und Vorbilde Christi
Jesu (xaxà Xqioxòv ì-^aovv). Was aber Christus Jesus vor allen
Dingen von den Lesern verlangt, sagt nun der Apostel mit den

Worten: „Daher nehmt einander auf wie auch Christus euch

aufgenommen hat zur Ehre Gottes" (V. 7). Es ist wohl nicht
ganz richtig, wenn Kistemaker das ngoaXap.ßuveo-ils wiedergibt
mit: „So nehmet denn einer des andern euch an". Von
gegenseitiger Unterstützung ist im folgenden keine Rede, sondern
nur von der Tatsache, dass Christi Heil für Juden und Heiden
bestimmt ist. Der Apostel hat das gleiche Wort schon 14, 1

gebraucht. Dort übersetzte es die Vulgata mit assumere:
„Nehmet den im Glauben Schwachen auf", nämlich in die
brüderliche Gemeinschaft, ohne seine Anschauung und seine

Haltung einer kränkenden Kritik zu unterwerfen. Hier (15, 7)

bedient sich die Vulgata des Wortes suscipere, was aber den

gleichen Sinn gibt; nur ist die Mahnung hier verallgemeinert.
„Nehmt einander auf (ngoGXap,;idvsoOsdXXi]Xovg), wie auch Christus
euch aufgenommen hat", nämlich ohne zwischen Juden und
Heiden einen Unterschied zu machen. Das hatte der Apostel
im dogmatischen Teil seines Briefes so bestimmt und
nachdrücklich wie möglich betont, dass „Gott nicht bloss der Gott
der Juden, sondern auch der der Heiden ist" (4, 29) und dass
darum auch der in Christo eröffnete Heilsweg für alle Menschen
offen steht (5, 18). Auf diesen Hauptgedanken kommt Paulus
am Schlüsse seines Briefes wieder zurück. Die für die Gestal-



— 203 —

tung und Entwicklung der christlichen Kirche entscheidende
Wahrheit verpflichtet die Leser, sich nun nicht nach Juden-
und Heidenchristen auszusondern, sondern sich gegenseitig als
völlig ebenbürtige und gleichberechtigte Gemeindemitglieder
theoretisch und praktisch anzuerkennen. Es genügt hier, noch
einmal daran zu erinnern, dass Gott nach untrüglichen Worten
der hl. Schrift Juden und Heiden zum Heile berufen hat. Die
Berufung der Juden ergibt sich schon aus den ihnen gegebenen
messianischen Verheissungen; Gott nimmt sein Wort nicht
zurück (11, 28. 29). Es ist nicht denkbar, dass Christus ein „Diener
der Sünde" (aidxovog d/.iagu'ac, Gal. 2, 17) war, der seine
Gläubigen verleitete, sich in sündhafter Weise von der mosaischen
Gesetzesgerechtigkeit abzuwenden, wohl aber ist er ein „Diener
der Beschnittenen" (aidxovog neguop,^) geworden um der
Wahrhaftigkeit Gottes willen zur Bestätigung der den Vätern
gegebenen Verheissungen (V. 8). Die Judenchristen dürfen sich
daher nicht auf das mosaische Gesetz berufen, um eine
Sonderstellung innerhalb der Gemeinde der Christgläubigen zu
rechtfertigen, sondern sie haben dankbar dafür zu sein, dass sich
Jesus zu ihrem „Diener" erniedrigt hat.

Wie aber steht es mit den Heiden? Von Verheissungen,
die sie empfangen hätten, können diese nicht reden. Um so

mehr sollen sie Gottes Erbarmung, die sie erfahren haben,
dankbar anerkennen (V. 9). Aber gerade die dankbare
Lobpreisung Gottes, zu der auch sie in der hl. Schrift aufgefordert
werden, hat zur Voraussetzung, dass nach den Worten der
hl. Schrift das messianische Heil, d. i. die durch Christus
vermittelte Erkenntnis Gottes auch zu den Heiden gelangen und
auch ihnen die Aufnahme in das Reich Gottes des Neuen
Bundes gewährt werden soll. Dafür beruft sich der Apostel
zunächst auf Ps. 18, 50. Er legt aber die Worte, wie das im
Neuen Testament häufig geschieht, dem durch den alttestamentlichen

Propheten redenden Christus selbst in den AI und. Dieser
sagte vorher: „Ich will dich (o Gott) lobpreisen unter den
Heiden und deinem Namen lobsingen", d. h. auch die Heiden
sollen befähigt werden, in Christi Namen Gott zu verherrlichen.
Den gleichen Gedanken findet der Apostel in der nach der
LXX zitierten Stelle Deut. 32, 43. Obwohl nicht selten bei

.solchen Anführungen das /.syst (ohne Subjekt) so gebraucht ist,
wie etwa unser „heisst es", so halte ich es doch für denkbar,



— 204 —

dass auch diese zweite Schriftstelle dem präexistenten Christus
in den Mund gelegt wird, so dass dieser schon in der mosaischen

Vergangenheit an die Heiden die Tröstung richten würde: „Freuet
euch mit seinem Volk" (V. 10). Danach sind die Heiden im
Heilsratschlusse nicht bloss von jeher ebenfalls berücksichtigt,
sondern sogar dazu berufen, sich gemeinschaftlich mit dem
auserwählten Volke des Heiles zu erfreuen. Dass die ganze Menschheit

die Bestimmung hat, zur Erkenntnis Gottes und Verherrlichung

Gottes zu gelangen, sieht der Apostel auch in der
Ps. 117, 1 stehenden Aufforderung der hl. Schrift oder des in
der Schrift redenden Geistes Gottes. Wenn alle Heiden den

Herrn loben und alle Völker ihn verherrlichen sollen, so ist
es sündhaft, sich dagegen zu wehren, dass sich nun Juden und
Heiden in der einen Gemeinde zur Gottesverehrung zusammenfinden.

Während in den vorigen Zitaten unbestimmt gelassen
ist, von wem die Aussage stammt, beruft sich der Apostel
(V. 12) schliesslich ausdrücklich auf Isaias, um den Lesern in

Erinnerung zu rufen, dass auch die Heiden ein Anrecht haben
auf die im Messias gegebene Hoffnung. Die Stelle Is. 11, 15

ist nach der LXX, ohne Rücksicht auf den hebräischen Urtext,
wiedergegeben. In dem aus Jesse stammenden Wurzelspross
sieht der Apostel den Davidssohn xax' si.o^v. Von diesem sagt
der Prophet, er werde zu gegebener Zeit dasein und dann sich
erheben, um zu herrschen über die Heidenvölker. Diese selbst
werden sich nicht ablehnend verhalten, sondern die ihnen
entgegenkommende göttliche Erbarmung dankbar anerkennen und
ihre Hoffnung auf den Messias setzen, also an ihn glauben und
von ihm das ewige Heil erwarten.

Mit dieser vierfachen Erinnerung an den schriftgemässen
Gedanken, dass auch die Heiden zum Heile berufen und daher
in die brüderliche Gemeinschaft der christlichen Kirche
aufzunehmen seien, hat sich der Apostel unwillkürlich insbesondere
den Heidenchristen unter seinen Lesern zugewendet. Ihnen gilt
daher auch in erster Linie der Segenswunsch, mit dem er diese
Ausführungen schliesst (V. 13). Der Gott,zudessen Erkenntnis
nun auch die Heiden gelangt sind und an dessen Gnadengaben
sie sich mit dem Volke des Alten Bundes erfreuen dürfen, ist,
wie sie nun erfahren, ein „Gott der Hoffnung". Wenn er
seine Gläubigen den Widerwärtigkeiten und Leiden dieser Welt
auch nicht entzieht, so flösst er ihnen doch eine Hoffnung ein,



— 205 -
die sie vor dem Gedanken bewahrt, sich Mieder vom
Evangelium abzuwenden. Der Apostel wünscht ihnen aber, dass „der
Gott der Hoffnung" sie erfülle mit „jeglicher Freude und
jeglichem Frieden im Glauben", d. i. sie ganz erfahren lasse
jegliche Freude und jeglichen Frieden, den die Glaubenstugend
im christlichen Sinne (maxsvsiv), von der im dogmatischen Teile
des Briefes die Rede war, dem Menschen verschaffen kann
(vgl. insbesondere 5,1 ff.). Es entspricht genau der apostolischen
Lehre vom Glauben, dass beigefügt wird: „in der Kraft des

hl. Geistes"; denn der Glaube im subjektiven Sinne ist die
Wirkung des von Gott geschenkten (5, 5), die Erlösten
beseelenden (8, 9 ff.), sie zu Gottes Kindern weihenden (8, 14 ff.)
heiligen Geistes. Nach 14, 17 hätte der Apostel seine Leser,
ausser mit „Freude" und mit „Frieden", auch segnen können
mit „Gerechtigkeit". Aber „Gerechtigkeit" ist der ganze neue
Zustand, in den der Mensch durch den Glauben an Christus
versetzt ist. Hier fragt es sich nur, wie sich der neue Zustand
dem Menschen fühlbar macht. Die Antwort darauf ist: „mit
Freude und Frieden", mit der frohen Seelenstimmung dessen,
der weiss, dass er ein Gegenstand der Vaterliebe Gottes
geworden ist, und mit der ruhigen Zuversicht, die in dem Bewusstsein

der Versöhnung mit Gott besteht. Sind insbesondere die

heidenchristlichen Leser erfüllt mit „Freude" und mit „Frieden",
so erfahren sie immer neu, dass an ihnen die Verheissung des

Propheten in Erfüllung gegangen ist: „Die Heiden werden auf
ihn hoffen", und sie werden „überreich werden an Hoffnung"
(sic xò ntgiaasvsiv l'/iùg sv xi" sXm'âi). — Man erkennt auch aus
diesem Segenswunsch, wie sehr dem Apostel daran liegt, dass
die Heidenchristen erfahren, dass sie in die christliche Kirche
hineingehören, und dass sie den Beweis leisten, ebensogut
zum christlichen Heile berufen zu sein wie ihre judenchrist-
lichen Brüder. Der Segenswunsch ist keineswegs als ein
Abschluss des Briefes gedacht, sondern lediglich als Abschluss
der Gedankenreihe, die sich an die Mahnung anfügte: „Nehmt
einander auf" (V. 7).

III. 15, 14—21: Paulus, Apostel der Heidenwelt. — Hatte
der Apostel die Absicht, im vorigen namentlich etwas zur
Stärkung heidenchristlicher Leser zu sagen (vgl. 1, 11), so lag es

nahe, diese nun an seinen besondern Beruf, der Apostel der
Heidenwelt zu sein, mit einigen freundlichen Worten zu erinnern.



— 206 —

Jeder aufmerksame Leser der paulinischen Briefe weiss, wie
sorgfältig sich der Apostel davor hütet, die Angeredeten unnötig
zu verletzen, und wie fein er unter Umständen wieder gern jede
Gelegenheit benützt, ihnen etwas Begütigendes und Gewinnendes
zu sagen. In einem so langen Briefe an eine Gemeinde, mit
der er noch gar nicht in direkte Beziehung gekommen ist,
lässt sich das ganz besonders erwarten. Ist aber die römische
Gemeinde mehrheitlich eine heidenchristliche, so muss er jetzt,
ohne aufdringlich zu werden, zum Schlüsse doch auch noch

bemerken, wie er dazu komme, seinen Lesern so eingehende
Belehrungen und so ernste Mahnungen zu geben. Er leitet
diese Bemerkungen nach seiner Art mit einer captatio benevo-
lentiae ein:

„Überzeugt aber bin ich auch meinerseits von euch, meine
Brüder, dass ihr auch eurerseits voll seid von allem, was gut
ist, erfüllt (namentlich) von der ganzen Kenntnis (des
Evangeliums), so dass ihr imstande seid, euch gegenseitig zu
unterweisen" (V. 14). — Das „auch meinerseits" (xal aikòg syw) steht
gegenüber dem, was er sich unter Umständen erst noch von
andern Leuten musste bestätigen lassen, um zu solcher
Überzeugung zu gelangen. Schon damit aber sagt der Apostel wieder,
dass ihm die Gemeinde, von deren Glauben man in aller Welt
laut redet, keineswegs fremd ist. Später (16, 3—16) deutet er an,
durch wen er über die römischen Verhältnisse unterrichtet
worden ist. Doch ist die Überzeugung natürlich nur als eine
solche zu denken, die man, sofern es sich um ein günstiges
Urteil über den Nächsten handelt, so lange festhalten darf,
wie man keine Gründe hat, das Gegenteil anzunehmen. Der
Apostel konnte nicht wissen, wie es bei den einzelnen
Gemeindemitgliedern mit dem „Gutsein" (dyaOonivri], hier nicht dilectio,
Vg-., sondern wie Ephes. 5, 9; 2. Thess. 1, 11, die religiös-sittliche
Güte im allgemeinen) eigentlich stand. Ebensowenig konnte
ihm bekannt sein, wie weit die römischen Christen in der
Erkenntnis der Religionswahrheiten fortgeschritten seien. Das
Zeugnis, das er diesen zollt, soll eben nur heissen: Zieht aus
meinem langen Brief nicht den Schluss, ich nehme an, dass
ihr meiner Belehrung und Mahnung ganz besonders bedürftig
seid und dass es unter euch niemand gebe, der nötigenfalls
das Richtige zu sagen wusste. Was meint er aber, wenn
er nun (V. 15) gesteht, er habe sich in seinem Schreiben ein



— 207 —

wenig viel herausgenommen, „kühner" (xoX^goxsgwc) geschrieben,
als man unter gewöhnlichen Verhältnissen zu erwarten pflegt?
Ich glaube, dass auch das insbesondere an die Adresse der
Heidenchristen gesagt sei. Der Apostel hatte sich schon am
Anfang seines Briefes lebhaft vergegenwärtigt, dass er sich an
Leute in der Welthauptstadt wende und dass es eine missliche
Sache sei, in Rom das Evangelium zu predigen (1, 15. 16).

Dann hatte er aber doch mit sehr deutlicher Anspielung auf
die religiösen und moralischen Zustände in Rom von der Ver-
sunkenheit und ethischen Ohnmacht des Heidentums in einer
Weise gesprochen (1, 18—32), die in den bessern Kreisen,
deren es natürlich auch in Rom und zumal unter den dortigen
„Proselyten des Tores" gab, den Eindruck machen konnte, sie
sei „ein wenig kühn". Wenn sodann der Apostel Grund hatte
zur Annahme, die römischen Christen seien im allgemeinen
recht unterrichtet, so konnte er nachträglich das Gefühl haben,
es werde in Rom vielleicht unangenehm empfunden, dass er
der dortigen Gemeinde in einer so ernst und tief durchdachten
Abhandlung das Wesen des christlichen Glaubens dargestellt
habe, wie wenn sie erst noch für das Christentum gewonnen
werden müsstc. Aber auch die scharfen, an Ileidenchristen
gerichteten Mahnungen, sich nicht zu überheben, von der
alttestamentlichen Heilsordnung und ihren Anhängern nicht gering
zudenken (11, 11—32), gegen gewissenhafte Judenchristen, die
noch an alten Übungen festhielten, ja recht rücksichtsvoll zu
sein (14, 1. 3. 5. 13—IG), waren, wie der Apostel gewiss oft
genug erfahren hatte, sehr wohl geeignet, die Leser unfreundlich

zu stimmen, so dass es einer gewissen Kühnheit bedurfte,
um nicht stillschweigend über solche Dinge hinwegzugehen.
Sogar schon die in schmerzlichster Erregung ausgesprochene
Anerkennung der heilsgeschichtlichen Bedeutung des

israelitischen Volkes (9, 1—5) konnte heidcnchristlichcn Lesern als

zu weitgehend erscheinen. Kurz, man braucht nur anzunehmen,
dass die Leser des Römerbriefes ihrer Mehrheit nach
Ileidenchristen waren, um es ganz verständlich zu finden, dass der
Apostel, auf sein Schreiben zurückblickend, sich bewogen fühlt,
gleichsam um Entschuldigung zu bitten, dass er stellenweise
(dm) pt'govg) ein wenig kühn geschrieben habe. Aber er fügt
bei, er habe ja erstens den Lesern nicht eigentlich etwas Neues

sagen, sondern sie nur erinnern (wç snarafiiftv^axiov) wollen



— 208 —

nämlich an das, was sie selber auch wüssten, anerkannten
und übten, und zweitens besitze er allerdings eine besondere
Befugnis, sich gerade auch an sie in der Form zu wenden, in
der es geschehen sei.

Diese zweite Entschuldigung stützt er auf die ihm „von
Gott gegebene Gnade". Da er sofort als Zweck der Gnaden-
verleihung die Ausrüstung zu einem an die Heiden gewiesenen
Diener Jesu Christi (V. 16) bezeichnet, kann nicht zweifelhaft
sein, dass er unter der „Gnade" das Apostelamt versteht, auf
das er sich schon 1, 5 berufen und mit dem er auch 12, 3 in
der gleichen Form seine Befugnis zur Erteilung von Mahnungen
dargetan hat. Er hat sich sein Apostelamt nicht willkürlich
angemasst, sondern es von Gott erhalten. Es verlieh ihm die
Befähigung und übertrug ihm die Verpflichtung, ein „Liturge"
Christi Jesu zu sein, der sich an die Heidenvölker zu wenden
hat (slg %d sth>rj). Der „Liturge" ist eine mit öffentlichrechtlichen

Aufgaben betraute Amtsperson. So können die Träger
der Regierungsgewalt und Wächter der öffentlichen Ordnung
„Liturgen" genannt werden, deren Befugnisse freilich auch aus
Gottes Willen stammen (Xsixovgyoi Usov, 13, 6). Hier hingegen
denkt der Apostel, wie das Folgende zeigt, speziell an einen

priesterlichen Dienst. Wenn Paulus als Heidenapostel ein
besonderes Recht hat, sich gegenüber den römischen Christen
eine gewisse Freimütigkeit zu gestatten, so sind diese ohne
Zweifel ihrer überwiegenden Mehrheit nach als Heidenchristen
zu denken. Sie werden an der amtlichen Verrichtung, die sich
Paulus mit seinem Schreiben ihnen gegenüber erlaubt hat,
weniger Anstoss nehmen, wenn sie nicht übersehen, dass es
sich hier um eine gottesdienstliche Funktion handelte. Das
dem Apostel von Gott übertragene Amt verpflichtet ihn nämlich
dazu, das Evangelium Gottes so zu verwalten, dass die Heiden
zu einer gottgefälligen Opfergabe werden (V. 16 und 17). Während

im allgemeinen der Gedanke, den der Apostel in die
bildliche, vom Opferdienst hergenommene Form kleidet, ganz klar
ist, hat man Mühe, seine Worte so wiederzugeben, dass kein
Zug des Bildes verloren geht. Er hatte 12, 1 die Leser ermahnt,
sich selbst zu einem lebendigen, Gott wohlgefälligen Opfer zu
weihen; hier hingegen redet er von der priesterlichen Handlung,

durch die ein Gegenstand zu einem gottgefälligen Opfer
gemacht wird. Im vorliegenden Fall sind die Heiden der zum



— 209 —

Opfer bestimmte Gegenstand. Damit dieser Gegenstand
tatsächlich zu einem Gott geweihten Opfer wird, muss Paulus als
Priester seinen heiligen Dienst verrichten (tsgovgysiv). Dieser
Dienst besteht in der Verkündigung des Evangeliums. Aber zu
einem Gott wohlgefälligen Opfer werden die Heiden natürlich
doch erst dadurch, dass sie infolge gläubiger Aufnahme des

Evangeliums den hl. Geist empfangen. — Es gelingt keiner
Übersetzung, diese vielen und wichtigen Gedanken in so wenigen
Worten auszudrücken, wie das im Originaltext des apostolischen
Briefes geschieht. Kistemaker, um nur die am meisten
verbreitete katholische Übersetzung zu nennen, gibt die Stelle
wieder in der Form : „ kraft der Gnade, dass ich soll sein
ein Opferpriester für Jesum Christum unter den Heiden, Gott
zu heiligen das evangelische Opfer, dass die Heiden seien eine
wohlgefällige Opfergabe, geheiligt durch den hl. Geist". L. van
Ess gibt folgende Übersetzung: „ kraft der mir von Gott
anvertrauten Gnade, dass ich Jesu Christi Diener an die Heiden
und des göttlichen Evangeliums Priester bin, damit die Heiden
als ein angenehmes und durch den hl. Geist geweihtes Opfer
Gott dargebracht werden". Allioli hingegen übersetzt: „ kraft
der mir von Gott verliehenen Gnade, Diener Jesu Christi bei
den Heiden zu sein, und den heiligen Dienst zu verrichten am
Evangelium Gottes, damit die Darbringung der Heiden
angenehm sei, geheiligt durch den hl. Geist".

Auf Grund dieser seiner Würde als Heidcnapostel durfte
der Apostel es wagen, sich in seinem Briefe an die
heidenchristliche Gemeinde eine gewisse Kühnheit zu erlauben (V. 15).

Er weiss wohl, dass in diesem Anspruch ein gewisses Selbstlob
liegt. Aber nun, da er in V. 15 und 16 gesagt hat, welche
amtliche Stellung (Xsixovgyóg) er besitzt, darf er aus dem

Gesagten die Folgerung ziehen (ovv), er habe das Rühmen (cip-

xav-fxpiv), d. h. das Recht, sich in der in Anspruch genommenen
Weise zu rühmen, nicht infolge persönlicher Eigenschaften und
Leistungen, sondern „in Christo Jesu" (V. 17), also infolge seiner
besondern Beziehung zu Christus und nur in Sachen, die sich
auf Gott beziehen (xà ngòg tòv dtóv). Auf diese von Christus
erhaltene Autorität hatte er sich schon in der Adresse des
Briefes (1, 1—5) berufen. Es ist der gleiche Gedanke, wenn er
1. Kor. 4, 1 fordert, als Diener Christi (vn^gexi-jg Xgtoxov) und
Verwalter der Geheimnisse Gottes angesehen zu werden; nur

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft S, 1919. 14



— 210 —

ist dort die besondere Aufgabe, das Evangelium den Heiden

zu verkünden, nicht berücksichtigt.
Dass der Apostel, wenn er sich selbst rühmt, nicht

persönliche Dinge im Auge hat, begründet er (V. 18) mit dem
allgemeinen Satz, er wage nur von dem zu reden, was Christus
durch ihn wirke. (Das ov xoX^am XaXsìv steht gegenüber dem

xoXfit]goxs'gmg e'ygaifia V. 15.) Da er sich in diesem Abschnitt
speziell an seine heidenchristlichen Leser wendet, redet er auch
ausdrücklich nur von dem, was Christus durch ihn gewirkt hat,
um die Heiden zum Gehorsam gegen den im Evangelium sich
offenbarenden göttlichen Willen zu bringen (sic vnaxoijv èO-vôîv),

Christus wirkte aber durch ihn „in Wort und Werk"; im „Wort",
das der Apostel predigte, übte der heilige Geist, nicht die
persönliche geistige Befähigung, eine Macht auf die Hörer aus,
die in ihnen den Glauben an Christus erzeugte; im „Werk"
war die in der Form von Zeichen und Wundern wirksame
Macht Gottes das, was die Bekehrung der Disponierten zur
Folge hatte. In keinem Falle durfte sich der Apostel rühmen,
dass er persönlich dem Christentum Anhänger gewonnen habe.
In ähnlicher Weise beruft er sich auch 2. Kor. 12, 12 auf
sinnenfällige Erweise, die ihn als Apostel beglaubigten, aber
ebenfalls ohne näher darauf einzugehen, worin diese Erweise
bestanden. So durch Christus zum Heidenapostel ausgerüstet
(wars, V. 19), ist er nun von Jerusalem im Osten bis nach Illyrien

im Westen seiner Aufgabe nachgekommen. Die apostolische
Aufgabe bestand nach 1, 9 darin, „Gott zu dienen im
Evangelium seines Sohnes", d. h. in der Verkündigung des

Evangeliums. Von der apostolischen Predigt ist es natürlich auch
zu verstehen, wenn er hier sagt, er habe „das Evangelium
Christi vollendet" (nsiiX^gwxivai), wie er denn gleich wieder V. 20
seine Tätigkeit als svayytXitsoOat bezeichnet. Das „ringsum" (xvxXin)
kann sich nur auf die um Jerusalem liegenden Gegenden
beziehen. Der sehr wenig bestimmte Ausdruck ist offenbar
absichtlich gewählt und kann sehr wohl auch auf Syrien bezogen
werden. Aber nicht minder gewiss ist, dass der Apostel in
besonderer Absichtlichkeit als Grenze und Ausgangspunkt seiner
Missionstätigkeit im Osten nicht Antiochien nennt, von wo aus
doch die Reisen nach dem Westen unternommen wurden
(Apg. 13, 1 ff'.; 15, 35 ff'.; 18, 22 ff.), sondern Jerusalem, wo ja
Paulus in den ersten Zeiten nach seiner Bekehrung allerdings



— 211 —

auch tätig gewesen ist (Apg. 9, 26—30). Sein Angesicht ist,
wie er als Heidenapostel an seine Arbeit geht, nach Rom
gerichtet ; aber er kann und will Jerusalem nicht vergessen und
die Gemeinschaft mit den Gläubigen aus dem Judentum nicht
preisgeben. Von Jerusalem her ist er nun bis Illyrien
vorgedrungen. Ob er nur kaum bis an die Grenze Illyriens oder
auch in das Land hineingekommen ist, kann man dahingestellt
sein lassen. Gewiss ist, dass die Wirksamkeit unter den
Bewohnern Illyriens in keinem Falle eine sehr bemerkenswerte

gewesen sein kann, da ihrer sonst in der Apostelgeschichte
und in der Überlieferung irgendwie gedacht wäre. Das Land
ist genannt, weil der Apostel die westlichste Grenze angeben
will, bis zu der ihn bisher seine heidenchristliche Missionstätigkeit

geführt hat. Dringt er jetzt noch weiter nach Westen

vor, so kommt er nach Rom. Seine Leser sind nämlich
vernünftig und nicht als Leute zu denken, die sich den Schein
geben, als verständen sie nicht, wie er es meint, und sich viel
darauf einbilden, wenn sie seinen Worten einen falschen Sinn
unterschieben können. So werden sie das Selbstzcugnis des

Apostels nicht in dem Sinne auffassen, er habe nun von
Jerusalem bis nach Illyrien alle Welt bekehrt. Es war ihnen
bekannt, dass er sich nur in den Zentren des Verkehrs
aufzuhalten pflegte, wo es jüdische Synagogen gab und Gelegenheit
geboten war, bei den sogenannten „Gottesfürchtigen", die den
jüdischen Gottesdienst besuchten, das Missionswerk unter den
Heiden zu beginnen. Allein auch mit dieser Einschränkung
könnte man aus den Worten des Apostels immer noch zuviel
herauslesen, wenn dieser nicht näher angeben würde, welchen
Umfang er der ihm obliegenden Aufgabe zugeschrieben habe:
er hat seine Ehre darein gesetzt, überall mit dem Missionswerk

den Anfang zu machen. Es handelte sich dabei nicht
um eine vom Herrn empfangene Weisung, an die er sich
notwendig halten musste, nicht einmal um einen Grundsatz, dessen

Befolgung er sich in persönlicher Erwägung zu strenger Pflicht
gemacht hatte, sondern um eine freie Entschliessung (ovxwg
ipdoxifiovf-isrov), von der er unter Umständen auch abgehen
konnte, ohne sich oder der apostolischen Sendung etwas zu
vergeben; er rechnete es sich aber zur Ehre an, „das
Evangelium nicht da zu verkünden; wo Christi Name schon genannt
war" (V. 20). Mit der Predigt zu beginnen und damit das Werk



— 212 —

der Gemeindegründung anzufangen, war die schwierigste und
misslichste, aber unerlässlichste apostolische Arbeit (vgl. 1. Kor.
3, 6. 10: 9, 2 ff.). Diese wollte Paulus selbst übernehmen, „um
nicht auf fremdem Grund zu bauen", d. h. seine apostolische
Tätigkeit nicht in einem Gebiet zu entfalten, das schon ein
anderer Glaubensbote mit der für die Gemeindegründung
entscheidenden Arbeit zu dem eigenen gemacht hatte. Doch scheint
der Apostel grösseres Gewicht auf den Anfang der Predigt als
auf den Anfang der Gemeindegründung zu legen, obwohl in
Wirklichkeit die beiden Dinge nicht zu trennen waren. Aber
(dXXci, V. 21) es dient ganz besonders zur Rechtfertigung seines
heidenchristlichen Apostolates, dass durch die Methode, die
er in seiner Missionstätigkeit befolgte, in Erfüllung ging, was
das bei Is. 52, 15 nach der LXX aufgezeichnete Schriftwort
erwarten liess: „Sehen werden, welchen nicht von ihm verkündigt
worden ist, und die nicht gehört haben, werden verstehen."
Dem Zusammenhange nach denkt sich Paulus unter denen, die
bisher nicht gesehen und gehört haben, nicht bloss allgemein
Bewohner von Städten und Ländern, in die noch kein
Verkündiger des Evangeliums gekommen ist, sondern speziell Heiden,
die auch nicht einmal in der Form von messianischen Verheissungen

von Christus Kunde erhalten hatten, nun aber doch
der apostolischen Lehrverkündigung grosses Verständnis
entgegenbringen.

IV. 15, 22—33 : Ankündigung des Besuches, den der Heiden-
apostel in Rom machen will. — „Deshalb" (àio), nämlich weil
sich der Apostel zur Aufgabe gemacht hatte, an Orten, wo
Christus noch nicht gepredigt worden war, das Evangelium zu
verkünden, in Rom aber damit bereits der Anfang gemacht worden

war, Avurde bisher der Apostel hauptsächlich verhindert, auch
eine Romreise zu unternehmen. Er sagt freilich nur xà noXXâ

(Vg. plurimum, zu unterscheiden von rcoXXdxig, „oftmals", Kistem.),
meistenteils; es gab noch andere Gründe, die ihn hinderten;
aber an und für sich hat er doch auf den Gedanken, auch
in Rom das Evangelium zu predigen, nie verzichtet, obwohl
er wusste, dass es dort bereits eine Gemeinde gab (vgl. 1, 9.
10. 15). Jetzt aber (wvl ai, V. 23) „hat er keinen Raum mehr in
diesen Gegenden". Welches „diese Gegendon" sind, wissen die
Leser oder vernehmen sie durch die Überbringerin des Briefes.
Gemeint ist Achaja. Noch befindet er sich zur Zeit der Abfassung



— 213 —

des Schreibens in Griechenland; aber er ist mit der Aufgabe,
die er sich zur Ehrensache gemacht hatte, zu Ende gekommen ;

die Gemeinden existieren und es können nun andere auf dem

Fundamente, das er gelegt hat, weiterbauen (1. Kor. 3, 10 ff.).
Es gibt in Achaja keine Städte mehr, in denen er in bisheriger
Weise mit der Predigt in Synagogen beginnen, da zu Juden
und heidnischen Proselyten reden und die Gründung einer christlichen

Gemeinde versuchen könnte. Um so mehr regt sich nun
in ihm die heisse Sehnsucht (ininotPav, vgl. èmnoiïw, 1, 11, Vg.
cupididatem), nach Rom zu kommen. Er halte dieses Verlangen
schon seit einer beträchtlichen Anzahl von Jahren (ànò ìxarcòv

ixûiv). Das wird auch 1, 9 und 10 vorausgesagt; denn „unablässig"
(dihitXsiniiüc) muss der Apostel der römischen Christen gedenken.
Zum ersten Male ist von der Absicht des Apostels, eine Reise
nach Rom zu unternehmen, im Bericht der Apostelgeschichte
über seinen Aufenthalt in Ephesus auf der dritten Missionsreise
(Apg. 19, 21) die Rede. Schon hier ist mitgeteilt, dass sich Paulus
„im Geiste" vornahm, von Ephesus aus wieder durch Mazedonien
und Achaja zu reisen, dann nach Jerusalem zurückzukehren und
sich hierauf nach Rom zu begeben. Die Notiz bestätigt auf jeden
Fall, dass sich der Apostel schon lange, bevor er zum zweiten
Male nach Korinth gekommen war, mit dem Plane beschäftigte,
„Rom zu sehen". Jetzt freilich denkt er sogar bis nach Spanien,

„an die Grenze des Westens" (ini xò cigpa xrjg d'iWwç). unter
der sicher auch schon im Briefe des römischen Klemens (c. 5)

Spanien zu verstehen ist, zu reisen, Was der Apostel über diesen

Reiseplan den Adressaten schreibt, wurde in dem Aufsatz
„Persönliche Beziehungen des Apostels Paulus zur römischen
Christengemeinde" („J. K. Z.", 1918, S. 201—224) näher erörtert. Er war
reisefertig, als er die mit 15, 22 beginnenden Schlussbemerkungen
diktierte (vvrl ôè nogsvopai); denn wir sind durch die
Apostelgeschichte (20, 3—21, 16) über diese Rückreise nach Jerusalem
so einlässlich und so zuverlässig unterrichtet, dass man mit
Bestimmtheit sagen darf, die Notiz : „Jetzt reise ich nach Jerusalem"
(V. 25), beziehe sich nicht auf den Aufenthalt in irgendeiner
Zwischenstation, sondern auf den Zeitpunkt, in welchem Paulus
im Begriffe war, von Korinth aufzubrechen ; auf der Reise selbst
hätte der Apostel zur Abfassung eines so ausführlichen und tief
durchdachten Schreibens weder die nötige Zeit noch die
erforderliche Ruhe des Gemütes gefunden.



— 214 -
Was veranlasst ihn aber, trotz seiner heissen Sehnsucht,

doch endlich einmal nach Rom zu kommen (1, 10; 15, 23), nun
(vvvi) doch wieder, nach Jerusalem zu reisen Darauf gibt der
Apostel selbst eine Antwort, die auf das Endziel seiner
heidenchristlichen Missionsbestrebungen ein Licht wirft. Zunächst
(V. 25) sagt er allgemein, er müsse den Christgläubigen in
Jerusalem (xoig dyioig) einen Dienst leisten (öiaxovwv). Diese
Dienstleistung bestehe aber, wie sofort (V. 26) erläutert wird, in
der Betätigung „einer gewissen Gemeinschaft an den Armen unter
den Heiligen in Jerusalem", zu Avelchen sich Mazedonien und
Achaja freiwillig entschlossen hätten (r\vSóxrtaav). Die Vulgata
übersetzt das Wort xoivwvia mit collatio, Kollekte, Beisteuer,
was sachlich unzweifelhaft richtig ist; aber ebenso gewiss redet
der Apostel von einer Betätigung der „Gemeinschaft" und nicht
einfach, wie 2. Kor. 8, 19, von der Übermittlung einer Liebesgabe

(xdgig), Aveil für ihn die Befestigung der kirchlichen
Gemeinschaft zwischen den heidenchristlichen Gemeinden in
Mazedonien und Achaja und der für Judenchristen massgebenden
Muttergemeinde in Jerusalem die Hauptsache ist. Paulus wiederholt

mit starker Betonung den bedeutsamen Ausdruck rjvooxrjüav:
Freiwillig haben sie sich entschlossen (V. 27j Was hat sie denn
aber zu diesem Entschlüsse angeregt In gewöhnlichen Fällen
ist es sehr überflüssig, nach dem Beweggrund zur Übung einer

ganz aussergewöhnlich freigebigen und aussergewöhnlich feierlich
geübten Wohltätigkeit zu fragen. Man weiss zum voraus, dass

es sich auch um Bekämpfung einer ganz aussergewöhnlichen
Notlage handelt. Man sollte daher erwarten, der Apostel melde
der römischen Gemeinde gleich auch, unter welch schwerer
Bedrängnis die Christen in Jerusalem, die er selbst einst arg genug
misshandelt hatte (1. Kor. 15, 9), immer noch zu leiden hätten
(Hebr. 10, 32—34). Allein erstens konnte, wie es scheint, um
die hier in Betracht kommende Zeit von einer speziell die Christen
in Jerusalem bedrückenden Not gar nicht gesprochen werden:
Jakobus und die Presbyter von Jerusalem haben weder für sich
noch für „die Tausende", die gläubig geworden waren, etwas
zu befürchten, sind aber sehr besorgt, dass Paulus in eine
gefährliche Lage komme, wenn bekannt werde, dass er in Jerusalem
anwesend sei (Apg. 21, 20—22). Die vier Nasiräer, von denen
Jakobus Kenntnis hat, konnten ohne Zweifel auch zu den „Armen
unter den Heiligen in Jerusalem" gerechnet werden; indem der



— 215 —

Apostel die Kosten, die mit der Lösung von Nasiräergelübden
verbunden waren, auf sich nimmt (V. 24. 26), verwendet er einen
beträchtlichen Teil des mitgebrachten Geldes zu dem Zweck,
zu dem es gesammelt worden ist, aber nicht zu einer
Armenunterstützung im gewöhnlichen Sinn. Zweitens hätten die
römischen Christen mit Grund einwenden können, die Übermittlung

einer Geldsumme zu dem einfachen Zwecke einer
Unterstützung von notleidenden Christen erfordere doch nicht, dass

jetzt Paulus selbst nach Jerusalem gehe und die Romreise Avie-

derum verschiebe, zumal die beitragenden Gemeinden ihre
besondern Delegierten gewählt hatten (1. Kor. 16, 8; 2. Kor. 8,

19—24). Darum rechtfertigt der Apostel die Entrichtung des

heidenchristlichen Tributes „an Jerusalem" (15, 31) nicht mit
einer dort herrschenden besondern Not, sondern, genau so Avie

2. Kor. 8, 13—15, nur in andern Wendungen, mit der Billigkeit
dass sich die heidenchristlichen Gemeinden mit den ihnen zur
Verfügung stehenden reichern Geldmitteln für den von Jerusalem
her empfangenen geistlichen Reichtum dankbar erweisen (V. 27).

„Diese Frucht" (xagnòv xovxov, V. 28) ist nicht einfach das

Ergebnis der Kollekte, sondern ein Resultat der heidenchristlichen
Missionstätigkeit des Apostels und der brüderlichen Gesinnung,
die durch das Evangelium in den heidenchristlichen Gemeinden

geweckt Avorden ist. „Diese Frucht" muss Paulus, auf den in
Jerusalem die Judenchristen so übel zu sprechen sind (Apg.
21, 21), persönlich überbringen ; sie ist geeignet, den Empfängern
zu beweisen, dass sie den Lehrer der „Apostasie" (dnooxaoiav
âiâdaxsiç) dürfen geAvähren lassen. Der Apostel bedient sich

für die Einhändigung der Kollekte des gewählten Ausdrucks
(j(jgayiXt(il)ai, „versiegeln", Avomit er gewiss nicht nur sagen
will, er müsse persönlich dafür sorgen, dass die Geldsendung
an die richtige Adresse gelange; dafür wären die von den
Gemeinden ernannten Vertrauensmänner zuverlässig genug
gewesen ; sondern er will auch andeuten, er müsse persönlich
bestätigen, aus welcher Quelle und in welcher Gesinnung und
Absicht die Geldspende erfolgt sei. Der Erweis der
entgegenkommenden Güte der Hcidenchristen Avird zur Rechtfertigung
des Heidenapostolates dienen, den Paulus für sich in Anspruch
nimmt, und wenigstens auf einen Teil der Juden und Judenchristen
einen wohltätigen Eindruck machen (vgl. 11,13.14). Täuscht sich
der Apostel in dieser Erwartung nicht, so wird er „in einer Fülle



— 216 —

des Segens Christi" nach Rom kommen (V. 29). Der „Segen
Christi" ist der Segen, mit dem Christus den Diener in seiner
apostolischen Wirksamkeit unterstützt. Paulus hegt die Zuversicht,

dass er nach der günstigen Aufnahme in Jerusalem auch
in Rom mit reichem Erfolge tätig sein werde. Wenn er mit
seinen heidenchristlichen Begleitern und seiner heidenchristlichen
„Frucht" in Jerusalem die gewünschte und gehoffte Anerkennung
fand, so musste ihm das auch in Rom zur Beglaubigung dienen
und eine grosse Türe öffnen (vgl. 1. Kor. 16, 9; 2. Kor. 2, 12;
Kol. 4, 3). Ich glaube, dass auch diese Ankündigung des Besuches

zur Voraussetzung habe, der Apostel denke sich die römische
Gemeinde als eine in ihrer Mehrheit heidenchristliche. Er nahm
offenbar an, dass seine römischen Leser auf die Gemeinschaft
mit der Mutterkirche in Jerusalem ebenso grossen Wert legten
Avie die heidenchristlichen Gemeinden in Mazedonien und Achaja
und auch ihrerseits für die „Verpflichtung" (òipsdixai siaìv aiiwr),
geistige Gaben mit leiblichen zu vergelten, Verständnis hätten.
Wäre er seinem Plan gemäss nach Rom gekommen, so Avurde

er vielleicht den Versuch gemacht haben, auch von dorther
„Frucht" nach Jerusalem zu senden. Als er etwa vier Jahre
später von Rom aus Briefe schrieb, war er freilich nicht mehr
in der Lage, den Austausch geistiger und leiblicher Gaben mit
Jerusalem vermitteln zu können, sondern er musste dankbar
sein, Avenn wiederum die Christgläubigen in Mazedonien seiner
in Liebe gedachten und für ihn und seine Genossen Geldmittel
nach Rom schickten (Phil. 2, 25; 4, 10—19).

Dass aber der Apostel mit seiner Jerusalemreise einen
Zweck verbinde, der ihm nicht gestatte, diesen Plan aufzugeben
und direkt von Korinth aus eine der vielen Fahrgelegenheiten
nach Rom zu benützen, musste den Lesern ganz besonders aus
der Art verständlich Averden, Avie er für seine Reise nach der
hl. Stadt ihre Fürbitte in Anspruch nimmt. Wenn sie von den
tatsächlichen Verhältnissen nichts wussten, was freilich kaum
anzunehmen ist, so konnten sie nach der zuversichtlichen
Äusserung: „Ich weiss (otSa), dass ich, wenn ich zu euch komme,
in der Fülle des Segens Christi kommen Averde", höchstens er-
Avarten, dass der Apostel nun etwa die Bitte folgen lasse, ihm mit
ihren Gebeten beizustehen, damit seine Reise so ausfalle, dass
sich recht viele zur Danksagung bewogen fühlen Averden
(vgl. 2. Kor. 1, 11). Statt dessen gibt ihnen Paulus in eindring-



— 217 —

lichster Weise zu verstehen, er wisse, dass er sich mit seiner
Reise nach Jerusalem in die grösste Lebensgefahr begebe. Er
sagt ja nicht bloss, dass er fürchte, geAvissen Feindseligkeiten
zu begegnen, sondern er setzt als bestimmt voraus, dass er in
Jerusalem Todfeinden in die Hände fälle, und Avagt nur zu
hoffen, dass er mit Gottes Hülfe aus ihrer Gcvralt befreit Averde.

Von dieser Gefahr Avusste man in christlichen Kreisen an vielen
Orten. Schon vor der Abreise des Apostels aus Korinth, von
avo aus der Römerbrief geschrieben ist, Avurde dort „ein
Anschlag der Juden" bekannt, der ihn veranlasste, den weitern
und besclnverlichcn Weg durch Mazedonien zu wählen (Apg. 20,3).
„Von Stadt, zu Stadt" sagen ihm erleuchtete Brüder, dass in
Jerusalem „Bande und Drangsal auf ihn Avarten" (Apg. 20, 23)
und dass er für sein Leben zu fürchten hat -(25 ff.). Eine solche

Warnung erhielt er auch in Tyrus (21, 4), die eindringlichste
aber in Cäsarea (21, 11 ff.), wo ihm Agabus, der von Judäa
hergekommen Avar, in alttestamentlicher prophetischer Form
ankündigte, welchem Schicksale er in Jerusalem entgegengehe.
(Vgl. m. Abhandlung „Gefangennehmung des Apostels Paulus",
Intern, theol. Zeitschrift, 1905, S. 193—224.) Besser als in diesen
Städten und Gegenden konnte man in der Welthauptstadt über
das Verhältnis unterrichtet sein, in Avelchem sich Paulus zu
Jerusalem und zu der dortigen höchsten Repräsentation des

Judentums befand. Er braucht seinen Lesern gar nicht erst zu

sagen, was er fürchtet, sondern, seinen Blick Avieder von Rom
abwendend und nach Jerusalem richtend, fährt er in tiefer
Erregung fort zu diktieren: „Ich ermahne euch, ihr Brüder,
durch unsern Herrn Jesus Christus und die Liebe des Geistes,
mit mir zu ringen in den Gebeten für mich zu Gott, dass ich
befreit werde (gvoöw) aus der Gewalt der Ungläubigen in
Judäa". Der Apostel legt auf die Fürbitte auch sonst grossen
Wert (vgl. 2. Kor. 1, 11; Phil. 1, 19; Philem. 22 usw.); aber
niemals beschwört er seine Leser so eindringlich, ihm mit ihren
Gebeten beizustehen. Er macht ihnen das zur unerlässlichen
Christenpflicht, indem er sich auf die Mitverantwortlichkeit
beruft, die sie als Christgläubige für Christi Sache und Christi
Hiener haben, und auf die Liebe, die der hl. Geist in den
Herzen der Christgläubigen weckt und durch die auch die
Eeser mit dem Apostel verbunden sind. Er selbst „ringt" in
heissem Gebet mit Gott, um die Gnade zu erlangen, dass



— 218 -
sein gefährliches Unternehmen von Gott gebilligt Averde und
er darob nicht seinen Feinden erliegen müsse. Aber die Leser
sollen mit ihm ringen (avvaywviaaatlai). Die Feinde werden echt
paulinisch als dnsitlovvxsg bezeichnet, denn der Glaube an
Christus ist vnaxoi), Gehorsam gegen den im Evangelium
geoffenbarten göttlichen Ratschluss (1, 5; 6, 16; 15, 18; 16, 19);
wer den Glauben \Tersagt, ist ungehorsam (2, 8; 10, 21 ; 11, 30 f.).
Ungläubige, wider den Apostel aufs äusserste ergrimmte Juden

gibt es nicht bloss in Jerusalem, sondern in ganz Judäa. Wenn
der Apostel trotzdem auf seinem Plan beharrt, so darf man in
Rom glauben, er sei von der Notwendigkeit und grossen Bedeutung
dieser Reise überzeugt.

Aber die Leser sollen zum Gegenstand ihrer Fürbitte auch
das machen, dass die grosse Gabe, mit der der Apostel nach
Jerusalem reisen will, den dortigen Gläubigen (xoig dyioig)
angenehm sei (svngvodsxcog, V. 21). Er ist also auch von der
Furcht belastet, dass das nicht der Fall sein könnte. Das ist
begreiflich, denn der „Dienst" (diaxovia), den der Apostel der
hl. Stadt (siglsgova-aX/jp) leisten will, ist ja eine „Frucht" (xagnóg,
V. 28) seiner heidenchristlichen Tätigkeit und soll als solche
auch erklärt werden (oipgayiounsroc) : erregt er damit sogar
bei den Christgläubigen in Jerusalem nur Widerwillen, so ist
sein Unternehmen nicht bloss nutzlos, sondern schädlich. In
diesem Falle könnte der Apostel, auch wenn er nicht ein Opfer
seines Glaubens und seines Mutes wird, nur mit Trauer nach
Rom kommen. Wird aber seine Absicht erreicht, so erlebt er
eine Freude (sv j-a-j«, V. 32), wie sie nur dem zuteil wird,
dem die heisse Sehnsucht in Erfüllung gegangen und dessen
LebensAverk mit Erfolg gekrönt worden ist. Er weiss zum voraus,

dass auch die heidenchristliche Gemeinde zu Rom an
dieser Freude teilnehmen Avird: mit ihr kann er sich dann
der frohen Genugtuung über den gelungenen grossen Plan, der
ihm nach 2. Kor. 8 u. 9 so unendlich am Herzen lag,
überlassen (owavanavOwpai, das Wort nur hier im N. T.) und sein
Tagwerk segensreich fortsetzen (V. 29). Damit hat der Apostel
gesagt, was ihm am Schluss seines Briefes noch besonders am
Herzen lag und er darf für einstweilen mit einem üblichen
Segenswunsch von der angeredeten Gemeinde (fitxà ndvxwv
vpwv) Abschied nehmen. Nur klingt auch noch in diesem Segenswunsch

der grosse Gedanke durch, der ihn beseelt: „Der Gott



— 219 —

des Friedens", dem er mit seiner Jerusalemreise dienen will,
möge auch mit allen Mitgliedern der römischen, aus Heiden-
und Judenchristen bestehenden Gemeinde sein

V. 16, 1 u. 2: Empfehlung der Diakonissin Phöbe. — Das

lange und an Gedanken so unerschöpflich reiche Schreiben ist
nicht in einer Stunde und nicht an einem Tage diktiert worden.
Der Apostel hatte Zeit und Gelegenheit, persönliche Bemerkungen
nachzutragen, die ihm von Wichtigkeit schienen und die geeignet
Avaren, ihm in Rom eine gute Aufnahme zu sichern.

Zunächst empfiehlt er die Überbringerin des Briefes, die
Diakonissin der Gemeinde in Kenchreä, einer Hafenstadt von
Korinth. Volkmar, der im allgemeinen die zavcì letzten Kapitel
des Briefes für spätere Zutaten hält, nimmt doch an, dass diese
ZAvei Verse ursprüngliche Bestandteile des Römerbriefes seien.
Er hätte sich dafür auch auf den Umstand berufen können,
dass sonst in unserm Schreiben nirgendwo vom Übermittler
die Rede sei, Avährend doch Paulus es liebt, für die betreffenden
Vertraucnspersonen ein freundliches Wort miteinfliessen zu
lassen. (Vgl. 1. Kor. 16, 15—18; 2. Kor. 8, 6; 7, 13—16; Ephes. 6,

21; Kol. 4, 7; Phil. 2, 25—30; Philem. 12.) Die Diakonissin
Phöbe stand in Kenchreä im Dienst der Gemeinde (âtdxovov

x^g ixxXr^iag), war also nicht bloss in privater Eigenschaft
tätig. Damit stimmt überein, dass ihr der Apostel den Titel
einer ngóarang gibt, woraus zu schliessen ist, dass sie als
„Vorsteherin" irgendeine Avohltätige Anstalt leitete, die vielen und
auch dem Apostel selbst (xal s/xov aihov) von Nutzen war. Es
könnte sich in der Hafenstadt um ein Haus gehandelt haben,
in dem ankommende „Brüder" und „Schwestern" freundliche
Aufnahme fänden. Sie reist eines Geschäftes Avegen (ngdyfimi)
nach Rom. Die Mahnung des Apostels, sie nicht nur gastfreundlich
aufzunehmen, sondern ihr auch zu ihrer Angelegenheit Beistand
zu leisten (nagaau'xs), scheint darauf hinzudeuten, dass sie in
Rom zu verweilen gedenkt und nicht bloss einen vorübergehenden
Besuch machen will. Vielleicht hatte sie die Absicht und den
Auftrag, auch in Rom Anstalten zu treffen, um dem Apostel
und seinen Genossen bei ihrer dortigen Ankunft die Dienste
zu leisten, die sie bisher in Kenchreä geleistet hatte. Sie würde
so in ihrer Art dem Titus gleichen, der nach 2. Kor. 8, 6 in
einem andern Geschäft dem Apostel in Korinth vorzuarbeiten
hatte. Auf jeden Fall ist das wahrscheinlicher als die aus der



— 220 —

Luft gegriffene Vermutung, mit 16, 1 beginne ein neues Briefchen,

das eigentlich an die Gemeinde von Ephesus gerichtet
Avar, aber — man weiss nicht, wann und avo und Avarum —
dem Römerbrief angefügt wurde und angefügt blieb, ohne dass

sich irgendAvo die ursprüngliche Form des grossen Römerbriefes
und des vermuteten kleinen Epheserbriefes erhalten hätte.

VI. 16, 3—16. Empfehlung der (judenchristlichen) Freunde
des Apostels in Rom. — Dass die Grüsse, Avelche die angeredete
Gemeinde im Namen des Apostels in der gottesdienstlichen
Versammlung einzelnen Gemeindemitgliedern melden soll, keineswegs

die Vermutung rechtfertigen, dieser Abschnitt habe
ursprünglich der Gemeinde in Ephesus gegolten, habe ich in
dem oben (S. 213) zitierten Aufsatz „Persönliche Beziehungen ..."
zu zeigen gesucht. Die genannten Personen sind vielleicht ohne
Ausnahme Judenchristen. Die Gemeinde in Ephesus war
aber, avìc sich das von selbst A^ersteht und Avie sich mit
Gewissheit aus Apg. 19, 9, 26 ff. ergibt, eine überwiegend
heidenchristliche. Es Aväre auffällig, wenn der Apostel in einem an
diese Gemeinde gerichteten „Billet" nur Judenchristen zu
nennen gewusst hätte. Dagegen hatte er im Verlauf von mehr
als zwei Jahrzehnten, die seit seiner Bekehrung verflossen sind,
in den Städten Syriens, Kleinasiens, Mazedoniens, Achajas oft
genug Gelegenheit, geborne Juden kennen zu lernen, die in
Geschäften nach Rom reisten, bzAv. Avieder dorthin
zurückkehrten und sich mit dem Apostel in Beziehung gesetzt hatten,
weil sie der römischen Gemeinde beitreten wollten oder bereits
angehörten. Indem er die Gemeinde auffordert, diese Leute zu

grüssen, sagte er ihr zugleich, für welche Personen er die in
seinem Schreiben (14, 1 ff.; 13 ff.) so angelegentlich empfohlene
Schonung besonders in Anspruch nahm. Gerade von diesen
Leuten konnte er wissen, Avas in Rom viele Leute abhielt, sich
förmlich der Christengemeinde anzuschliessen oder sie sogar
bewog, sich Avieder von ihr zurückzuziehen.

VII. 16, 17—20. Warnung vor jüdischen Zudringlichkeiten. —
Von der indirekten Mahnung zum brüderlichen Verhalten gegenüber

judenchristlichen Gemeindemitgliedern geht der Apostel
über zu dem, was sich auf die Stellung der Gemeinde gegenüber

jüdischen Gegnern bezieht. Der Abschnitt 16, 17—20 ist
nicht ein späteres Einschiebsel, das aus irgendeiner andern
Quelle genommen Aväre, sondern auch ein ursprünglicher Be-



— 221 —

standteil des Briefes an die Römer und schliesst sich sehr
natürlich an das unmittelbar Vorhergehende an. Die Einwendung,
der Apostel habe ja in seinem Schreiben von Irrlehrern und
Irrlehren gar nicht gesprochen und die hier eingefügte Warnung
sei daher unmotiviert, ist grundlos. Von Irrlehrern im gewöhnlichen

Sinne ist ja auch hier gar keine Rede. An Gegner aber,
die vor nichts zurückschreckten, um die verhassten „Sektierer"
(vgl. Apg. 28, 22) zu unterdrücken und ihre Gemeinde
auseinanderzusprengen, hatte Paulus 15, 30—32 deutlich genug
erinnert. Wie dort, so leitet er hier (16, 17) Avieder die ihnen
geltende Äusserung mit den Worten ein HagaxaXw ôè v/.iäg,

dôsXtpoi, „ich ermahne euch aber, ihr Brüder". Diesmal aber
redet er nicht von dem, Avas er persönlich \ron der Gegnerschaft

zu fürchten hat, sondern von dem, avovoi* sich die
Gemeinde in acht nehmen muss. Sie soll sich vorsehen (axonrìv)
vor Leuten, „die Spaltungen und Ärgernisse verursachen" zu-
Avider der Lehre, die sie erhalten haben und den Betreffenden
„aus dem Wege gehen' (sxxXhsxs an' avxih). Es handelt sich
nicht um Gemeindemitglieder, die irrige Lehren vortrugen,
also Häretiker waren ; in diesem Falle Avaren ja gerade durch
das einfache „Ausweichen" Spaltungen entstanden, die doch
der Apostel verhindern möchte. Er redet von Leuten, die sich

allgemein in Widerspruch setzen „mit der Lehre", die die
Gemeinde gelernt hat und die also die christliche Gemeinde als
solche kennzeichnet (nagà xi)v ôiôa%rp' i]v i/isig ifidt/sxs). Es ist
die spezifisch christliche Lehre gemeint, deren Grundzüge der
Apostel in seinem Schreiben vorgetragen hat und von der er
voraussetzt, dass sich die angeredete Gemeinde zu ihr bekenne.
Wenn nun von den Gegnern nachdrücklich gesagt wird: „Solche
dienen unserm Herrn Christus nicht, sondern dem eigenen
Bauche" (V. 18), so könnte sich das an und für sich freilich
auch auf Namenchristen beziehen, die nach ihrer Geistesrichtung

und ihrem Verhalten tatsächlich nicht Diener Christi sind,
sondern nur das eigene irdische und persönliche Interesse
massgebend sein lassen. In diesem Sinne ist ohne Zweifel die Klage
Phil. 3, 18 zu verstehen, wo Paulus unter Tränen von Leuten
redet, die sich als „Feinde des Kreuzes Christi" erweisen und
dem Bauche dienen, Aveil sie nur auf Irdisches sinnen. So würde
der Apostel A*oraussetzen, dass in der römischen Gemeinde
Leute seien, die ihre heidnische LebensAveise fortsetzen und



— 222 —

damit den übrigen Gemeindegenossen Ärgernis geben. Allein
in diesem Falle könnte er (V. 18) nicht wohl von einem Trug
reden, dem Arglose leicht zum Opfer fallen. Es scheint
überhaupt nicht von Gefahren die Rede zu sein, die von heidnischer
Sittenlosigkeit her drohten; solche würden kaum zu
„Spaltungen" (ôifpaxaaiag, V. 17) Anlass gegeben haben. Auch Tacitus
bestätigt (An. 15, 44), dass zu Neros Zeit, in die ja der Römerbrief

fällt, der Hauptvorwurf, der den Christen gemacht wurde,
der war, dass sie Feinde des menschlichen Geschlechtes seien

(odio generis Immani convicti), ein Vorwurf, der freilich auch
schon den Juden, die die heidnischen Lustbarkeiten ebenso

streng mieden, gemacht worden ist (adversus omnes alios hostile
odium, Tac. Hist. 5, 5). Ist aber nicht an Leute zu denken, die
die Christgläubigen zu grobem Sinnengenuss zu verleiten suchten,
und überhaupt nicht an Gemeindemitglieder, so könnten Ju-
daisten gemeint sein, die auch nach Rom kamen, um die
dortigen Christen zur Annahme der Beschneidung zu bewegen.
So Avurde es sich dem Apostel um eine Warnung handeln,
gleich derjenigen, Avelcher der Galaterbrief geAvidmet ist.

Dagegen dürfte jedoch der Umstand sprechen, dass der
Apostel hier mit keiner Silbe vor einem Abfall zur mosaischen

Gesetzesordnung warnt, sondern nur allgemein von der Bedrohung
der empfangenen christlichen Lehre spricht, und sonst die
Leute in Schutz nimmt, die an mosaischen Übungen festhalten.
Ich glaube darum, Paulus warne einfach vor Juden, die immer
noch wie die, von denen er in Judäa das Schlimmste zu
befürchten hatte, zu den dnsiü-ovvxsg (15, 31) gehörten. In Rom
standen diesen nicht die Gewaltmittel zur Verfügung, mit denen
sie in Jerusalem den Heidenapostel bedrängen konnten. Aber
es musste doch auch dort den zahlreichen, sich Avenigstens
auf neun Synagogen verteilenden Juden äusserst widenvärtig
sein, dass ein Teil ihrer Volksgenossen einer „Sekte" (Apg. 28, 22)

beitrat, die ihrer Mehrheit nach aus Heidenchristen bestand.
In der Synagoge sah man „gottesfürchtige" Heiden nicht
ungern; denn diese kamen zu den Juden. Wenn sich aber ein
Jude der Christengemeinde anschloss, so ging er zu den Heiden.
Das wird schon zu den heftigen Unruhen Veranlassung gegeben
haben, denen Klaudius durch Vertreibung der Judenschaft aus
Rom ein Ende gemacht und von denen Paulus seinerzeit durch
Aquila und Priska und vielleicht auch noch durch andere



— 223 —

Flüchtlinge Kenntnis erhalten hatte (Apg. 18, 2). Die sehr alte,
von Belser (Einleitung, S. 494) wiederholte Auslegung, nach
Avelcher Suetonius mit seiner bekannten Notiz (Vita Claud.,
c. 25) nur von jüdischer Auflehnung wider die öffentliche
Ordnung spräche, lässt sich ohne Zweifel mit dem Text vereinigen,
bleibt aber doch äusserst unwahrscheinlich: es sind Unruhen
gemeint, die der Geschichtschreiber, wie die römischen Behörden,
auf einen vermeintlichen Agitator mit Namen „Christus"
zurückführte. Auch in Rom fand das Evangelium bei heidnischen
Prosclyten mehr Anklang als bei den Juden. Diese suchten mit
Leidenschaft, Avie das in Jerusalem selbst der Fall war, den

Anfängen zu wehren. Darob kam es zu GeAvalttätigkeiten,
die Klaudius mit der energischen Massrcgel der Vertreibung
der Juden unterdrückte. Einem solchen Missgeschick, das nach
einem Jahrzehnt noch nicht vergessen war, durften sich die
römischen Juden nicht ein zweites Mal aussetzen. Der Apostel
fürchtete nicht, dass es zu neuen Bedrängnissen der
Christgläubigen kommen könnte, sondern nur, dass es den Gegnern
gelinge, mit süssen Worten (xgriaioXoyi'ag) und geschickter
Zurede (svXoyiaç) arglose Leute irre zu führen. Das geschah, Avenn

sich Gemeindemitglieder überreden Hessen, die Predigt von
Christus dem Gekreuzigten sei eine Torheit oder geradezu ein

„Ärgernis" (1. Kor. 1, 23). Vor solchen Zureden sollen sich die
römischen Christen sorgfältig in acht nehmen und den Leuten
„ausweichen", die ihnen damit entgegenkommen ; denn diese
Avurden in die Gemeinde Spaltung und Ärgernis bringen. Was
nämlich den Heiden eine „Torheit" und den Juden ein „Ärgernis"

ist, das ist gerade die „Lehre", zu der sich die Gemeinde

bekennt, und für diese gäbe es gar kein grösseres „Ärgernis",
als wenn sich Avieder ein Teil vom Christentum abwendig
machen liesse.

Die Mahnung, auf der Hut zu sein (axonuv), schliesst das

Zugeständnis in sich, dass die Verführer bisher keinen nennens-
Averten Erfolg gehabt haben. Der Apostel möchte nicht
missverstanden Averden; er bestätigt darum das indirekte
Zugeständnis mit dem förmlichen Zeugnis : „Euer Gehorsam nämlich
ist zu allen gelangt" (>) yàg vp.wv vnaxoi]). Der „Gehorsam" ist
wieder wie 1, 5 die vnaxoi) niaeswg, zu deren Erweckung
„unter allen Heiden" Paulus „ausgesondert" worden war und
die er schon 1, 8 den Römern nachgerühmt hatte. Darum



— 224 —

kann der Apostel nur mit Freude an die römischen Christen
denken. Hatte er sie vor den Verführern gewarnt, so geschah
es nicht, weil er üble Nachrichten über sie erhalten hätte,
sondern nur in der Absicht, sie weise in der Richtung auf das

Gute (figxò àya&óv), lauter (àxsgalovg, Vg. simplices) in der Richtung
auf das Böse (slg xò xuxóv) zu machen; das eine sind sie, wenn
sie nie vergessen, Avas sie zu tun haben, um ihrer Bestimmung
als „Heilige" treu zu bleiben, das andere, wenn sie sich von
allem GottAvidrigen freihalten. Damit verbindet der Apostel
(V. 20) die tröstliche Zusicherung, der Gott des Friedens, dem

sie als Christgläubige dienen (vgl. V. 18), werde ihnen über die

Versuchung den Sieg verleihen. Er spielt dabei an auf die
Verheissung Gen. 3, 15, der Sohn Evas Averde der Schlange
den Kopf zertreten. Ohne dass es eines langen Kampfes bedarf
(sv xc<%ti), werde der Gott des Friedens den Satan unter ihren
Füssen zermalmen und sie so vor den sonst drohenden
Spaltungen bewahren. — An diese Zusicherung fügt sich sehr

passend der gewöhnliche Segenswunsch, mit dem Paulus seine
Briefe definitiv zu schliessen pflegt. Vgl 1. Kor. 16, 23; 2. Kor.
13, 13; Ephes. 6, 24; Phil. 4, 23; Philem. 25; 1. Thess. 5, 28;
2. Thess. 3, 18. Der Apostel hatte also in dem Momente, in
welchem er diesen Segenswunsch diktierte, nicht im Sinn, seinem
Schreiben an die Römer noch weitere Bemerkungen beizufügen.

VIII. 16, 21—27: Das Postskriptum. — Die moderne
Bibelwissenschaft, die die zwei letzten Kapitel des Römerbriefes nach
mannigfaltigem Massstabe in Stücke zerschnitten, diese wieder
andersAvo eingefügt oder zu grössern oder kleinern Ganzen
verbunden und an verschiedene Adressen geschickt oder auch als

apokryph verächtlich beiseite geworfen hat, erfreute sich bei
ihrer Arbeit einer so blühenden Phantasie, dass der Excget,
der trotz allem den seltsamen Mut findet, einfach den
textkritisch festgestellten Wortlaut als ursprünglich hinzunehmen,
notwendig selbst auch ein wenig Phantasie walten lassen muss,
um nicht als gar zu rückständig zu erscheinen. So bilde ich
mir denn von den Vorgängen, die zu den letzten Versen des
Römerbriefes Veranlassung gegeben haben, die folgende
Vorstellung :

Als Paulus auf der dritten Missionsreise zum zweiten Male
nach Korinth gekommen war, brauchte er nicht mehr bei
einem Genossen seines Handwerks Wohnung zu nehmen (vgl.



— 225 —

Apg. 18, 3), sondern er fand für die drei Monate, die er
dablieb (Apg. 20, 3), gastfreundliche Aufnahme bei einem
begüterten und wohltätigen Gemeindemitgliede, AAie er das nach
Jahren von seinem Freunde Philemon in Kolossä hoffte (Philcm.
22). In Korinth war es Gajus, der ihn aufnahm. Mit diesem

Avar Paulus schon Avährend seines ersten Aufenthaltes in dieser

Stadt in nahe Beziehung gekommen; Avährend er sonst
den Taufakt nicht persönlich vornahm, sondern durch andere
vollziehen liess, hatte er ausser dem Synagogenvorsteher
Crispus (Apg. 18, 8), der mit Paulus aus der Synagoge
ausgezogen Avar, auch den Gajus und dann noch die Familie des

Stephanas getauft (1. Kor. 1, 15. 16). Aus der Synagoge in
Korinth vertrieben, hatte er damals seine Predigt zunächst in dem

an die Synagoge anstossenden Hause des heidenchristlichen
Tiiius Justus fortgesetzt (Apg. 18, 7). Allein inzwischen Avar
die Gemeinde gewachsen und sie bedurfte, Avenu sie als solche

zusammenkam (1. Kor. 11, 18; 14, 23), eines grössern Raumes.
Diesen stellte Gajus zur Verfügung. Er wurde der Gastgeber
(Çivoç) nicht nur des Apostels, sondern auch „der ganzen
Gemeinde" (öXrtg xrjg ixxX^afag, Röm. 16, 23). Letzteres in einem

ganz besondern Sinne. Es kam in Korinth vor, dass ärmere
Gemeindemitglieder, die zu den Liebesmahlen keine Beiträge
mitbringen konnten, dann und wann beschämt wurden (1. Kor.
11, 22). In solchen Fällen gehörte Gajus nicht zu denen, die
das „eigene Mahl vorwegnahmen" (1. Kor. 11, 21), sondern er
teilte mit den Dürftigen, und es ist darum sehr ernst gemeint,
wenn der Apostel ihm das Lob spendet, er sei auch „der
Gastgeber der ganzen Gemeinde". (Die Übersetzung der Vulgata
universa ecclesia statt universae ecclesiae ist ohne ZAveifel

Korrektur.)
In seinem Hause Avurde der Römerbrief geschrieben. Das

war eine Arbeit, die Tage erforderte. Im nähern Freundeskreise

des Apostels erhielt man davon Kenntnis. Vielleicht hat
Paulus, der ja auch aus seinem Reiscplan schon längst kein
Hehl gemacht hatte (Apg. 19, 21), sogar in seinen Predigten
vor der versammelten Gemeinde davon gesprochen, zumal er
in jenen Tagen die Grundlehren, die er seinem Schreiber in
die Feder diktierte, gewiss auch zum Gegenstand seiner
Ansprachen gemacht hat. Je lebhafter sich jemand um die
Gemeinde in der Welthauptstadt interessierte, desto wichtiger

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 8. 1919. 15



— 226 —

Avurde ihm das Schreiben, das jetzt der Apostel an diese
Gemeinde richten wollte. Als es fertig war und nun der Diakonissin

Phöbe übergeben werden sollte, kamen ausser dieser

einige hervorragende Gemeindemitglieder und Mitarbeiter des

Apostels im Hause des Gajus zusammen, um sich das

hochwichtige Dokument vorlesen zu lassen. Es war da der jugendliche

Timotheus, der dem Apostel „wie einem Vater diente"
(Phil. 2, 22) und den Paulus unter Umständen geradezu als
Mitverfasser seiner Briefe nennt (2. Kor. 1,1; Phil. 1,1 ; Kol. 1,1 ;

1. Thess. 1, 1 ; 2. Thess. 1, 1; Philem. 1). Drei andere, Lucius,
Jason und Sosipatros, die amvesend waren, besässen eine
Eigenschaft, die für die Leser des Römerbriefes von besonderer
Wichtigkeit sein konnte: sie waren Volksverwandte des Apostels

(avyysrslg; vgl. 9, 3; 16, 7. 11), also geborene Juden, die
der heidenchristlichen Gemeinde in Rom bezeugen konnten,
dass es auch unter den gläubig gewordenen Juden in Korinth
nicht an Avarmer Sympathie für die heidenchristliche Mission
des Apostels fehlte. Ob Lucius einer der geistbegabten Lehrer
der antiochenischen Gemeinde Avar, die die Missionsreisen in
der Heidenwelt als ein gottgefälliges Unternehmen erklärten,
(Apg. 13, 1), Jason mit dem Thessalonicher zu identifizieren ist,
der den Paulus und seine Genossen auf der zweiten Missionsreise

so tapfer aufgenommen hatte (Apg. 17, 5), Sosipatros (So-
pater) hingegen zu den Vertrauensmännern gehört, die den
Apostel auf der Rückkehr der dritten Missionsreise begleiteten
(Apg. 20, 4), muss dahingestellt bleiben. Ich halte es für
wahrscheinlich. Auf jeden Fall hätten auch die drei in der
Apostelgeschichte namhaft gemachten, am Missionswerk des Apostels
so sehr beteiligten gleichnamigen Persönlichkeiten unter den

vorausgesetzten Umständen den Römerbrief nicht abgehen lassen,
ohne von dessen Inhalt Kenntnis erhalten zu haben. Ganz
unzweifelhaft aber Avaren, als das Schreiben vollendet vorlag
und noch einmal durchgelesen wurde, auch anwesend der
Schreiber Tertius, dem der Apostel den Brief diktiert hatte,
und Gajus, der Hausbesitzer (V. 22 und 23). Dass nämlich Paulus

die Briefe nicht selber schrieb, sondern höchstens noch
durch einen eigenhändigen Zusatz oder eine eigenhändige
ZAvischenbemerkung als authentisch beglaubigte, ergibt sich
auch aus Gal. 6, 11; 1. Kor. 16, 21; Kol. 4, 13; 2. Thess. 3, 17;
Philem. 19. — Endlich waren anwesend Erastus und Quartus.



— 227 —

Ersterer könnte der Genosse des Timotheus gewesen sein, den
Paulus nach Mazedonien vorausschickte, als er auf der dritten
Missionsreise im Begriffe war, von Ephesus aufzubrechen und
dann den oft erwähnten Reiseplan auszuführen (Apg. 19, 22).
Allein er wird an unserer Stelle als Stadtkämmerer (oixovópog

¦n'g nJXewg, Vg. arcarius civitatis, Allioli: „Stadtrentmeister",
Kistem.: „Schatzeinnehmer") bezeichnet, war also ein Mann in
hoher öffentlicher Vertrauensstellung, aber doch ohne Zweifel auch
ein Gcmeindemitglied, wie der mit ihm verbundene Quartus,
von dem nur gesagt wird, dass er Christ (dosXtfóg) war. — Es

darf noch besonders bemerkt Averden, dass von den acht
genannten Personen nicht Aveniger als vier lateinische Namen
haben und dass gerade der Lateiner Tertius den Brief geschrieben

hat und voraussetzen darf, er sei den Lesern des von ihm
zu Papier gebrachten Briefes so gut bekannt, dass ihnen ein
persönlicher Gruss von ihm angenehm sei: „Ich Tertius, der
ich diesen Brief im Herrn geschrieben habe, grüsse euch."
AondÇofuu v/iâg syw Tiçxioç. Das sind Dinge, die offenbar sehr
gut zu der Vermutung passen, die Genannten hätten von der
Entstehung des Briefes an die Römer gewusst und den sehr
naheliegenden Wunsch gehegt, vom Inhalte des fertig gewordenen

Schreibens Kenntnis zu erhalten. Wenn ich aber weiter
vermute, sie seien ungefähr in der Zeit, da Paulus das Schreiben

an die Phöbe überreichen und so aus der Hand geben
wollte, im Hause des Gajus versammelt gewesen, so scheint
mir das gerade durch den Gruss, den der Schreiber von sich
aus eingeschoben hat, angedeutet zu sein. Sicher ist Tertius,
„der diesen Brief geschrieben hat" und dann sich selbst seinen
Lesern vorstellt, aiiAvesend; ebenso daher wohl auch die vier
vorher genannten und die drei nachher genannten Männer, die
Paulus seinerseits mit den von ihm diktierten Grüssen den
Lesern vorstellt (avvsgyóg pov, ovyysvsïç pov, £*Voc pov), zumal zu
diesen letztern auch der Hausbesitzer Gajus gehört. Wie ist
die Gesellschaft, die, wenn man den Apostel und Phöbe
hinzurechnet, aus zehn Personen bestand, aber möglicherAveise noch
zahlreicher war und die ganze Gemeinde repräsentierte, dazu
gekommen, sich nachträglich noch durch Nennung der
angeführten Namen der römischen Gemeinde vorzustellen?

Als — vielleicht erst nach wiederholten Zusammenkünften
— die Lesung des Briefes beendigt war, knieten die Versammei-



— 228 —

ten nieder (vgl. Apg. 20, 36 ; 21, 5) und beteten inbrünstig,
dass die apostolische Lehrverkündigung williges Gehör finden
und den Gläubigen im Aufgang und Niedergang zur Erbauung
dienen möge bis zur Wiederkunft des Herrn. Nach einer Weile
erhob sich Paulus, breitete seine Arme aus, blickte gen Himmel

und sprach mit lauter Stimme: Ich danke Dir, Gott und
Vater unseres Herrn Jesu Christi, dass Du mich, der ich nicht
wert bin, Apostel zu heissen, ausgesondert hast zur Verkündigung

des Evangeliums, das da ist eine Kraft, selig zu machen

alle, die daran glauben. Zuvor verheissen durch Deine Propheten

in heiligen Schriften, blieb es verborgen von Urzeiten an,
ist aber nun offenbar geworden in Christo Jesu, Deinem Sohne.

Und Du hast Befehl gegeben, dass es soll gepredigt werden
unter allen Völkern, damit sie gelangen zur Einheit des Glaubens,

zur Erkenntnis Deines Sohnes Christi Jesu. Nun ergeht
Dein Wort über die ganze Erde und bis an die Grenzen des

Erdkreises dringt sein Schall. Wie unbegreiflich sind Deine
Gerichte, Avie unerforschlich sind Deine Wege! Denn aus Dir
und durch Dich und zu Dir sind alle Dinge. Dir sei die Ehre
in Ewigkeit. Amen.

Nachdem der Apostel so gebetet, blieben alle Amvesenden
noch eine geraume Zeit in tiefes Schweigen versunken; dann
erhoben sie sich und äusserten den Wunsch, dass ihnen
gestattet Averde, auch ihrerseits die Brüder in Rom mit einem
Grüsse zu segnen und so den Brief gleichsam auch zu dem

ihrigen zu machen. Sodann aber möge der Apostel eigenhändig

noch eine dankbare Lobpreisung Gottes beifügen. So

geschah es. Wieder setzte sich Tertius an seinen Tisch und Paulus

fing an, ihm die Namen der Anwesenden, die zu grüssen
wünschten, zu diktieren, nur erwies er dem Schreiber die Ehre
und die Liebenswürdigkeit, sich direkt mit einem Gruss an die
römische Gemeinde wenden zu dürfen. Dann aber griff' er
selbst zur Feder und fasste in kurzen Worten, wie nur er es

vermochte, die Grundgedanken seines ganzen Schreibens und
seiner Gebete in die Form einer Lobpreisung Gottes zusammen.

Diese ist schwer so wiederzugeben, dass sie ganz
verständlich ist und genügend gewürdigt Averden kann. Ich will
sie aber nicht mit weitern Auseinandersetzungen entweihen,
sondern lasse sie zum Schlüsse der vorstehenden Ausführungen

nach einer möglichst getreuen Übersetzung hier einfach
folgen. Sie lautet:



— 229 —

„Dem aber, der euch zu stärken vermag nach meinem

Evangelium und der Predigt Jesu Christi, gemäss der
Offenbarung des Geheimnisses, das in den Zeitaltern von Anbeginn
an verschAviegen Avar, nun aber ist geoft'enbart und nach dem

Auftrag des ewigen Gottes mittels prophetischer Schriften zu
Gehorsam des Glaubens an alle Heidenvölker kund getan
worden, dem alleinigen Aveisen Gott, durch Jesus Christus, dem
sei die Ehre in die Ewigkeiten der Ewigkeiten. Amen".

E. H.


	Die zwei Schlusskapitel 15 und 16 des Römerbriefes als ursprüngliche Bestandteile dieses Schreibens

