Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919

Heft: 2

Artikel: Betrachtungen Uber das Verhaltnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403929

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 127 —

Betrachtungen iiber das Verhéltnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kulfur.

VII. (Schluss.)

Noch in einer andern Beziehung behauptet sich, wie mir
scheint, die Selbstiindigkeit des Danteschen Gewissens: in der
sittlichen Beurteilung!) eben jener Autorititen, deren Fiihrung
er das ganze Menschenleben in allen Rechts- und Gewissens-
fragen unterstellt wissen wollte. Indem er sich das Recht der
Kritik gegeniiber Staat und Kirche in ihrer irdischen Gegeben-
heit wahrt, lisst er deutlich erkennen, dass er eine absolute
Gehorsamsverpflichtung nur gegeniiber der Idee des Weltkaiser-
tums und des auf seine rein geistliche Zweckbestimmung be-
dachten Papsttums anerkennt.

Aber was war diese Idee anders als eine Utopie, die gemessen
an den wirklichen Zeitverhiiltnissen zu einem starken Protest
auswachsen musste gegen die von ihm beobachtete Verkiimmerung
der Berufsaufgaben, die er beiden Michten zugedacht hatte ? —
Man muss die Zeichnung, die Dante von diesen Berufsaufgaben
entworfen hat, in ihrer Ganzheit iiberschauen, um zu empfinden,
wie theoretisch im Grunde die Linien seines politischen Denkens
sind, theoretisch, weil ganz auf ethisch-religiose Zicle eingestellt.
Denn was verlangt Dante von seinem Weltkaiser anderes, als
dass er durch seinen Machtwillen bestimmte ethische Kategorien
verwirkliche ?)! Er soll das Menschengeschlecht einem Wollen
und einem Nichtwollen unterwerfen ®). Sittliche Willensbildung,
das ist also seine gewichtigste Regierungsaufgabe, und sie soll
ihr Ziel, charakteristisch genug, durch philosophische Unter-

1) Das liberum arbitrium des sittlichen Gewissens gilt Dante als hichste
Gottesgabe. Monarch. I, 14. Parad. V, 19.

7 ,Dantes Kaiser ist entweder nichts als ein verkorperter kategorischer
Imperativ oder aber ... ein gewalttittiger Welteroberer.* F. Kern, Hum
civil,, S. 46; vgl. Vossler I, 558. :

*) Monarch. III, 10; vgl. Conviv. IV, 6, und IV, 9: ,Der Kaiser reitet
unsern freien Willen.“



— 128 —

weisung erreichen?). Auf die platonische Lehre, dass die Zu-
stinde in der Welt erst besser werden kénnten, wenn die Konige
Philosophen geworden seien, setzt also auch Dante alle seine
Hoffnung. Wie schwarmerisch diese Hoffnung bei ihm ist, er-
kennt man weiter daran, dass er die Personlichkeit seines
Weltkaisers zu einer sittlichen Idealfigur ausgestaltet. Seine
Berufsstellung als solche soll ihm die dazu erforderlichen psycho-
logischen Garantien bieten. Da er iiber alle irdischen Giiter
die Verfiigungsgewalt besitzt, kann er nicht anders als person-
lich begehrungslos sein. Auf eine mystische und iibermensch-
liche Hohe wird also sein Willensleben hinaufgehoben. Als
Vertreter des theokratischen Weltgedankens muss er die Be-
diirfnislosigkeit und Heiligkeit des gottlichen Willens besitzen 2).
Denn seine sittliche Makellosigkeit begriindet erst seine Eig-
nung fiir sein Gerechtigkeits- und Friedensamt auf Erden. Wie
Gott nur die Glickseligkeit seiner Geschopfe als Willensziel
kennt, so auch Dantes Kaiser fiir seine Untertanen, nur dass
Gott die tiberirdische Seligkeit des Paradieses sich zum Ziele
setzt, der Kaiser aber die irdische Gliickseligkeit eines wohl-
verfassten Staatswesens?®). Gerechtigkeit und Harmonie, das ist
in beiden Fillen Weltzweck und -ziel. Und weil der Welt-
kaiser nur dieses sittliche Interesse kennt, darum wird es thm,
wie Dante mit einem unbedenklichen Vertrauen auf die Macht
des sittlichen Willens glaubt, leicht werden, den Ausgleich
der einander widerstreitenden irdischen Interessen und damit
die Ausmerzung der cupiditas*) der einzelnen zu bewirken.
,Wenn sie aber entfernt ist, steht der Gerechtigkeit nichts
mehr im Wege.* ,Die Wogen der blinden Begehrlichkeit zu
diimpfen“®), erscheint somit als eine Hauptaufgabe des philo-
sophischen Kaisers. Ja, letzten Endes liegt der Existenzgrund
seiner Regierungsgewalt darin, dass sie sich als Heilmittel
gegen diese Ursiinde des menschlichen Willens erweist ®).

') Conviv. IV, 6: ,Es verbinde sich die philosophische Autoritiit mit
der kaiserlichen zu gutem und vollkommenem Regieren”, cf. Monarch. 1,
14, und besonders III, 16.

) Mon. I, 13.

1) Vel. Mon. III, 16.

*) »Remota cupiditate omnino, nihil iustitiae restat adversum.* Mon.I, 11.

*) Mon. III, 16.

®) Mon. 111, 4.



— 129 ——

Der Staat wird so fir Dante zu einem Bestandstiick der
sittlichen Heilsokonomie!). Er ist notwendig geworden, weil
das Individuum in seinem begehrlichen Willen sich gegen Gott
und die Mitmenschen isoliert hat. Er ist notwendig geworden,
weil dadurch das Menschheitsziel, die Herstellung eines ge-
rechten Gemeinschaftswesens, eines heiligen Liebesverbandes
in Frage gestellt wurde. Und er wire nicht notwendig ge-
wesen — so wenig wie ein Pflaster vor der Geburt eines Men-
schen fiir ein kiinftiges Geschwiir®) —, wenn die Menschheit
durch eigene Willensbestimmung im Urzustand, wie ihn das
irdische Paradies der gottlichen Komodie symbolisiert, ver-
blicben wire und den Forderungen der Gerechtigkeit ent-
sprochen haben wiirde. Denn dann wirde jeder sein eigener
Kaiser und Papst geblieben sein®). Anders also wie Thomas
von Aquin lehrte Dante, dass die Organisation der staatlichen
Gewalt sich nicht schon im Stande der Unschuld gebildet haben
wiirde und somit eine Notwendigkeit des menschlichen Gemein-
schaftslebens iiberhaupt sei4). Sie entspringt vielmehr aus dem
Bediirfnis, der gemeinschaftszerstorenden Gewalt der Siinde
eine iberlegene Gewalt entgegenzustellen und so die Erreichung
des sittlichen Endziels tiir die menschliche Gesellschaft zu ge-
wihrleisten. Nicht aus der Natur des menschlichen Gemein-
lebens ist der Staat erwachsen als eine Folge des in ihm wirk-
samen Naturrechts, sondern aus der Mystik des gottlichen Er-
losungswillens als ein Mittel, die verderbte menschliche Natur
wieder in ihren urspriinglichen Zustand der Willensunschuld
zuriickzufithren. Das naturalistische Element, das in den tho-
mistischen Staatsbegriff aus Aristoteles iibergeflossen war, finden
wir also bei Dante wieder ausgeloscht. Der theokratische Ge-
danke — das Gottesgnadentum — tritt bei ihm in der Be-
grimdung der Staatsgewalt viel nachdriicklicher hervor.

Zum Erzieher der Menschheit ist hiernach das Kaisertum
von Gott berufen und das Ziel, dem diese Erzichung zustrebt,
ist das ideale Weltreich der Freiheit, der Gerechtigkeit und
des Friedens. Eine scholastische Utopie hat Dante damit an

1) K. Sauter, Dantes Monarchie, S. 171, Anmerk. 2.

") Mon. III, 4.

3) Purgat. XXVII, 142.

‘) Si homo stetisset in statu innocentiae, in quo a Deo factus est,
talibus directivis non indiguisset. Mon. III, 4.

Internat. kirchl. Zoitschrift, Heft 2, 1919, 9



— 130 —

die Spitze seiner Politik gestellt!), und scholastisch ausgedacht
ist auch ihr Verhiiltnis zu dem tatséichlichen Verlauf des poli-
tischen Lebens. Sie steht wie ein Allgemeinbegriff iiber den
Besonderheiten des wirklichen Lebens mit der Anforderung,
dass diese sich ihm unterordnen sollen. Daher soll auch der
Weltkaiser sich weniger um die praktischen Einzelheiten der
politischen Verwaltung kiimmern, als um den sittlichen Cha-
rakter des Staatswesens besorgt sein?). Dieser aber offenbart
sich in den schon genannten allgemeinen Bestimmungen der
Freiheit, der Gerechtigkeit und des Weltfriedens. — Fir dic
Freiheit der Weltmonarchie bietet, wie wir bereits erwihnten,
der Kaiser schon darum die sicherste Gewéhr, weil sein eigenes
sittliches Urteil durch kein selbstisches Begehren getriibt ist.
IThm muss darum die Wohlfahrt des Staatsganzen als sittlich
gebotener Selbstzweck erscheinen?®). Die Auffassung Dantes
weist hier eine nahe Verwandtschaft mit den Gedanken der
Kantischen Ethik auf. Der Kaiser, so konnen wir in seinem
Sinne sagen, soll die sittliche Wiirde der im Staate organisch
verbundenen Menschheit und zugleich ihre Freiheit darin achten,
dass er niemals die Wohlfahrt des Staates seinen eigenen
Zwecken unterordnet; er soll sich vielmehr als ,Diener aller*
fithlen4). Insbesondere aber soll er bestrebt sein, allen gerecht
zu werden. Sein dahinziclender Wille aber ist um so wirk-
samer, weil er ,mit dem grossten Konnen“, d. h. mit einer
durchgreifenden Vollzugsgewalt verbunden ist®). So darf denn
wenigstens die theoretische Uberlegung iiber das Wesen des
Weltkaisertums damit rechnen, dass es die Sicherstellung der
Gerechtigkeitsordnung in der Welt verbiirge, d. h. ein sach-
liches und personliches Verhéltnis aller Glieder des Mensch-
heitsverbandes zueinander, das den Bestand und die Wohlfahrt
der Gesellschaft erhidlt und vor Storung bewahrt?). Auf dieser

1) Vgl. dazu die ‘Ausfiihrungen in der Einfithrung zu Dantes Mon-
archie von Konst. Sauter, S. 26.

) Monarch. I, 14.

%) Mon. I, 12 und 13.

*) ,minister omnium¥, Mon. I, 12; ,wie man sieht, spricht hier Dante
zuerst ein Axiom aus, welches viele Jahrhunderte spiter von keinem Ge-
ringern als Friedrich dem Grossen aufgenommen worden ist.* Kraus,
Dante, S. 690.

%} Mon. I, 11.
®) In diesem Sinne definiert Dante das Recht, Mon. II, 5: Ius est

realis et personalis hominis ad hominem proportio, quae servata hominum
servat societatem et corrupta corrumpit.”



— 131 -

Grundlage aber scheint auch der Weltfriede gesichert als das
hiochste unter allen Giitern, die unserer Gliickseligkeit dienen,
und der Menschheit ein paradiesischer Lebenszustand eroffnet ).
Nur ein Schwiirmer und Prophet konnte solche Anschauungen
mit einer niichternen, unerbittlich scheinenden Logik vortragen,
ein Schwiirmer im Reiche der Gedanken. — Als ein solcher
erweist sich Dante auch in den Lehren, die er von dem Ver-
hiiltnis des Weltkaisertums zur Weltkirche entworfen hat.
Bestimmt ist dieses zuniichst durch die Teilung der Auf-
gaben, die er Staat und Kirche zugewiesen hat. Das Gebiet
des praktischen Iandelns unterliegt der Befehlsgewalt des
Staates. Im Reiche der Gedanken aber herrscht die Kirche?),
Sofern diese Einteilung ,etwas kiinstlich Abstraktes und Un-
vorstellbares“ an sich hat?), da ja das praktische Handeln
doch irgendwie aus der sittlichen Gesinnung entsprungen sein
muss und diese sich auf theoretische Uberzeugungen griindet,
wihrend die Kirche schon durch die Verwaltung des Buss-
sakramentes dazu berufen ist, das Gebiet des Handelns ihrem
Richterstuhl zu unterwerfen, miissen wir uns gegenwiirtig halten,
dass Dante viel mehr darum zu tun ist, die wesentliche Zweck-
bestimmung beider Michte zu kennzeichnen als ihre Grenzen
zu umschreiben. Als wesentlich aber gilt ihm, dass der Staat
das sittliche Handeln im Gemeinschaftsleben beherrsche, wiih-
rend die Kirche das Gnadenleben verwaltet, als dessen hochstes
Ziel die Anschauung Gottes, somit Beseligung durch Erkenntnis
gilt. Keiner auch der Papst nicht — kann darum sich der
Rechts- und Friedensordnung des Staates entziehen, und keiner
— auch der Kaiser nicht — kann der Gnadenhiilfe der Kirche
entbehren, wenn er sein geistiges Leben und Wesen vollenden
will. ,Damit ist die gegenseitige Unabhiingigkeit der beiden
Kreise, Recht und Gnade, wie anderseits ihr Aufeinander-
bezogensein entwickelt. Diese regiert tber die Gesinnungen
und nur iber sie, jenes ordnet die vita civilis und nichts als
sie,.. So stehen Staat und sichtbare Sakramentskirche in

1) Mon. I, 4.

) Mon. I1I, 16; ef. auch Conviv. IV, 22, Kern, S. 6, S. 26 und S. 135 fY,
Weitere Belegstellen fiir die gleiche Auffassung aus andern mittelalter-
lichen Schriftstellern siche Gierke, Genossenschaftsrecht, S. 534 ff., Anmer-
kung 38—43, und S. 558, Anmerk. 45.

%) Siehe Kern, S. 19.




— 132 —

ihrer Gebarung voneinander unabhingig, beide von Gott un-
mittelbar eingesetzt nebeneinander. Dennoch richtet sich der
Zweck des Staates nach dem hoheren der Kirche. Er ist ihr
nicht seine Existenz schuldig, denn Gott hat unsre Leiblichkeit
zugleich mit unsrer Geistigkeit gegriindet, nicht stammt die
Leiblichkeit von der Geistigkeit her ... Aber wie eben die
irdische pax nur dazu da ist, um die vita contemplativa zu
ermoglichen, so ist es dem recht verwalteten Staat unmoglich,
sich nicht an die miitterlichen Unterweisungen der Kirche zu
kehren. Die von ihm vermittelte Gliickseligkeit des titigen
Lebens ist zwar gut, aber die des beschaulichen Lebens ist
besser, weil die schlechthin beste ).

In diesem Wechselverhiiltnis stehen sich Staat und Kirche
auch als Gesinnungsgemeinschatten gegeniiber: der Staat be-
seelt durch den Rechtsgedanken, der die Gewidhr ecines har-
monischen Ausgleichs aller Kriifte und Strebungen in ihm und
damit die Sicherstellung eines befriedeten Zustandes des Staats-
ganzen verbiirgt?), die Kirche beseelt durch die mystische
Liebe zu Gott und zum Nichsten, aus der das Reich Gottes
als Gemeinschaft des Geistes erwiichst. Nun stellt zwar die
Rechtsgesinnung, die den Staat begriindet, nur eine Vorberei-
tungsstufe fiir die Liebesgesinnung dar, die in der Gemeinschaft
der Heiligen im himmlischen Paradies lebendig ist; das hindert
aber nicht, dass die Wurzel beider Gesinnungen in gleicher
Weise im gottlichen Willen zu suchen ist. Aus ihm, dem Quell-
punkt von Natur und Gnade, fliesst das Naturrecht, die ideale
Grundlage alles positiven Rechts; aus ihm entstromt das Gnaden-
reich der Liebe, das iiber dem natur- und rechtsgebundenen
Leben eine Willenseinheit fir alle von ihm Beseligten stiftet.

,Denn darin ruht des Seligseins Prinzip,
Dass wir uns ganz im Willen Gottes halten,
So dass uns all' erfiillt ein Willenstrieb.*

1) Kern, S. 27 1. :

%) Diesen Grundgedanken des zweiten Buches der Monarchie wieder-
holt besonders klar Marsilius von Padua in seinem ,Defensor pacis®. I, c. 2
und 15. Ihm ist der Staat ,velut animata sen animalis natura quaedam®,
in dem Verhiiltnis seiner Teile geordnet durch die Vernunft, und aus dieser
Wohlordnung entsteht dann der befriedete Zustand (tranquillitas) des Staats-
ganzen. Siehe Gierke, III, 552. — Das Recht als ,undament des Kaiser-
tums“. Siehe Mon. LI, 10.



— 158 —

y,Der Rang, den wir im Kdonigreich erhalten,
Der diinkt dem Reich und seinem Konig gut,
Der unsren Willen lockt nach seinem Walten.*

,Sein Will’ ist Frieden, ist die Meeresflut,
Wo alles hinstrebt auf verschiednen Pfaden,
Die Geister hier und die in Fleisch und Blut.“
(Parad. III, 79—86. Gildemeister.)

So finden wir denn den Grundsatz der Gerechtigkeitsord-
nung, wonach einem jeden zukommt, was ihm nach Verdienst
gebiihrt, in den freien Liebeswillen der Seligen des Paradieses
aufgenommen. Auf Erden aber ist es Aufgabe von Staat und
Kirche, zu dieser idealen Gesinnung, die der tragende Grund
des sittlichen Gemeinschaftslebens ist, zu erziehen!). Als sitt-
lichen Erzicher sehen wir nun den Staat iiber den ihm an-
haftenden Zwangscharakter hinauswachsen. Denn als Ziel setzt
er sich eine Gesinnung, der das Recht nicht mehr als eine
Forderung erscheint, die notigenfalls erzwungen werden miisste,
sondern als eine frei gewihlte Ordnung, in der sich alle be-
seligt fithlen. — Umgekehrt ergibt sich fiir die Kirche die
Notigung, ihre ideale Liebesgesinnung den irdischen Rechts-
verhiiltnissen anzupassen und dadurch selbst Rechtsformen in
sich aufzunehmen?). Das mag ertriiglich erscheinen, solange
sie {iber dieser Verbindung mit dem menschlichen Recht ihre
gottliche Bestimmung nicht vergisst und das Evangelium nicht
den Dekretalen hintenansetzt 3).

Allein diese Gefahr haftet viel mehr, als der Dichter er-
kannt hat, schon an der blossen Tatsache der Verwandlung
der Kirche in ein Rechtssubjekt. Denn das Recht ist immer
formalistisch und entsprechend fillt auch die Gestaltung des
personlichen und dinglichen Rechts in der Kirche aus. So
schafft die Kirche in der Gliederung der Hierarchie ein Per-
sonenrecht, das in vielen Fillen in gar keinem Verhiltnis zu

1) Uber Staat und Kirche als sittliche Erzieher siche Kern, 8. 68.

) So feiert Dante den Schopfer des Kirchenrechts Gratian als ein
Licht des Paradieses. Parad. X, 103 ff.

) Parad. X, 133 ff.; vgl. dazu die Polemik gegen die Dekretalisten,
Mon. 111, 3, wo ihnen zum Vorwurf gemacht wird, dass sie die Traditionen
der Kirche (traditiones Kcclesiae) — worunter dem Zusammenhang nach
die kirchlichen Rechtssammlungen zu verstehen sind; siche Sauter, Dantes
Monarchie, S. 164 — als Glaubensfundament betrachteten; vgl. auch Kraus,
Dante, S. 709.



— 134 —

dem sittlichen Wert der Personen steht, die durch dieses Recht
nicht nur geschiitzt, sondern auch bevorrechtet werden. Gewiss
hat der Dichter dieses Missverhiltnis erkannt, sein sittlicher
Zorn hat sich dagegen auf das heftigste empoért — aber den
tieferen Grund, warum e¢s immer wieder zu einem solchen
Missverhéltnis kommen miisse, hat er nicht begriffen. Der
Wiklifitische Gedanke, dass das kirchliche Amtsrecht von der
sittlichen Amtswiirde abhiingig sei, liegt vollends ausser seinem
Gesichtskreise. — Indem Dante des weitern die Kirche als
Rechtsverwalterin dinglicher Giiter anerkennt, tbersieht er,
dass schon diese Stellung den Anreiz in sich schliessen musste,
fir die Kirche weitgehende Eigentumsrechte zu fordern. Die
idealistische Gesinnung des Dichters versteift sich aber auf
den Gedanken, dass das Recht mit der christlichen Ethik gleichen
Schritt halten misse, eine Auffassung, die sich im {ibrigen mit
der mittelalterlichen Verwechselung von Recht und Sittlichkeit
deckt. — Sofern nun ein Zwiespalt zwischen beiden offen zu-
tage liegt oder die Rechtsanspriiche der Kirche einen solchen
begriinden, weiss Dante sich nicht anders zu helfen, als dass
er ein zufilliges einzelnes Ereignis fiir diése unheilvolle Wen-
dung in der Geschichte der Kirche verantwortlich macht. Den
Abfall der Kirche von ihrem idealen Beruf erklirt er somit
wesentlich durch die von ihm fiir echt gehaltene Schenkung
Konstantins. Sie hat ihren Wagen mit der schlimmen Fracht
weltlicher Herrschaft belastet!). Seither trachtet sie danach,

') Purg. XXXII, 128 f. -— Weitere Klagen iiber die konstantinische
Schenkung, Inf. XIX, 115 ff., Parad. XX, 55—60. — Monarch. II, 13, (am
Ende), Mon. ITI, 10. Nachweis ihrer rechtlichen Unmoglichkeit: ,Constan-
tinus alienare non poterat imperii dignitatem, nee Ecclesia recipere.” Ubri-
cens scheint an dieser Stelle der Bericht iiber die konstantinische Schen-
kung so gefasst, dass die Vermutung nahe gelegt wird, Dante habe ihr
nicht ohne Zweifel gegeniibergestanden: ,dicunt quidam adhue, quod Con-
stantinus imperator . . . tunc summi pontificis imperii sedem, scilicet Romam
donavit Ecclesiae cum multis aliis imperii dignitatibus®. Die rechtliche
Unméglichkeit einer ,expropriatio territorii, dignitatis vel iurisdictionis
behaupten auch mittelalterliche Juristen wie Bartolus, Baldus u. a. Siehe
(vierke, Genossenschaftsrecht III, 621, Anmerk. 283 und S. 622, Anmerk. 285.
Siehe auch Quaestio in utramque p. 106 ad 14. Ant. Ros. I. ¢. 64— 686,
Gierke, S. 543, Anmerk. 58. — Uber Dantes Stellung zur konstantinischen
Schenkung und zum Temporale siehe Kraus, S. 717 und S. 719, Vossler,
K., S. 374 und 431 ff.



Schwert und Hirtenstab miteinander zu vereinen!), was ihr
selbst und dem Staate zum Verderben gereichen muss. Denn
die Zerrittung der religitsen und sozialen Ordnung, die daraus
folgt, muss beide in ihrer Wirkungsfihigkeit hemmen 2). — Und
nicht genug damit! Das Wesen der Kirche wird durch die
Aufnahme weltlicher Herrschaftsanspriiche in scin Gegenteil
verkehrt. Denn zur Wesensform der Kirche gehort es, in Wort
und Tat Christus zu folgen. Gegenteilige Worte und Taten
wiirden mit ihrer Wesensform oder, was das gleiche ist, mit
ihrer Natur nicht im Einklang stchen?). — Insofern also die
Kirche der mystische Leib Christi ist, kann sic nicht mit dem
sie beseelenden Geiste Christi in Widerspruch treten. — Dieser
aber fordert nicht nur den Verzicht auf irdische IHerrschaft,
sondern dariiber hinaus auf jegliche Art zeitlicher Giiter?).
Wohl darf die Kirche solche verwalten, aber doch nur zu-
gunsten der Armen, denen allein das Besitzrecht daran zusteht ®),
Mit vollem Bewusstsein hat sich Dante in diecsem Punkte die
franziskanischen Reformideen zu eigen gemacht®). Eine arme,
doch in ihrer Armut geistesmichtige Kirche! Iine Kirche, dic
unberiihrt von der Gier nach weltlichem Gut nur der Ver-
wirklichung ihres Liebesideals in der Menschheit lebt! — Wie
weit aber war die Wirklichkeit von diesem frommen Dichter-
traum entfernt! Selbst im Orden des hl. Franziskus hielt sich
nur noch eine so geringe Zahl an die Armutslehre ihres Mei-
sters, dass ihre Kutten nicht viel Tuch erforderten”). Und iiber
den Benediktinerorden lisst Dante seinen Stifter klagen:

') Purg. XVI, 106 ff.: ,Rom hatte, um die gute Welt zu griinden, —
Zwei Sonnen, eine, um den Weg der Welt, die andere, Gottes Strasse zu

verkiinden. — Jetzt ist zum Schwert der Hirtenstab gesellt, — Und so ver-
nichten sie einander beide; — notwendig ist’s it beiden schlecht bestellt.*

) Mon. I1I, 10; Purgat. XVI, 127.

%) Mon. III, 15; dazu die Begriindung: ,Forma autem ecclesiae nihil
aliud est quam vita Christi tam in dictis quam in factis comprehensa.

*) Siehe Vossler, S. 473 f.

8 Mon. III, 10, am Ende. Parad. XXII, 82 ff.: ,Denn was die Kireh’
erwarb, gehort noch heute dem Volke, das um Gottes willen fleht, — Ist
nicht fiir Vettern und noch schlimmere Leute.“  Cf. auch Mon. 11, 12.

%) F. X. Kraus, Dante, 8. 737 f.; siehe dazu die Verherrlichung des
hl. Franziskus, der die Armut zu seiner Gattin erwiihlt; Parad. XI, 58—123;
vgl auch Déllinger, Akad. Vortrige I, 95 f.: Dante als Prophet. Zur Cha-
rakteristik des franziskanischen, spiterhin von Wiklif aufgenommenen
Armutsideals siche Troeltsch, Soziallehren, S. 390 f., 393 ff.

) Parad. XI, 131 f. '



136 —

,Die Mauern, die uns dienten als Abteien,
Sind Rduberhohlen und die Kutten drin
Sind Siicke voll von schlechtem Mehl und Kleien*).%

So hat der Geist der Habsucht die ganze Kirche, vor allem
den péapstlichen Stuhl ergriffen. Der vierte Hollenkreis, der die
Geizigen neben den Verschwendern umschliesst, steckt voll von
Pfaffen?). In der Strafrede, die der Dichter im Kreise der
Simonisten Nikolaus dem Dritten hiilt, leiht er seinem sittlichen
Zorn iiber das bei der romischen Kurie eingerissene Verderben
die furchtbaren Worte:

»Silber und Gold habt ihr zum Gott gemacht!
Was scheidet euch von Gotzendienern heute,
Als dass ihr ein Tdol verhundertfacht?®).“

Es ist immer wieder die gleiche Klage, die sich durch alle
Teile der gottlichen Komddie hindurchzieht: die Kirche hat sich
ihrem Berufe entfremdet und dem sittlichen Verderben in sich
Raum gegeben, indem sie den Geist der Habsucht in sich auf-
kommen liess und nach irdischer Herrschaft strebte. Nur unter
diesem sittlichen Gesichtswinkel betrachtet Dante den Werde-
gang der Kirche. So wiichst wie seine Staats- und Gesellschafts-
lehre auch seine Geschichtsphilosophie aus der Ethik hervor*).
Das zeigt sich am deutlichsten in den grossen Visionen am
Ende des Purgatoriums. ‘

Eingeleitet werden diese durch eine Folge von Bildern,
die uns die Kirche als gottliche Offenbarung zeigen. Das Un-
beschreibliche ldsst Dante vor unsern Augen geschehen. Das
Ideal heiliger Vollkommenheit ist in Christus (dem Greif) vom
Himmel herabgestiegen®). Seine Erscheinung ist umgeben von
den Autorititen, die als die Triger des gottlichen Offen-
barungswortes gelten (von den allegorischen Personlichkeiten
und Figuren, welche die heiligen Schriften des alten und neuen
Bundes darstellen sollen)®), und ihre sittliche Bedeutung tritt in

1) Parad. XXII, 76—78.

7) Inf. VII, 46—48.

%) Inf. XIX, 112—114.

*) Auch auf Dante trifft Vosslers Urteil zu: ,Die mittelalterliche Ge-
schichtsphilosophie gehédrt nicht in die Erkenntnistheorie, sondern in die
Ethik“, S. 407. Dante ,ist in Wahrheit ein Moralisator der Geschichte®
S. 408; vgl. auch F. Kern, Hum. civil,, S. 3 und 123.

5) Purg. XXIX, S. 106 ff.

%) Purg. XXIX, 82—105, 133--150.



137 —

den seligen Frauengestalten zutage, die den Reigen der gott-
lichen und menschlichen Tugenden bilden?!). — Soweit scheint
der gittliche Offenbarungsgedanke unberiihrt vom Wandel der
irdischen Verhiiltnisse, wie Gottes Schaffnerin Fortuna ruht er
,selig in sich selbst. — Aber ganz anders wie diese wird er
in die trauervolle Geschichte der Welt hineingezogen. Die Be-
griindung dafiir liegt vor allem darin, dass die gottliche Offen-
barung erlosender Liebeswille ist, der sich nur an und in der
Gemeinschaft kundgeben kann. Diese aber ist fiir Dante Rechts-
gemeinschaft und Rechtsordnung, die als solche den Begriff
des Staates fordert. Daher sieht Dante als Politiker und Rechts-
philosoph in der Unterwerfung Christi unter die Gewalt des
romischen Weltkaisers und seiner_ Gesetze kein zufilliges Ge-
schehnis, sondern eine bedeutungsvolle Tatsache, dic die Ge-
withr fiir die Rechtmiissigkeit der romischen Weltherrschaft in
sich schliesst?®). Und wie im Leben Christi sich der Erlosungs-
gedanke nur unter Wahrung des Rechtsgedankens in der Ge-
meinschaft vollziehen kann, so besteht auch fiir die Kirche die
Notwendigkeit, sich mit dem Rechtsgedanken im kaiserlichen
Imperium zu verbinden. Das geschieht, indem die Deichsel
des Kirchenwagens?®) mit dem Baum der Erkenntnis des Guten
und Bosen, der zugleich das ideale Gottesrecht bedeutet*), ver-
kniipft wird. Dieses gottliche Recht findet nun seine irdische
Verkorperung im romischen Weltreich °). Damit ist das Schicksal
des idealen Rechtsgedankens an das Schicksal des Imperiums
gebunden. Wer dieses angreift und schiidigt, der beleidigt Gott ).
Solange nun die Kirche beim Weltreich Schutz und Sicherheit
findet, bliiht auch dieses”). — Aber schon bald vollzieht sich
in ihrem Verhiiltnis ein schrecklicher Wandel. — Lag bisher
der allegorischen Schilderung Dantes nur die ideale Beziehung

') Purg. XXIX, 121-—-132.

) Monarch. II, 12, 18.

3) Philalethes nimmt an, dass diese Deichsel den rémischen Stuhl be-
deute, der also durch géttliche Fiigung mit dem riémischen Imperium ver-
bunden werde: Anmerk. 32 zu Gesang 32 des Purgatoriums; so auch Kraus,
Dante, S. 731.

‘) Weil er dieses nicht verletzt hat, wird der Greif (Christus) selig
gepriesen. Purg. XXIX, 431 f.

) F. X. Kraus, Dante, S. 731: so auch Philalethes, Gildemeister u. a.

%) F. Kern, Humn. civ., S. 85, Anmerk. 2. Purg. XXXIII, 58 f.

) Purg. XXXII, 52—60.



— 138 —

beider Miichte zugrunde, nur ein verkliirtes Bild dessen, was
ihm moglich erscheint!), so wird das anders in dem Augen-
blick, wo der Dichter aus tiefem Schlummer erwacht?) und
den geschichtlichen Wandel des Verhiiltnisses von Staat und
Kirche vor Augen bekommt. Vier Katastrophen oder Ver-
wandlungen treten ein?). Vom Himmel sieht er zunéchst den
Kaiseradler auf den Wagen herniederfahren, um ihn zu zer-
trimmern*). Ubereinstimmend sieht die Erklirung in diesem
Vorgang eine Allegorie der Christenverfolgungen®). Und auch
der Fuchs (die Héaresie), der sich in den Schoss der Kirche
einzuschleichen versucht, kommt nicht zum Ziele®). — So ge-
langt das Verderben erst in die Kirche durch die ,vielleicht
mit reiner, guter Absicht“ ?) dargebotene Schenkung Konstantins.

Bei ciner zweiten Niederfahrt hat der Adler — so schildert
uns die Allegorie des Dichters den Vorgang — den Wagen

der Kirche mit seinen Federn bedeckt®). Die mit weltlichen
Gerechtsamen bedachte Kirche verfillt alsbald irdischer Ge-
sinnung und Begehrlichkeit. Jetzt gelingt, was die Verfolgung
von aussen her nicht zu erreichen vermochte. Der Drache
der Simonie?) zertriimmert den Kirchenwagen, der sich als-
bald in das Untier der Apokalypse verwandelt!). Auf ihm
sitzt eine Dirne (meretrice), die mit einem Riesen buhlt, dann
aber von ihm misshandelt und weggeschleppt wird!!). Die
Dirne bedeutet das unter der Herrschaft Bonifaz VIII. und
Clemens V. entartete Papsttum; der Riese, mit dem es buhlt,

') Mit kiinstlerischer und philosophischer Absicht vergleicht der Dichter
die Bilder der ersten Vision mit der Erscheinung des verklirten Christus
vor den Aposteln. Das Erwachen aus dem Schlummer hebt den Abstand
zwischen dem Idealbild und der herben Wirklichkeit, die nun folgt, nach-
driicklich hervor. '

) Die Erklirung von Kraus, a. a. O, S. 731, der Schlummer symboli-
siere den Zustand des Iriedens, in welchen das rechte Verhiiltnis von Staat
und Kirche die Menschheit versetze, erscheint hiernach gekiinstelt.

’) Déllinger, Dante als Prophet. Akadem. Vortriige I, 111.

1) Purg. XXXII, 109—117.

*) Kraus, a. a. 0., S. 732, Gildemeister u. a.

%) Purg. XXXII, 118—123.

‘) Purg. XXXII, 187: ,offerta forse con intenzion casta e benigna.“

*) Purg. XXXII, 124—129.

®) Nach der Erklirung Déllingers. Akadem. Vortriige I, 112 f.

19 Vgl. Apokal. 13, 1 ff.

") Purg. XXXII, 148—160.



— 1839 —

ist das franzosische Konigtum, das aber bald mit ihm in Zwist
gerit und nun eine riicksichtslose Gewaltpolitik gegen das
Papsttum treibt, wie dic Gefangennahme Bonifaz VIII, und die
erzwungene Verlegung des romischen Stuhles nach Avignon
zeigen ),

Der allegorischen Geschichtsdarstellung lisst Dante eine
apokalyptische Prophezeiung folgen. IEin Herzog (Dux) wird
in nicht ferner Zeit erscheinen und die Dirne wie den Riesen
toten ?). Uber den Sinn dieser Prophezeiung ist viel gestritten
worden. Gewiss ist, dass sic mit der prophetischen Voraus-
sage des Veltro irgendwie in Zusammenhang gebracht werden
muss %), Endlich gehort in den Kreis dieser Weissagungen noch
die astrologisch gefirbte Prophezeiung hinein, die sich im
sicbenundzwanzigsten Gesange des Paradicses findet ). — Uber-
priiffen wir den Inhalt dieser Prophezeiungen im ganzen, so
zeigt sich ihr apokalyptisch-enthusiastischer Charakter darin,
dass sie mit Bewusstsein aus dem Rahmen dessen herausfallen,
was der niichternen geschichtlichen und politischen Berechnung
moglich erscheint. Statt dessen wird ecin gottliches Wunder
erwartet: eine gliickliche Konstellation des Himmels, die auch
auf das sittliche Wesen der Menschheit tiberstrahlt. Die Fiih-
rung auf dem Wege ihrer sittlichen Erneuerung soll der Veltro
tibernehmen. In ihm hat Dante augenscheinlich hauptsiichlich
den sittlichen Reformator von Kirche und Staat zeichnen wollen,
wobeil wir es dahingestellt sein lassen, ob die Vermutung Basser-
manns zutrifft®), dass diec. Form der Danteschen Weissagung
das in seinen Tagen verbreitecte Méarchen von dem grossen
Chan, dem Tartarenflrsten, benutzt hat, der den ganzen Westen
sich unterwerfen und als ein gerechter Friedensfiirst die Welt
beherrschen sollte ®), oder ob Kraus und Déllinger recht haben,

1) So die allgemein angenommenc Erklirung. Kraus, S. 733 f. Dic
Gewallakte Philipps des Schinen gegen das Papsttum hal Dante selbst
auf das schiirfste verurteilt. Purg. XX, 86—93.

) Purg. XXXIII, 37—45.

3) Inf. I, 102 --111.

1) Parad. XXVII, 142 ff.

®) A. Bassermann, Veltro, Gross-Chan und Kaisersage. Neue Heidel-
berger Jahrbiicher 1902, S. 28 ff.

%) Auch P. Pochhammer, Dantes gittliche Komédie in Stanzen, S. XLV,
ist Bassermann beigetreten. — Vossler I, 478 f., glaubt darin ,eine wert-
volle Spur* der fiir Dantes Veltroerwartung bestimmenden Kaisersage zu
erkennen.



— 140 —

die Dantes Veltroerwartung aus dem Vorstellungskreise der
Franziskanerspiritualen hervorwachsen lassen 1). Jedenfalls aber
liegt der Ton der Prophezeiung auf dem sittlichen Charakter
des kommenden Reformators, dessen Hauptaufgabe die Ver-
treibung der Habgier aus dem Kkirchlichen und staatlichen
Leben sein soll. Dagegen tritt bei der Duxprophezeiung des
Purgatoriums viel stirker die kirchenpolitische Tendenz der
Dichtung hervor?). Der politischen Bevormundung der romi-
schen Kurie durch das franzosische Kénigtum soll ein Ende
bereitet werden. Damit ist dann der Weg frei gemacht fiir
die weltpolitischen und kirchlichen Aufgaben des Reformkaisers,
fiir dessen Personlichkeit Dante nicht nur in der Monarchie,
sondern — wenn auch nur schattenhaft -— in der gottlichen
Komddie die Umrisse gezeichnet hat. Ganz unbestimmt bleiben
diese Umrisse in der astrologischen Weissagung des Paradiescs ).
— Von einer personlichen Beziehung aller dieser Weissagungen,
insbesondere auf Can grande della Scala oder Kaiser Hein-
rich VII, an welche die iltere Danteerklirung zumeist ge-
glaubt hat, wird man wohl absehen miissen®). Denn es gehort

1 . X. Kraus, a. a. O, S. 479 f., S, 738 ff,, 742, 745. Er glaubt, Dantes
Prophetiec mit der gleichsinnigen Weissagung des Ubertino von Casale in
Verbindung bringen zu miissen. Déllinger, Akadem. Vortrige I, 94, sieht
im Veltro einen Orden oder Ordensstifter in der Art des hl. Franziskus, der
die sittliche Wiederherstellung der Kirche bewirken soll, der dann die poli-
tische durch den Dux folgen wird. 1. c., S. 95 ff.; siche auch Vossler II, 802.

) Kraus, a. a. 0., 8. 735 f.

%) Vossler I, 480 f.

1) Joh. Henke, Dante-Wegweiser. Dortmund, 1912, S. 37.

3) Auf Can grande beziehen die Veltroweissagung die meisten deutschen
Erklirer wie Streckfuss, Kannegiesser, Wegele, Witte, Scartazzini und Gilde-
meister. Sie lesen dann Inf. I, 105, ,e sua nazion sara tra Feltro e Feltro
als geographische Ortsbestimmung: zwischen Feltro und Feltro, d. h. zwi-
schen Feltre in der Mark Treviso und Montefeltro in der Romagna. — Die
Bedenken, die insbesondere Déllinger I, 97 f., gegen die Personlichkeit
des Can grande della Scala vorgebracht hat, scheinen mir durchschlagend.
Man wird also der auch von Kraus, S. 475, bevorzugten Lesart ,tra feltro
e feltro“ beipflichten miissen ,zwischen Filz und Filz“ und darin einen
Hinweis auf die drmliche Kleidung des Reformators etwa in der Art Jo-
hannes des Tdufers zu sechen haben; so Kraus, 475, auch Déllinger I, 93. —
Vossler I, 479, iibersetzt: ,und unter schlichtem Filze wird er wohnen*
und bezieht das auf den grossen Chan aus dem Osten, der ,in einem Land
mit Hiitten aus Filz“ geboren sei. Auch Pochhammer, S. XLV, macht sich
diese Erklirung zu eigen und erinnert daran, dass der Chan ,als recht-
sprechender Kaiser auf der Filzdecke unter dem Filzzelt* habe stehen miissen.



— 141 —

zum Wesen dieser apokalyptischen Weissagungen auch bei
Dante, dass sie {iber alles geschichtliche Mass hinausgreifen.
Zur Verwirklichung dieser Herzenstriume reicht das Irdische
nicht aus. Sie schweben wie ein leuchtender Regenbogen tiber
den dunklen Wetterwolken der zeitgeschichtlichen Gescheh-
nisse. — Die Gefahr licgt nahe, in ihnen nichts mehr zu sehen
als ein so vergiingliches, in lichten Farben ausgefiihrtes Traum-
bild. Diese Gefahr aber misste fiir Dantes weltpolitisches
und kirchliches System totlich werden. Denn er hiitte dann
dem Protest gegen die Entartung von Staat und Kirche nichts
Positives an die Seite zu setzen als nur ein phantastisches
Traumbild, das vielleicht das Gefiithl zu verzehrender Sehn-
sucht anzuregen, nicht aber dem Willen den Weg zur Ver-
wirklichung seiner Ideale zu zeigen vermochte. — Den Willen
aber, zur Selbsterlosung und zur Welterlosung aufzurufen, das
ist Dantes unbeirrbare Absicht in der Monarchie wie in der
Komdodie. Ihr dient auch das apokalyptische Bild des kommen-
den Welterretters. Wie eine Erinnerung an dic unbedingte
Geltung des Ideals wird es den verfahrenen zeitgeschichtlichen
Zustiinden in Staat und Kirche gegeniibergestellt. Gewiss hat
der Dichter damit die schwirmerische Hoffnung verbunden,
dass ein himmlisches Wunder irgendwie und irgendwann ein-
mal dieses Ideal auf geschichtlichein Boden verwirklichen werde.
Aber hinter diesem gefiihlsmiéissigen Glauben, und ungleich
wertvoller als dieser, steht der starke Wille, einc neue Welt
in Staat und Kirche, eine neue menschliche Kulturgemeinschaft
aufzubauen. Der Weg zu diesem Aufbau fiihrt tiber die Er-
kenntnis, was das eigentiimliche Wesen von Staat und Kirche
erfordere, worin sich sodann die menschliche Kultur vollende.
Jede dieser Fragen crfordert eine Antwort aus der christ-
lichen Ethik und eben darin besteht die Grosse der Dante-
schen Weltauffassung, dass sie jeder Form menschlichen
(Gemeinschaftslebens und dem Kulturgedanken tiberhaupt die
sittliche Gesinnung, die christliche Seele cinzuflossen ver-
mocht hat.

Fiir die Breite des Lebens ist dabei allerdings der Ein-
druck vorherrschend, dass die in ihr wirksame Gesinnung
widersittlich und unterchristlich ist. Die an die dussern Giiter
gebundene Gesinnung muss, weil diese Giiter ihrem Wesen
nach begrenzt, die Begierde nach ihnen aber unbegrenzt ist,



— 142 —

zu einem Kampf aller gegen alle fithren!). Die vollige Zer-
setzung des menschlichen Gemeinschaftslebens, deren grauen-
volle Bilder uns die Hoélle vor Augen stellt, muss davon die
unausbleibliche Folge sein. — Einen geordneten Aufbau der
menschlichen Gesellschaft sichert somit nur das alle ver-
bindende Gesetz, und zwar zundéichst in der Form des Zwanges,
sodann subjektiv durch die gesetzliche Gesinnung der einzelnen
(Legalitit), aus der dann objektiv die gesetzliche Ordnung der
Gemeinschaft hervorwiichst. Diese Ordnung soll zugleich Rechts-
ordnung sein. Verwalter der Rechtsordnung ist der Staat, oder,
da Dante eine unpersinliche Ordnung noch fremd ist, der Welt-
kaiser. — In die Rechtsordnung ist nach scholastischer An-
schauung die sittliche Ordnung eingeschoben. Daher wird, wie
wir schon ausfiihrten, als eine der vornehmsten Regierungs-
aufgaben des Kaisers die sittliche Erziehung des Volksganzen
betrachtet. Sittliche Gesinnungsbildung, das ist das Hauptziel
seiner Staatsleitung. Indem aber der Staat die Gesinnungskreise
des Rechts und der Sittlichkeit unter seine Obhut nimmt, wird
er zum Kulturstaat, der eine hoéhere Form des menschlichen
Gemeinschaftslebens darstellt, als sie dem sich selbst tiber-
lassenen Naturinstinkt moglich ist. Denn er bedeutet die inner-
liche (nicht bloss durch dussere Zweckmaéssigkeitsanregungen
erfolgte) Einheit der menschlichen Gesellschaft in der Idee
des Rechtes und der Sittlichkeit oder auch der Vernunft, wiec
Dante in einer abzweigenden Fassung des Gedankens in der
Monarchie geltend macht. Im christlichen Staat kommt also
das gottliche Naturrecht. und in ihm die von Gott gewollte sitt-
liche Ordnung, kommt endlich auch die gottliche Weltvernunft
zur Erscheinung. Allerdings entspricht die irdische Erscheinungs-
weise keineswegs dem gedachten Idealbegriff. Der Grund dafir
liegt darin, dass die Idee der Rechtsgemeinschaft sich nur durch
den freien Willen der ihr angehorigen Individuen verwirklichen
lasst. Versagt insbesondere das leitende Organ des Volks-
willens, der Fiirst oder der Kaiser, so ist der Staat zum Siech-
tum, wenn nicht zum Zerfall verurteilt.

Das gleiche Verhiiltnis gilt nun auch fiir die Kirche. Auch
hier besteht der Widerstreit zwischen Idee und Erscheinung,
nur dass dieser von dem Dichter viel schroffer noch empfunden

') Purg. XV, 49—51; vgl. F. Kern, Hum. civil, S. 70,



— 143 —

worden ist entsprechend der Steigerung der idealen Berufs-
aufgabe, die er der Kirche zugedacht hat. Denn diese besteht
in der Einigung ihrer Glieder in der Liebe zu Gott und in dem
Aufweis des Weges zur himmlischen Seligkeit. Das theozen-
trische Gesinnungsziel, das Dante fiir die kirchliche Ethik auf-
stellt, erweist sich ihm zugleich als wirksamstes altruistisches
Prinzip. Denn um an den Ausspruch Augustins zu erinnern,
dessen theistische Giiterlehre Dante sich zu eigen macht: In
Gott lieben die Menschen einander am meisten. Die Gottes-
liebe bedeutet fiir die Seelen nicht nur die hochste Seligkeit,
sondern weckt in ihnen das Verlangen, ihre Seligkeit und
Liebe andern mitzuteilen. Dabei offenbart sich als Gesetz des
Geistes die Tatsache, dass die geistigen Giiter nicht wie die
matericllen durch ihre Mitteilung an andere abnehmen und
sich erschopfen. Im Gegenteil, je mehr die Liebe sich ent-
dussert, um so mehr vertieft sie sich, je weiter der Kreis wird,
den sie begliickt, um so mehr steigert sie sich in den Herzen
der Gebenden?!). — Insofern nun die Kirche als Pflegerin der
Liebesgesinnung die menschliche Gemeinschaft zu sittlicher
Kultur erhebt, geht sic mit dem Staate Hand in Hand. Nur
begriindet dieser seine Ethik auf den Rechtsgedanken, die
Kirche aber auf die Gotteslicbe. Der Staat geht dabei aus von
dem Nebeneinander der Individuen, die in ihrem Verhiiltnis
durch die Stinde gestort durch Rechtszwang, sodann durch sitt-
liche Erziechung zu einer sittlichen Kulturgemeinschaft ver-
bunden werden sollen. Die Kirche dagegen nimmt zum Aus-
gangspunkt die Mystik der Gottesliebe, in der sie die bewegende
Kraft der materiellen und geistigen Welt erkennt. Diese Liebe,
in den Einzelseelen erglithend, vereinigt sie zu einem Gottes-
reich, das die Tiefen der gottlichen Wahrheit, das selige Ver-
sinken in ihr zum letzten Ziele nimmt. In dem Chor der Seligen,
der in Gestalt einer himmlischen Rose den gottlichen Lichtsee
des Paradieses umgibt, hat Dante dieses Reich zur Anschauung
gebracht. Das Licht der Erkenntnis, das die Beseligten ge-
niessen, wird auch dem Dichter in mystischer Entriickung zu-
teil und lisst ihn in Bildern, die die Phantasie vergeblich nach-
zuzeichnen sich bemiiht, das Geheimnis der Dreifaltigkeit er-
schauen, lisst am Ende sein Eigenbewusstsein in der Umfassung

1) Purg. XV, 582—57, 64—75; Parad. V, 105; vgl. F. Kern, a.a. 0., S. 69 1.



— 144 —

des gottlichen Geistes vergehen. Es ist Bernhardinische Gottes-
mystik, der wir hier begegnen ).

Bildet nun diese, die Frage bedart der Erwiigung, den
wesentlichen Gehalt von Dantes religiéser und kirchlicher Ge-
sinnung ? Findet sie im weltabgewandten Mystiker und Asketen
ihr hochstes, ja ihr ausschliessliches Ideal verwirklicht? — So
mochte es scheinen, wenn wir sehen, dass der Dichter den
heiligen Asketen im Saturnhimmel den hochsten Rang im Gottes-
staat gleich unter dem Empyreum, dem Sitz der Gottheit, zu-
weist. Aber sie bilden, wie es der mittelalterlichen Denkweise
entspricht, nur einen Stand, wenn auch den seiner religiosen
Bedeutung nach wertvollsten, in der menschlichen Kultur-
gemeinschaft. Nicht anders wie Thomas von Aquin stellt also
auch Dante die Asketen in die vorderste Reihe der von Gott
gewiesenen Berufe. Doch bedeutet ihre Ehrenstellung diesen
gegeniiber kein Vorrecht. Rechtliche Beziehungen haben iiber-
haupt in Dantes Paradies keine Geltung mehr. Die sind im
Bereich des Irdischen verblieben. Dantes Planetenhimmel bildet
vielmehr einen Ideenstaat, die einzelnen Sphiren in ihm Ge-
sinnungskreise. Die Gesinnung, die sie vertreten, stellt zugleich
eine ideale Berufsauffassung dar. So erscheint ,der Lehrstand
unter dem Zeichen der Sonne und der Klugheit, das wehrhafte
Biirgertum unter dem des Mars und der Stirke, das richtende
Herrschertum unter dem des Jupiter und der Gerechtigkeit,
endlich der Stand der entsagenden Einsiedler unter dem des
Saturn und der Massigkeit*2?). — Im ganzen handelt es sich
fir den Dichter darum, die Moglichkeit einer religisen Berufs- .
auffassung fir jeden Berufs- und Lebenskreis zur Anschauung
zu bringen. Welchen Beruf der einzelne ergreift, das entscheidet
die gottliche Gnadenwahl, die ihm die Anlage fiir seinen Beruf
mitgibt. Wenn er diese natiirliche Veranlagung und den darin
ruhenden gottlichen Beruf nicht beachtet, so gereicht das ihm
selbst und dem Gemeinschaftsleben zum Ungliick®). Um so
gliicklicher der Mensch, der, der Stimme seines Innern ge-
horchend, in Gottes Auftrag den ihm zugedachten Beruf aus-

') Entsprechend iibernimmt denn auch der hl. Bernhard in den letzten
Gesiingen des Paradieses die Fiihrung des Dichters.

?) F. Kern, a. a. 0., S. 98.

®) Parad. VIII, 139 ff.



— 145 —

fillt. Denn er steht im Bereiche der menschlichen Gemein-
schaft an der Stelle, die ihm Gottes Wille zugewiesen hat.
Gottes Wille umschliesst, so belehrt uns also der Dichter
im Paradies, eine Mannigfaltigkeit von DBerufsaufgaben und
ebenso von Berufspflichten?). Sie alle sind sittlich gleich-
berechtigt. Als ein vielfach gegliederter Organismus stellt sich
demgemiiss das Reich Gottes in der Menschheit dar. Auch die
Kirche kann nichts anderes als diese Besonderung der Berufe
und ihre Beziehung auf die Bediirfnisse des sozialen Lebens
anerkennen. Mit dieser Anerkennung aber verbindet sich ihr
die religiose Verklirung aller Berufspflichten. — Das ist dem-
gemiiss die allgemeine Aufgabe, die der kirchlichen Gesinnungs-
pflege gestellt ist: jeden in seinem besondern Berufe zu hei-
ligen und zu Gott und zur Seligkeit zu filhren. Die religiose
Heiligung des Lebens findet nun allerdings die Kirche in einem
besondern Berufskreise zu besonderer Ausbildung gebracht.
Hier, im weltabgewandten Stande der Asketen, ist zur aus-
schliesslichen Zweckbestimmung des Daseins erhoben, was der
auf die weltlichen Berufsaufgaben eingestellten Gesinnung mit
solcher Unmittelbarkeit zu erstreben nicht moglich ist: die
Versenkung in die Geheimnisse der gottlichen Offenbarung, der
mystische Verkehr mit dem Ewigen. Doch der Vorzug, der
dem Asketenstande um dessentwillen zugestanden wird, be-
schrinkt sich in Dantes Sinn darauf, dass er die fiihrende
Stimme im Chor aller Berufe und Stiinde tbernimmt, die alle
Gott in ihrer besondern Art zu preisen haben?). — Letzten
Endes bemisst unser Dichter den Wert der religiosen Gesin-
nung nicht an der Zugehorigkeit zu irgendeinem Stand oder
Berufskreis, sondern an der personlichen Hingabe des Einzel-

1} Parad. VIII, 118 ff.

%) Vgl. dazu Troeltsch, Soziallehren I, 229: ,Die Askese ist immer nur
ein Motiv neben andern geblieben, ist nie zum systematisch begriindeten
Ausdruck der christlichen Moral und nie zum alleinigen Exponenten cines
theologisch-metaphysischen Systems geworden.“ S.233:  Die naturgemiiss
verschiedenen Leistungen der Gruppen und Stiinde ergiinzen sich in der
Idee des Ganzen.“ Parad. VI, 124—126:

»Verschiedne Stimmen geben siissen Klang,

So auch erzeugt im L.eben der Verklirten

Holdsel'ge Harmonie'n verschiedner Rang.®
Allerdings hat dabei der Asket ,den Platz an der Front“. Kern, a.a. Q.,
S. 108.

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1919, 10



— 146 —

willens an den Ruf der gittlichen Gnade!). Daher erscheinen
in den letzten Gesingen des Paradieses die Seligen des Him-
mels nicht mehr nach Stinden geordnet vor dem Angesicht
des Hochsten, sondern in einer unterschiedslosen Versammlung 2),
in der nur der personliche Wert dem einzeluen eine bevorzugte
Stelle vor den andern sichert.

Auch darin offenbart sich die Grosse und die Christlich-
keit von Dantes religioser Weltanschauung. Sie weiss die Hiilfe,
die Staat und Kirche dem sittlichen Leben unter den Verhiilt-
nissen des Diesseits gewihren, voll zu wiirdigen, sie weiss aber
auch, dass das Verhiltnis zwischen Gott und der Menschen-
seele in seiner letzten Beziehung ein unmittelbares ist. Staat
und Kirche mogen daher wihrend des irdischen Lebens als
sittlich und religiés disziplinierende Méchte ihr Erziehungswerk
an den Seelen vollbringen, die Kirche mag mit ihrer richter-
lichen Gewalt auch in das Jenseits hiniibergreifen und dort
die Seele auf ihrem Liuterungswege fordernd) oder hem-
men?); doch iiber deren letztes Schicksal kann sie nicht ver-
fiigen. Der Kirchenbann vermag nicht das Tor der gottlichen
Gnade zu versperren?), so wenig wie die kirchliche Absolution
dem reuelosen Siinder eine Sicherheit vor dem ewigen Ver-
derben seiner Secele bietet®). Hier entscheidet vielmehr der
freie Wille des einzelnen, an dem allein die Schuld haftet, wenn
er seine Seligkeitsbestimmung verfehlt. Anders allerdings wie
bei Plato wird die Wahl der sittlichen Lebenslose nicht durch

1 Vgl. Convivio IV, 28: ,Zu der Religion erhebt sich nicht allein der,
welcher in der Kleidung und im Leben sich dem heiligen Benediktus und
Augustinus und Franziskus und Dominikus &dhnlich macht, sondern zu
guter und wahrer Religion kann man auch im Ehestand sich erheben;
denn nichts will Gott religios an uns haben als das Herz“ unter Berafung
auf Rom. 2, 28 f.

?) Siehe dazu die Ausfiihrungen b. Kern, a. a, O, S. 114 f.

3) Uber die Wirkung kirchlicher Fiirbitte fiir die Verstorbenen auf
dem Léuterungswege siehe Purg. VI, 25 ff., 34 ff,, VIII, 71 ff., XI, 22 ff,
31 ft, XII, 50 ff, XXIII, 85 ff., Purg. II, 97 ff, iiber die Wirkung des
Jubiliumsablasses vou 1300.

1) Wer im Banne der Kirche stirbt, muss, auch wenn er bereut,
dreissigmal linger im Vorpurgatorium verweilen. Siehe auch Hettinger,
a.a. 0, S.85 f.

) Purg. I, 120—123.

®) Vgl. das Schicksal Guidos von Montefeltro. Inf. XXVII, 60—129.



— 147 —

einen unergriindlichen vorzeitlichen Willensentschluss vollzogen,
Dante gibt vielmehr hier wirklich einer démonischen Macht
Einfluss auf die Willensbestimmung ; nur erscheint bei ihm der
christliche Priidestinationsgedanke als der ,Diimon“, der iiber
den sittlichen Entscheidungen des Lebens waltet. Denn als
eine undurchdringliche und riitselhafte Figung erweist sich
zuletzt die gottliche Gnadenwahl, wenn auch der Dichter das
Vertrauen in ihre Gerechtigkeit durch den Glauben stiitzt, dass
ihr letzter Sinn eben die ewige Giite, die Liebe sei, dic da
»bewegt die Sonn und anderen Sterne“!). Allein damit wird
im Grunde nur die Uberzeugung zum Ausdruck gebracht, dass
das Verhiiltnis zwischen Gott und dem freien Menschenwillen
rationell nicht aufzulésen sei, und dass, was der Vernunft un-
moglich ist, durch das gliubige Vertrauen ersetzt werden muss,
das in dem mystischen Erlebnis der géttlichen Liebe die ge-
suchte Losung findet.

Doch diese Mystik ist individuelles Erleben und die Be-
rufung auf sie ein ebenso individualistischer Zug in Dantes
Religiositiit wie der Appell an die Freiheit des menschlichen
Willens, dem er die Grundentscheidung des sittlich-religiosen
Lebens fir oder gegen Gott anheimgibt. Wohl birgt dieser
Individualismus die Gefahr einer Abstreitung aller sozialen
Bindungen in sich und die Neigung, in einem staats- und kirchen-
losen Anachoretentum die religiose Sehnsucht des Herzens zu
stillen®), Vor einer solchen Entgleisung des christlichen Emp-
findens ist Dante durch den sittlichen Gehalt seines Gottes-
begriffs bewahrt geblieben. Denn dieser schliesst, wie wir ge-
sehen haben, die stirksten sozialen Bindungen in sich ein.
Wird doch der gottliche Wille mit dem Naturgesetz gleich-
gesetzt und befasst darin die Grundlage des Rechts- und Staats-
lebens. Und ebenso wurzelt im gottlichen Wesen und Willen
das Liebesgebot, in dem wir das Grundgesetz der religisen
Gemeinschaft und der Kirche erkennen. Daher kann gittlichem
Willen gemiiss der Individualwille sich niemals isolieren. Er
muss sich der Rechtsordnung des Staates, der religiosen Ord-
nung der Kirche einfiigen. Aus diesen einfachen Grundgedanken
folgert fir Dante das gottlich gewihrleistete Erziehungsrecht,
die sittenrichterliche Gewalt beider Miichte.

) Vel hierzu die Ausfiihrungen bei Vossler I, 353 ff.: Dante und Paulus.
% Vgl hicrzu Kern, S. 131 f.



— 148 —

Wir stehen am Ende unserer Betrachtungen. War doch
ibr Ziel, zu zeigen, wie die christliche Ethik allmiihlich den
Weg gefunden hat zur Anerkennung des Staates als eines sitt-
lichen Lebensgutes, dessen Wert auch fir die religiose Welt-
betrachtung feststeht. Das ist teilweise schon bei Thomas von
Aquin, vollstindig bei Dante erreicht. — Denn um das Er-
- gebnis dieser Untersuchung noch einmal zusammenzufassen:
als sittliche Kulturmacht, der alle unterworfen sind, erscheinen
i hm Staat und Kirche. Sie leiten die Erziehung jedes einzelnen
bis zu ihrer Vollendung, d. h. bis zu dem Augenblick, da er
als sittlich Freier dem Reiche Gottes angehoért. Die Kirche ins-
besondere bereitet zu dieser Lebensvollendung vor, indem sie
ihre Glieder mit dem Geiste der Gottes- und Néachstenliebe er-
fillt und in einem besondern Stande die ausschliessliche Hin-
gabe an das religiose Lebensziel zur Darstellung bringt. Aber
auch fiir den weltfremden Monch ist das Gemeinschaftsleben
Bedingung seiner irdischen Existenz. Erst dann kann der ein-
zelne der Gemeinschaft entraten, wenn er, den Verhiltnissen
des Diesseits entnommen, zu Gott in ein ganz unmittelbares
Verhiiltnis getreten ist und von seiner Gnade erleuchtet in
der Anschauung der ewigen Geheimnisse der Gottheit versinkt.
Aber dieses letzte Seligkeitsziel ist fiir die Seele — von ein-
zelnen Begnadigten abgesehen — hienieden nicht erreichbar.
Der Weg zu ihm fiihrt vielmehr notwendig durch die sittliche
Gemeinschaft hindurch, deren von Gott gewollte Verwaltung
Staat und Kirche fiihren. Beide haben das sittlich gleiche
Recht, die Kirche aber die héhere Wiirde, weil die von ihr
gepflegte Gesinnung nicht so sehr auf die Ordnung des prak-
tischen Lebens als auf Beschauung des Ewigen gerichtet ist
und dadurch zum letzten Seligkeitsziel des Menschen in eine
néhere Beziehung tritt.

In dieser Bewertung hat die Entwicklung der Folgezeit
eine weitere Verschiebung gebracht. Nicht nur an Macht hat
der Staat gewonnen, sondern auch mehr und mehr die sittlich-
religiose Zwecktitigkeit der Kirche in seinen Bereich gezogen.
Schliesslich wird im Staatskirchentum, das schon von Marsilius
von Padua angestrebt wurde 1), die kirchliche Organisation ganz
in den Dienst der Staatszwecke gestellt, wobei der Staat der

1) Gierke, Genossenschaftsrecht IIT, S. 635, dazn Anmerk. 326.



— 149 —

Aufklirung den erfolgreichen Versuch machte, die Niichtern-
heit seiner eigenen Zwecke auf den Geist der Kirche zu iiber-
tragen. — Tiefer hat dann am Ende dieser Entwicklung Hegel
den Staatsabsolutismus zu erfassen versucht. In héherem Sinne
als die Religion, die das Gottliche nur in der Form von An-
schauung, Gefiihl und Vorstellung zu begreifen vermag, gilt ihm
der Staat ,als die Erscheinung des gesenwiirtigen gottlichen Wil-
lens, als der sich zur wirklichen Gestalt und Organisation einer
Welt entfaltende Geist“. Daher fordert er fir ihn Verehrung wie
tir ein irdisch Gottliches, ,weil aller Wert, den der Mensch hat,
alle geistige Wirklichkeit er allein durch den Staat hat“?).

"Wieder hat wie Im frithen Mittelalter die Kirche gegen-
iiber dem staatsabsolutistischen Geist, der von dem modernen
Philosophen zur Staatsvergotterung crhoben worden war, den
ihr eigentiimlichen Gesinnungsgehalt zu Hiilfe gerufen. Die
kirchliche Romantik glaubte, den Geist der Vergangenheit als
Zeugen gegen die Gegenwart beschwoéren zu kénnen, und um
die Kirche zuniichst einmal auf sich selbst zu stellen, machte
sie sich die Formel ,freie Kirche im freien Staat“ zu eigen.
Und nieht genug damit: die kirchliche Befangenheit ging so
weit, dass man sich nicht scheute, in diese Formel den Sinn
ciner geistigen und weltpolitischen Beherrschung des Staates
durch die Kirche hineinzulegen. Doch diese Uberspannung der
kirchlichen Anspriiche iibersah den geschichtlichen Boden, auf
dem sie sich bewegte. Zu miichtig war das Staatsgefiihl in
den Gemiitern verankert, als dass der Traum eines hierarchi-
schen Weltherrschaftssystems in der Art des Thomas von Aquin
sich noch einmal hiitte durchsetzen kéonnen. — Allerdings auch
Dantes Triume von einem Weltkaiser und einer Weltkirche
sind dahin. Nur in den Gedanken diirfte sich der Dichter als
Prophet erwiesen haben, dass auch in Zukunft neben der um-
fassenden sittlichen Ordnung des Staates die Gesinnungsgemein-
schaften der christlichen Kirchen sich erbalten werden als in
sich abgeschlossene Kreise, aus deren Innerem aber befruch-
tende Strome sittlichen Geistes in das breite Bett des politischen
und sozialen Lebens hiniiberfliessen.

1) R. Haym, Hegel und seine Zeit, Berlin, 1857, S. 372 f.
Beuel bei Bonn. Rudolf KEUSSEN.




	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

