
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 2

Artikel: Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


127

Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen

Ethik zu Staat und Kultur.

VII. (Schluss.)

Noch in einer andern Beziehung behauptet sich, wie mir
scheint, die Selbständigkeit des Danteschen Gewissens: in der
sittlichen Beurteilung*) eben jener Autoritäten, deren Führung
er das ganze Menschenleben in allen Rechts- und Gewissensfragen

unterstellt wissen wollte. Indem er sich das Recht der
Kritik gegenüber Staat und Kirche in ihrer irdischen Gegebenheit

wahrt, lässt er deutlich erkennen, dass er eine absolute
Gehorsamsverpflichtung nur gegenüber der Idee des Weltkaisertums

und des auf seine rein geistliche Zweckbestimmung
bedachten Papsttums anerkennt.

Aber was war diese Idee anders als eine Utopie, die gemessen
an den wirklichen Zeitverhältnissen zu einem starken Protest
auswachsen musste gegen die von ihm beobachtete Verkümmerung
der Berufsaufgaben, die er beiden Mächten zugedacht hatte? —
Man muss die Zeichnung, die Dante von diesen Berufsaufgaben
entworfen hat, in ihrer Ganzheit überschauen, um zu empfinden,
wie theoretisch im Grunde die Linien seines politischen Denkens
sind, theoretisch, weil ganz auf ethisch-religiöse Ziele eingestellt.
Denn was verlangt Dante von seinem Weltkaiser anderes, als
dass er durch seinen Machtwillen bestimmte ethische Kategorien
verwirkliche *) Er soll das Menschengeschlecht einem Wollen
und einem Nichtwollen unterwerfen8). Sittliche Willensbildung,
das ist also seine gewichtigste Regierungsaufgabe, und sie soll
ihr Ziel, charakteristisch genug, durch philosophische Unter-

') Das liberum arbitrium des sittlichen Gewissens gilt Dante als höchste
Gottesgabe. Monarch. I, 14. Parad. V, 19.

*) „Dantes Kaiser ist entweder nichts als ein verkörperter kategorischer
Imperativ oder abor ein gewalttätiger Welteroberer.u F. Kern, Hum
civil., S. 46; vgl. Vossler I, 558.

*) Monarch. III, 10; vgl. Conviv. IV, 6, und IV, 9: „Der Kaiser reitet
unsern freien Willen."



— 128 —

Weisung erreichen *). Auf die platonische Lehre, dass die
Zustände in der Welt erst besser werden könnten, wenn die Könige
Philosophen geworden seien, setzt also auch Dante alle seine

Hoffnung. Wie schwärmerisch diese Hoffnung bei ihm ist,
erkennt man weiter daran, dass er die Persönlichkeit seines
Weltkaisers zu einer sittlichen Idealfigur ausgestaltet. Seine

Berufsstellung als solche soll ihm die dazu erforderlichen
psychologischen Garantien bieten. Da er über alle irdischen Güter
die Verfügungsgewalt besitzt, kann er nicht anders als persönlich

begehrungslos sein. Auf eine mystische und übermenschliche

Höhe wird also sein Willensleben hinaufgehoben. Als
Vertreter des theokratischen Weltgedankens muss er die
Bedürfnislosigkeit und Heiligkeit des göttlichen Willens besitzen2).
Denn seine sittliche Makellosigkeit begründet erst seine

Eignung für sein Gerechtigkeits- und Friedensamt auf Erden. Wie
Gott nur die Glückseligkeit seiner Geschöpfe als Willensziel
kennt, so auch Dantes Kaiser für seine Untertanen, nur dass

Gott die überirdische Seligkeit des Paradieses sich zum Ziele
setzt, der Kaiser aber die irdische Glückseligkeit eines wohl-
verfassten Staatswesens8). Gerechtigkeit und Harmonie, das ist
in beiden Fällen Weltzweck und -ziel. Und weil der
Weltkaiser nur dieses sittliche Interesse kennt, darum wird es ihm,
wie Dante mit einem unbedenklichen Vertrauen auf die Macht
des sittlichen Willens glaubt, leicht werden, den Ausgleich
der einander widerstreitenden irdischen Interessen und damit
die Ausmerzung der cupiditas4) der einzelnen zu bewirken.
„Wenn sie aber entfernt ist, steht der Gerechtigkeit nichts
mehr im Wege." „Die Wogen der blinden Begehrlichkeit zu

dämpfen"5), erscheint somit als eine Hauptaufgabe des

philosophischen Kaisers. Ja, letzten Endes liegt der Existenzgrund
seiner Regierungsgewalt darin, dass sie sich als Heilmittel
gegen diese Ursünde des menschlichen Willens erweist0).

') Conviv. IV, 6 : „Es verbinde sich die philosophische Autorität mit
der kaiserlichen zu gutem und vollkommenem Regieren", cf. Monarch. 1,

14, und besonders III, 16.

') Mon. I, 13.

•) Vgl. Mon. Ill, 16.

*) „Remota cupiditate omnino, nihil iustitiae restât adversum." Mon. 1,11.
5) Mon. Ill, 16.

•) Mon. Ill, 4.



— 129 —

Der Staat wird so für Dante zu einem Bestandstück der
sittlichen Heilsökonomie '). Er ist notwendig geworden, weil
das Individuum in seinem begehrlichen Willen sich gegen Gott
und die Mitmenschen isoliert hat. Er ist notwendig geworden,
weil dadurch das Menschheitsziel, die Herstellung eines
gerechten Gemeinschaftswesens, eines heiligen Liebesverbandes
in Frage gestellt wurde. Und er wäre nicht notwendig
gewesen — so wenig wie ein Pflaster vor der Geburt eines
Menschen für ein künftiges Geschwür2) —, wenn die Menschheit
durch eigene Willensbestimmung im Urzustand, wie ihn das
irdische Paradies der göttlichen Komödie symbolisiert,
verblieben wäre und den Forderungen der Gerechtigkeit
entsprochen haben würde. Denn dann würde jeder sein eigener
Kaiser und Papst geblieben sein8). Anders also wie Thomas
von Aquin lehrte Dante, dass die Organisation der staatlichen
Gewalt sich nicht schon im Stande der Unschuld gebildet haben
würde und somit eine Notwendigkeit des menschlichen
Gemeinschaftslebens überhaupt sei4). Sie entspringt vielmehr aus dem
Bedürfnis, der gemeinschaftszerstörenden Gewalt der Sünde
eine überlegene Gewalt entgegenzustellen und so die Erreichung
des sittlichen Endziels für die menschliche Gesellschaft zu
gewährleisten. Nicht aus der Natur des menschlichen Gemeinlebens

ist der Staat erwachsen als eine Folge des in ihm
wirksamen Naturrechts, sondern aus der Mystik des göttlichen
Erlösungswillens als ein Mittel, die verderbte menschliche Natur
wieder in ihren ursprünglichen Zustand der Willcnsunschuld
zurückzuführen. Das naturalistische Element, das in den
thomistischen Staatsbegriff aus Aristoteles übergeflossen war, finden
wir also bei Dante wieder ausgelöscht. Der theokratische
Gedanke — das Gottesgnadentum — tritt bei ihm in der
Begründung der Staatsgewalt viel nachdrücklicher hervor.

Zum Erzieher der Menschheit ist hiernach das Kaisertum
von Gott berufen und das Ziel, dem diese Erziehung zustrebt,
ist das ideale Weltreich der Freiheit, der Gerechtigkeit und
des Friedens. Eine scholastische Utopie hat Dante damit an

') K. Sauter, Dantes Monarchie, S. 171, Anmerk. 2.

*) Mon. HI, 4.

8) Purgat, XXVII, 142.

*) Si homo stetisset in statu innocentiae, in quo a Deo factus est,
falibus directivis non indiguisset. Mon. Ill, 4.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Hclt 2 1919. 9



— 130 -
die Spitze seiner Politik gestellt1), und scholastisch ausgedacht
ist auch ihr Verhältnis zu dem tatsächlichen Verlauf des
politischen Lebens. Sie steht wie ein Allgemeinbegriff über den
Besonderheiten des wirklichen Lebens mit der Anforderung,
dass diese sich ihm unterordnen sollen. Daher soll auch der
Weltkaiser sich weniger um die praktischen Einzelheiten der
politischen Verwaltung kümmern, als um den sittlichen
Charakter des Staatswesens besorgt sein a). Dieser aber offenbart
sich in den schon genannten allgemeinen Bestimmungen der
Freiheit, der Gerechtigkeit und des Weltfriedens. — Für die
Freiheit der Weltmonarchie bietet, wie wir bereits erwähnten,
der Kaiser schon darum die sicherste Gewähr, weil sein eigenes
sittliches Urteil durch kein selbstisches Begehren getrübt ist.
Ihm muss darum die Wohlfahrt des Staatsganzen als sittlich
gebotener Selbstzweck erscheinen8). Die Auffassung Dantes
weist hier eine nahe Verwandtschaft mit den Gedanken der
Kantischen Ethik auf. Der Kaiser, so können wir in seinem
Sinne sagen, soll die sittliche Würde der im Staate organisch
verbundenen Menschheit und zugleich ihre Freiheit darin achten,
dass er niemals die Wohlfahrt des Staates seinen eigenen
Zwecken unterordnet; er soll sich vielmehr als „Diener aller"
fühlen*). Insbesondere aber soll er bestrebt sein, allen gerecht
zu werden. Sein dahinziclender Wille aber ist um so

wirksamer, weil er „mit dem grössten Können", d. h. mit einer
durchgreifenden Vollzugsgewalt verbunden ist5). So darf denn
wenigstens die theoretische Überlegung über das Wesen des

Wcltkaisertums damit rechnen, dass es die Sicherstellung der
Gerechtigkeitsordnung in der Welt verbürge, d. h. ein
sachliches und persönliches Verhältnis aller Glieder des
Menschheitsverbandes zueinander, das den Bestand und die Wohlfahrt
der Gesellschaft erhält und vor Störung bewahrt •). Auf dieser

') Vgl. dazu die Ausführungen in der Einführung zu Dantes
Monarchie von Konst. Sauter, S. 26.

') Monarch. I, 14.
*) Mon. I, 12 und 13.
*) „minister omnium", Mon. I, 12; „wie man sieht, spricht hier Dante

zuerst ein Axiom aus, welches viele Jahrhunderte später von keinem
Geringem als Friedrich dem Grossen aufgenommen worden ist." Kraus,
Dante, S. 690.

5) Mon. I, 11.

°) In diesem Sinne definiert Dante das Recht, Mon. II, 5: lus est
realis et personalis hominis ad hominem proportio, quae servata hominum
servat societatem et corrupta corrumpit."



— 131 --

Grundlage aber scheint auch der Weltfriede gesichert als das
höchste unter allen Gütern, die unserer Glückseligkeit dienen,
und der Menschheit ein paradiesischer Lebenszustand eröffnet ').

Nur ein Schwärmer und Prophet konnte solche Anschauungen
mit einer nüchternen, unerbittlich scheinenden Logik vortragen,
ein Schwärmer im Reiche der Gedanken. — Als ein solcher
erweist sich Dante auch in den Lehren, die er von dem
Verhältnis des Weltkaisertums zur Weltkirche entworfen hat.

Bestimmt ist dieses zunächst durch die Teilung der
Aufgaben, die er Staat und Kirche zugewiesen hat. Das Gebiet
des praktischen Handelns unterliegt der Befehlsgewalt des

Staates. Im Reiche der Gedanken aber herrscht die Kirche2).
Sofern diese Einteilung „etwas künstlich Abstraktes und
Unvorstellbares" an sich hat8), da ja das praktische Handeln
doch irgendwie aus der sittlichen Gesinnung entsprungen sein
muss und diese sich auf theoretische Überzeugungen gründet,
während die Kirche schon durch die Verwaltung des Buss-

sakramentes dazu berufen ist, das Gebiet des Handelns ihrem
Richterstuhl zu unterwerfen, müssen wir uns gegenwärtig halten,
dass Dante viel mehr darum zu tun ist, die wesentliche
Zweckbestimmung beider Mächte zu kennzeichnen als ihre Grenzen
zu umschreiben. Als wesentlich aber gilt ihm, dass der Staat
das sittliche Handeln im Gemeinschaftsleben beherrsche,
während die Kirche das Gnadenleben verwaltet, als dessen höchstes
Ziel die Anschauung Gottes, somit Beseligung durch Erkenntnis
gilt. Keiner — auch der Papst nicht — kann darum sich der
Rechts- und Friedensordnung des Staates entziehen, und keiner
— auch der Kaiser nicht — kann der Gnadenhülfe der Kirche
entbehren, wenn er sein geistiges Leben und Wesen vollenden
will. „Damit ist die gegenseitige Unabhängigkeit der beiden
Kreise, Recht und Gnade, wie anderseits ihr Aufcinander-
bezogensein entwickelt. Diese regiert über die Gesinnungen
und nur über sie, jenes ordnet die vita civilis und nichts als
sie So stehen Staat und sichtbare Sakramentskirche in

') Mon. I, 4.

') Mon. Ill, 16; cf. auch Conviv. IV, 22, Kern, S. 6, S. 26 und S. 135 ft'.
Weitere Belegstellen für die gleiche Auffassung aus andern mittelalterlichen

Schriftstellern siehe Gierke, Genossenschaftsrecht, S. 534 ff., Anmerkung

38—43, und S. 558, Anmcrk. 45.

*) Siehe Kern, S. 19.



— 132 —

ihrer Gebarung voneinander unabhängig, beide von Gott
unmittelbar eingesetzt nebeneinander. Dennoch richtet sich der
Zweck des Staates nach dem höheren der Kirche. Er ist ihr
nicht seine Existenz schuldig, denn Gott hat unsre Leiblichkeit
zugleich mit unsrer Geistigkeit gegründet, nicht stammt die
Leiblichkeit von der Geistigkeit her Aber wie eben die
irdische pax nur dazu da ist, um die vita contemplativa zu
ermöglichen, so ist es dem recht verwalteten Staat unmöglich,
sich nicht an die mütterlichen Unterweisungen der Kirche zu
kehren. Die von ihm vermittelte Glückseligkeit des tätigen
Lebens ist zwar gut, aber die des beschaulichen Lebens ist
besser, weil die schlechthin beste1)."

In diesem Wechselverhältnis stehen sich Staat und Kirche
auch als Gesinnungsgemeinschaften gegenüber: der Staat
beseelt durch den Rechtsgedanken, der die Gewähr eines
harmonischen Ausgleichs aller Kräfte und Strebungen in ihm und
damit die Sicherstellung eines befriedeten Zustandes des Staats-

ganzen verbürgt2), die Kirche beseelt durch die mystische
Liebe zu Gott und zum Nächsten, aus der das Reich Gottes
als Gemeinschaft des Geistes erwächst. Nun stellt zwar die

Rechtsgesinnung, die den Staat begründet, nur eine
Vorbereitungsstufe für die Liebesgesinnung dar, die in der Gemeinschaft
der Heiligen im himmlischen Paradies lebendig ist; das hindert
aber nicht, dass die Wurzel beider Gesinnungen in gleicher
Weise im göttlichen Willen zu suchen ist. Aus ihm, dem Quell-
punkt von Natur und Gnade, fliesst das Naturrecht, die ideale
Grundlage alles positiven Rechts; aus ihm entströmt das Gnadenreich

der Liebe, das über dem natur- und rechtsgebundenen
Leben eine Willenseinheit für alle von ihm Beseligten stiftet.

„Denn darin ruht des Seligsoins Prinzip,
Dass wir uns ganz im Willen Gottes halten,
So dats uns all' erfüllt ein Willenstrieb."

') Kern, S. 27 f.
2) Diesen Grundgedanken des zweiten Buches der Monarchie wiederholt

besonders klar Marsilius von Padua in seinem „Defensor pacis". I, c. 2

und 15. Ihm ist der Staat „velut animata sen animalis natura quaedam",
in dem Verhältnis seiner Teile geordnet durch die Vernunft, und aus dieser

Wohlordnung entsteht dann der befriedete Zustand (tranquillitas) des

Staatsganzen. Siehe Gierke, III, 552. — Das Recht als „Fundament des Kaisertums".

Siehe Mon. Ill, 10.



- 133 —

„Der Rang, den wir im Königreich erhalten,
Der dünkt dem Reich und seinem König gut,
Der unsren Willen lockt nach seinem Walten."

„Sein Will' ist Frieden, ist die Mecresflut,
Wo alles hinstrebt auf vcrschiednen Pfaden,
Die Geister hier und die in Fleisch und Blut."

(Parad. III, 79-86. Gildemeister.)

So finden wir denn den Grundsatz der Gerechtigkeitsordnung,

wonach einem jeden zukommt, was ihm nach Verdienst
gebührt, in den freien Liebeswillen der Seligen des Paradieses
aufgenommen. Auf Erden aber ist es Aufgabe von Staat und
Kirche, zu dieser idealen Gesinnung, die der tragende Grund
des sittlichen Gemeinschaftslebens ist, zu erziehen '). Als
sittlichen Erzieher sehen wir nun den Staat üher den ihm
anhaftenden Zwangscharakter hinauswachsen. Denn als Ziel setzt
er sich eine Gesinnung, der das Recht nicht mehr als eine
Forderung erscheint, die nötigenfalls erzwungen werden musste,
sondern als eine frei gewählte Ordnung, in der sich alle
beseligt fühlen. — Umgekehrt ergibt sich für die Kirche die
Nötigung, ihre ideale Liebesgesinnung den irdischen
Rechtsverhältnissen anzupassen und dadurch selbst Rechtsformen in
sich aufzunehmen2). Das mag erträglich erscheinen, solange
sie über dieser Verbindung mit dem menschlichen Recht ihre
göttliche Bestimmung nicht vergisst und das Evangelium nicht
den Dekretalen hintenansetzt8).

Allein diese Gefahr haftet viel mehr, als der Dichter
erkannt hat, schon an der blossen Tatsache der Verwandlung
der Kirche in ein Rechtssubjekt. Denn das Recht ist immer
formalistisch und entsprechend fällt auch die Gestaltung des

persönlichen und dinglichen Rechts in der Kirche aus. So

schafft die Kirche in der Gliederung der Hierarchie ein

Personenrecht, das in vielen Fällen in gar keinem Verhältnis zu

') Über Staat und Kirche als sittliche Erzieher siehe Kern, S. 68.

a) So feiert Dante den Schöpfer des Kirchenrechts Gratian als ein
Licht des Paradieses. Parad. X, 103 ff.

s) Parad. X, 133 ff.; vgl. dazu die Polemik gegen die Dekretalisten,
Mon. Ill, 3, wo ihnen zum Vorwurf gemacht wird, dass sie die Traditionen
der Kirche (traditiones Ecclesiae) — worunter dem Zusammenhang nach
die kirchlichen Rechtssammlungcn zu verstehen sind; siehe Sauter, Dantes
Monarchie, S. 164 — als Glaubensfundament betrachteten; vgl. auch Kraus,
Dante, S. 709.



— 134 -
dem sittlichen Wert der Personen steht, die durch dieses Recht
nicht nur geschützt, sondern auch bevorrechtet werden. Gewiss
hat der Dichter dieses Missverhältnis erkannt, sein sittlicher
Zorn hat sich dagegen auf das heftigste empört — aber den
tieferen Grund, warum es immer wieder zu einem solchen
Missverhältnis kommen müsse, hat er nicht begriffen. Der
Wiklifitische Gedanke, dass das kirchliche Amtsrecht von der
sittlichen Amtswürde abhängig sei, liegt vollends ausser seinem
Gesichtskreise. ¦— Indem Dante des weitern die Kirche als
Rechtsverwalterin dinglicher Güter anerkennt, übersieht er,
dass schon diese Stellung den Anreiz in sich schliessen musste,
für die Kirche weitgehende Eigentumsrechte zu fordern. Die
idealistische Gesinnung des Dichters versteift sich aber auf
den Gedanken, dass das Recht mit der christlichen Ethik gleichen
Schritt halten müsse, eine Auffassung, die sich im übrigen mit
der mittelalterlichen Verwechselung von Recht und Sittlichkeit
deckt. — Sofern nun ein Zwiespalt zwischen beiden offen
zutage liegt oder die Rechtsansprüche der Kirche einen solchen
begründen, weiss Dante sich nicht anders zu helfen, als dass

er ein zufälliges einzelnes Ereignis für diese unheilvolle Wendung

in der Geschichte der Kirche verantwortlich macht. Den
Abfall der Kirche von ihrem idealen Beruf erklärt er somit
wesentlich durch die von ihm für echt gehaltene Schenkung
Konstantins. Sie hat ihren Wagen mit der schlimmen Fracht
weltlicher Herrschaft belastet1). Seither trachtet sie danach,

') Purg. XXXII, 128 f. -- Weitere Klagen über die konstantinische
Schenkung, Inf. XIX, 115 ff., Parad. XX, 55—60. — Monarch. II, 13, (am
Ende), Mon. III, 10. Nachweis ihrer rechtlichen Unmöglichkeit: „Constantinus

alienare non poterat imperii dignitatem, nec Ecclesia reeipere." Übrigens

scheint an dieser Stelle der Bericht über die konstantinische Schenkung

so gefasst, dass die Vermutung nahe gelegt wird, Dante habe ihr
nicht ohne Zweifel gegenübergestanden : „dicunt quidam adhuc, quod
Constantinus imperator tunc summi pontificis imperii sedem, scilicet Romain
donavit Ecclesiae cum multis aliis imperii dignitatibus". Die rechtliche
Unmöglichkeit einer „expropriate territorii, dignitatis vel iurisdictionis"
behaupten auch mittelalterliche Juristen wie Bartolus, Baldus u. a. Siehe
Gierke, Genossenschaftsrecht III, 621, Anrnerk. 283 und S. 622, Anmerk. 285-

Siehe auch Quaestio in utramque p. 106 ad 14. Ant. Ros. I. c. 64—66,

Gierke, S. 543, Anmerk. 58. — Über Danles Stellung zur konstantinischen
Schenkung und zum Temporale siehe Kraus, S. 717 und S. 719, Vossler,
K., S. 374 und 431 ff.



— 135 —

Schwert und Hirtenstab miteinander zu vereinen1), was ihr
selbst und dem Staate zum Verderben gereichen muss. Denn
die Zerrüttung der religiösen und sozialen Ordnung, die daraus
folgt, muss beide in ihrer Wirkungsfähigkeit hemmen8). — Und
nicht genug damit! Das Wesen der Kirche wird durch die
Aufnahme weltlicher Herrschaftsansprüche in sein Gegenteil
verkehrt. Denn zur Wesensform der Kirche gehört es, in Wort
und Tat Christus zu folgen. Gegenteilige Worte und Taten
würden mit ihrer Wesensform oder, was das gleiche ist, mit
ihrer Natur nicht im Einklang stehen8). — Insofern also die
Kirche der mystische Leib Christi ist, kann sie nicht mit dem
sie beseelenden Geiste Christi in Widerspruch treten. — Dieser
aber fordert nicht nur den Verzicht auf irdische Herrschaft,
sondern darüber hinaus auf jegliche Art zeitlicher Güter4).
Wohl darf die Kirche solche verwalten, aber doch nur
zugunsten der Armen, denen allein das Besitzrecht daran zusteht5).
Mit vollem Bewusstsein hat sich Dante in diesem Punkte die
franziskanischen Reformideen zu eigen gemacht0;. Eine arme,
doch in ihrer Armut geistesmächtige Kirche! Eine Kirche, die
unberührt von der Gier nach weltlichem Gut nur der
Verwirklichung ihres Liebesideals in der Menschheit lebt! — Wie
weit aber war die Wirklichkeit von diesem frommen Dichtertraum

entfernt! Selbst im Orden des hl. Franziskus hielt sich
nur noch eine so geringe Zahl an die Armutslehre ihres
Meisters, dass ihre Kutten nicht viel Tuch erforderten 7). Und über
den Benediktinerorden lässt Dante seinen Stifter klagen :

') Purg. XVI, 106 ff.: „Rom hatte, um die gute Welt zu gründen, -
Zwei Sonnen, eine, um den Weg der Welt, die. andere, Gottes Strasse zu
verkünden. — Jetzt ist zum Schwert der Hirtenstab gesellt, — Und so
vernichten sie einander beide; — notwendig ist's mit beiden schlecht bestellt."

2) Mon. III, 10; Purgat, XVI, 127.
8) Mon. Ill, 15; dazu die Begründung: „Forma autem ecclesiae nihil

aliud est quam vita Christi tam in dictis quam in factis comprehensa."
«) Siehe Vossler, S. 473 f.
") Mon. Ill, 10, am Ende. Parad. XXII, 82 ff.: „Denn was die Kirch'

erwarb, gehör! noch heute dem Volke, das um Gottes willen fleht, — Ist
nicht für Vettern und noch schlimmere Leute." Cf. auch Mon. II, 12.

°) F.X.Kraus, Dante, S. 737 f.; siehe dazu die Verherrlichung des
hl. Franziskus, der die Armut zu seiner Gattin erwiihlt ; Parad. XI, 58—123;
vgl. auch Döllinger, Akad. Vortrüge I, 95 f. : Dante als Prophet. Zur
Charakteristik des franziskanischen, späterhin von Wiklif aufgenommenen
Armutsideals siehe Troeltsch, Soziallehren, S. 390 f., 393 ff.

') Parad. XI, 131 f.



— 136 —

„Die Mauern, die uns dienten als Abteien,
Sind Räuberhöhlen und die Kutten drin
Sind Säcke voll von schlechtem Mehl und Kleien1)."

So hat der Geist der Habsucht die ganze Kirche, vor allem
den päpstlichen Stuhl ergriffen. Der vierte Höllenkreis, der die
Geizigen neben den Verschwendern umschliesst, steckt voll von
Pfaffen3). In der Strafrede, die der Dichter im Kreise der
Simonisten Nikolaus dem Dritten hält, leiht er seinem sittlichen
Zorn über das bei der römischen Kurie eingerissene Verderben
die furchtbaren Worte:

„Silber und Gold habt ihr zum Gott gemacht!
Was scheidet euch von Götzendienern heute,
Als dass ihr ein Idol verhundertfacht')."

Es ist immer wieder die gleiche Klage, die sich durch alle
Teile der göttlichen Komödie hindurchzieht: die Kirche hat sich
ihrem Berufe entfremdet und dem sittlichen Verderben in sich
Raum gegeben, indem sie den Geist der Habsucht in sich
aufkommen liess und nach irdischer Herrschaft strebte. Nur unter
diesem sittlichen Gesichtswinkel betrachtet Dante den Werdegang

der Kirche. So wächst Avie seine Staats- und Gesellschaftslehre

auch seine Geschichtsphilosophie aus der Ethik hervor4).
Das zeigt sich am deutlichsten in den grossen Visionen am
Ende des Purgatoriums.

Eingeleitet werden diese durch eine Folge von Bildern,
die uns die Kirche als göttliche Offenbarung zeigen. Das
Unbeschreibliche lässt Dante vor unsern Augen geschehen. Das
Ideal heiliger Vollkommenheit ist in Christus (dem Greif) vom
Himmel herabgestiegen6). Seine Erscheinung ist umgeben von
den Autoritäten, die als die Träger des göttlichen
Offenbarungswortes gelten (von den allegorischen Persönlichkeiten
und Figuren, welche die heiligen Schriften des alten und neuen
Bundes darstellen sollen) "), und ihre sittliche Bedeutung tritt in

') Parad. XXII, 76—78.
3) Inf. VII, 46—48.
«) Inf. XIX, 112-114.
*) Auch auf Dante trifft Vosslers Urteil zu : „Die mittelalterliche

Geschichtsphilosophie gehört nicht in die Erkenntnistheorie, sondern in die
Ethik", S. 407. Dante „ist in Wahrheit ein Moralisator der Geschichte"
S. 408; vgl. auch F. Kern, Hum. civil., S. 3 und 123.

6) Purg. XXIX, S. 106 ff.
») Purg. XXIX, 82—105, 133-150.



— 137 —

den seligen Frauengestalten zutage, die den Reigen der
göttlichen und menschlichen Tugenden bilden *). — Soweit scheint
der göttliche Offenbarungsgedanke unberührt vom Wandel der
irdischen Verhältnisse, wie Gottes Schaffnerin Fortuna ruht er
„selig in sich selbst". — Aber ganz anders wie diese wird er
in die trauervolle Geschichte der Welt hineingezogen. Die
Begründung dafür liegt vor allem darin, dass die göttliche
Offenbarung erlösender Liebeswille ist, der sich nur an und in der
Gemeinschaft kundgeben kann. Diese aber ist für Dante Rechts-
gemeinschaft und Rechtsordnung, die als solche den Begriff
des Staates forciert. Daher sieht Dante als Politiker und
Rechtsphilosoph in der Unterwerfung Christi unter die Gewalt des
römischen Weltkaisers und seiner Gesetze kein zufälliges
Geschehnis, sondern eine bedeutungsvolle Tatsache, die die
Gewähr für die Rechtmässigkeit der römischen Weltherrschaft in
sich schliesst3). Und wie im Leben Christi sich der Erlösungsgedanke

nur unter Wahrung des Rechtsgedankens in der
Gemeinschaft vollziehen kann, so besteht auch für die Kirche die

Notwendigkeit, sich mit dem Rechtsgedanken im kaiserlichen
Imperium zu verbinden. Das geschieht, indem die Deichsel
des Kirchenwagens3) mit dem Baum der Erkenntnis des Guten
und Bösen, der zugleich das ideale Gottesrecht bedeutet1),
verknüpft wird. Dieses göttliche Recht findet nun seine irdische
Verkörperung im römischen Weltreich5). Damit ist das Schicksal
des idealen Rechtsgedankens an das Schicksal des Imperiums
gebunden. Wer dieses angreift und schädigt, der beleidigt Gott6).
Solange nun die Kirche beim Weltreich Schutz und Sicherheit
findet, blüht auch dieses'). — Aber schon bald vollzieht sich
in ihrem Verhältnis ein schrecklicher Wandel. — Lag bisher
der allegorischen Schilderung Dantes nur die ideale Beziehung

•) Purg. XXIX, 121—132.

') Monarch. II, 12, 13.

3) Philalethes nimmt an, dass diese Deichsel den römischen Stuhl
bedeute, der also durch göttliche Fügung mit dem römischen Imperium
verbunden werde: Anmerk. 32 zu Gesang 32 des Purgatoriums; so auch Kraus,
Dante, S. 731.

') Weil er dieses nicht verletzt hat, wird der Greif (Christus) selig
gepriesen. Purg. XXIX, 431 f.

5) F. X. Kraus, Dante, S. 731 ; so auch Philalethes, Gildemeister u. a.

») F. Kern, Hum. civ., S. 85, Anmerk. 2. Purg. XXXIII, 58 f.

') Purg. XXXII, 62-60.



— 138 —

beider Mächte zugrunde, nur ein verklärtes Bild dessen, was
ihm möglich erscheint1), so wird das anders in dem Augenblick,

wo der Dichter aus tiefem Schlummer erwacht3) und
den geschichtlichen Wandel des Verhältnisses von Staat und
Kirche vor Augen bekommt. Vier Katastrophen oder
Verwandlungen treten ein3). Vom Himmel sieht er zunächst den
Kaiseradler auf den Wagen herniederfahren, um ihn zu
zertrümmern4). Übereinstimmend sieht die Erklärung in diesem

Vorgang eine Allegorie der Christenverfolgungen8). Und auch
der Fuchs (die Häresie), der sich in den Schoss der Kirche
einzuschleichen versucht, kommt nicht zum Ziele6). — So

gelangt das Verderben erst in die Kirche durch die „vielleicht
mit reiner, guter Absicht" ') dargebotene Schenkung Konstantins.
Bei einer zweiten Niederfahrt hat ,der Adler — so schildert
uns die Allegorie des Dichters den Vorgang — den Wagen
der Kirche mit seinen Federn bedeckt8). Die mit weltlichen
Gerechtsamen bedachte Kirche verfällt aLbald irdischer
Gesinnung und Begehrlichkeit. Jetzt gelingt, was die Verfolgung
von aussen her nicht zu erreichen vermochte. Der Drache
der Simonie9) zertrümmert den Kirchenwagen, der sich
alsbald in das Untier der Apokalypse verwandelt10). Auf ihm
sitzt eine Dirne (meretrice), die mit einem Riesen buhlt, dann
aber von ihm misshandelt und weggeschleppt wird11). Die
Dirne bedeutet das unter der Herrschaft Bonifaz VIII. und
Clemens V. entartete Papsttum; der Riese, mit dem es buhlt,

') Mit künstlerischer und philosophischer Absicht vergleicht der Dichter
die Bilder der ersten Vision mit der Erscheinung des verklärten Christus
vor den Aposteln. Das Erwachen aus dem Schlummer hebt den Abstand
zwischen dem Idealbild und der herben Wirklichkeit, die nun folgt,
nachdrücklich hervor.

') Die Erklärung von Kraus, a. a. 0., S. 731, der Schlummer symbolisiere

den Zustand des Friedens, in welchen das rechte Verhältnis von Staat
und Kirche die Menschheit versetze, erscheint hiernach gekünstelt.

3) Döllinger, Dante als Prophet. Akadem. Vorträge I, 111.

4) Purg. XXXII, 109-117.
6) Kraus, a. a. O., S. 732, Gildemeister u. a.
") Purg. XXXII, 118—123.

') Purg. XXXII, 137: „offerta forse con intenzion casta e benigna."
•) Purg. XXXII, 124—129.

') Nach der Erklärung Döllingers. Akadem. Vorträge I, 112 f.

,0) Vgl. Apokal. 13, 1 ff.
") Purg. XXXII, 148—160.



- 139 —

ist das französische Königtum, das aber bald mit ihm in Zwist
gerät und nun eine rücksichtslose Gewaltpolitik gegen das
Papsttum treibt, wie die Gefangennahme Bonifaz VIII. und die

erzwungene Verlegung des römischen Stuhles nach Avignon
zeigen [).

Der allegorischen Geschichtsdarstellung lässt Dante eine
apokalyptische Prophezeiung folgen. Ein Herzog (Dux) wird
in nicht ferner Zeit erscheinen und die Dirne wie den Riesen
töten3). Über den Sinn dieser Prophezeiung ist viel gestritten
worden. Gewiss ist, dass sie mit der prophetischen Voraussage

des Veltro irgendwie in Zusammenhang gebracht werden
muss3). Endlich gehört in den Kreis dieser Weissagungen noch
die astrologisch gefärbte Prophezeiung hinein, die sich im
siebenundzwanzigsten Gesänge des Paradieses findet4). —
Überprüfen wir den Inhalt dieser Prophezeiungen im ganzen, so

zeigt sich ihr apokalyptisch-enthusiastischer Charakter darin,
dass sie mit Bewusstsein aus dem Rahmen dessen herausfallen,
was der nüchternen geschichtlichen und politischen Berechnung
möglich erscheint. Statt dessen wird ein göttliches Wunder
erwartet: eine glückliche Konstellation des Himmels, die aucli
auf das sittliche Wesen der Menschheit überstrahlt. Die
Führung auf dein Wege ihrer sittlichen Erneuerung soll der Veltro
übernehmen. In ihm hat Dante augenscheinlich hauptsächlich
den sittlichen Reformator von Kirche und Staat zeichnen wollen,
wobei wir es dahingestellt sein lassen, ob die Vermutung Bassermanns

zutrifft5), dass die Form der Danteschen Weissagung
das in seinen Tagen verbreitete Märchen von dem grossen
Chan, dem Tartarenfürstcn, benutzt hat, der den ganzen Westen
sich unterwerfen und als ein gerechter Friedensfürst die Welt
beherrschen sollte6), oder ob Kraus und Döllinger recht haben,

') So die allgemein angenommene Erklärung. Kraus, S. 733 f. Die
Gewallakte Philipps des Schönen gegen das Papsttum hat Dante selbst
auf das schärfste verurteilt. Purg. XX, 86—93.

•) Purg. XXXIII, 37—45.

') Inf. I, 102-111.
4) Parad. XXVII, 142 ff.
') A. Bassermann, Veltro, Gross-Chan und Kaisersage. Neue Heidelberger

Jahrbücher 1902, S. 28 ff.
8) Auch P. Pochhammer, Dantes göttliche Komödie in Stanzen, S. XLV,

ist Bassermann beigetreten. — Vosslei- I, 478 f., glaubt darin „eine wertvolle

Spur" der für Dantes Veltroerwartung bestimmenden Kaisersage zu
erkennen.



— 140 —

die Dantes Veltroerwartung aus dem Vorstellungskreise der
Franziskanerspiritualen hervorwachsen lassen l). Jedenfalls aber

liegt der Ton der Prophezeiung auf dem sittlichen Charakter
des kommenden Reformators, dessen Hauptaufgabe die
Vertreibung der Habgier aus dem kirchlichen und staatlichen
Leben sein soll. Dagegen tritt bei der Duxprophezeiung des

Purgatoriums viel stärker die kirchenpolitische Tendenz der
Dichtung hervor2). Der politischen Bevormundung der
römischen Kurie durch das französische Königtum soll ein Ende
bereitet werden. Damit ist dann der Weg frei gemacht für
die weltpolitischen und kirchlichen Aufgaben des Reformkaisers,
für dessen Persönlichkeit Dante nicht nur in der Monarchie,
sondern — wenn auch nur schattenhaft — in der göttlichen
Komödie die Umrisse gezeichnet hat. Ganz unbestimmt bleiben
diese Umrisse in der astrologischen Weissagung des Paradieses5).
— Von einer persönlichen Beziehung aller dieser Weissagungen,
insbesondere auf Can grande della Scala oder Kaiser Heinrich

VIL, an welche die ältere Danteerklärung zumeist
geglaubt hat, wird man wohl absehen müssen5). Denn es gehört

') F. X. Kraus, a. a. 0., S. 479 f., S. 738 ff., 742, 745. Er glaubt, Dantes
Prophétie mit der gleichsinnigen Weissagung des Ubertino von Casale in
Verbindung bringen zu müssen. Döllinger, Akadem. Vorträge I, 94, sieht
im Veltro einen Orden oder Ordensstifter in der Art des hl. Franziskus, der
die sittliche Wiederherstellung der Kirche bewirken soll, der dann die
politische durch den Dux folgen wird. L. c, S. 95 ff.; siehe auch Vosslor II, 802.

2) Kraus, a. a. 0., S. 735 f.
3) Vossler I, 480 f.

*) Joh. Henke, Dante-Wegweiser. Dortmund, 1912, S. 37.

5) Auf Can grande beziehen die Veltroweissagung die meisten deutschen
Erklärer wie Streckfuss/Kannegiesscr, Wegele, Witte, Scartazzini und
Gildemeister. Sie lesen dann Inf. I, 105, „e sua nazion sarà tra Feltro e Feltro"
als geographische Ortsbestimmung: zwischen Feltro und Feltro, d. h.
zwischen Feltro in der Mark Treviso und Montefeltro in dei* Romagna. — Die
Bedenken, die insbesondere Döllinger I, 97 f., gegen die Persönlichkeit
des Can grande della Scala vorgebracht hai, scheinen mir durchschlagend.
Man wird also der auch von Kraus, S. 475, bevorzugten Lesart „tra feltro
e feltro" beipflichten müssen „zwischen Filz und Filz" und darin einen
Hinweis auf die ärmliche Kleidung des Reformators etwa in der Art
Johannes des Täufers zu sehen haben ; so Kraus, 475, auch Döllinger I, 93. —
Vossler I, 479, übersetzt: „und unter schlichtem Filze wird er wohnen"
und bezieht das auf den grossen Chan aus dem Osten, der „in einem Land
mit Hütten aus Filz" geboren sei. Auch Pochhammer, S- XLV, macht sich
diese Erklärung zu eigen und erinnert daran, dass der Chan „als recht-
sprechender Kaiser auf der Filzdecke unter dem Filzzelt" habe stehen müssen.



— 141 —

zum Wesen dieser apokalyptischen Weissagungen auch bei
Dante, dass sie üher alles geschichtliche Mass hinausgreifen.
Zur Verwirklichung dieser Herzensträume reicht das Irdische
nicht aus. Sie schweben wie ein leuchtender Regenbogen über
den dunklen Wetterwolken der zeitgeschichtlichen Geschehnisse.

— Die Gefahr liegt nahe, in ihnen nichts mehr zu sehen
als ein so vergängliches, in lichten Farben ausgeführtes Traumbild.

Diese Gefahr aber musste für Dantes weltpolitisches
und kirchliches System tötlich werden. Denn er hätte dann
dem Protest gegen die Entartung von Staat und Kirche nichts
Positives an die Seite zu setzen als nur ein phantastisches
Traumbild, das vielleicht das Gefühl zu verzehrender Sehnsucht

anzuregen, nicht aber dem Willen den Weg zur
Verwirklichung seiner Ideale zu zeigen vermöchte. — Den Willen
aber, zur Selbsterlösung und zur Welterlösung aufzurufen, das
ist Dantes unbeirrbare Absicht in der Monarchie wie in der
Komödie. Ihr dient auch das apokalyptische Bild des kommenden

Welterrctters. Wie eine Erinnerung an die unbedingte
Geltung des Ideals wird es den verfahrenen zeitgeschichtlichen
Zuständen in Staat und Kirche gegenübergestellt. Gewiss hat
der Dichter damit die schwärmerische Hoffnung verbunden,
dass ein himmlisches Wunder irgendwie und irgendwann
einmal dieses Ideal auf geschichtlichem Boden verwirklichen werde.
Aber hinter diesem gefühlsmässigen Glauben, und ungleich
wertvoller als dieser, steht der starke Wille, eine neue Welt
in Staat und Kirche, eine neue menschliche Kulturgemeinschaft
aufzubauen. Der Weg zu diesem Aufbau führt über die
Erkenntnis, was das eigentümliche Wesen von Staat und Kirche
erfordere, worin sich sodann die menschliche Kultur vollende.
Jede dieser Fragen erfordert eine Antwort aus der christlichen

Ethik und eben darin besteht die Grösse der Dante-
schen Weltauffassung, dass sie jeder Form menschlichen
Gemeinschaftslebens und dem Kulturgedankcn überhaupt die
sittliche Gesinnung, die christliche Seele einzuflössen
vermocht hat.

Für die Breite des Lebens ist dabei allerdings der
Eindruck vorherrschend, dass die in ihr wirksame Gesinnung
widersittlich und unterchristlich ist. Die an die äussern Güter
gebundene Gesinnung muss, weil diese Güter ihrem Wesen
nach begrenzt, die Begierde nach ihnen aber unbegrenzt ist,



— 142 —

zu einem Kampf aller gegen alle führen J). Die völlige
Zersetzung des menschlichen Gemeinschaftslebens, deren grauenvolle

Bilder uns die Hölle vor Augen stellt, muss davon die
unausbleibliche Folge sein. — Einen geordneten Aufbau der
menschlichen Gesellschaft sichert somit nur das alle
verbindende Gesetz, und zwar zunächst in der Form des Zwanges,
sodann subjektiv durch die gesetzliche Gesinnung der einzelnen
(Legalität), aus der dann objektiv die gesetzliche Ordnung der
Gemeinschaft hervorwächst. Diese Ordnung soll zugleich
Rechtsordnung sein. Verwalter der Rechtsordnung ist der Staat, oder,,
da Dante eine unpersönliche Ordnung noch fremd ist, der
Weltkaiser. — In die Rechtsordnung ist nach scholastischer
Anschauung die sittliche Ordnung eingeschoben. Daher wird, wie
wir schon ausführten, als eine der vornehmsten Regierungsaufgaben

des Kaisers die sittliche Erziehung des Volksganzen
betrachtet. Sittliche Gesinnungsbildung, das ist das Hauptziel
seiner Staatsleitung. Indem aber der Staat die Gesinnungskreise
des Rechts und der Sittlichkeit unter seine Obhut nimmt, wird
er zum Kulturstaat, der eine höhere Form des menschlichen
Gemeinschaftslebens darstellt, als sie dem sich selbst über-
lassenen Naturinstinkt möglich ist. Denn er bedeutet die innerliche

(nicht bloss durch äussere Zweckmässigkeitsanregungen
erfolgte) Einheit der menschlichen Gesellschaft in der Idee
des Rechtes und der Sittlichkeit oder auch der Vernunft, wie
Dante in einer abzweigenden Fassung des Gedankens in der
Monarchie geltend macht. Im christlichen Staat kommt also
das göttliche Naturrecht und in ihm die von Gott gewollte
sittliche Ordnung, kommt endlich auch die göttliche Weltvernunft
zur Erscheinung. Allerdings entspricht die irdische Erscheinungsweise

keineswegs dem gedachten Idealbegriff. Der Grund dafür
liegt darin, dass die Idee der Rechtsgemeinschaft sich nur durch
den freien Willen der ihr angehörigen Individuen verwirklichen
lässt. Versagt insbesondere das leitende Organ des
Volkswillens, der Fürst oder der Kaiser, so ist der Staat zum Siechtum,

wenn nicht zum Zerfall verurteilt.
Das gleiche Verhältnis gilt nun auch für die Kirche. Auch

hier besteht der Widerstreit zwischen Idee und Erscheinung,
nur dass dieser von dem Dichter viel schroffer noch empfunden

') Purg. XV, 49—51 ; vgl. F. Kern, Hum. civil., S. 70.



— 143 —

worden ist entsprechend der Steigerung der idealen
Berufsaufgabe, die er der Kirche zugedacht hat. Denn diese besteht
in der Einigung ihrer Glieder in der Liebe zu Gott und in dem
Aufweis des Weges zur himmlischen Seligkeit. Das theozen-
trische Gesinnungsziel, das Dante für die kirchliche Ethik
aufstellt, erweist sich ihm zugleich als wirksamstes altruistisches
Prinzip. Denn um an den Ausspruch Augustins zu erinnern,
dessen theistische Güterlehre Dante sich zu eigen macht: In
Gott lieben die Menschen einander am meisten. Die Gottesliebe

bedeutet für die Seelen nicht nur die höchste Seligkeit,
sondern weckt in ihnen das Verlangen, ihre Seligkeit und
Liebe andern mitzuteilen. Dabei offenbart sich als Gesetz des
Geistes die Tatsache, dass die geistigen Güter nicht wie die
materiellen durch ihre Mitteilung an andere abnehmen und
sich erschöpfen. Im Gegenteil, je mehr die Liebe sich
entäussert, um so mehr vertieft sie sich, je weiter der Kreis wird,
den sie beglückt, um so mehr steigert sie sich in den Herzen
der Gebenden1). — Insofern nun die Kirche als Pflegerin der
Liebesgesinnung die menschliche Gemeinschaft zu sittlicher
Kultur erhebt, geht sie mit dem Staate Hand in Hand. Nur
begründet dieser seine Ethik auf den Rechtsgedanken, die
Kirche aber auf die Gottesliebe. Der Staat geht dabei aus von
dem Nebeneinander der Individuen, die in ihrem Verhältnis
durch die Sünde gestört durch Rechtszwang, sodann durch
sittliche Erziehung zu einer sittlichen Kulturgemeinschaft
verbunden werden sollen. Die Kirche dagegen nimmt zum
Ausgangspunkt die Mystik der Gottesliebe, in der sie die bewegende
Kraft der materiellen und geistigen Welt erkennt. Diese Liebe,
in den Einzelseelen erglühend, vereinigt sie zu einem Gottesreich,

das die Tiefen der göttlichen Wahrheit, das selige
Versinken in ihr zum letzten Ziele nimmt. In dem Chor der Seligen,
der in Gestalt einer himmlischen Rose den göttlichen Lichtsec
des Paradieses umgibt, hat Dante dieses Reich zur Anschauung
gebracht. Das Licht der Erkenntnis, das die Beseligten
geniessen, wird auch dem Dichter in mystischer Entrückung
zuteil und lässt ihn in Bildern, die die Phantasie vergeblich
nachzuzeichnen sich bemüht, das Geheimnis der Dreifaltigkeit
erschauen, lässt am Ende sein Eigenbewusstsein in der Umfassung

>) Purg. XV, 52-57, 64-75; Parad. V, 105; vgl. F. Kern, a. a. O., S. 69 f.



— 144 —

des göttlichen Geistes vergehen. Es ist Bernhardinische
Gottesmystik, der wir hier begegnen l).

Bildet nun diese, die Frage bedarf der Erwägung, den
wesentlichen Gehalt von Dantes religiöser und kirchlicher
Gesinnung? Findet sie im weitabgewandten Mystiker und Asketen
ihr höchstes, ja ihr ausschliessliches Ideal verwirklicht — So

möchte es scheinen, wenn wir sehen, dass der Dichter den

heiligen Asketen im Saturnhimmel den höchsten Rang im Gottesstaat

gleich unter dem Empyreum, dem Sitz der Gottheit,
zuweist. Aber sie bilden, wie es der mittelalterlichen Denkweise
entspricht, nur einen Stand, wenn auch den seiner religiösen
Bedeutung nach wertvollsten, in der menschlichen
Kulturgemeinschaft. Nicht anders wie Thomas von Aquin stellt also
auch Dante die Asketen in die vorderste Reihe der von Gott
gewiesenen Berufe. Doch bedeutet ihre Ehrenstellung diesen
gegenüber kein Vorrecht. Rechtliche Beziehungen haben
überhaupt in Dantes Paradies keine Geltung mehr. Die sind im
Bereich des Irdischen verblieben. Dantes Planetenhimmel bildet
vielmehr einen Ideenstaat, die einzelnen Sphären in ihm
Gesinnungskreise. Die Gesinnung, die sie vertreten, stellt zugleich
eine ideale Berufsauffassung dar. So erscheint „der Lehrstand
unter dem Zeichen der Sonne und der Klugheit, das wehrhafte
Bürgertum unter dem des Mars und der Stärke, das richtende
Herrschertum unter dem des Jupiter und der Gerechtigkeit,
endlich der Stand der entsagenden Einsiedler unter dem des
Saturn und der Massigkeit"2). — Im ganzen handelt es sich
für den Dichter darum, die Möglichkeit einer religiösen
Berufsauffassung für jeden Berufs- und Lebenskreis zur Anschauung
zu bringen. Welchen Beruf der einzelne ergreift, das entscheidet
die göttliche Gnadenwahl, die ihm die Anlage für seinen Beruf
mitgibt. Wenn er diese natürliche Veranlagung und den darin
ruhenden göttlichen Beruf nicht beachtet, so gereicht das ihm
selbst und dem Gemeinschaftsleben zum Unglück3). Um so

glücklicher der Mensch, der, der Stimme seines Innern
gehorchend, in Gottes Auftrag den ihm zugedachten Beruf aus-

') Entsprechend übernimmt denn auch der hl. Bernhard in den letzten
Gesängen des Paradieses die Führung des Dichters.

2) F. Kern, a. a. O., S. 98.

•) Parad. VIII, 139 ff.



— 145 —

füllt. Denn er steht im Bereiche der menschlichen Gemeinschaft

an der Stelle, die ihm Gottes Wille zugewiesen hat.
Gottes Wille umschliesst, so belehrt uns also der Dichter

im Paradies, eine Mannigfaltigkeit von Berufsaufgaben und
ebenso von Berufspttichtenl). Sie alle sind sittlich
gleichberechtigt. Als ein vielfach gegliederter Organismus stellt sich
demgemäss das Reich Gottes in der Menschheit dar. Auch die
Kirche kann nichts anderes als diese Besonderung der Berufe
und ihre Beziehung auf die Bedürfnisse des sozialen Lebens
anerkennen. Mit dieser Anerkennung aber verbindet sich ihr
die religiöse Verklärung aller Berufspflichten. — Das ist
demgemäss die allgemeine Aufgabe, die der kirchlichen Gesinnungspflege

gestellt ist: jeden in seinem besondern Berufe zu
heiligen und zu Gott und zur Seligkeit zu führen. Die religiöse
Heiligung des Lebens findet nun allerdings die Kirche in einem
besondern Berufskreise zu besonderer Ausbildung gebracht.
Hier, im weltabgewandten Stande der Asketen, ist zur
ausschliesslichen Zweckbestimmung des Daseins erhoben, was der
auf die weltlichen Berufsaufgaben eingestellten Gesinnung mit
solcher Unmittelbarkeit zu erstreben nicht möglich ist: die

Versenkung in die Geheimnisse der göttlichen Offenbarung, der
mystische Verkehr mit dem Ewigen. Doch der Vorzug, der
dem Asketenstande um clessentwillen zugestanden wird,
beschränkt sich in Dantes Sinn darauf, dass er die führende
Stimme im Chor aller Berufe und Stände übernimmt, die alle
Gott in ihrer besondern Art zu preisen haben2). — Letzten
Endes bemisst unser Dichter den Wert der religiösen Gesinnung

nicht an der Zugehörigkeit zu irgendeinem Stand oder

Berufskreis, sondern an der persönlichen Hingabe des Einzel-

') Parad. VIII, 118 ff.
2) Vgl. dazu Troeltsch, Soziallehren I, 229: „Die Askese ist immer nur

ein Motiv neben andern geblieben, ist nie zum systematisch begründeten
Ausdruck der christlichen Moral und nie zum alleinigen Exponenten eines

theologisch-metaphysischen Systems geworden." S. 233: „Die naturgemäss
verschiedenen Leistungen der Gruppen und Stände ergänzen sich in der
Idee des Ganzen." Parad. VI, 124—126:

„Verschiedne Stimmen geben süssen Klang,
So auch erzeugt im Leben der Verklärten
Holdsel'ge Harmonie'n verschiedner Rang."

Allerdings hat dabei der Asket „den Platz an der Front". Kern, a. a. 0.,
S. 108.

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 191", 10



— 146 -
Avillens an den Ruf der göttlichen GnadeJ). Daher erscheinen
in den letzten Gesängen des Paradieses die Seligen des Himmels

nicht mehr nach Ständen geordnet vor dem Angesicht
des Höchsten, sondern in einer unterschiedslosen Versammlung2),
in der nur der persönliche Wert dem einzelnen eine bevorzugte
Stelle vor den andern sichert.

Auch darin offenbart sich die Grösse und die Christlichkeit

von Dantes religiöser Weltanschauung. Sie weiss die Hülfe,
die Staat und Kirche dem sittlichen Leben unter den Verhältnissen

des Diesseits gewähren, voll zu würdigen, sie weiss aber
auch, dass das Verhältnis zwischen Gott und der Menschenseele

in seiner letzten Beziehung ein unmittelbares ist. Staat
und Kirche mögen daher während des irdischen Lebens als
sittlich und religiös disziplinierende Mächte ihr Erziehungswerk
an den Seelen vollbringen, die Kirche mag mit ihrer richterlichen

Gewalt auch in das Jenseits hinübergreifen und dort
die Seele auf ihrem Läuterungswege fördern3) oder
hemmen4); doch über deren letztes Schicksal kann sie nicht
verfügen. Der Kirchenbann vermag nicht das Tor der göttlichen
Gnade zu versperren5), so wenig wie die kirchliche Absolution
dem reuelosen Sünder eine Sicherheit vor dem ewigen
Verderben seiner Seele bietet6). Hier entscheidet vielmehr der
freie Wille des einzelnen, an dem allein die Schuld haftet, wenn
er seine Seligkeitsbestimmung verfehlt. Anders allerdings wie
bei Plato wird die Wahl der sittlichen Lebenslose nicht durch

') Vgl. Convivio IV, 28: „Zu der Religion erhebt sich nicht allein der,
welcher in der Kleidung und im Leben sich dem heiligen Benediktus und
Augustinus und Franziskus und Dominikus ähnlich macht, sondern zu
guter und wahrer Religion kann man auch im Ehestand sich erheben;
denn nichts will Gott religiös an uns haben als das Herz" unter Berufung
auf Röm. 2, 28 f.

2) Siehe dazu die Ausführungen b. Kern, a. a. 0., S. 114 f.
3) Über die Wirkung kirchlicher Fürbitte für die Verstorbenen auf

dem Läuterungswege siehe Purg. VI, 25 ff., 34 ff., VIII, 71 ff., XI, 22 ff.,
31 ff., XII, 50 ff., XXIII, 85 ff., Purg. II, 97 ff., über die Wirkung des
Jubiläumsablasses von 1300.

4) Wer im Banne der Kirche stirbt, muss, auch wenn er bereut,
dreissigmal länger im Vorpurgatorium verweilen. Siehe auch Hettinger,
a. a. O., S. 85 f.

") Purg. Ill, 120-123.
•) Vgl. das Schicksal Guidos von Montefeltro. Inf. XXVII, 60—129.



— 147 —

einen unergründlichen vorzeitlichen Willensentschluss vollzogen,
Dante gibt vielmehr hier wirklich einer dämonischen Macht
Einfluss auf die Willeusbestimmung ; nur erscheint bei ihm der
christliche Prädestinationsgedanke als der „Dämon", der über
den sittlichen Entscheidungen des Lebens waltet. Denn als
eine undurchdringliche und rätselhafte Fügung erweist sich
zuletzt die göttliche Gnadenwahl, wenn auch der Dichter das
Vertrauen in ihre Gerechtigkeit durch den Glauben stützt, dass
ihr letzter Sinn eben die ewige Güte, die Liebe sei, die da

„bewegt die Sonn und anderen Sterne" J). Allein damit wird
im Grunde nur die Überzeugung zum Ausdruck gebracht, dass
das Verhältnis zwischen Gott und dem freien Menschenwillen
rationell nicht aufzulösen sei, und dass, was der Vernunft
unmöglich ist, durch das gläubige Vertrauen ersetzt werden muss,
das in dem mystischen Erlebnis der göttlichen Liebe die
gesuchte Lösung findet.

Doch diese Mystik ist individuelles Erleben und die
Berufung auf sie ein ebenso individualistischer Zug in Dantes
Religiosität wie der Appell an die Freiheit des menschlichen
Willens, dem er die Grundentscheidung des sittlich-religiösen
Lebens für oder gegen Gott anheimgibt. Wohl birgt dieser
Individualismus die Gefahr einer Abstreifung aller sozialen
Bindungen in sich und die Neigung, in einem Staats- und kirchenlosen

Anachoretentum die religiöse Sehnsucht des Herzens zu
stillen2). Vor einer solchen Entgleisung des christlichen
Empfindens ist Dante durch den sittlichen Gehalt seines
Gottesbegriffs bewahrt geblieben. Denn dieser schliesst, wie wir
gesehen haben, die stärksten sozialen Bindungen in sich ein.
Wird doch der göttliche Wille mit dem Naturgesetz
gleichgesetzt und befasst darin die Grundlage des Rechts- und
Staatslebens. Und ebenso wurzelt im göttlichen Wesen und Willen
das Liebesgebot, in dem wir das Grundgesetz der religiösen
Gemeinschaft und der Kirche erkennen. Daher kann göttlichem
Willen gemäss der Individualwille sich niemals isolieren. Er
muss sich der Rechtsordnung des Staates, der religiösen
Ordnung der Kirche einfügen. Aus diesen einfachen Grundgedanken
folgert für Dante das göttlich gewährleistete Erziehungsrecht,
die sittenrichterliche Gewalt beider Mächte.

') Vgl. hierzu die Ausführungen bei Vossler I, 353 ff. : Dante und Paulus.
2) Vgl. hierzu Kern, S. 131 f.



— 148 —

Wir stehen am Ende unserer Betrachtungen. War doch
ihr Ziel, zu zeigen, wie die christliche Ethik allmählich den

Weg gefunden hat zur Anerkennung des Staates als eines
sittlichen Lebensgutes, dessen Wert auch für die religiöse
Weltbetrachtung feststeht. Das ist teilweise schon bei Thomas von
Aquin, vollständig bei Dante erreicht. — Denn um das

Ergebnis dieser Untersuchung noch einmal zusammenzufassen:
als sittliche Kulturmacht, der alle unterworfen sind, erscheinen
i hm Staat und Kirche. Sie leiten die Erziehung jedes einzelnen
bis zu ihrer Vollendung, d. h. bis zu dem Augenblick, da er
als sittlich Freier dem Reiche Gottes angehört. Die Kirche
insbesondere bereitet zu dieser Lebensvollendung vor, indem sie

ihre Glieder mit dem Geiste der Gottes- und Nächstenliebe
erfüllt und in einem besondern Stande die ausschliessliche
Hingabe an das religiöse Lebensziel zur Darstellung bringt. Aber
auch für den weltfremden Mönch ist das Gemeinschaftsleben
Bedingung seiner irdischen Existenz. Erst dann kann der
einzelne der Gemeinschaft entraten, wenn er, den Verhältnissen
des Diesseits entnommen, zu Gott in ein ganz unmittelbares
Verhältnis getreten ist und von seiner Gnade erleuchtet in
der Anschauung der ewigen Geheimnisse der Gottheit versinkt.
Aber dieses letzte Seligkeitsziel ist für die Seele — von
einzelnen Begnadigten abgesehen — hienieden nicht erreichbar.
Der Weg zu ihm führt vielmehr notwendig durch die sittliche
Gemeinschaft hindurch, deren von Gott gewollte Verwaltung-
Staat und Kirche führen. Beide haben das sittlich gleiche
Recht, die Kirche aber die höhere Würde, weil die von ihr
gepflegte Gesinnung nicht so sehr auf die Ordnung des
praktischen Lebens als auf Beschauung des Ewigen gerichtet ist
und dadurch zum letzten Seligkeitsziel des Menschen in eine
nähere Beziehung tritt.

In dieser Bewertung hat die Entwicklung der Folgezeit
eine weitere Verschiebung gebracht. Nicht nur an Macht hat
der Staat gewonnen, sondern auch mehr und mehr die
sittlichreligiöse Zwecktätigkeit der Kirche in seinen Bereich gezogen.
Schliesslich wird im Staatskirchentum, das schon von Marsilius
von Padua angestrebt wurde *), die kirchliche Organisation ganz
in den Dienst der Staatszwecke gestellt, wobei der Staat der

') Gierke, Genossenschaftsrecht III, S. 635, dazu Anmerk. 326.



— 149 —

Aufklärung den erfolgreichen Versuch machte, die Nüchternheit

seiner eigenen Zwecke auf den Geist der Kirche zu
übertragen. —- Tiefer hat dann am Ende dieser Entwicklung Hegel
den Staatsabsolutismus zu erfassen versucht. In höherem Sinne
als die Religion, die das Göttliche nur in der Form von
Anschauung, Gefühl und Vorstellung zu begreifen vermag, gilt ihm
der Staat „als die Erscheinung des gegenwärtigen göttlichen Willens,

als der sich zur wirklichen Gestalt und Organisation einer
Welt entfaltende Geist". Daher fordert er für ihn Verehrung wie
für ein irdisch Göttliches, „weil aller Wert, den der Mensch hat,
alle geistige Wirklichkeit er allein durch den Staat hat" ]).

Wieder hat wie im frühen Mittelalter die Kirche gegenüber

dem staatsabsolutistischen Geist, der von dem modernen
Philosophen zur Staatsvergötterung erhoben worden war, den
ihr eigentümlichen Gesinnungsgehalt zu Hülfe gerufen. Die
kirchliche Romantik glaubte, den Geist der Vergangenheit als
Zeugen gegen die Gegenwart beschwören zu können, und um
die Kirche zunächst einmal auf sich selbst zu stellen, machte
sie sich die Formel „freie Kirche im freien Staat" zu eigen.
Und nicht genug damit: die kirchliche Befangenheit ging so

weit, dass man sich nicht scheute, in diese Formel den Sinn
einer geistigen und weltpolitischen Beherrschung des Staates
durch die Kirche hineinzulegen. Doch diese Überspannung der
kirchlichen Ansprüche übersah den geschichtlichen Boden, auf
dem sie sich bewegte. Zu mächtig war das Staatsgefühl in
den Gemütern verankert, als dass der Traum eines hierarchischen

Weltherrschaftssystems in der Art des Thomas von Aquin
sich noch einmal hätte durchsetzen können. — Allerdings auch
Dantes Träume von einem Weltkaiser und einer Wcltkirche
sind dahin. Nur in den Gedanken dürfte sich der Dichter als
Prophet erwiesen haben, dass auch in Zukunft neben der
umfassenden sittlichen Ordnung des Staates die Gcsinnungsgemein-
schaften der christlichen Kirchen sich erhalten werden als in
sich abgeschlossene Kreise, aus deren Innerem aber befruchtende

Ströme sittlichen Geistes in das breite Bett des politischen
und sozialen Lebens hinüberfliessen.

') R. Haym, Hegel und seine Zeit. Berlin, 1857, S. 372 f.

Beuel bei Bonn. Rudolf Keussen.


	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

