
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 2

Artikel: Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der
Schweiz [Schluss]

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


112 —

Internationale kirchliche Beziehungen

der christkathoüschen Kirche der Schweiz.

(Schluss.)

3. Nach der Sprache der päpstlichen Kurie waren die
morgenländischen Kirchen — wenigstens bis zum Jahre 1870 —
eigentlich nur „schismatisch", nicht „häretisch". So oft sich
der Papst an die Orientalen wandte oder sich sonst in einem
Erlass über die morgenländischen Kirchen äusserte, hatte er
an ihnen nur das Eine zu tadeln, dass auch sie, obwohl, wie
er zu sagen pflegte, ursprünglich dem römischen Stuhl
unterworfen, sich dann doch hätten verleiten lassen, sich vom
Nachfolger Petri zu trennen. Kam es infolge politischer Verhältnisse

da oder dort zum Anschluss orientalischer Gemeinden an
die römische Kirche, so war die Änderung* für das gewöhnliche

Volk kaum bemerkbar. Es hatte weder den bisherigen
Glauben abzuschwören, noch von den bisherigen Formen der
Religionsübung etwas preiszugeben ; die Geistlichen trugen auf
den Strassen dieselben Gewänder und bekleideten sich in der
Kirche mit den gleichen Ornamenten; es blieb bei den
bisherigen Fastengeboten, und die Priester durften nach wie vor
in der Ehe leben. Wurde dagegen in päpstlichen Erlassen von
Lutheranern, Anglikanern, Reformierten gesprochen, so kam
der Ausdruck „Kirche" niemals zur Anwendung; die
Protestanten sind nach gewöhnlicher römischer Redeweise allerdings

durch Staatsgewalt zu Gemeinschaften verbunden ; aber
diese Gemeinschaften seien nicht als „Kirchen" im altchristlichen

Sinne anzusehen. Von den orientalischen Völkern
hingegen, die schon vor dem 16. Jahrhundert und vor dem 10.

Jahrhundert, also schon in der Zeit der noch nicht getrennten
Christenheit, genau so kirchlich organisiert waren wie heute
noch, liess sich vernünftigerweise nicht gut sagen, dass sie keine
„Kirchen" bildeten.



— 113 —

Allein seit dem 18. Juli 1870 sind nun doch auch die
Orientalen nicht mehr bloss „Schismatiker", sondern „Häretiker"

; denn von den neuen vatikanischen Dogmen wollen die
Morgenländer, die sogar die abendländischen, seit der Kirchen-
trennung abgehaltenen Konzilien verwerfen, womöglich noch
weniger etwas wissen als die Altkatholiken. Dazu kommt, dass
jetzt durch das neue päpstliche Gesetzbuch das Dogma vom
Universalepiskopat des römischen Papstes einen so scharf
formulierten Inhalt bekommen hat, dass man genau sagen kann,
wo die Grenzen der päpstlichen Kirche sind und wer diesseits
und wer jenseits dieser Grenzen steht. Die dem Papst
unterworfene Kirche ist aber nicht bloss eine Kirche, neben der es

auch noch andere geben könnte, sondern recht eigentlich die
christliche Kirche, ausser welcher es keine andere gibt. Daher
war es ganz logisch, dass Benedikt XV. mit dem bisher viel
zu wenig beachteten Motuproprio vom 15. Oktober 1917 einer
neuen, den vatikanischen Dekreten entsprechenden Anschauung-
Bahn gebrochen hat: Unter „orientalischer Kirche" hat man
fortan nur noch die mit Rom unierten Gemeinschaften, nicht
aber die von Rom getrennten orthodoxen Kirchen zu verstehen.
(Vgl. „Katholik", 1917, Nr. 43.)

An diese Dinge wird hier erinnert, weil sie unwillkürlich
der Frage rufen: Aber warum haben sich Altkatholiken und
Orientalen nicht sofort die Hand gereicht, nachdem für beide
Teile der einzige bisherige kirchliche Trennungsgrund dahin-
gefallen war? Segesser, dessen „Studien und Glossen" heute
interessanter und beachtenswerter sind als vor einem halben
Jahrhundert, hat in der Schrift „Der Kulturkampf" (Bern bei
K. J. Wyss, 1875) nicht der ihm verhassten altkatholischen „Sekte",
sondern dem Papst zugemutet, sich mit dem Orient in normale
Beziehung zu setzen. Die orthodoxe orientalische Kirche
unterscheide sich nur „in zwei wesentlichen Punkten von der
lateinischen, vorab in der der Masse der Gläubigen unverständlichen
dogmatischen Differenz über den Ausgang des heiligen Geistes,
dann in der konstitutiven I) Lehre von dem Primat des Papstes,
die die Verfassung der römischen Kirche beherrscht" (S. 80). Schon
diese Formulierung des Gedankens lässt deutlich erkennen, wie
wenig gerechtfertigt nach Segessers Ansicht die Scheidung war.
Allerdings sei die Versöhnung „unendlich schwerer nach dem
Vatikanum, das die Kluft zwischen der römischen und griechi-

Inturnat. kiroh). Zeitschrift, Heft », 1919. 8



— 114 —

sehen Kirche leider vergrössert hat", aber immer noch nicht
unmöglich, da das vatikanische Dogma nur „konstitutive"
Bedeutung habe. Allein wie sollen sich die getrennten Hälften
wieder finden? Segesser antwortet: „Nichts ist eitler als der

Wahn, dass die Orientalen je zu dem Papst herüberkommen werden ;
es ist also notwendig, dass der Papst zu ihnen gehe, das heisst,
dass zwischen den beiden Gemeinschaften ein Einvernehmen
angebahnt werde, das den unfruchtbaren und zwecklosen Streit
zwischen ihnen auf gleichem Fusse löse und dass die Politik der
lateinischen Kirche nicht länger die russische Politik im Orient
durchkreuze, sondern dieselbe fördere, damit sie hinwieder für
ihren Bestand und ihre Wirksamkeit im Abendland in der
Gemeinsamkeit der Interessen mit jenem grossen (russischen)
Reiche und seiner Volkskraft eine Stütze finde, an die sich
alles anschliessen kann, was in den romanischen Ländern
wieder zur Lebenskraft erwacht" (S. 99). So Segesser noch im
Jahre 1875! Für die Altkatholiken fiel die politische Erwägung,
die er betonte, vollständig hinweg. Die Ablehnung Qes päpstlichen

Jurisdiktionsprimates aber war von den altkatholischen
Theologen, Kanonisten und Historikern in einer Gründlichkeit
erfolgt, die den orientalischen Theologen kaum jemals möglich
gewesen wäre. Man hätte erwarten sollen, dass das begriffen
werde, und dass man darum über die einzige, „der Masse der
Gläubigen unverständliche dogmatische Differenz" mit einer
gewissen Leichtigkeit hinwegkomme.

Die Altkatholiken ihrerseits hatten, ganz abgesehen von
politischen Sympathien und Antipathien, guten Grund, einer
Verständigung mit dem Orient die ernsteste Beachtung zu
schenken. Wenn sie keine Neuerer sein wollten, die sich
einbildeten, zur Einführung eines neuen Christentums befähigt
und befugt zu sein, so durften sie nicht eine Stellung
einnehmen, die einer Exkommunikation des Ostens gleichkam,
sondern sie mussten wünschen, dass die Kluft zwischen ihnen
und den uralten Kirchen des Orients überbrückt werde. Wenn
dabei auch ein Stück „Realpolitik" zur Anwendung kam, so
konnte diese bloss dem Missbehagen darüber entspringen, dass
man sich in einer bedenklich kleinen Gesellschaft befinde.
Schliesslich war ja doch die Kirche nicht zu dem Zweck
organisiert, um eine Aula für gediegene öffentliche Vorträge zu
haben, sondern um dem christgläubigen Volk die Möglichkeit



- 115 —

zur christlichen Religionsübung zu verschaffen; fand sich das
Volk zur Gottesverehrung nicht ein, so war die Organisierung
der Kirche ein sehr überflüssiges und törichtes Unterfangen.
Kein Argument aber ist für Millionen so einleuchtend und zum
Verbleiben im römischen Verband so bestimmend wie der
Hinweis auf die isolierte Stellung und die geringe Zahl der aus
der päpstlichen Jurisdiktion Ausgeschiedenen. Was Segesser
den Altkatholiken in erster Linie und immer wieder zum
Vorwurf machte, war das, dass sie eine „Sekte" gebildet hätten.
Er wusste, dass er damit Eindruck machte. Wäre es den
Altkatholiken möglich gewesen, ohne Preisgebung ihrer Eigenart
und ihrer Selbständigkeit mit der morgenländischen Kirche
eine Union einzugehen, so wäre dieser seit einem Jahrtausend
immer wieder umsonst erstrebte Erfolg in den Augen der Welt
die bedeutsamste Rechtfertigung des Altkatholizismus und für
den Westen wie für den Osten nicht ohne grossen Nutzen
gewesen.

Allein die Trennung hatte schon so lange gedauert und
die Geister so völlig geschieden, dass es unbillig wäre, dem
einen oder dem andern Teil die mangelhafte Kenntnis der
tatsächlichen Verhältnisse zum Vorwurfe zu machen. Im Westen
hörte man freilich wohl wenig davon, dass man durch eine
Versöhnung mit der morgenländischen Kirche unter die
Jurisdiktion des „ökumenischen Patriarchen" käme und so den
Papst von Rom mit dem von Konstantinopel vertauschen würde ;

die Befugnisse dieses letztern sind so gering und der Träger
dieser Befugnisse ist in der neuem Zeit so oft von seiner
eigenen Kirche des Amtes entsetzt worden, dass sich in
unterrichteten Kreisen niemand mehr vor der Gewalt des Bischofs
der einst sogenannten Stadt „Neu-Rom" fürchtete. Dagegen
war ja richtig, dass die stärkste morgenländische Kirche die
des russischen Kaiserreiches mit ihren achtzig Millionen Seelen
war und dass der „dirigierende heilige Synod von St. Petersburg"

mit dem vom Kaiser ernannten Oberprokurator die
oberste Behörde der russischen Kirche bildete. Sprach man
darum von der orientalischen Kirche, so dachte man in erster
Linie an die russische Kirche. Es durfte indessen nicht
vergessen werden, dass es, abgesehen von der uralten armenischen
Kirche, die nicht als ganz orthodox galt, im ganzen 15

„autokephale", cl. h. selbständige Kirchen gab, die zusammen die



— 116 —

morgenländische Kirche bildeten, und dass diese 15 Kirchen
lediglich durch das gemeinschaftliche nicänische
Glaubensbekenntnis, das gleichartige Kirchenrecht und den im wesentlichen

einheitlichen Kultus zusammengehalten wurden, aber in
der kirchlichen Verwaltung völlig selbständig waren. War die
Autonomie einer Kirche anerkannt, die auch an dem Grundsatze

festhielt, dass die Glaubenslehre nicht willkürlich erfunden
und festgestellt, sondern eben nur als von Christus und der
apostolischen Kirche herstammend bezeugt werden könne, so

hatte sie für ihre besondern Einrichtungen und Gewohnheiten
nichts zu befürchten. So konnten die Altkatholiken von Anfang
an ihren Blick nach dem Osten richten, ohne sich selbst zu
verleugnen und irgendein Prinzip preiszugeben, zu dem sie

sich bekannten.
Es ist auch anzuerkennen, dass sich von Anfang an sehr

hervorragende Mitglieder der orthodoxen Kirche des Orients
lebhaft um die altkatholische Bewegung des Westens
interessierten. Schon am Münchener Kongress des Jahres 1871

nahm der Petersburger Theologieprofessor Dr. Ossinin teil. Zum
Kölner Kongress des Jahres 1872 erschienen J. Janyschew,
Oberpriester und Rektor der Petersburger geistlichen Akademie,
und General Alex. v. Kirejew. Letzterer, damals „Sekretär der
Freunde geistlicher Aufklärung", einer Gesellschaft, die auch
innerhalb der russischen Kirche eine Reform anstrebte, kam
mit zwei Freunden auch zum Konstanzer Kongress des Jahres
1873. An den Bonner Unionsverhandlungen des Jahres 1874

beteiligten sich neben Janyschew und Kirejew Theodor von Suk-

hotin, Delegierter des Moskauer Vereins der Freunde
geistlicher Aufklärung, Arsenius Tatschaloff, Propst der russischen
Kirche in Wiesbaden, Zikos Rhossis, Professor der Universität
Athen. Besonders zahlreich war die orientalische Beteiligung*
an den Verhandlungen der zweiten Bonner Unionskonferenz
vom Jahr 1875. Wieder waren anwesend Janyschew, Kirejew,
'Tatschaloff, Sukhotin, Rhossis, Ossinin, ausserdem der sympathische
Erzbischof Lykurgos von Syra und Tenos nebst zwei Professoren
aus Athen, zwei rumänische Bischöfe, der serbische Archimandrit
Sabbas, vier Abgeordnete aus Konstantinopel, von denen
besonders zu nennen ist der Archimandrit und spätere Erzbischof
Bryennios, der erste Herausgeber des urchristlichen und fast

vergessenen Büchleins „Didache" oder „Lehre der Zwölf-



— 117 —

apostel", das in der ganzen theologischen Welt so ungeheures
Aufsehen machte, nebst einigen andern.

Aber schon auf dieser zweiten Unionskonferenz wurde ein
Weg betreten, der keine grosse Hoffnung aufkommen liess,
dass man so bald zu einer Union mit der orientalischen Kirche
gelangen werde. Die Theologen traten mit ihren
Sondermeinungen in einer Weise hervor, dass es auch einem Döllinger
mit seinem überragenden Wissen und trotzdem er oft mit grosser
Energie in die Debatte eingriff, sehr sch*wer wurde, die
Verhandlungen zu einem einigermassen befriedigenden Abschluss
zu bringen. Er hat nachher keine neue Unionskonferenz mehr
zusammengerufen. Wenn es auch schien, dass man über die
Anrufung der Heiligen, über die Ablässe, über die Fegfeuertheorie

ziemlich derselben Meinung war, so war es doch schon

weniger leicht, sich über die Gültigkeit der anglikanischen
Weihen und die heilige Eucharistie zu verständigen; namentlich

aber gab die Lehre vom Ausgang des heiligen Geistes sehr
viel zu reden, ohne dass die Orientalen vollkommen hätten
befriedigt werden können; es handelte sich hier um eine Frage,
die der theologischen Spekulation die Möglichkeit verschafft,
in unergründliche Tiefen zu dringen, aber es ihr schwer macht,
menschliche Worte zu finden, die zu keinen Einwendungen
und Umdeutungen mehr Anlass geben. In einem neulich
erschienenen englischen Werk (Athelston Riley, Birkbeck and the
Russian Church, London, 1917) begegnete ich einer einleuchtenden

Erklärung der auffallenden Ängstlichkeit, mit der sich
die orientalischen Theologen gegen eine Ausgleichung der „der
Masse der Gläubigen unverständlichen dogmatischen Differenz"
wehrten. Der englische Gelehrte Birkbeck, der sich jahrzehntelang

um Einigung zwischen Anglikanismus und Orthodoxie
bemühte, war der Meinung, man habe im Orient instinktiv
gefühlt, dass mit der Einschiebung des Filioque in das
Glaubensbekenntnis die scholastische Theologie des Abendlandes
angefangen habe, die ökumenische Glaubenslehre der christlichen
Kirche auf Grund des Privaturteils willkürlich zu ändern und
damit der Sektenbildung Tür und Tor zu öffnen. (Vgl.
„Internationale kirchliche Zeitschrift", 1918, S. 124.)

Die Verhandlungen zwischen altkatholischen und orientalischen

Theologen wurden indessen auch nach den Bonner
Unionskonferenzen fortgesetzt. Zu diesem Zweck wurden in



— 118 —

der Folge eine Rotterdamer (altkatholische) und eine Petersburger

(orthodox-russische) Kommission gebildet, die sich in
längern, gegenseitig ausgetauschten Gutachten über strittige
Punkte äusserten. Eines der wichtigeren dieser Gutachten ist
die auch als besondere Broschüre erschienene Abhandlung
„Nochmals zur Verständigung, Antwort an Herrn Professor
Gussew an der Akademie zu Kasan." (Nach der „Rev. Int. de

Théologie", 1902, Nrn. 37, 38, 39, bei Stämpfli, Bern, 1909, 58 S.)

Hier muss aber insbesondere eines Mannes gedacht werden,
der zur Herbeiführung einer Union mit der russischen Kirche
mehr gearbeitet hat als irgendein anderer. Es ist kaum nötig,
zu sagen, dass ich Professor Dr. E. Michaud meine. Er war
allerdings für diese Aufgabe auch geeignet wie kein anderer.
Als er sich am 5. Februar 1872 in der Form eines offenen
Briefes an den Pariser Erzbischof Guibert vom römischen
Klerus getrennt hatte, schloss er sich an den französischen
Kirchenhistoriker Guettée an. Dieser hatte eine vielbändige
Geschichte der französischen Kirche geschrieben; die ersten
7 Bände waren 1852, die drei folgenden 1855 auf den Index
gekommen; auch die von ihm herausgegebene Zeitschrift
„Observateur catholique" war zweimal verboten worden. Infolgedessen

schloss er sich 1861 in aller Form der orthodoxen
russischen Kirche an und gab nun bis zu seinem Tode die
Zeitschrift „Union chrétienne" heraus, in der im Gegensatz zur
Unterwerfung unter den römischen Stuhl die Vereinigung mit
den morgenländischen Kirchen empfohlen wurde. An dieser
Zeitschrift hatte sich Michaud von 1872 an beteiligt. Guettée
starb 1892 und seine Zeitschrift hörte damit auf zu erscheinen.
Im September dieses Jahres versammelte sich in Luzern der
zweite internationale Altkatholikenkongress. Wieder waren zu
diesem-Kongress ausser andern hervorragenden Orientalen die
beiden alten Freunde Janyschew und Kirejew hergekommen.
Auf den Antrag des letztern wurde die Gründung der
„Internationalen theologischen Zeitschrift" beschlossen und mit deren
Leitung Professor Michaud betraut. Bis Ende des Jahres 1910
erschienen 72 Quartalhefte von durchschnittlich je 200 Seiten,
aber kaum eine Nummer, deren Hauptartikel nicht der
kirchlichen Verständigung zwischen Orient und Okzident gewidmet
gewesen wären. Es beteiligten sich russische, deutsche,
englische, amerikanische, schweizerische Mitarbeiter; aber weitaus



— 119 -
die meisten Abhandlungen, Mitteilungen, Rezensionen,
Korrespondenzen waren von Michaud selbst geschrieben. Die von
ihm gelieferten Beiträge würden manchen dicken Band füllen,
und kaum blieb ein Punkt unerörtert, der in dieser Angelegenheit

überhaupt zur Sprache kommen konnte. Für Michaud
waren namentlich die folgenden Grundsätze massgebend:

a. Verbindliche Glaubenslehre ist nach Vinzenz von Lerin,
was von Anfang an, überall, von allen geglaubt wurde; darum
ist festzuhalten am nicänischen Symbolum, denn dieses ist das
Bekenntnis der alten ungeteilten Kirche.

b. Es ist zu unterscheiden zwischen Dogma und Theologie.
Man kann am Dogma festhalten und doch vielleicht den
Gedanken nicht so verstehen und formulieren wie ein anderer,
der ebenfalls am Dogma festhalten will.

c. Es muss uns insbesondere erlaubt sein, uns so zu äussern
wie Kirchenväter der ersten Jahrhunderte sich geäussert haben,
die von der Kirche als Lehrer und Vorbilder des christlichen
Glaubens verehrt worden sind und niemals als heterodox
gegolten haben.

Nach mehrjähriger Unterbrechung der Korrespondenz
erhielt die Rotterdamer Kommission anlässlich des Kölner Alt-
katholikenkongrcsscs vom 9. bis 12. September 1913 das letzte
Schreiben der Petersburger Kommission. Es wurde in
feierlicher, fast gottesdienstlicher Form überreicht und war im
wohlwollendsten, brüderlichsten Tone abgefasst. Allein ich
glaube nicht, dass es begründet wäre, zu sagen, man sei mit
all den enormen Arbeiten in der Verständigung weitergekommen
als man schon auf der Bonner Unionskonferenz vom Jahr 1875

gekommen war. Vielleicht lag die Erklärung des Misserfolgs
doch in einer Anschauung, die wohl auch zur Sprache kam,
in der jedoch eine Einigung von vornherein ausgeschlossen war.
Der Patriarch Joachim III. von Konstantinopel hatte den
autokephalen orthodoxen Kirchen die Frage vorgelegt, wie sich
der Orient gegenüber den Römischen, Protestanten,
Anglikanern, Altkatholiken und andern nichtorthodoxen
Gemeinschaften zu verhalten habe. Der hl. Synod von St. Petersburg
berücksichtigte in seiner Antwort vom 23. Februar 1903
besonders einlässlich das Verhältnis der Orientalen zu den
Altkatholiken und stellte sich dabei auf den Standpunkt, dass die
eine christliche Kirche gegenwärtig nur in der orthodoxen



— 120 —

Kirche des Morgenlandes bestehe und dass daher von den
Gemeinschaften, die mit dieser Kirche in Verbindung zu treten
wünschten, gefordert werden müsse, dass sie sich in die
morgenländische Kirche aufnehmen lassen ; sei das geschehen, so könne
ihnen auch die Autonomie zugestanden werden. Es wäre natürlich

völlig zwecklos gewesen, über diese Anschauung auch nur
in nähere Verhandlung einzutreten.

Im September 1911 beehrte uns in Bern der russische
Staatsrat von Lodygenski, der gleichsam die Erbschaft des am
26. Juli 1910 verstorbenen Kirejew übernommen hatte.
Lodygenski hatte als Mitglied der russischen Gesandtschaft in
Washington viele Jahre in Amerika zugebracht und war in
dieser Zeit auch mit der bischöflichen Kirche, namentlich mit
Bischof Grafton von Fond du Lac, einem der eifrigsten
Befürworter der altkatholischen Sache, in intime Beziehung
gekommen. Es fügte sich, dass er und ich zusammen von Bern
nach Luzern fuhren und dabei Gelegenheit hatten, uns offen
auszusprechen. Der Diplomat gab mir den Rat: Halten Sie

sich zunächst an die bischöfliche Kirche Amerikas ; im Verein
mit dieser machen Sie grössern Eindruck in Russland, während
Sie jetzt für sich allein zu schwach sind. Am Anfang des

Jahres 1912 kam eine grosse englische Gesellschaft, der vier
Bischöfe angehörten, nach Russland, um Beziehungen
anzuknüpfen, von denen man heute wohl vermuten darf, dass sie

ebenso politischer wie kirchlicher Art waren. Staatsrat von
Lodygenski war mit dem Empfang und der Führung der Gäste

beauftragt. Er starb am 19. Februar 1916, ohne die Umwälzung
zu erleben, deren Opfer seither die russische orthodoxe Kirche
geworden ist.

Schon zu Lebzeiten Kirejews war die Rede davon gewesen,
dass ein russisches Nationalkonzil zusammengerufen werden
sollte. Dieses ist nach dem Sturz des Kaisers tatsächlich
zusammengetreten und hat den bisherigen heiligen Synod durch
einen Patriarchen ersetzt. Als solcher wurde gewählt Erzbischof
Tikhon, der früher jahrelang als Bischof der orthodoxen
Gemeinden in den Vereinigten Staaten seine Residenz in New
York gehabt hatte. Bischof Anderson von Chicago, Präsident
der Vorbereitungskommission der Weltkonferenz, entbot ihm im
Namen der bischöflichen Kirche Amerikas Gruss und
Glückwunsch zur Wahl. Darauf erhielt er, wie wir einem Zirkular



— 121 —

des Sekretärs der Weltkonferenz, Robert H. Gardiner, vom
23. September 1918 entnehmen, eine erst nach langer
Verspätung im April 1918 eingelangte Antwort vom Dezember
1917, mit welcher der Patriarch die Korrespondenz mit der
bischöflichen Kirche sofort bereitwillig aufgenommen hat.
Sobald die Verhältnisse es gestatten, wird die bischöfliche Kirche
eine Deputation nach Russland senden, um mit der russischen
Kirche in nähere Verbindung zu treten. —

Schon lange vor dem Weltkrieg stand die christkatholische
Kirche mit der orthodoxen Kirche Serbiens in einer gewissen
Beziehung. Diese hatte dem Patriarchen von Konstantinopel
auf die oben erwähnte Anfrage geantwortet, sie sehe keinen
Grund ein, mit uns nicht in Kirchengemeinschaft zu treten.
Dass das sehr ernst gemeint war, beweist die Tatsache, dass

seit vielen Jahren junge Geistliche und Priesteramtskandidaten
nach Bern gekommen sind, um an unserer Fakultät ihre
theologischen Studien zu vollenden. Einer dieser Schüler ist
Dr. phil. et theol. Velimirovitsch, der inzwischen in seiner Kirche
zu höchstem Ansehen gelangt ist. Es ist zu hoffen, dass die
Freundschaft, die durch das während des fünfjährigen Kriegs
über Serbien gekommene Geschick keinen Schaden erlitten hat,
auch in den kommenden Zeiten des Friedens und des Glückes
keine Einbusse erleiden werde.

4. Von andern ausländischen Kirchen hat schon früh die
nationale Kirche Schwedens der christkathoüschen Sache ihre
Aufmerksamkeit geschenkt. Im Jahr 1886 hielt sich längere
Zeit ein junger Dozent von Upsala, K. M. Thordén, in der
Schweiz auf, um sich mit unsern Verhältnissen bekannt zu
machen. Er hat über seine Studien und Wahrnehmungen in
sehr wohlwollender Weise referiert in der Schrift „Schweiziska
kristkatolskaKyrkan". Akademisk afhandling. (Upsala, 1887/88,
95 und 88 S.) Bischof Wordsworth hat sich in der oben (S. 25)
erwähnten Schrift „The National Church of Sweden" dahin
ausgesprochen, class diese Kirche dem vorreformatorischen
Katholizismus näher stehe als andere protestantische Kirchen.

Mit besonderer Genugtuung sollte aber ein Christkatholik,
dem es nicht um Niederreissen und Auseinandertreiben, sondern
um Erbauung und Einigung zu tun ist, davon reden können,
dass die Scheidung, zu der er sich genötigt sah, doch nicht zu
einer gegenseitigen Entfremdung geführt habe. Tatsächlich



— 122 —

gibt es tausend Fälle, in denen Christkatholische und Römische
nicht bloss friedlich miteinander verkehren und gemeinschaftliche

Dinge gemeinschaftlich betreiben, sondern auch kein Hehl
"daraus machen, dass sie in Sachen der Religionsübung immer
noch zusammengehören und miteinander verbunden sind. Aber
das sind private Beziehungen. Von einer kirchlichen Gemeinschaft

zwischen Bekennern des Romanismus und des Altkatholizismus

oder Christkatholizismus kann leider keine Rede mehr
sein. Die römische Kirche will nicht bloss in dem Sinne eine
societas perfecta sein, class sie in ihrem Bestand von keiner
andern Macht abhängig ist, sondern auch in dem Sinne, dass
sie die Befugnis habe, alle Elemente vollkommen von sich
auszuscheiden, die dem eigenen Bestände nicht zuträglich sind
oder nach der Meinung der Hierarchie verderblich werden
könnten. Dieses Ausscheiden ist denn auch in einer Weise
geregelt wie sonst in keiner Kirche. Es verdient zwar
Anerkennung, dass im neuen päpstlichen Gesetzbuch von einer
Überlieferung verurteilter Häretiker an „den weltlichen Arm"
und von Scheiterhaufen keine Rede mehr ist. Aber es sind
doch noch genug Bestimmungen aufgenommen, die der
„Exkommunikation" eine sehr reelle und fühlbare Bedeutung geben.
Wer ein kirchliches Dogma bestreitet, ist „Häretiker" ; wer
ganz vom christlichen Glauben abfällt, ist „Apostat" ; wer bloss
dem Papst den Gehorsam verweigert und die Gemeinschaft mit
den dem Papst Unterworfenen aufhebt, ist „Schismatiker"
(can. 1325, 2). Alle drei Klassen sind exkommuniziert. Man
hat zu unterscheiden zwischen „geduldeten" (tolerati) und „zu
meidenden" (vitandi) Exkommunizierten. Zu den letztern
gehört, wer in der Exkommunikationssentenz ausdrücklich als
ein „zu meidender" erklärt ist (can. 2258). Von der aktiven
Teilnahme am Gottesdienst sind alle Exkommunizierten
ausgeschlossen; doch dürfen die „geduldeten" die Predigt
anhören; nimmt aber „ein zu meidender" an einem Gottesdienst
teil, so ist er zu vertreiben (repellendus) oder dann der Gottesdienst

zu unterbrechen, „wenn das ohne schwere Unannehmlichkeit"

(sine gravi incommodo) geschehen kann (can. 2259).
Mit einem zu meidenden Exkommunizierten dürfen, abgesehen
von Gatten, Kindern, Dienerschaften und Untergebenen, Katholiken

auch im gewöhnlichen Leben (in profano) nicht mehr
verkehren (can. 2267), „wenn nicht ein vernünftiger Grund



— 123 —

entschuldigt". Wird ein zu meidender Exkommunizierter an
geweihter Stätte beerdigt, so ist der Leichnam auszugraben
und an einem profanen Ort zu bestatten (can. 1242). Aber
auch „geduldete" Exkommunizierte sind nicht nur vom Gottesdienst

und vom Empfang der Sakramente ausgeschlossen,
sondern unterliegen auch sonst mannigfachen Strafen. Wer einer
„nichtkatholischen Sekte" beitritt oder angehört, ist „infam"-
(can. 2314). Er verliert das Wahlrecht (can. 167, 4); er darf
weder bei der Taufe noch bei der Firmung Patenstelle vertreten
(can. 765, 2 ; 795, 2) ; er darf nicht kirchlich beerdigt werden
(can. 1240, 1, 1); da der Gebrauch der Glocken „einzig" (unice)
der kirchlichen Behörde untersteht (can. 1169, 3), so ist beim
nichtkirchlichen Begräbnis auch das Glockengeläute nicht zu
erwarten. Katholiken sollen sich mit „Nichtkatholischen" auf
keine Disputationen oder Konferenzen einlassen (can. 1325, 3).
Der Exkommunikation kann man aber auch sehr oft verfallen,
ohne dass man förmlich ein „Häretiker" oder „Apostat" oder
„Schismatiker" wird. Es wird dann freilich unterschieden, ob die
Lossprechung dem Diözesanbischof oder dem Papst reserviert
sei, ob der Betreffende als ein „notorisch" Exkommunizierter
zu gelten habe oder nicht, ob die Lossprechung „einfach"
(simpliciter) oder „speziell" (speciali modo) oder „ganz speziell"
(specialissimo modo) reserviert sei. Allein die vielen Fälle, in
denen die Exkommunikation eintritt, zeigen doch, wie
sorgfältig auch im neuen Gesetzbuch darauf Bedacht genommen
ist, die „guten" Katholiken vor der Gefahr zu schützen, mit
weniger guten in kirchliche Berührung zu kommen.

In dieser Hinsicht war für die Altkatholiken von sehr
grosser Wichtigkeit das päpstliche Verbot des Simultangebrauchs
der Kirchen. Wäre es möglich gewesen, für altkatholischen
und römischkatholischen Gottesdienst die gleiche Kirche zu
benutzen, so wäre für das Volk die Scheidung viel weniger
fühlbar geworden : Glieder einer und derselben Familie hätten
sich in den Besuch des Gottesdienstes teilen können, ungefähr
so, wie wenn es sich einfach um die Frühmesse und
Spätmesse handelte; viel Zwist wäre vermieden, viel unnötige
Kosten wären erspart worden. Ein solcher Simultangebrauch
schien um so naheliegender, weil es ja in Deutschland und in
der Schweiz viele Kirchen gab, in denen seit dem 16.

Jahrhundert Katholiken und Protestanten zu bestimmten Stunden



— 124 —

Gottesdienst hielten, ohne dass dadurch die Frömmigkeit der
einen oder der andern Schaden gelitten hätte. Für die
Altkatholiken erhielt die Frage praktische Bedeutung, als in Köln
die bisher für katholischen und protestantischen Militärgottesdienst

benutzte St. Pantaleonskirche auch für altkatholischen
Gottesdienst eingeräumt wurde. Dagegen erhob unterm 14.

Januar 1872 der preussische Feldpropst Namszanowski Protest,
indem er erklärte, durch den „sakrilegischen" Gottesdienst
eines exkommunizierten Priesters werde die Kirche „entweiht"
und darum für „katholischen1*' Gottesdienst unbrauchbar
gemacht. Der Kardinal Antonelli lobte zwar in einer Zuschrift
an Namszanowski vom 16. Mai 1872 dieses Vorgehen, sprach
aber wohlweislich nicht von „Entweihung" und
„Kirchenbefleckung", sondern betonte nur, das Entgegenkommen könnte
als Mangel an Festigkeit gedeutet werden und für „Einfältige
eine Gefahr des Abfalls vom Glauben" bilden. (Vgl. das
Gutachten von Prof. Reusch „Das Verfahren deutscher Bischöfe
bezüglich der den Altkatholiken zum Mitgebrauch eingeräumten
Kirchen", Bonn, P. Neusser, 1875.) Allein es blieb nun doch
beim Verbot des Simultangebrauchs, und wo durch die bürgerlichen

Behörden den Altkatholiken eine Kirche zur Mitbenützung
übergeben wurde, verboten auch andere Bischöfe den betreffenden

Geistlichen die Fortsetzung des Gottesdienstes, wie das der
päpstliche Staatssekretär gewünscht hatte, „da vereinte Macht
stärker sei".

Selbstverständlich wurde auch in der Schweiz das von
Propst Namszanowski gegebene Losungswort von der
„Entweihung" und „Befleckung" der Kirchen aufgenommen, sobald
hier mit der Abhaltung christkatholischen Gottesdienstes

begonnen wurde. Genau so, wie einst die Sekte der Donatisten
den Gottesdienst des hl. Augustin und der Katholiken
überhaupt verlästerten, suchten nun die Römischen den altkatholischen

Gottesdienst zu einem Gegenstand des Abscheus zu
machen. Sie erreichten viel. Ängstliche wurden abgeschreckt ;

Gleichgültige wollten den heftigen Streit nicht aufkommen
lassen und hielten den schwächern Teil darnieder; Behörden
zögerten mehr und mehr, den Christkatholiken eine Kirche zu
überlassen (Mariahilfhandel!). Indessen ist es doch dem römisch-
katholischen Kapitel Siss- und Frickgau zu besonderer Ehre
anzurechnen, dass es sich durch das fanatische Geschrei nicht



— 125 —

einschüchtern liess, sondern — in der Zeit, als Leo XIII. bereits
in allor Welt als ein liberaler und versöhnlicher Papst
gepriesen wurde — das einstimmige Gesuch an den Papst richtete,

er möchte „den Simultangebrauch der von den Altkatholiken

bereits okkupierten oder annoch mit Hülfe der Regierung
zu okkupierenden Kirchen" gestatten. Diesmal antwortete nicht
bloss der päpstliche Staatssekretär, sondern das sogenannte
„hl. Offizium", der Simultangebrauch könne nicht geduldet
werden. Das Urteil wurde am 15. September 1878 gefällt und
am gleichen Tag von Leo XIIL bestätigt. Damit wurde ein
Unmass von Erbitterung und Entzweiung in unsere katholische
Bevölkerung geworfen.

In den letzten Jahrzehnten hat in den Gegenden mit
konfessionell gemischter Bevölkerung die Ausscheidung der dem

Papst unterworfenen Katholiken von den Angehörigen anderer
kirchlicher Gemeinschaften in einer Weise zugenommen, die
man früher für undenkbar gehalten hätte. Dabei kommen nicht
etwa bloss Dinge in Betracht, die den gesellschaftlichen
Verkehr für den einen oder andern Teil in kirchlicher Hinsicht
peinlich und verletzend machen könnten, sondern auch
Angelegenheiten, in denen die konfessionelle Verschiedenheit nicht
leicht fühlbar werden kann oder sich doch nicht fühlbar machen
sollte. Man würde mit dem Gleichnis vom barmherzigen Samariter

nicht in Widerspruch geraten, wenn man in der Armen-
und Krankenpflege lediglich darauf sehen wullte, ob der Nächste
unserer Hülfe bedarf oder ob wir in der Lage seien, ihm
beistehen zu können. Noch weniger wird ein urteilsfähiger und
unbefangener Christ einzusehen vermögen, warum er bei der
Pflege von Musik und Gesang, bei gymnastischen Übungen, in
der Förderung von Abstinenzbestrebungen u. dgl. auf die
Konfession der Teilnehmer und Genossen zu achten habe, es sei

denn, dass er es für gut und zweckmässig halte, durch die
Ausscheidung auch in rein profanen Dingen die gegenseitige
Berührung in religiösen und kirchlichen Angelegenheiten als
eine ganz und gar unzulässige und verwerfliche Sache
darzustellen, die unter allen Umständen vermieden werden müsse.
Es ist aber allerdings nicht zu leugnen, dass das Volk durch
eine derartige Ausscheidung leichter für die streng konfessionelle
Schule, für Missbilligung gemischter Ehen, für eine der
römischen Kirche entsprechende Stellungnahme bei Wahlen und
Abstimmungen zu gewinnen ist.



— 126 —

Bekanntlich üben nicht bloss im Universum, sondern auch
in engbegrenzten Kreisen des gesellschaftlichen Lebens grosse
Körperschaften im allgemeinen eine stärkere Anziehungskraft
aus als kleine Verbindungen. Letztern kann es sogar begegnen,
dass sie absorbiert werden. Diese Gefahr legt den Gliedern
kleiner Gemeinschaften, die sich selbst erhalten wollen, die
Pflicht auf, sich enge aneinander anzuschliessen, treu zusammenzuhalten,

„wohlzutun allen, insbesondere den Genossen des

Glaubens" (Gal. 6, 10). Wenn die Christkatholiken in solchen

Dingen gefehlt haben, so geschah es wahrlich nicht durch
allzuängstliche Beschränkung auf sich selbst und Vermeidung
des Verkehrs mit Leuten, die der christkathoüschen Sache
fern stehen, wohl aber in den ersten Zeiten nicht selten durch
Mangel an Selbstvertrauen und an Zusammenfassung der eigenen
Kraft. Die Tatsache, dass in reformierten Kirchenblättern
gesagt wurde, die Christkatholiken flüchteten sich zu sehr unter
die Flügel des Protestantismus, war geeignet, uns recht deutlich

zum Bewusstsein zu bringen, was wir uns selbst schuldeten
und was unbefangene Leute von uns erwarteten. Dass wir
uns in politischen, gemeinnützigen, gesellschaftlichen Fragen
nicht als Partei absondern, sondern jedem Glaubensgenossen
vollste Freiheit lassen, auf seine eigenen Verhältnisse Rücksicht
zu nehmen und der eigenen Anschauung und Neigung zu folgen,
ist so notorisch, dass man davon kaum zu reden braucht. Zu
Verhandlungen mit Behörden protestantischer Landeskirchen
.über eine eventuell mögliche gegenseitige Annäherung hat sich
schon aus dem Grunde keine Gelegenheit geboten, weil sich
im gewöhnlichen Leben die vorhandene Trennung kaum fühlbar

macht. Aber ich habe mich nicht gescheut, bei besondern
Anlässen unumwunden der Meinung Ausdruck zu geben : Wäre
der Protestantismus dem Altkatholizismus so weit
entgegengekommen, wie sich dieser dem Protestantismus genähert hat,
so wären wir nicht mehr sehr weit voneinander entfernt. Gott
wird übrigens die rechten Gedanken geben, wenn die rechte
Stunde gekommen ist.

E. H.


	Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der Schweiz [Schluss]

