Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919

Heft: 2

Artikel: Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der
Schweiz [Schluss]

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 112 —

Infernationale kirchliche Beziehungen
der christkatholischen Kirche der Schweiz.

(Schluss.)

3. Nach der Sprache der piipstlichen Kurie waren die
morgenléndischen Kirchen — wenigstens bis zum Jahre 1870 —
eigentlich nur ,schismatisch“, nicht ,hiretisch“. So oft sich
der Papst an die Orientalen wandte oder sich sonst in einem
Erlass iiber die morgenléindischen Kirchen idusserte, hatte er
an ihnen nur das Eine zu tadeln, dass auch sie, obwohl, wie
er zu sagen pflegte, urspriinglich dem romischen Stuhl unter-
worfen, sich dann doch hétten verleiten lassen, sich vom Nach-
folger Petri zu trennen. Kam es infolge politischer Verhéalt-
nisse da oder dort zum Anschluss orientalischer Gemeinden an
die romische Kirche, so war die Anderung fir das gewohn-
liche Volk kaum bemerkbar. Es hatte weder den bisherigen
Glauben abzuschwoéren, noch von den bisherigen Formen der
Religionsiibung etwas preiszugeben; die Geistlichen trugen aut
den Strassen dieselben Gewinder und bekleideten sich in der
Kirche mit den gleichen Ornamenten; es blieb bei den bis-
herigen Fastengeboten, und die Priester durften nach wie vor
in der Ehe leben. Wurde dagegen in pépstlichen Erlassen von
Lutheranern, Anglikanern, Reformierten gesprochen, so kam
der Ausdruck ,Kirche“ niemals zur Anwendung; die Prote-
stanten sind nach gewohnlicher romischer Redeweise aller-
dings durch Staatsgewalt zu (emeinschaften verbunden; aber
diese Gemeinschaften seien nicht als ,Kirchen* im altchrist-
lichen Sinne anzusehen. Von den orientalischen Volkern hin-
gegen, die schon vor dem 16. Jahrhundert und vor dem 10. Jahr-
hundert, also schon in der Zeit der noch nicht getrennten
Christenheit, genau so kirchlich organisiert waren wie heute
noch, liess sich verniinftigerweise nicht gut sagen, dass sie keine
»Kirchen“ bildeten.



e 18 ==

Allein seit dem 18. Juli 1870 sind nun doch auch die
Orientalen nicht mehr bloss ,Schismatiker“, sondern ,Hire-
tiker; denn von den neuen vatikanischen Dogmen wollen die
Morgenlinder, die sogar die abendlindischen, seit der Kirchen-
trennung abgehaltenen Konzilien verwerfen, womdoglich noch
weniger etwas wissen als die Altkatholiken. Dazu kommt, dass
jetzt durch das neue pipstliche Gesetzbuch das Dogma vom
Universalepiskopat des rémischen Papstes einen so scharf for-
mulierten Inhalt bekommen hat, dass man genau sagen kann,
Wwo die Grenzen der pipstlichen Kirche sind und wer diesseits
und wer jenseits dieser Grenzen steht. Die dem Papst unter-
worfene Kirche ist aber nicht bloss eine Kirche, neben der es
auch noch andere geben kénnte, sondern recht eigentlich die
christliche Kirche, ausser welcher es keine andere gibt. Daher
war es ganz logisch, dass Benedikt XV. mit dem bisher viel
Zu wenig beachteten Motuproprio vom 15, Oktober 1917 ciner
neuen, den vatikanischen Dekreten entsprechenden Anschauung
Bahn gebrochen hat: Unter ,orientalischer Kirche“ hat man
fortan nur noch die mit Rom wunierten Gemeinschaften, nicht
aber die von Rom getrennten orthodoxen Kirchen zu verstehen.
(Vgl. ,Katholik¥, 1917, Nr, 43.)

An diese Dinge wird hier erinnert, weil sie unwillkiirlich
der Frage rufen: Aber warum haben sich Altkatholiken und
Orientalen nicht sofort die Hand gereicht, nachdem fiir beide
Teile der einzige bisherige kirchliche Trennungsgrund dahin-
gefallen war? Segesser, dessen ,Studien und Glossen“ heute
interessanter und beachtenswerter sind als vor einem halben
Jahrhundert, hat in der Schrift ,Der Kulturkampf“ (Bern bei
K.J.Wyss, 1875) nicht der ihm verhassten altkatholischen , Sekte,
sondern dem Papst zugemutet, sich mit dem Orient in normale
Beziehung zu setzen. Die orthodoxe orientalische Kirche unter-
scheide sich nur ,in zwei wesentlichen Punkten von der latei-
nischen, vorab in der der Masse der Gldubigen unverstindlichen
dogmatischen Differenz iiber den Ausgang des heiligen Geistes,
dann in der konstitutiven (11) Lehre von dem Primat des Papstes,
die die Verfassung der romischen Kirche beherrscht® (S. 80). Schon
diese Formulierung des Gedankens lisst deutlich erkennen, wie
wenig gerechtfertigt nach Segessers Ansicht die Scheidung war.
Allerdings sei die Versohnung ,unendlich schwerer nach dem
- Vatikanum, das die Kluft zwischen der rémischen und griechi-

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1919, 8



— 114 —

schen Kirche leider vergrossert hat“, aber immer noch nicht
unmdéglich, da das vatikanische Dogma nur ,konstitutive“ Be-
deutung habe. Allein wie sollen sich die getrennten Hiilften
wieder finden? Segesser antwortet: ,Nichts ist eitler als der
Wahn, dass die Orientalen je zu dem Papst heriiberkommen werden ;
es ist also notwendig, dass der Papst zu ihnen gehe, das heisst,
dass zwischen den beiden Gemeinschaften ein Einvernehmen
angebahnt werde, das den unfruchtbaren und zwecklosen Streit
zwischen ihnen auf gleichem Fusse 16se und dass die Politik der
lateinischen Kirche nicht linger die russische Politik im Orient
durchkreuze, sondern dieselbe fordere, damit sie hinwieder fir
ihren Bestand und ihre Wirksamkeit im Abendland in der Ge-
meinsamkeit der Interessen mit jenem grossen (russischen)
Reiche und seiner Volkskraft eine Stiitze finde, an die sich
alles anschliessen kann, was in den romanischen Lindern
wieder zur Lebenskraft erwacht® (S. 99). So Segesser noch im
Jahre 1875! Fir die Altkatholiken fiel die politische Erwégung,
die er betonte, vollstindig hinweg. Die Ablehnung Hes péipst-
lichen Jurisdiktionsprimates aber war von den altkatholischen
Theologen, Kanonisten und Historikern in einer Griindlichkeit
erfolgt, die den orientalischen Theologen kaum jemals moglich
gewesen wire. Man hitte erwarten sollen, dass das begriffen
werde, und dass man darum iiber die einzige, ,der Masse der
Gldubigen unverstindliche dogmatische Differenz“ mit einer
gewissen Leichtigkeit hinwegkomme.

Die Altkatholiken ihrerseits hatten, ganz abgesehen von
politischen Sympathien und Antipathien, guten Grund, einer
Verstindigung mit dem Orient die ernsteste Beachtung zu
schenken. Wenn sie keine Neuerer sein wollten, die sich ein-
bildeten, zur Einfiihrung eines neuen Christentums befihigt
und befugt zu sein, so durften sie nicht eine Stellung ein-
nehmen, die einer Exkommunikation des Ostens gleichkam,
sondern sie mussten wiinschen, dass die Kluft zwischen ihnen
und den uralten Kirchen des Orients iiberbriickt werde. Wenn
dabei auch ein Stiick ,Realpolitik* zur Anwendung kam, so
konnte diese bloss dem Misshehagen dariiber entspringen, dass
man sich in einer bedenklich kleinen Gesellschaft befinde.
Schliesslich war ja doch die Kirche nicht zu dem Zweck or-
ganisiert, um eine Aula fiir gediegene offentliche Vortrige zu
haben, sondern um dem christgliubigen Volk die Moglichkeit



— 115 —

zur christlichen Religionsiibung zu verschaffen; fand sich das
Volk zur Gottesverehrung nicht ein, so war die Organisierung
der Kirche ein sehr iberflissiges und torichtes Unterfangen.
Kein Argument aber ist fiir Millionen so einleuchtend und zum
Verbleiben im romischen Verband so bestimmend wie der Hin-
weis auf die isolierte Stellung und die geringe Zahl der aus
der pipstlichen Jurisdiktion Ausgeschiedenen. Was Segesser
den Altkatholiken in erster Linie und immer wieder zum Vor-
wurf machte, war das, dass sie eine ,Sekte“ gebildet hiitten.
Er wusste, dass er damit Eindruck machte. Wire es den Alt-
katholiken moglich gewesen, ohne Preisgebung ihrer Eigenart
und ihrer Selbstiindigkeit mit der morgenliindischen Kirche
eine Union einzugehen, so wiire dieser seit einem Jahrtausend
immer wieder umsonst erstrebte Erfolg in den Augen der Welt
die bedeutsamste Rechtfertigung des Altkatholizismus und fiir
den Westen wie fiir den Osten nicht ohne grossen Nutzen ge-
wesen.

Allein die Trennung hatte schon so lange gedauert und
die Geister so vollig geschieden, dass es unbillig wiire, dem
einen oder dem andern Teil die mangelhafte Kenntnis der tat-
sichlichen Verhiltnisse zum Vorwurfe zu machen. Im Westen
horte man freilich wohl wenig davon, dass man durch eine
Versohnung mit der morgenlindischen Kirche unter die Juris-
diktion des ,okumenischen Patriarchen“ kime und so den
Papst von Rom mit dem von Konstantinopel vertauschen wiirde :
die Befugnisse dieses letztern sind so gering und der Tréiger
dieser Befugnisse ist in der neuern Zeit so oft von seiner
eigenen Kirche des Amtes entsetzt worden, dass sich in unter-
richteten Kreisen niemand mehr vor der Gewalt des Bischofs
der einst sogenannten Stadt ,Neu-Rom“ fiirchtete. Dagegen
war ja richtig, dass die stiarkste morgenlindische Kirche die
des russischen Kaiserreiches mit ihren achtzig Millionen Scelen
war und dass der ,dirigierende heilige Synod von St. Peters-
burg mit dem vom Kaiser ernannten Oberprokurator die
oberste Behorde der russischen Kirche bildete. Sprach man
darum von der orientalischen Kirche, so dachte man in erster
Linie an die russische Kirche. Es durfte indessen nicht ver-
gessen werden, dass es, abgesehen von der uralten armenischen
Kirche, die nicht als ganz orthodox galt, im ganzen 15 ,auto-
kephale“, d. h. selbstindige Kirchen gab, die zusammen dic



— 116 —

morgenléndische Kirche bildeten, und dass diese 15 Kirchen
lediglich durch das gemeinschaftliche nicénische Glaubens-
bekenntnis, das gleichartige Kirchenrecht und den im wesent-
lichen einheitlichen Kultus zusammengehalten wurden, aber in
der kirchlichen Verwaltung vollig selbstindig waren. War die
Autonomie einer Kirche anerkannt, die auch an dem Grund-
satze festhielt, dass die Glaubenslehre nicht willkiirlich erfunden
und festgestellt, sondern eben nur als von Christus und der
apostolischen Kirche herstammend bezeugt werden konne, so
hatte sie fiir ihre besondern Einrichtungen und Gewohnheiten
nichts zu befiirchten. So konnten die Altkatholiken von Anfang
an ihren Blick nach dem Osten richten, ohne sich selbst zu
verleugnen und irgendein Prinzip preiszugeben, zu dem sie
sich bekannten.

Es ist auch anzuerkennen, dass sich von Anfang an sehr
hervorragende Mitglieder der orthodoxen Kirche des Orients
lebhaft um die altkatholische Bewegung des Westens inter-
essierten. Schon am Miinchener Kongress des Jahres 1871
nahm der Petersburger Theologieprofessor Dr. Ossinin teil. Zum
Kolner Kongress des Jahres 1872 erschienen J. Janyschew,
Oberpriester und Rektor der Petersburger geistlichen Akademie,
und General Alex. v. Kirejew. Letzterer, damals ,Sekretir der
Freunde geistlicher Aufkliarung¥, einer Gesellschaft, die auch
innerhalb der russischen Kirche eine Reform anstrebte, kam
mit zwei Freunden auch zum Konstanzer Kongress des Jahres
1873. An den Bonner Unionsverbandlungen des Jahres 1874
beteiligten sich neben Janyschew und Kirejew Theodor von Suk-
hotin, Delegierter des Moskauer Vereins der Freunde geist-
licher Aufklirung, drsentus Tatschaloff, Propst der russischen
Kirche in Wiesbaden, Zikos Rhossis, Professor der Universitiit
Athen. Besonders zahlreich war die orientalische Beteiligung
an den Verhandlungen der zweiten Bonner Unionskonferenz
vom Jahr 1875, Wieder waren anwesend Janyschew, Kirejew,
Tatschaloff, Sukhotin, Rhossis, Ossinin, ausserdem der sympathische
Erzbischof Lykurgos von Syra und Tenos nebst zwei Professoren
aus Athen, zwei rumdnische Bischofe, der serbische Archimandrit
Sabbas, vier Abgeordnete aus Konstantinopel, von denen be-
sonders zu nennen ist der Archimandrit und spiitere Erzbischof
Bryennios, der ecrste Herausgeber des urchristlichen und fast
vergessenen Biichleins ,Didache* oder ,Lehre der Zwolf-



— 117 —

apostel“, das in der ganzen theologischen Welt so ungeheures
Aufsehen machte, nebst einigen andern.

Aber schon auf dieser zweiten Unionskonferenz wurde ein
Weg betreten, der keine grosse Hoffnung aufkommen liess,
dass man so bald zu einer Union mit der orientalischen Kirche
gelangen werde. Die Theologen traten mit ihren Sonder-
meinungen in einer Weise hervor, dass es auch einem Ddllinger
mit seinem tiberragenden Wissen und trotzdem er oft mit grosser
Energie in die Debatte eingriff, sehr schwer wurde, die Ver-
handlungen zu einem einigermassen befriedigenden Abschluss
zu bringen. Er hat nachher keine neue Unionskonferenz mehr
zusammengerufen. Wenn es auch schien, dass man tber die
Anrufung der Heiligen, iiber die Ablisse, tiber dic Fegfeuer-
theorie ziemlich derselben Meinung war, so war es doch schon
weniger leicht, sich iiber die Giiltigkeit der anglikanischen
Weihen und die heilige Eucharistie zu verstindigen; nament-
lich aber gab die Lehre vom Ausgang des heiligen Geistes sehr
viel zu reden, ohne dass die Orientalen vollkommen hiitten be-
friedigt werden kénnen; es handelte sich hier um eine Frage,
die der theologischen Spekulation die Moglichkeit verschafft,
in unergriindliche Tiefen zu dringen, aber es ihr schwer macht,
menschliche Worte zu finden, die zu keinen Einwendungen
und Umdeutungen mehr Anlass geben. In einem neulich er-
schienenen englischen Werk (Athelston Riley, Birkbeck and the
Russian Church, London, 1917) begegnete ich einer einleuch-
tenden Erklirung der auffallenden Angstlichkeit, mit der sich
die orientalischen Theologen gegen eine Ausgleichung der ,der
Masse der Gliubigen unverstindlichen dogmatischen Differenz“
wehrten. Der englische Gelehrte Birkbeck, der sich jahrzehnte-
lang um Einigung zwischen Anglikanismus und Orthodoxie be-
miihte, war der Meinung, man habe im Orient instinktiv ge-
fahlt, dass mit der Einschiebung des Filioque in das Glaubens-
bekenntnis die scholastische Theologic des Abendlandes ange-
fangen habe, die dkumenische Glaubenslehre der christlichen
Kirche auf Grund des Privaturteils willkiirlich zu dndern und
damit der Sektenbildung Tir und Tor zu offnen. (Vgl. ,Inter-
nationale kirchliche Zeitschrift®, 1918, S. 124.)

Die Verhandlungen zwischen altkatholischen und orienta-
lischen Theologen wurden indessen auch nach den Bonner
Unionskonferenzen fortgesetzt. Zu diesem Zweck wurden in



— 118 —

der Folge eine Rotterdamer (altkatholische) und eine Peters-
burger (orthodox-russische) Kommission gebildet, die sich in
langern, gegenseitig ausgetauschten Gutachten iiber strittige
Punkte iusserten. Eines der wichtigeren dieser Gutachten ist
die auch als besondere Broschiire erschienene Abhandlung
~Nochmals zur Verstindigung, Antwort an Herrn Professor
Gussew an der Akademie zu Kasan. (Nach der ,Rev. Int. de
Theologie*, 1902, Nrn. 37, 38, 39, bei Stiimpfli, Bern, 1909, 58 S.)
Hier muss aber insbesondere eines Mannes gedacht werden,
der zur Herbeiflihrung einer Union mit der russischen Kirche
mehr gearbeitet hat als irgendein anderer. Es ist kaum notig,
zu sagen, dass ich Professor Dr. K. Michaud meine. Er war
allerdings fiir diese Aufgabe auch geeignet wie kein anderer.
Als er sich am 5. Februar 1872 in der Form eines offenen
Briefes an den Pariser Erzbischof Guibert vom rémischen
Klerus getrennt hatte, schloss er sich an den franzosischen
Kirchenhistoriker Guettée an. Dieser hatte eine vielbindige
Geschichte der franzosischen Kirche geschrieben; die ersten
7 Bande waren 1852, die drei folgenden 18556 auf den Index
gekommen; auch die von ihm herausgegebene Zeitschrift ,,Ob-
servateur catholique“ war zweimal verboten worden. Infolge-
dessen schloss er sich 1861 in aller Form der orthodoxen russi-
schen Kirche an und gab nun bis zu seinem Tode die Zeit-
schrift ,Union chrétienne“ heraus, in der im Gegensatz zur
Unterwerfung unter den romischen Stuhl die Vereinigung mit
den morgenlindischen Kirchen empfohlen wurde. An dieser
Zeitschrift hatte sich Michaud von 1872 an beteiligt. Guettée
starb 1892 und seine Zeitschrift horte damit auf zu erscheinen.
Im September dieses Jahres versammelte sich in Luzern der
zweite internationale Altkatholikenkongress. Wieder waren zu
diesem.Kongress ausser andern hervorragenden Orientalen die
beiden alten Freunde Janyschew und Kirejew hergekommen,
Auf den Antrag des letztern wurde die Grundung der ,Inter-
nationalen theologischen Zeitschrift* beschlossen und mit deren
Leitung Professor Michaud betraut. Bis Ende des Jahres 1910
erschienen 72 Quartalhefte von durchschnittlich je 200 Seiten,
aber kaum eine Nummer, deren Hauptartikel nicht der Kirch-
lichen Verstindigung zwischen Orient und Okzident gewidmet
gewesen wiren. KEs beteiligten sich russische, deutsche, eng-
lische, amerikanische, schweizerische Mitarbeiter; aber weitaus



R [ e

die meisten Abhandlungen, Mitteilungen, Rezensionen, Korre-
Spondenzen waren von Michaud selbst geschrieben. Die von
thm gelieferten Beitrige wiirden manchen dicken Band fiillen,
und kaum blieb ein Punkt unerdsrtert, der in dieser Angelegen-
heit uberhaupt zur Sprache kommen konnte. Fiir Mickaud
waren namentlich die folgenden Grundsitze massgebend:

a. Verbindliche Glaubenslehre ist nach Vinzenz von Lerin,
was von Anfang an, ilbera,li, von allen geglaubt wurde; darum
ist festzuhalten am nicinischen Symbolum, denn dieses ist das
Bekenntnis der alten ungeteilten Kirche.

b. Es ist zu unterscheiden zwischen Dogma und Theologie.
Man kann am Dogma festhalten und doch vielleicht den Ge-
danken nicht so verstchen und formulieren wie ein anderer,
der ebenfalls am Dogma festhalten will.

c. I's muss uns insbesondere erlaubt sein, uns so zu iussern
wie Kirchenviiter der ersten Jahrhunderte sich geiiussert haben,
die von der Kirche als Lehrer und Vorbilder des christlichen
Glaubens verehrt worden sind und niemals als heterodox ge-
golten haben.

Nach mehrjihriger Unterbrechung der Korrespondenz er-
hielt die Rotterdamer Kommission anliisslich des Kolner Alt-
katholikenkongresses vom 9. bis 12, September 1913 das letzte
Schreiben der Petersburger Kommission. Es wurde in feier-
licher, fast gottesdienstlicher Form iiberreicht und war im
wohlwollendsten, briiderlichsten Tone abgefasst. Allein ich
glaube nicht, dass es begriindet wiire, zu sagen, man sei mit
all den enormen Arbeiten in der Verstindigung weitergekommen
als man schon auf der Bonner Unionskonferenz vom Jahr 1875
gekommen war. Vielleicht lag die Erklirung des Misserfolgs
doch in einer Anschauung, die wohl auch zur Sprache kam,
in der jedoch eine Einigung von vornherein ausgeschlossen war.
Der Patriarch Joachkim III. von Konstantinopel hatte den auto-
kephalen orthodoxen Kirchen die Frage vorgelegt, wic sich
der Orient gegeniiber den Romischen, Protestanten, Angli-
kanern, Altkatholiken und andern nichtorthodoxen Gemein-
schaften zu verhalten habe. Der hl. Synod von St. Petersburg
beriicksichtigte in seiner Antwort vom 23. Februar 1903 be-
sonders einldsslich das Verhiltnis der Orientalen zu den Alt-
katholiken und stellte sich dabei auf den Standpunkt, dass die
eine christliche Kirche gegenwiirtis nur in der orthodoxen



— 120 —

Kirche des Morgenlandes bestehe und dass daher von den Ge-
meinschaften, die mit dieser Kirche in Verbindung zu treten
wiinschten, gefordert werden miisse, dass sie sich in die morgen-
lindische Kirche aufnehmen lassen; sei das geschehen, so konne
ihnen auch die Autonomie zugestanden werden. Es wéire natiir-
lich vollig zwecklos gewesen, iiber diese Anschauung auch nur
in néhere Verhandlung einzutreten.

Im September 1911 beehrte uns in Bern der russische
Staatsrat von Lodygenski, der gleichsam die Erbschaft des am
26. Juli 1910 verstorbenen Kirejew iibernommen hatte. Lody-
genski hatte als Mitglied der russischen Gesandtschaft in
Washington viele Jahre in Amerika zugebracht und war in
dieser Zeit auch mit der bischéflichen Kirche, namentlich mit
‘Bischof Grafton von Fond du Lac, einem der eifrigsten Befiir-
worter der altkatholischen Sache, in intime Beziehung ge-
kommen. Es figte sich, dass er und ich zusammen von Bern
nach Luzern fuhren und dabei Gelegenhecit hatten, uns offen
auszusprechen. Der Diplomat gab mir den Rat: Halten Sie
sich zunichst an die bischoéfliche Kirche Amerikas; im Verein
mit dieser machen Sie grossern Eindruck in Russland, wihrend
Sie jetzt fiir sich allein zu schwach sind. Am Anfang des
Jahres 1912 kam eine grosse englische Gesellschaft, der vier
Bischofe angehorten, nach Russland, um Beziehungen anzu-
kniipfen, von denen man heute wohl vermuten darf, dass sie
ebenso politischer wie Kkirchlicher Art waren. Staatsrat von
Lodygenski war mit dem Empfang und der Fithrung der Giste
beauftragt. Er starb am 19. Februar 1916, ohne die Umwilzung
zu erleben, deren Opfer seither die russische orthodoxe Kirche
geworden ist.

Schon zu Lebzeiten Kirejews war die Rede davon gewesen,
dass ein russisches Nationalkonzil zusammengerufen werden
sollte. Dieses ist nach dem Sturz des Kaisers tatsichlich zu-
sammengetreten und hat den bisherigen heiligen Synod durch
einen Patriarchen ersetzt. Als solcher wurde gewiihlt Erzbischof
Tikhon, der frither jahrelang als Bischof der orthodoxen Ge-
meinden in den Vereinigten Staaten seine Residenz in New
York gehabt hatte. Bischof Anderson von Chicago, Prisident
der Vorbereitungskommission der Weltkonferenz, entbot ihm im
Namen der bischoflichen Kirche Amerikas Gruss und Gliick-
wunsch zur Wahl. Darauf erhielt er, wie wir einem Zirkular



— 121 —

des Sekretirs der Weltkonferenz, Robert H. Gardiner, vom
23. September 1918 entnchmen, eine erst nach langer Ver-
spiatung im April 1918 eingelangte Antwort vom Dezember
1917, mit welcher der Patriarch die Korrespondenz mit der
bischoflichen Kirche sofort bereitwillig aufgenommen hat. So-
bald die Verhiiltnisse es gestatten, wird die bischofliche Kirche
eine Deputation nach Russland senden, um mit der russischen
Kirche in nihere Verbindung zu treten. —

Schon lange vor dem Weltkrieg stand die christkatholische
Kirche mit der orthodoxen Kirche Serbiens in einer gewissen
Beziehung. Diese hatte dem Patriarchen von Konstantinopel
auf die oben erwihnte Anfrage geantwortet, sie sehe keinen
Grund ein, mit uns nicht in Kirchengemeinschaft zu treten.
Dass das sehr ernst gemeint war, beweist die Tatsache, dass
seit vielen Jahren junge Geistliche und Priesteramtskandidaten
nach Bern gekommen sind, um an unserer Fakultit ihre
theologischen Studien zu vollenden. Einer dieser Schiiler ist
Dr. phil. et theol. Velimirovitsch, der inzwischen in seiner Kirche
zu hochstem Ansehen gelangt ist. Es ist zu hoffen, dass die
Freundschaft, die durch das wihrend des fiinfjihrigen Kriegs
iiber Serbien gekommene Geschick keinen Schaden erlitten hat,
auch in den kommenden Zeiten des Friedens und des Gliickes
keine Einbusse crleiden werde. '

4. Von andern auslindischen Kirchen hat schon frih die
nationale Kirche Schwedens der christkatholischen Sache ihre
Aufmerksamkeit geschenkt. Im Jahr 1886 hielt sich lingere
Zeit ein junger Dozent von Upsala, K. M. Thordén, in der
Schweiz auf, um sich mit unsern Verhiiltnissen bekannt zu
machen. Er hat iiber seine Studien und Wahrnehmungen in
sehr wohlwollender Weise referiert in der Schrift ,Schweiziska
kristkatolska Kyrkan“. Akademisk afhandling. (Upsala, 1887/88,
95 und 88 S.) Bischof Wordsworth hat sich in der oben (S. 25)
erwiithnten Schrift ,The National Church of Sweden“ dahin
ausgesprochen, dass diese Kirche dem vorreformatorischen
Katholizismus nédher stehe als andere protestantische Kirchen.

Mit besonderer Genugtuung sollte aber ein Christkatholik,
dem es nicht um Niederreissen und Auseinandertreiben, sondern
um Erbauung und Einigung zu tun ist, davon reden konnen,
dass die Scheidung, zu der er sich gendtigt sah, doch nicht zu
einer gegenseitigen Entfremdung gefiihrt habe. Tatsichlich



— 122 —

gibt es tausend Fille, in denen Christkatholische und Romische
nicht bloss friedlich miteinander verkehren und gemeinschaft-
liche Dinge gemeinschaftlich betreiben, sondern auch kein Hehl
"daraus machen, dass sie in Sachen der Religionsiibung immer
noch zusammengehéren und miteinander verbunden sind. Aber
das sind private Beziehungen. Von einer kirchlichen Gemein-
schaft zwischen Bekennern des Romanismus und des Altkatholi-
zismus oder Christkatholizismus kann leider keine Rede mehr
sein. Die roémische Kirche will nicht bloss in dem Sinne eine
societas perfecta sein, dass sie in ihrem Bestand von keiner
andern Macht abhiingig ist, sondern auch in dem Sinne, dass
sie die Befugnis habe, alle Elemente vollkommen von sich aus-
zuscheiden, die dem eigenen Bestande nicht zutriglich sind
oder nach der Meinung der Hierarchie verderblich werden
konnten. Dieses Ausscheiden ist denn auch in einer Weise
geregelt wie sonst in keiner Kirche. Es verdient zwar An-
erkennung, dass im neuen pépstlichen Gesetzbuch von einer
Uberlieferung verurteilter Haretiker an ,den weltlichen Arm*
und von Scheiterhaufen keine Rede mehr ist. Aber es sind
doch noch genug Bestimmungen aufgenommen, die der ,FEux-
kommunikation cine sehr reelle und fiihlbare Bedeutung geben.
Wer ein kirchliches Dogma bestreitet, ist ,Hiretiker*; wer
ganz vom christlichen Glauben abfillt, ist .,Apostat®; wer bloss
dem Papst den Gehorsam verweigert und die Gemeinschaft mit
den dem Papst Unterworfenen aufhebt, ist',Schismatiker®
(can. 1325, 2). Alle drei Klassen sind exkommuniziert. Man
hat zu unterscheiden zwischen ,geduldeten“ (tolerati) und ,zu
meidenden® (vitandi) Exkommunizierten. Zu den letztern ge-
hort, wer in der Exkommunikationssentenz ausdriicklich als
ein ,zu meidender* erkldrt ist (can. 2258). Von der aktiven
Teilnahme am Gottesdienst sind alle Exkommunizierten aus-
gescblossen; doch diirfen die ,geduldeten“ die Predigt an-
horen; nimmt aber ,ein zu meidender“ an einem Gottesdienst
teil, so ist er zu vertreiben (repellendus) oder dann der Gottes-
dienst zu unterbrechen, ,wenn das ohne schwere Unannehm-
lichkeit® (sine gravi incommodo) geschehen kann (can, 2259).
Mit einem zu meidenden Exkommunizierten dirfen, abgesehen
von Gatten, Kindern, Dienerschaften und Untergebenen, Katho-
liken auch im gewohnlichen Leben (in profano) nicht mehr
verkehren (can. 2267), ,wenn nicht ein verniinftiger Grund



s 108 ==

entschuldigt. Wird ein zu meidender Exkommunizierter an
geweihter Stitte beerdigt, so ist der Leichnam auszugraben
und an einem profanen Ort zu bestatten (can. 1242). Aber
auch ,geduldete* Exkommunizierte sind nicht nur vom Gottes-
dienst und vom Empfang der Sakramente ausgeschlossen, son-
dern unterliegen auch sonst mannigfachen Strafen. Wer einer
whichtkatholischen Sekte“ beitritt oder angehort, ist ,infam®
(can. 2314). Er verliert das Wahlrecht (can. 167, 4); er dart
weder bei der Taufe noch bei der Firmung Patenstelle vertreten
(can. 765, 2; 795, 2); er darf nicht kirchlich beerdigt werden
(can. 1240, 1, 1); da der Gebrauch der Glocken ,einzig* (unice)
der kirchlichen Behorde untersteht (can. 1169, 3), so ist beim
nichtkirchlichen Begriibnis auch das Glockengeldute nicht zu
erwarten. Katholiken sollen sich mit ,Nichtkatholischen“ auf
keine Disputationen oder Konferenzen einlassen (can. 132D, 3).
Der Exkommunikation kann man aber auch sehr oft verfallen,
ohne dass man férmlich ein ,Haretiker® oder ,Apostat“ oder
»Schismatiker* wird. Es wird dann freilich unterschieden, ob die
Lossprechung dem Diozesanbischof oder dem Papst reserviert
sei, ob der Betreffende als ein ,notorisch Exkommunizierter
zu gelten habe oder nicht, ob die Lossprechung ,einfach*
(simpliciter) oder ,speziell® (speciali modo) oder ,ganz speziell“
(specialissimo modo) reserviert sei. Allein die vielen Fille, in
denen die Exkommunikation eintritt, zeigen doch, wie sorg-
filtig auch im neuen Gesetzbuch darauf Bedacht genommen
ist, die ,guten“ Katholiken vor der Gefahr zu schiitzen, mit
weniger guten in kirchliche Bertihrung zu kommen.

In dieser Hinsicht war fiir dic Altkatholiken von sehr
grosser Wichtigkeit das pipstliche Verbot des Simultangebrauchs
der Kirchen. Wire es moglich gewesen, fir altkatholischen
und roémischkatholischen Gottesdienst die gleiche Kirche zu
benutzen, so wire filr das Volk die Scheidung viel weniger
fithlbar geworden: Glieder einer und derselben Familie hiitten
sich in den Besuch des Gottesdienstes teilen konnen, ungefiihr
so, wie wenn es sich einfach um die Friilhmesse und Spiit-
messe handelte; viel Zwist wire vermieden, viel unnotige
Kosten wiiren erspart worden. Ein solcher Simultangebrauch
Schien um so naheliegender, weil es ja in Deutschland und in
der Schweiz viele Kirchen gab, in denen seit dem 16. Jahr-
hundert Katholiken und Protestanten zu bestimmten Stunden



— 124 —

Gottesdienst hielten, ohne dass dadurch die Frommigkeit der
einen oder der andern Schaden gelitten hitte., Fir die Alt-
katholiken erhielt die Frage praktische Bedeutung, als in Koln
die bisher fiir katholischen und protestantischen Militdrgottes-
dienst benutzte St. Pantaleonskirche auch fiir altkatholischen
Gottesdienst eingeriiumt wurde. Dagegen erhob unterm 14. Ja-
nuar 1872 der preussische Feldpropst Namszanowski Protest,
indem er erklirte, durch den ,sakrilegischen“ Gottesdienst
eines exkommunizierten Priesters werde die Kirche ,entweiht”
und darum fir ,katholischen“ Gottesdienst unbrauchbar ge-
macht. Der Kardinal Antonelli lobte zwar in einer Zuschrift
an Namszanowski vom 16. Mai 1872 dieses Vorgehen, sprach
aber wohlweislich nicht von ,Entweihung“ und ,Kirchen-
befleckung“, sondern betonte nur, das Entgegenkommen konnte
als Mangel an Festigkeit gedeutet werden und fur ,Einfaltige
eine Gefahr des Abfalls vom Glauben* bilden. (Vgl., das Gut-
achten von Prof. Reusch ,Das Verfahren deutscher Bischofe
beziiglich der den Altkatholiken zum Mitgebrauch cingeriumten
Kirchen“, Bonn, P. Necusser, 1875.) Allein es blieb nun doch
beim Verbot des Simultangebrauchs, und wo durch die biirger-
lichen Behorden den Altkatholiken eine Kirche zur Mitbentitzung
iibergeben wurde, verboten auch andere Bischiéfe den betreffen-
den Geistlichen die Fortsetzung des Gottesdienstes, wie das der
pipstliche Staatssekretir gewiinscht hatte, ,da vereinte Macht
stiarker sei. ,
Selbstverstindlich wurde auch in der Schweiz das von
Propst Namszanowski gegebene Losungswort von der ,Ent-
weihung® und ,Befleckung® der Kirchen aufgenommen, sobald
hier mit der Abhaltung christkatholischen Gottesdienstes be-
gonnen wurde. Genau so, wie einst die Sekte der Donatisten
den Gottesdienst des hl. Augustin und der Katholiken iiber-
haupt verliisterten, suchten nun die Romischen den altkatho-
lischen Gottesdienst zu einem Gegenstand des Abscheus zu
machen. Sie erreichten viel. Angstliche wurden abgeschreckt;
Gleichgiiltige wollten den heftigen Streit nicht aufkommen
lassen und hielten den schwichern Teil darnieder; Behorden
zogerten mehr und mehr, den Christkatholiken eine Kirche zu
liberlassen (Mariahilfhandel!). Indessen ist es doch dem romisch-
katholischen Kapitel Siss- und Frickgau zu besonderer Ehre
anzurechnen, dass es sich durch das fanatische Geschrei nicht



— 1256 —

einschichtern liess, sondern — in der Zeit, als Leo XIII. bereits
in allor Welt als ein liberaler und verséhnlicher Papst ge-
priesen wurde — das einstimmige Gesuch an den Papst rich-
tete, er mochte ,den Simultangebrauch der von den Altkatho-
liken hereits okkupierten oder annoch mit Hiilfe der Regierung
zu okkupierenden Kirchen* gestatten. Diesmal antwortete nicht
bloss der piipstliche Staatssekretir, sondern das sogenannte
»hl. Offizium“, der Simultangebrauch koénne nicht geduldet
werden. Das Urteil wurde am 15. September 1878 gefiillt und
am gleichen Tag von Leo XIII. bestitigt. Damit wurde ein
Unmass von Erbitterung und Entzweiung in unsere katholische
Bevolkerung geworfen.

In den letzten Jahrzehnten hat in den Gegenden mit kon-
fessionell gemischter Bevilkerung die Ausscheidung der dem
Papst unterworfenen Katholiken von den Angehérigen anderer
kirchlicher Gemeinschaften in einer Weise zugenommen, die
man frither fiir undenkbar gehalten hittte. Dabei kommen nicht
etwa bloss Dinge in Betracht, die den gesellschaftlichen Ver-
kehr fir den einen oder andern Teil in kirchlicher Hinsicht
peinlich und verletzend machen kénnten, sondern auch Ange-
legenheiten, in denen die konfessionelle Verschiedenheit nicht
leicht fithlbar werden kann oder sich doch nicht fithlbar machen
sollte. Man wiirde mit dem (Gleichnis vom barmherzigen Sama-
riter nicht in Widerspruch geraten, wenn man in der Armen-
und Krankenpflege lediglich darauf sehen wollte, ob der Niichste
unserer Hiilfe bedarf oder ob wir in der Lage seien, ihm bei-
stehen zu konnen. Noch weniger wird ein urteilsfihiger und
unbefangener Christ einzusehen vermogen, warum er bei der
Plege von Musik und Gesang, bei gymnastischen Ubungen, in
der Forderung von Abstinenzbestrebungen u. dgl. auf die Kon-
fession der Teilnehmer und Genossen zu achten habe, es sei
denn, dass er es fiir gut und zweckmiissig halte, durch die
Ausscheidung auch in rein profanen Dingen die gegenseitige
Beriihrung in religivsen und kirchlichen Angelegenheiten als
eine ganz und gar unzuliissige und verwerfliche Sache darzu-
stellen, die unter allen Umstinden vermieden werden miisse.
Es ist aber allerdings nicht zu leugnen, dass das Volk durch
eine derartige Ausscheidung leichter fiir die streng konfessionelle
Schule, fiir Missbilligung gemischter Ehen, fir cine der romi-
schen Kirche entsprechende Stellungnahme bei Wahlen und
Abstimmungen zu gewinnen ist.



— 126 —

Bekanntlich tiben nicht bloss im Universum, sondern auch
in engbegrenzten Kreisen des gesellschaftlichen Lebens grosse
Korperschaften im allgemeinen eine stiirkere Anziehungskraft
aus als kleine Verbindungen. Letztern kann es sogar begegnen,
dass sie absorbiert werden. Diese Gefahr legt den Gliedern
kleiner Gemeinschaften, die sich selbst erhalten wollen, die
Pflicht auf, sich enge aneinander anzuschliessen, treu zusammen-
zuhalten, ,wohlzutun allen, insbesondere den Genossen des
(tlaubens® (Gal. 6, 10). Wenn die Christkatholiken in solchen
Dingen gefehlt haben, so geschah es wahrlich nicht durch
allzuéingstliche Beschrinkung auf sich selbst und Vermeidung
des Verkehrs mit Leuten, die der christkatholischen Sache
fern stehen, wohl aber in den ersten Zeiten nicht selten durch
Mangel an Selbstvertrauen und an Zusammenfassung der eigenen
Kraft. Die Tatsache, dass in reformierten Kirchenbliittern ge-
sagt wurde, die Christkatholiken fliichteten sich zu sehr unter
die Fliigel des Protestantismus, war geeignet, uns recht deut-
lich zum Bewusstsein zu bringen, was wir uns selbst schuldeten
und was unbefangene Leute von uns crwarteten. Dass wir
uns in politischen, gemeinniitzigen, gesellschaftlichen Fragen
nicht als Partei absondern, sondern jedem Glaubensgenossen
vollste Freiheit lassen, auf seine eigenen Verhaltnisse Riicksicht
zu nehmen und der eigenen Anschauung und Neigung zu folgen,
ist so notorisch, dass man davon kaum zu reden braucht. Zu
Verhandlungen mit Behoérden protestantischer Landeskirchen
Jliber eine eventuell mogliche gegenseitige Anndherung hat sich
schon aus dem Grunde keine Gelegenheit geboten, weil sich
im gewohnlichen Leben die vorhandene Trennung kaum fiihl-
bar macht. Aber ich habe mich nicht gescheut, bei besondern
Anldssen unumwunden der Meinung Ausdruck zu geben: Wire
der Protestantismus dem Altkatholizismus so weit entgegen-
gekommen, wie sich dieser dem Protestantismus genihert hat,
so wiren wir nicht mehr sehr weit voneinander entfernt. Gott
wird ubrigens die rechten Gedanken geben, wenn die rechte
Stunde gekommen ist.




	Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der Schweiz [Schluss]

