
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 1

Artikel: Abhängigkeit des römischkatholischen Klerus von der Hierarchie nach
dem neuen Codex juris canonici

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 97 —

Abhängigkeit des römischkatholischen Klerus von der

Hierarchie nach dem neuen Codex juris canonici.

Vortrag,
gehalten am 23. November 1918 in der ordentlichen Sitzung

der Verwaltungskoinmission in Sachen der Fonds der kath.-theol. Fakultät.

Wohl noch niemals, seitdem ich jeweilen am 23. November
über Vorkommnisse des verflossenen Jahres, die für
katholischtheologische Fakultäten im allgemeinen und speziell auch für
unsere Fakultät von Bedeutung sind, zu berichten pflege, hatte
ich über ein Ereignis zu referieren, das von grösserer Wichtigkeit

wäre als der Erlass des neuen Codex juris canonici, der
am 19. Mai 1918 in Kraft getreten ist. In meinem Bericht an
die chi istkatholischc Synode, die am 24. Juni a. c. in Ölten
gehalten worden ist, habe ich zu zeigen versucht, welche
Bedeutung das neue päpstliche Gesetzbuch im allgemeinen für
unsere kirchlichen Bestrebungen voraussichtlich haben werde.
Für unsern heutigen Anlass scheint es mir nicht unpassend zu
sein, der wichtigsten Bestimmungen zu gedenken, die der Kodex
über die Erziehung, Ausbildung, Ordination, Anstellung und
"Weitere Überwachung und Leitung des Klerus enthält. Es
dürfte genügen, diese Bestimmungen einfach namhaft zu machen.
Eine nähere Erläuterung ist nicht notwendig und würde hier
zu viel Zeit in Anspruch nehmen. Das neue päpstliche Gesetzbuch

ist übrigens nicht bloss seinem Inhalte nach ein
epochemachendes Werk, sondern auch, wie mir scheint, seiner Form
Uach eine durch Klarheit und Bestimmtheit ausgezeichnete
Leistung.

Vor allen Dingen ist im Auge zu behalten, dass das jetzt
m Kraft getretene Gesetzbuch die Ausführung des dritten am
18. Juli 1870 erlassenen Dogmas ist, nach welchem der Papst

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft 2, 191!). 7



- 98 -
die ganze Fülle der unmittelbaren Jurisdiktionsgewalt über alle
Kirchen und alle Gläubigen in allen Sachen des Glaubens, der
Sitten, der Disziplin und Kirchenregierung' besitzt, eine Gewalt,
von der nicht einmal an ein allgemeines Konzil appelliert
werden darf, weil sie dem Papst unmittelbar von Gott gegeben
ist. Die sämtlichen 2414 canones sind daher, wie das übrigens
auch aus der Promulgationsurkunde hervorgeht, als Erlasse
des regierenden Papstes anzusehen und für die Gewissen nicht
aus dem Grunde verbindlich, weil sie in der heiligen Schrift
begründet sind oder den Beschlüssen allgemeiner Konzilien
entsprechen oder durch allgemeine kirchliche Einrichtungen und
Gewohnheiten Rechtskraft erlangt haben, sondern weil sie
Vorschriften enthalten, die der von Gott mit aller Gewalt
ausgerüstete Stellvertreter Christi allen Kirchen und allen
Kirchenvorstehern und Gläubigen auferlegt. Ganz konsequent hat
Benedikt XV. auch dafür gesorgt, dass man sich seinem Gebot
nicht etwa dadurch entzieht, dass man eine von ihm erlassene
und in das Gesetzbuch aufgenommene Bestimmung eigenmächtig
auslegt und so umgeht. Durch ein Motuproprio vom 15.
September 1917 hat der Papst angekündigt, dass er eine
Kommission einsetzen wolle, die allein befugt ist, zu erklären, wie
ein Kanon, über dessen wahren Sinn Zweifel entstehen könnten,
aufzufassen und zu befolgen sei. Diese Kommission ist dann,
wie der „Oss. Rom." vom 19. Oktober 1917 offiziell mitteilen
konnte, sofort eingesetzt worden. Sie besteht, abgesehen von
den Sekretären und Konsultoren, aus sieben Kardinälen, nämlich

sechs Italienern und dem in Rom ansässigen Holländer van
Rossum ; sie hat ihren Sitz im Vatikan und ihre Entscheidungen
werden vom Papst sanktioniert. So kann man nun überall
genau wissen, woran man sich zu halten hat, und auch überall
leicht feststellen, ob das päpstliche Gesetzbuch genau befolgt
wird oder nicht. Es ist nicht daran zu zweifeln, dass die
päpstliche Hierarchie — wenn vielleicht da und dort auch nur
nach und nach — es dazu bringen wird, die neue
Gesetzgebung überall, diesseits der Alpen wie jenseits, genau
durchzuführen. Ich stelle nun die uns hier interessierenden
Vorschriften zusammen.

I. Die katholischen Universitäten and theologischen Fakultäten.

1. Die Errichtung einer katholischen Universität oder
einer theologischen Fakultät ist dem apostolischen Stuhle re-



— 99 —

serviert; die Réglemente unterliegen auch dann der Genehmigung

des apostolischen Stuhles, wenn die betreffende Anstalt
von einem kirchlichen Orden geleitet wird. C. 1376.

2. Akademische Grade, die kanonische Gültigkeit haben,
können nur von Lehranstalten erteilt werden, die dazu vom
apostolischen Stuhle ermächtigt worden sind. C. 1377.

3. Gibt es in einer Gegend keine im katholischen Geiste
geleiteten Universitäten, so ist zu wünschen, dass solche
errichtet werden. Zur Unterhaltung sollen die Gläubigen
Beiträge leisten. C. 1379.

4. Es ist zu wünschen, dass die Diözesanbischöfe begabte
Priesteramtskandidaten auf einer katholischen, kirchlich
genehmigten Universität oder Fakultät in der Philosophie, Theologie

und im Kirchenrecht weiter ausbilden und akademische
Grade erwerben lassen. C. 1380.

II. Theologisches Seminar. Im allgemeinen erlangen die
Geistlichen ihre theologische Bildung nicht auf Universitäten,
sondern in Priesterseminarien.

1. Es ist das ausschliessliche Recht (jus proprium et ex-
clusivum) der Kirche, diejenigen auszubilden, die sich dem
geistlichen Amte widmen wollen. C. 1352.

2. Jede Diözese soll ihr eigenes Priesterseminar haben;
reichen dazu in einer Diözese die Mittel nicht aus, oder kann
in den philosophischen und theologischen Fächern das
Genügende nicht geboten werden, so schicke der Bischof seine
Kandidaten in ein anderes Seminar. Ein für mehr als eine
Diözese bestimmtes Seminar bedarf der päpstlichen Genehmigung.

C. 1354.

3. Die Seminarleitung ist Sache des Bischofs. Er soll die
Anstalt oft besuchen, den Unterricht fleissig überwachen und
sich mit den Alumnen genau bekannt machen. Er erlässt das
Seminarreglement. Die Verwaltung eines für mehr als eine
Diözese besimmten Seminars regelt sich nach den vom Heiligen
Stuhl erlassenen Vorschriften. C. 1357.

4. Ein jedes Seminar soll ausser dem Rektor, den Lehrern
und dem Ökonomen mindestens zwei Beichtväter und einen
Gewissensleiter (director spiritus) haben. C. 1358.

5.* Der Bischof ernennt auf je sechs Jahre zur
Überwachung der Disziplin und der ökonomischen Verwaltung je



— 100 —

zwei geistliche Inspektoren, deren Rat er in wichtigeren
Angelegenheiten entgegennimmt. C. 1359.

6. In das Seminar dürfen nur Alumnen aufgenommen
werden, die legitimer Abkunft sind und deren Anlagen und
Geistesrichtung- zur Hoffnung berechtigen, dass sie sich zur
Ausübung des geistlichen Amtes eignen. Alumnen, die aus dem
einen Seminar entlassen worden sind, sollen in einem andern
nur mit grösster Vorsicht aufgenommen werden. C. 1363.

7. Zwei Jahre sind dem Studium der Philosophie und
verwandter Fächer, vier Jahre dem Studium der Dogmatik und
Moral, sodann der Bibel, der Kirchengeschichte, des Kirchenrechts,

der Liturgie, der geistlichen Beredsamkeit und des

Kirchengesangs zu widmen. Es sollen auch Vorlesungen über
Pastoraltheologie, verbunden mit Übungen in der Katechese,
im Beichthören, Krankenbesuch und Auströsten, gehalten
werden. C. 1365.

8. Bei der Ernennung der Professoren hat der Bischof
solchen Kandidaten den Vorzug zu geben, die auf einer vom
Papst anerkannten Universität oder Fakultät einen akademischen

Grad erlangt haben. Beim Unterricht in der Philosophie
und Theologie haben sich die Professoren streng an Thomas
von Aquin zu halten. Für Exegese, Dogmatik, Moral und
Kirchengeschichte ist je ein besonderer Professor zu ernennen. C. 1366.

9. Die Bischöfe haben dafür zu sorgen, dass die Alumnen
die Morgen- und Abendgebete verrichten, täglich der Messe

beiwohnen, wöchentlich wenigstens einmal (semel saltern)
beichten, öfter kommunizieren, sich an Sonn- und Festtagen
aktiv an den verschiedenen Gottesdiensten beteiligen, alljährlich

einige Tage geistliche Exerzitien mitmachen, wöchentlich
einmal einen. Unterricht über Askese anhören. C. 1367.

10. Wer irgend an der Seminarleitung beteiligt ist, soll
sich um genaue Beobachtung der Statuten kümmern, den
Zöglingen die Gesetze wahrer christlicher „Urbanität" beibringen,
ihnen darin mit gutem Beispiel vorangehen, sie sodann auch
mit den Vorschriften der Hygiene, der Reinhaltung von Leib
und Kleidung und den höflichen, bescheidenen und
gemessenen Umgangsformen bekannt machen. C. 1369.

11. Für die Ferien sollen die Seminaristen einem
Geistlichen empfohlen werden, der sie überwacht und zur Frömmigkeit

anleitet. C. 972.



- 101 —

12. Widerspenstige (dyscoli), unverbesserliche, aufrührerische

Seminaristen sind zu entlassen, ebenso talentlose Leute,
namentlich aber sofort (statim) solche, die sich gegen die guten
Sitten und den Glauben verfehlen. C. 1371.

III. Knabenseminar. 1. In grössern Diözesen sollen je
zwei Seminare errichtet werden, ausser dem theologischen
Seminar auch ein Knabenseminar zur Vorbereitung auf das
Studium der Philosophie und Theologie. C. 1354, 2.

2. Die Geistlichen, besonders aber die Pfarrer sollen sich

angelegen sein lassen, Knaben, die sich zum geistlichen Beruf
zu eignen scheinen, von der Ansteckung der Welt freizuhalten,
zur Frömmigkeit anzuleiten, mit den Anfangsgründen der
Studien bekannt zu machen und in ihnen den Keim zum
geistlichen Berufe zu wecken. C 1353.

3. Im Knabenseminar nehme der Religionsunterricht den
ersten Platz ein; dieser ist dem Alter und der geistigen
Befähigung anzupassen. Die Zöglinge sind vorzüglich im Latein
und in der Landessprache auszubilden. Was die andern Fächer
betrifft, so lege man Gewicht auf das, was in der betreffenden
Gegend der allgemeinen Bildung und dem geistlichen Stand

entspricht. C. 1364.

4. Die Bischöfe haben ausserdem dafür zu sorgen, dass
in den Elementar-, Mittel- und Oberschulen ihrer Diözesen
durch geeignete Priester ein angemessener Religionsunterricht
erteilt wird. C. 1373.

5. Katholische Kinder sollen keine „nichtkatholischen,
neutralen, gemischten Schulen, die auch Niehtkatholiken
zugänglich sind, besuchen". Es ist „einzig Sache des Diözesan-
bischofs, nach Massgabe der Weisungen des apostolischen
Stuhles darüber zu entscheiden, unter welchen Umständen und
Vorsichtsmassregeln der Besuch solcher Schulen geduldet
Werden kann". C. 1374.

6. „Der religiöse Jugendunterricht ist in allen Schulen der
Autorität und Inspektion der Kirche unterworfen. Die Diözesan-
bischöfe haben Recht und Pflicht, darüber zu wachen, dass in
den Schulen ihres Gebietes nichts wider den Glauben oder
die guten Sitten gelehrt wird oder geschieht, Gleicherweise
steht ihnen das Recht zu, die Religionslehrer und Handbücher
zu genehmigen, und ebenso der Religion und Sitten wegen zu



— 102 —

fordern, dass unter Umständen Lehrer und Bücher beseitigt
werden." C. 1381.

7. Die Diözesanbischöfe können entweder persönlich oder
durch Vertreter alle Schulen, Oratorien, Unterhaltungsräume
usw. hinsichtlich des religiösen und moralischen Unterrichts
visitieren. C. 1382.

IT. Aufbringung der zum Unterhalt der Seminare nötigen
Mittel. 1. Der Bischof kann den Pfarrern und andern Kirchenrektoren

befehlen, dass sie zu gewissen Zeiten in der Kirche
zur Deckung der Kosten ein Kirchenopfer einziehen; er kann
in seiner Diözese eine obligatorische Steuer oder Taxe
einführen (imperare), und er kann, wenn das noch nicht genügt,
dem Seminar einige einfache Benefizien zuweisen. C. 1355.

2. Der obligatorischen Seminarsteuer sind unterworfen die
bischöfliche mensa, alle Benefizien, alle Pfarrpfründen, auch
wenn diese nur in den Beiträgen der Gläubigen bestehen, das

Diözesanspital, die kanonisch errichteten Bruderschaften, die
Ordenshäuser. Die Steuer soll aber 5 Prozent der Einnahmen
nicht übersteigen, sondern sich im Verhältnis der Zunahme des

Seminar Vermögens nach und nach vermindern. C. 1356.

V. Bücherzensur. Die hierauf bezüglichen Bestimmungen
folgen unmittelbar den Canones über die Seminare und den

Religionsunterricht in den Schulen. Sie gehören tatsächlich zu
den Vorschriften über Erziehung und Ausbildung des Klerus.

1. Ohne vorgängige kirchliche Zensur dürfen „auch von
Laien" nicht herausgegeben werden :

a Bücher der hl. Schrift oder Anmerkungen zu solchen
und Kommentare;

6. Bücher, die Bezug haben (spectant) auf die hl. Schrift,
Theologie, Kirchengeschichte, Kirchenrecht, allgemeine Theologie

(theologiam naturalem), Ethik und andere derartige
religiöse und moralische Fächer ; ferner Andachtsbücher oder
religiöse und moralische Unterrichtsbücher, asketische, mystische
und andere derartige Schriften, auch wenn sie die Frömmigkeit

zu fördern scheinen ; endlich allgemeine Schriften, in denen
etwas enthalten ist, was für die Religion und die Ehrbarkeit
der Sitten Bedeutung hat;

c. Heiligenbilder, ob Gebete beigefügt seien oder nicht.
Die Erlaubnis zur Herausgabe biblischer Bücher oder

biblischer Kommentare kann der Diözesanbischof des Autors oder



— 103 —

des Verlegers oder des Druckers erteilen; hat aber einer dieser
Bischöfe die Erlaubnis verweigert, so darf sie der Autor von
keinem andern Bischof erbitten, ohne ihn von dieser Verweigerung

in Kenntnis zu setzen. C. 1385.
2. Geistlichen ist zu verbieten, ohne Erlaubnis des Diözesan-

bischofs, Ordensleuten ohne Erlaubnis des Ordensobern Bücher
herauszugeben, die von profanen Dingen handeln, und in
Zeitungen, Blätter und Zeitschriften zu schreiben oder solche zu
redigieren. — In Zeitungen und Zeitschriften, die die katholische

Religion oder die guten Sitten bekämpfen, sollen auch
katholische Laien nichts schreiben, es sei denn, dass ein vom
Diözesatibischof genehmigter gerechter und vernünftiger Grund
das als ratsam erscheinen lässt. C. 1386.

3. Übersetzungen der hl. Schrift in die Landessprache
dürfen nicht gedruckt werden, wenn sie nicht vom apostolischen

Stuhle genehmigt sind oder unter der Aufsicht der
Bischöfe mit Anmerkungen aus den Kirchenvätern und gelehrten
katholischen Autoren herausgegeben werden. C. 1391.

4. Die Genehmigung einer Schrift im Originaltext gilt
nicht auch für die Übersetzung in eine andere Sprache oder
für andere Ausgaben. C. 1392.

5. Jeder Diözesanbischof soll seine amtlichen Zensoren
haben. Sie sind aus der Welt- und Ordensgeistlichkeit zu
nehmen und haben ihre Gutachten schriftlich einzureichen.
Erteilt der Bischof die Druckerlaubnis, so ist das Urteil des
Zensors mit dessen Namen vorzudrucken. Bevor die
Erlaubnis erteilt ist, darf der Name des Zensors keinem Autor
bekannt werden. G 1393.

6. Wird die Erlaubnis verweigert, so dürfen dem Autor
auf sein Gesuch hin die Gründe mitgeteilt werden, es sei denn,
dass ein wichtiger Grund dagegen spreche. C. 1394.

Vom Verbot bereits erschienener Bücher:
7. Vom Verbot eines Buches (durch den Bischof) kann

an den Heiligen Stuhl rekurriert werden, jedoch nicht mit
Suspensiveffekt. C. 1395.

8. Bücher, die vom Heiligen Stuhl verdammt sind, gelten
überall und in jeder Sprache als verboten. C. 1396.

9. Alle Gläubigen, besonders aber die Geistlichen, zumal
solche in höhern Stellungen, haben die Pflicht, gefährliche
Bücher dem Bischof oder dem apostolischen Stuhl zu denun-



— 104 —

zieren ; diese letztere Pflicht obliegt namentlich den päpstlichen
Legaten, den Diözesanbischöfen und den Rektoren der
katholischen Universitäten. Es soll dabei auch möglichst angegeben
werden, warum ein Buch zu verbieten ist. Es ist heilige
Pflicht, die Namen der Denunzianten geheim zu halten. Die
Diözesanbischöfe sollen persönlich oder durch geeignete Priester
das Erscheinen neuer Bücher auf ihrem Territorium genau
überwachen. Bücher, die schwieriger zu beurteilen sind, haben
die Diözesanbischöfe dem Urteil des apostolischen Stuhles zu
unterbreiten. C. 1397.

10. Ein verbotenes Buch darf ohne Erlaubnis weder
herausgegeben, noch gelesen, noch behalten, noch verkauft, noch
übersetzt, noch auf irgend eine Weise andern mitgeteilt werden.
Ein verbotenes Buch darf nur dann neu herausgegeben werden,
wenn es korrigiert und das Verbot von der zuständigen
Behörde aufgehoben worden ist. C. 1398.

11. Von vornherein (ipso jure) sind verboten: Die von
Niehtkatholiken besorgten Ausgaben des Originaltextes und der
alten katholischen und orientalischen Übersetzungen der hl.
Schrift; — ebenso die von Niehtkatholiken hergestellten und
edierten Übersetzungen ; — alle Bücher, deren Verfasser Häresie
oder Schisma verteidigen oder auf irgend eine Weise die Grundlagen

der Religion zu untergraben suchen ; — Bücher, die die
Religion oder die guten Sitten geflissentlich angreifen ; —
Bücher nichtkatholischer Verfasser über die Religion, es stehe
denn fest, dass darin nichts wider den katholischen Glauben
enthalten ist; — Bücher, die die vom apostolischen Stuhl
verdammten Irrtümer verteidigen, den katholischen Kultus
verkleinern, die Kirchendisziplin untergraben, die Hierarchie oder
den geistlichen Stand schmähen usw. C. 1399.

12. An sich verbotene Bibelausgaben und Kommentare
werden nur solchen zu lesen gestattet, die sich mit theologischen

oder biblischen Studien befassen, jedoch nur, wenn die
Bücher weder in den Vorreden noch in den Anmerkungen
etwas wider die katholischen Dogmen enthalten. C. 1400.

13. Die Diözesanbischöfe können ihren Untergebenen
verbotene Bücher gestatten, jedoch nur (bestimmte) einzelne Bücher
und nur in dringenden Fällen. Haben sie zu solcher Erlaubnis
vom apostolischen Stuhle eine allgemeine Ermächtigung erhalten,
so sollen sie davon doch nur mit Auswahl und aus gerechter
und vernünftiger Ursache Gebrauch machen. C. 1402.



— 105 —

14. Wer vom Papst die Erlaubnis erhalten hat, verbotene
Bücher zu behalten und zu lesen, darf gleichwohl nicht alle
Bücher behalten und lesen, die vom Diözesanbischof verboten
sind, es sei ihm denn vom Papst ausdrücklich eine solche
Bewilligung erteilt. Zudem ist ihm streng vorgeschrieben, die
Bücher so zu verwahren, dass sie in keine andern Hände
kommen. C. 1403.

15. Trotz aller Erlaubnis soll niemand ein Buch lesen,
das ihm geistigen Schaden bringen könnte. Die Diözesanbischöfe
und Seelsorger haben die Gläubigen vor dem Lesen schlechter,
namentlich der verbotenen Bücher zu warnen. C. 1405.

VI. Ordination. 1. Die Bischofs weihe ist dem Papst in
der Weise reserviert, dass es nicht erlaubt ist, jemand zum
Bischof zu konsekrieren, bevor feststellt, dass dazu ein päpstlicher

Auftrag (mandatimi) vorliegt. C. 953. Die Geistlichen
werden von ihren Diözesanbischöfen, bzw. von dem Bischof,
an den sie mit rechtmässigem Dimissorialschreiben gewiesen
worden sind, ordiniert. C. 955.

2. Ein Kandidat, der nur dein Wohnort, nicht aber der
Herkunft nach einer Diözese angehört, hat vor der Ordination
eidlich zu erklären, er habe die Absicht, stets zum Klerus
dieser Diözese zu gehören. C. 956.

3. Es ist dafür zu sorgen, dass die Priesteramtskandidaten
von früher Jugend an (a teneris annis) in einem Seminar
aufgenommen werden. In einem solchen zu sein, sind alle wenigstens

während der ganzen theologischen Studienzeit verpflichtet.
Davon darf der Diözesanbischof nur unter besondern Umständen
aus gewichtiger Ursache und unter schwerer Verantwortlichkeit

dispensieren. Kandidaten, die nicht interniert sind, müssen
einem frommen und geeigneten Priester zur Überwachung
empfohlen werden. C. 972.

4. Der Bischof darf unter schwerster Sünde keinen Kandidaten

ordinieren, von dem er nicht aus positiven Beweisen
moralisch überzeugt ist, dass er die erforderlichen kanonischen
Eigenschaften besitzt. C. 973.

5. Der Priesteramtskandidat soll seine Erziehung und seine
theologische Ausbildung nicht auf privatem Wege, sondern in
den entsprechenden kirchlichen Instituten erhalten. C. 976.



— 106 —

6. Die sieben priesterlichen Weihen sind in der Studienzeit

nur nach und nach unter Einhaltung gewisser Zwischenzeiten,

von denen im allgemeinen nur der Papst dispensieren
kann, zu erteilen. C. 978.

7. Kein Kandidat ist zu ordinieren, der nicht die Bescheinigung

vorweisen kann, dass für seinen anständigen
Lebensunterhalt gesorgt ist. C. 979. Ein Bischof, der ohne solchen
Titel ordiniert, ist eventuell verpflichtet, selbst für den
Lebensunterhalt des Ordinierten aufzukommen; ein vorheriges
Abkommen, dass der Bischof nicht in Anspruch genommen werden
soll, ist nichtig. C. 980.

8. Vor den verschiedenen Ordinationen hat der Kandidat
die entsprechenden Prüfungen zu bestehen. Der Bischof erlässt
das Prüfungsreglement, ernennt die Examinatoren, bezeichnet
die Prüfungsgegenstände. C. 996.

9. Hat der Bischof den Angehörigen einer andern Diözese
zu ordinieren, so kann er sich mit den ausgestellten Zeugnissen
zufrieden geben, wenn er will; er ist aber dazu nicht
verpflichtet. C. 997.

10. Vor der Erteilung der Weihe ist in der Pfarrkirche
des Kandidaten bei einem Hauptgottesdienst die bevorstehende
Ordination bekanntzumachen. C. 998. Die Gläubigen sind
verpflichtet, dem Diözesanbischof oder dem Pfarrer allfällige
Hindernisse der Weihe anzuzeigen. C. 999. Der Bischof kann
überdies, wenn es ihm gut scheint, beliebige eigene
Nachforschungen anstellen. Ç. 1000.

11. Vor Empfang der ordines minores haben sich die
Kandidaten jeweilen drei Tage lang, vor Empfang der höhern
Weihen jeweilen sechs Tage lang geistlichen Exerzitien zu
unterwerfen. C. 1001.

TU. Der Glaubenseid und die Abhängigkeit von der
hierarchischen Ordnung. 1. Vor der Subdiakonatsweihe hat
der Kandidat zum erstenmal den nach dem Trienter Konzil
eingeführten und nach dem vatikanischen Konzil erweiterten
Glaubenseid zu leisten. C. 1406, 7. Die von Pius IV. unterm
13. November 1564 vorgeschriebene Eidesformel enthält nach
der heutigen, dem Kodex vorgedruckten Fassung am Schluss

folgende Gelöbnisse: „Ich anerkenne die heilige, katholische
und apostolische römische Kirche als die Mutter und Lehr-



— 107 —

meisterin aller Kirchen — matrem et magistral» omnium
ecclesiarum — und gelobe und schwöre dem römischen Papst, dem
Nachfolger des heiligen Apostelfürsten Petrus und Stellvertreter
Jesu Christi, wahren Gehorsam. — Ich nehme auch an und
bekenne alles übrige, was von den heiligen Kanones und den
ökumenischen Konzilien und insonderheit von der hochheiligen
tridentinischen Synode und dem ökumenischen vatikanischen
Konzil überliefert, definiert und erklärt worden ist, vorzüglich
aber das über den Primat und das unfehlbare Lehramt des
römischen Papstes, zugleich verdamme, verwerfe und verfluche
(anathematizo) ich alles, was dem entgegensteht, sowie alle
und jegliche von der Kirche verdammten und verworfenen
und verfluchten Häresien in demselben Sinne. Diesen wahren
katholischen Glauben, ausser dem niemand selig werden kann
(extra quam nemo salvus esse potest), gelobe und schwöre ich
so, wie ich ihn gegenwärtig freiwillig bekenne und aufrichtig
festhalte, unversehrt und unverletzt bis zum letzten Hauche
meines Lebens auf das standhafteste mit Gottes Hülfe
festzuhalten und zu bekennen und, so viel an mir liegt, zu bewirken,
dass er von meinen Untergebenen oder von denen, auf welche
sich nach meinem Amt die Seelsorge erstreckt, festgehalten,
gelehrt, gepredigt wird." — Diesen Eid haben am Anfang
eines jeden Schuljahres oder dann doch wenigstens (saltern)
beim Amtsantritt auch Rektor und Professoren der katholischen
Universitäten und Fakultäten abzulegen. C. 1406, 8.

2. Das Recht, Pfarrer zu ernennen und einzusetzen (jus
noniinandi et instituendi), steht dem Bischof zu, doch unter
Wahrung des „Privilegiums der Wahl oder Präsentation",
wenn dieses jemand rechtmässig zukommt. C. 455.

3. Bevor der Bischof einen Geistlichen zum Pfarrer
ernennt, sehe er sorgfältig die Protokolle, gegebenenfalls auch
die geheimen Notizen über den Kandidaten nach. C. 459.

4. Die Geistlichen haben nach erhaltener Ordination wenigstens

noch drei Jahre lang alljährlich eine theologische Prüfung
zu bestehen, die der Diözesanbischof anordnet. Bei der
Besetzung von Pfründen berücksichtige der Bischof das Ergebnis
dieser Prüfungen. C. 130.

5. Alle Weltgeistlichen (omnes sacerdotes saeculares) haben
sich mindestens alle drei Jahre (saltem) geistlichen Exerzitien
zu unterwerfen. Der Diözesanbischof gibt dafür Zeit und Ort
*m. Als Ort wird irgendein Ordenshaus bezeichnet. Niemand



— 108 —

ist von dieser Verpflichtung ausgenommen, der nicht eine förmliche

Dispensation, die der Bischof ausstellt, vorweisen kann.
C. 126. Ausserdem haben die Diözesanbischöfe darüber zu

wachen, dass alle Geistlichen häufig beichten (frequenter) und

täglich, ausser dem Breviergebet, frommen Andachtsübungen
obliegen. C. 125.

6. Öfter im Jahre haben Pastoralkonferenzen stattzufinden,
deren Traktanden der Bischof festsetzt. C. 121.

7. Beim Antritt irgendeiner Pfründe, mit der Seelsorge
verbunden ist, haben die Geistlichen dem Diözesanbischof den
Glaubenseid zu erneuern. C. 1406, 7.

8. Die Pfarrstellen sind teils solche, deren Inhaber inamo-
vibel, teils solche, deren Inhaber amovibel sind. C. 454.

9. Aber auch inamovible Pfarrer können, ohne dass ein
schweres Verschulden vorliegt, von ihren Stellen abberufen
werden, wenn der Bischof findet, dass sie für die betreffende
Pfarrei nicht mehr geeignet sind. C. 2147.

10. Der abberufene Pfarrer hat sofort das Pfarrhaus zu
verlassen und alles, was der Pfarrei gehört, seinem Nachfolger
zu übergeben.

11. Der Bischof hat auch das Recht, die Pfarrer einfach
zu versetzen. Einwendungen dürfen erhoben werden. Hält
sie der Bischof nicht für genügend, so setzt er einen Termin
fest, bis zu welchem sich der versetzte Pfarrer fügen kann.
Weigert sich dieser dann immer noch, so erklärt der Bischof
die Pfarrstelle einfach als vakant. C. 2162-2167.

12. Wie nach den angeführten Bestimmungen die
Geistlichen ganz und gar dem Diözesanbischof unterworfen sind, so

dieser der päpstlichen Kurie. „Die Bischöfe ernennt frei der
römische Papst" (libere nominat Romanus Pontifex, can. 329, 2).
Wohl kann einem Kollegium gestattet (concessum) sein, einen
Kandidaten zu „wählen", zu „designieren", zu „präsentieren";
aber der Kandidat muss „geeignet" (idoneus) sein; die
Entscheidung darüber, ob ein Kandidat geeignet sei oder nicht,
ist ausschliesslich Sache des apostolischen Stuhles (ad apostolicam

sedem unice pertinet, can. 331, 3). Ohne päpstlichen
Befehl darf kein Bischof konsekriert werden. Can. 953. Um die
päpstliche Ermächtigung zu erhalten, sich konsekrieren zu
lassen und das Amt anzutreten, hat auch der Bischofskandidat
den Glaubenseid zu leisten, C. 1406—1408, sowie den bekannten
Bischofseid zu schwören. Alle fünf Jahre hat der Bischof dem



— 109 —

Papst nach einem sehr detaillierten Schema über den Stand
seiner Diözese Bericht zu erstatten und sich persönlich
vorzustellen. Aussereuropäische Bischöfe dürfen den Besuch je
einmal ausfallen lassen. C. 340. Die Bischöfe sind verpflichtet,
dafür zu sorgen, dass in ihren Diözesen die Vorschriften des

neuen Gesetzbuches genau befolgt werden.

Die Grundanschauung, auf der sowohl das Dogma von der
päpstlichen Allgewalt wie auch dessen Durchführung im neuen
Gesetzbuch beruht, ist im ersten Satz der Promulgationsbulle
vom 27. Mai 1917 mit den Worten ausgesprochen, die Kirche
sei von „Christus, ihrem Stifter, so eingerichtet, dass sie alle
Eigenschaften besitze, die zu einer societas perfecta gehören",
also zu einer Gesellschaft, die für sich existiert und in keiner
Hinsicht einer andern Macht unterworfen ist. Darum ist
namentlich in den Abschnitten, die von der Ausbildung,
Ordination und Anstellung der Geistlichen handeln, nirgendwo von
eigenen Befugnissen der bürgerlichen Behörden, von staatlichen
Gesetzen u. dgl. die Rede. Es ist überhaupt zu befürchten,
dass die Kluft zwischen dem modernen Staat und der
römischen Kirche durch das neue, ganz und gar nur vom Papst
ausgegangene Gesetzbuch erweitert worden sei. Darf ich
insbesondere eine Meinung darüber äussern, welche Bedeutung
das neue Gesetzbuch etwa für unsere christkatholischen
Bestrebungen habe oder haben könne, so beschränke ich mich
hier auf folgende Bemerkungen:

1. Es ist nun — ich sollte wohl sagen: leider — nicht
mehr daran zu denken, dass sich mit der Berner Universität
früher oder später eine Fakultät verbinden lasse, an der
römischkatholische Priester im Sinne des neuen Codex juris canonici
ausgebildet werden könnten. Die Forderungen, die an eine
solche Fakultät päpstlicherseits gestellt werden, stehen in zu
grossem Gegensatz zu dem Geist und den Gesetzen einer
modernen Universität.

2. Die römische Kirche hat nun eine bis in alle Einzelheiten

geregelte Organisation, wie sie in keiner andern Kirche
auch nur von ferne denkbar wäre. Die Räder der ungeheuren
Maschine greifen so ineinander, dass die Bewegung eines jeden
dem Gang des Ganzen konform sein muss oder automatisch
ausgeschaltet wird. Das ist eine Konzentration, die der römi-



— 110 —

sehen Kirche mit ihren unermesslichen Hülfsmitteln und
zahllosen Dienern und Dienerinnen eine unvergleichliche Macht
verleiht und die um so mehr zur Geltung kommen wird, je
mehr in andern Kirchen Individualismus und Zersplitterung-
überhand nehmen.

3. Es ist ja freilich nicht daran zu denken, dass man sich
innerhalb der römischen Kirche allgemein mit der auf die
Spitze getriebenen hierarchischen Monarchie versöhnen werde ;

aber die positive religiöse Erkenntnis ist unter den dem Papst
unterworfenen Laien so gering, dagegen die Religionsübung*
so ganz mit dem Gehorsam unter die kirchlichen Obern identifiziert,

dass das liberale römische Laientum im allgemeinen
nur noch zur Verneinung oder vielmehr sogar nur zu einem
ohnmächtigen religiös-kirchlichen Désintéressement, aber zu
keinem positiven, aufbauenden und ausharrenden Widerstand
mehr fähig ist.

4. Das römische Kirchenwesen ist nun gegen geistige
Strömungen von aussen so hermetisch abgeschlossen, dass in
absehbarer Zeit keine Kirche, heisse sie christkatholisch oder
protestantisch, innerhalb der römischen Gemeinschaft eine sehr

erfolgreiche Propaganda entfalten kann, zumal sozial abhängige
Leute durch das römische Vereinswesen und durch die in der
Kleinarbeit unübertrefflichen und nicht erreichbaren
Kongregationen gegen Einflüsse von aussen so geschützt sind, wie
das sonst nirgendwo der Fall ist.

Auf Grund dieser Erwägungen dürfen wir, wie ich glaube,
für die Zukunft unseres christkatholischen Kirchenwesens nur
sehr bescheidene Hoffnungen hegen. Aber fest steht mir, dass

wir zur völligen Bedeutungslosigkeit herabsinken würden, wenn
wir das, was nach altchristlicher Lehre, Verfassung und Liturgie
die Stärke der römischen Kirche ausmacht, vernachlässigen
oder preisgeben wollten.

Das ist jedoch, wie ich glaube, heute weniger zu befürchten
als vor 45 Jahren, zur Zeit der Gründung unserer Fakultät.
Es könnte freilich arg missverstanden werden, wenn man
grössere oder geringere Geldsummen zum Massstab ethischer
Dinge machen wollte. Allein die Opfer, die man für eine Sache

bringt, sind doch in der Regel ein Gradmesser der
Wertschätzung, die man der Sache entgegenbringt. Wie steht es

mit den Leistungen zur Heranbildung christkatholischer Priester?
Ich weiss noch sehr gut, wieviel Mühe es anfänglich kostete,



— Ill —

auch nur die nötigen Mittel zur Ausrichtung von Stipendien
für Priesteramtskandidaten aufzubringen. Und doch war das
1873, als mit christkatholischer Gemeindebildung begonnen
wurde, eine der allerersten Angelegenheiten, deren sich Professor
Munzinger angenommen hatte. Als uns dieser unvergessliche
Mann schon am 28. April 1873 durch den Tod entrissen worden
war, kam uns freilich einige Jahre der Kanton Bern mit dem
Dekret über Errichtung unserer Fakultät auch in der Form
von Stipendien sehr freigebig zu Hülfe. Allein von 1878 an
mahnten uns doch die Verhältnisse immer eindringlicher an
die Pflicht, nun auch mit eigenen Opfern der Schule und den
Schülern beizustehen. Dass solche Mahnungen nur langsam
begriffen werden, liegt in der Natur der Sache. Vor dem Tode
der Frau Lenz-Heijmann (23. November 1899), die mit ihrem
Vermächtnis von Fr. 33,000 den Grund zu einem Fakultätsfonds

gelegt hat, wäre wenigstens mir der Versuch, eine solche
Stiftung zu errichten, von vornherein als ergebnislos erschienen.
Ebenso kam es mir noch im Herbst 1911 sehr optimistisch vor,
als Freund Leo Weber als juristischer Ratgeber den Vorschlag
machte, die Walter Munzinger-Stiftung bis auf Fr. 100,000
anwachsen zu lassen, bevor man die Zinsen in Anspruch nahm.
Ich wagte kaum daran zu denken, dass ich diesen Zeitpunkt
erleben werde. Nun ist der unter staatlicher Verwaltung stehende
Stipendienfonds auf rund Fr. 56,000, die Lenzstiftung auf
Fr. 139,000, die Walter Munzinger-Stiftung auf Fr. 102,000
gestiegen, so dass unsere Fakultät im Laufe der zwei letzten
Jahrzehnte zu einem verfügbaren Vermögen von rund Fr. 300,000,
mit Hinzurechnung anderer Fonds, die speziell zur
Unterstützung der Fakultät dienen, auf über Fr. 350,000 angewachsen
ist. Da ich die Mühen und Sorgen und Enttäuschungen der
ersten Jahrzehnte miterlebt habe, darf ich mir das Urteil
erlauben, dass heute die Wertschätzung unserer Kirche und
ihrer unentbehrlichen Institutionen unter unsern Glaubensgenossen

viel reeller ist als in den Zeiten, in denen der
Altkatholizismus viel mehr von sich reden machte. Ich glaube,
bestimmt genug gesagt zu haben, dass ich wahrhaftig die
Bedeutung des neuen päpstlichen Gesetzbuches sehr hoch
anschlage ; aber viel sympathischer ist mir die wachsende Treue,
mit der unsere Glaubensgenossen zu ihrer Kirche stehen und
ihre Wirksamkeit zu fördern suchen. E. H.


	Abhängigkeit des römischkatholischen Klerus von der Hierarchie nach dem neuen Codex juris canonici

