
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 1

Artikel: Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der
Schweiz

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Internationale kirchliche Beziehungen

der christkatholischen Kirche der Schweiz

A. Zu den altkatholischen Kirchen.

„Wir wollen nicht eine neue Sekte, nicht eine neue Kirche!"
das war ein Gedanke, auf den Munzinger von allem Anfang
an das grösste Gewicht legte. Schon 1860 bekennt er: „Obschon
uns die Wahrheit höher steht als die Einheit, so betrachten wir
doch die Einheit der katholischen Kirche als das Juwel, das sie

vor andern Kirchen auszeichnet." (Papsttum und Nationalkirche,
S. 102.) Kirchliche Gemeinschaft hat aber um so grösseren Wert,
je besser sie sich eignet, nicht bloss möglichst vielen
Christgläubigen Raum zu bieten, sondern diese auch zusammenzuhalten

und anzuregen, „einträchtig mit einem Mund Gott zu

verherrlichen, den Vater unseres Herrn Jesu Christi" (Röm. 15, 6).

Wer das nicht will, hat doch wohl für das Reich Gottes, das
Christus den Menschen nahe bringen wollte, kein rechtes
Verständnis. Weil es Hunzinger um die Sache des Christentums
und um christliche Religionsübung zu tun war, konnte und
durfte er nicht daran denken, nun seine schweizerischen
Gesinnungsgenossen von denen des Auslandes möglichst zu trennen,
sondern es musste ihm selbstverständlich sein, dass man suche
die Gemeinschaft des Geistes mit ihnen zu erhalten und in
gemeinschaftlicher Arbeit nach dem gemeinschaftlichen Ziele zu trachten
Diesem Gedanken hatte er schon in einer Resolution Ausdruck
gegeben, die am 1. Mai 1871 von einer zahlreichen Katholiken-
vcrsammlung in Bern angenommen worden ist. (Vgl. „Beiträge",
S. 54.) Insbesondere lag ihm daran, mit den deutschen Altkatho-

') Der vorliegende Aufsatz bildet das vierte Kapitel einer ungedruckten
Schrift über die christkatholische Kirche der Schweiz. — Munzinger ist der
am 28. April 1873 in Bern verstorbene Professor Dr. Walter Munzinger
dessen ich in meinen „Beiträgen zur Vorgeschichte der christkathoüschen
Kirche, der Schweiz" (Bern, K. J. Wyss, 1896) gedenke.

Internat, kirchl. Zeltschrift, lloft 1. 1919. 1



liken Hand in Hand zu gehen. Er war der Sprecher der
schweizerischen Abordnung am Münchener Altkatholikenkongress, an
dem er seine Rede schloss mit der Mahnung: „Und ein letztes Wort
ist: Wir sollen einig bleiben.a („Stenographischer Bericht".
S. 161.) In München war Munzinger mit dem damaligen
Professor Reinkens aus Breslau bekannt geworden. Keine
Persönlichkeit hatte auf ihn einen so tiefen und so sympathischen
Eindruck gemacht wie Reinkens. In seiner Schrift „Der Katholikenkongress"

(S. 15), die Munzinger gleich nach seiner Rückkehr
herausgab, bezeugt er: „Wenn mich mein und meiner Freunde
Blick nicht trügt, so ist das ein Mann, von dem ich glaube,
das Volk musste empfinden, dass er es gut mit ihm meint:
•er ist der Melanchthon in der Gesellschaft.*' („Beiträge", S. Tò.)

Als infolge der Exkommunikation des Pfarrers Gschwind die

grosse Volksversammlung vom 1. Dezember 1872 in Ölten
möglich wurde, war es wieder Munzinger, der den Breslauer
Kirchenhistoriker bewog, die weite Reise nicht zu scheuen

da, wie er ihm schrieb, „ein einschlagendes Wort oft entscheidend

ist für eine ganze Entwicklung". In dem Einladungsschreiben

vom 13. November 1872 („Beiträge", S. 71 f.) war
beigefügt, Reinkens möge, falls er an der Reise verhindert sein

sollte, der in Aussicht genommenen Versammlung doch wenigstens

einen Brief zukommen lassen, in welchem er sich „übet
die religiöse Bedeutung unserer Bewegung" ausspreche. Reinken
kam und machte mit seiner Rede einen so überwältigenden
Eindruck, dass ihn Munzinger „nicht losliess", sondern so

eindringlich ersuchte, nun auch in andern Städten Vorträge zu

halten, dass er schliesslich eine Zusage erhielt. Bestimmend
war für Reinkens die Äusserung: „Geben sie dem Volke die

religiöse Direktive, sonst gibt es kirchlich ein Chaos." (Die
Vorträge, die Reinkens nun gehalten hat, sind gesammelt in
der Broschüre „Katholisch nicht päpstlich", Verlag des christ-
katholischen Presskomitees, 1903.) Zu den Aufgaben, die dem
in Ölten konstituierten „Verein freisinniger Katholiken" nach
Munzingers Vorschlag zugewiesen wurden, gehörte auch „die
Pflege einer regelmässigen Korrespondenz mit den Zentralkomitees

des deutschen Altkatholikenvereins". („Beiträge", S. 77.)

Dieser antisektiererischen Tendenz entsprach es, wenn noch
in der Einleitung zum Verfassungsentwurf gesagt war, dass die
christkatholische'Kirche der Schweiz den Kampf „gemeinsam



mit den Glaubensgenossen anderer Länder aufgenommen habe",
und in dem von Prof. Gareis entworfenen, am 14. Juni 1875

von der ersten Synode approbierten „Reglement des Synodal-
rates" dem Bischof in § 23 die Pflicht auferlegt wurde, „unter
Mitwirkung und Gegenzeichnung des Synodalrates seinen

Amtsantritt den auf gleichem kirchlichen Boden stehenden Bischöfen des

In- und Auslandes mitzuteilen". Eine solche Mitteilung hatte
nicht nur zur Voraussetzung, dass sich der christkatholische
Bischof mit den in Frage kommenden Bischöfen in voller
Kirchengemeinschaft befinde, sondern sie war auch eine tatsächliche

Anerkennung der Verpflichtung, diese Kirchengemeinschaft seinerseits

gewissenhaft aufrechtzuerhalten und zu pflegen. Eine
Mitteilung des Amtsantritts ohne diese Voraussetzung wäre nicht
nur eine Unredlichkeit, sondern auch eine Unanständigkeit
gewesen, mit der sich ein katholischer Bischof bei seinem
Amtsantritt nicht beflecken durfte. Ich sage das hier, weil es

nach Munzingers Tode in einflussreichen Kreisen, in welchen
man den katholischen Episkopat lieber fallen gelassen hätte,
mehr und mehr üblich wurde, im Gegensatz zur „schweizerischen

Unabhängigkeit", „von halben Schritten" in der Kirchenreform,

ja sogar von der „Bonner Kurie" zu reden, der man
sich nicht unterwerfen werde. Noch am 19. November 1875 konnte
Pfarrer Dr. Watterich, der doch sehr wohl wusste, wie sein

Jugendfreund Reinkens gesinnt war und was er diesem seit
der Übernahme des bischöflichen Amtes persönlich zu
verdanken hatte, die „Generalversammlung der christkatholischen
Gemeinde von Basel" zu der Erklärung veranlassen, dass sie

mit der Vornahme einer Bischofswahl nun einverstanden sei,

jedoch u. a. nur unter der Bedingung: „in voller Unabhängigkeit

von auswärtigem Einfluss", Avobei freilich nicht ganz deutlich

gesagt war, ob die Unabhängigkeit der Wahl oder die
Unabhängigkeit des zu Wählenden gemeint war. („Kath. Blätter",
1875, Nr. 48, S. 382 f.) Nur wusste jedermann, dass der angeblich

gefürchtete „auswärtige Einfluss" von Bonn herkam. Bei
solcher Stimmung und aus verschiedenen andern Gründen war
es für den Gewählten misslich, mit andern Kirchen in kanonische
Beziehung zu treten.

1. In Betracht konnte zunächst nur die Kirche der
deutschen Altkatholiken kommen. Der ebenso milde und rücksichtsvolle

wie klare und feste, ebenso treue wie weitsichtige Bischof



— .1 _
Reinkens hat es mir sehr leicht gemacht, mit ihm von allem
Anfang an als Bischof in volle Kirchengemeinschaft zu treten
und darin zu verharren. Obwohl er unsere Verhältnisse sehr

genau kannte und obwohl es ihm nicht angenehm sein konnte,
mir gegenüber eine andere Stellung einnehmen zu müssen als
die holländischen Bischöfe, von denen er selbst die
Konsekration erhalten hatte, zauderte er doch keinen Augenblick,
milden Antritt des bischöflichen Amtes möglich zu machen. Er
lieh mir zu diesem Zwecke sogar bischöfliche Insignien, die ich
mir bei meiner damaligen Armut nicht rechtzeitig anschaffen
konnte. Nachdem ich vom Pfarramt zurückgetreten war,
verging kein Jahr mehr, ohne dass wir irgendwo in der Schweiz
einige Ferientage miteinander zubrachten. Wir erliessen keine
Publikation, ohne diese uns gegenseitig mitzuteilen. Von einer
andern Unterordnung als von der, die durch Alter und
Verdienst zur Pflicht gemacht wurde, war nie die Rede. Nur trafen
wir von Anfang an die Vereinbarung, dass zwar die Geistlichen
bei vorübergehendem Aufenthalt in dem auswärtigen Bistum
zu allen priesterlichen Funktionen berechtigt bleiben sollen,
jedoch nicht aus dem Klerus der einen Diözese in den der
andern hinübergenommen werden sollten, ohne dass die
Betreffenden von dem zuständigen Bischof die förmliche
Entlassung aus dem bisherigen Diözesanverband erhalten hatten.
Das brüderliche Verhältnis zwischen den beiden Bischöfen war
und blieb bis auf diesen Tag das zwischen den beiden Kirchen.
Ich habe mich in meinem Hirtenbrief auf die Fastenzeit des

Jahres 1898 über dieses Verhältnis folgendermassen geäussert:
„Als etwas ebenso Selbstverständliches — wie die brüderlichen

Beziehungen der Bischöfe zueinander — sehen zu meiner
grossen Freude auch die Gemeinden an den Grenzen beider
Länder die Pflicht an, die guten Beziehungen zueinander zu
pflegen. Das geschieht bei jedem freudigen und traurigen
Anlass, der dazu Gelegenheit bietet. Kommt ein Mitglied der einen
Kirche an einen Ort, in welchem eine Gemeinde der Schwester-
kirchc besteht, so betrachtet er sich ohne weiteres als einen
Angehörigen derselben und wird auch als solcher stets mit
Freuden anerkannt. Das erstreckt sich namentlich auch auf
die Priester. Die Landesgrenzen hindern sie nicht, einander
freundliche Hülfe zu leisten, ja sogar für längere Zeit in der
einen oder andern Gemeinde der Schwesterkirche Dienst-



leistungen zu übernehmen. Kurz, das Zeugnis dürfen wir uns
diesseits und jenseits des Rheines geben, dass wir seit der
Organisation unserer Kirchen redlich bestrebt waren, Einigkeit

des Geistes zu erhalten durch das Band des Friedens"*.
I Ephes. 4, 3.)

Ich dürfte dieses Zeugnis heute noch ohne jede Einschränkung

wiederholen. Die feierlichste Kundgebung der vollen
Gemeinschaft, in der die beiden Kirchen zueinander stehen,
war die Konsekration, die ich dem Hülfsbischof und nachherigen
Amtsnachfolger des Bischofs Reinkens, Dr. Theodor Weber, am
4. August 1895 im Auftrag der Kirche der deutschen Altkatholiken

erteilt habe.

2. Nachdem am 22. September 1871 die grosse Allkatho-
likcnversammlung in München mit Begeisterung* den Ausführungen

Döllingers über die Märtyrerkirche von Utrecht
zugestimmt und feierlich anerkannt hatte, „es sei durchaus kein
Grund vorhanden, warum diese Kirche nicht von uns als eine
rechtmässig bestehende (katholische) Kirche anzusehen sei",
dachte kein Altkatholik mehr daran, die holländischen
Glaubensgenossen als mit Recht vom Papst Exkommunizierte zu
betrachten. Die Kirchengemeinschaft zwischen ihnen und den
Altkatholiken wurde oline weiteres als eine selbstverständliche
Tatsache allgemein anerkannt. Namentlich haben die
holländischen Bischöfe, wie ich im IL Abschnitt meiner Schrift
ausführe, den deutschen Altkatholiken jeden Beistand geleistet, um
den sie ersucht worden sind. Aber durch die Weigerung des
Krzbischofs Heykamp, au meiner Konsekration teilzunehmen,
war doch ein Missverhältnis zwischen den Kirchen Hollands
und der Schweiz entstanden, das mich immer schwer bedrückte.
Ich konnte freilich den holländischen Brüdern die scheue Zurückhaltung

nicht übelnehmen. Sie waren so lange von aller Well
verlassen und gemieden, dass sie ohne strenges Festhalten an
ihrer Überlieferung ihre Kirche unmöglich hätten erhalten
können. Wir aber waren mit kirchlichen Änderungen so rasch
vorgegangen, dass sie Mühe haben mussten, uns zu verstehen.
Der deutsche Altkatholikenkongress in Heidelberg (1. bis 4.
September 1888) gab Veranlassung, das normale Verhältnis
herzustellen. Es wurde der Beschluss gefasst: „Der Kongress
ersucht den Herrn Bisehof (Reinkens), mit Herrn Bischof



-- 6 —

Dr. Herzog und dem Herrn Erzbischof und den Herren Bischöfen
der holländischen altkatholischen Kirche zu dem Zwecke in
Verbindung* zu treten, dass ein gemeinsamer Kongress bzw. eine

Synode aus Deputierten der deutschen, schweizerischen und
holländischen Kirche stattfinde, wobei er den Wunsch
ausspricht, dass, wenn es möglich ist, auch die österreichischen
Altkatholiken zugezogen werden." Im Juli 1889 kam Bischof Reinkens

wieder nach der Schweiz, um hier einige Ferientage
zuzubringen. Wir besprachen die Angelegenheit einlässlich und
setzten uns mit dem Erzbischof Heykamp in Verbindung. Dieser
war inzwischen über die schweizerische Kirche und ihren Bischof

genugsam unterrichtet worden und ging bereitwillig auf den
Vorschlag ein. In den Tagen vom 23. bis zum 25. September 1889 waren
Bischof Reinkens und ich — im Hause des Erzbischofs brüderlich

und gastfreundlich aufgenommen — in Utrecht mit dem
holländischen Episkopat und hervorragenden Geistlichen der
Utrechter Kirche — ich nenne den spätem Bischof Spit von
Deventer, den spätem Bischof von Haarlem, Seminarpräsident
van Thiel und Pfarrer van Santen von Dordrecht — zur
Konferenz versammelt. In ebenso ernsten wie brüderlichen
Verhandlungen kam die „Utrechter Konvention" vom 24.
September 1889 zustande, über die ich unter Beigabe der ge-
fassten Beschlüsse in meinem Hirtenbrief auf die Fastenzeit
des Jahres 1890 Aufschluss gegeben habe. Sodann habe ich
der christkatholischen Synode, die am 29. Mai 1890 in Bern
versammelt war, von der Übereinkunft amtlich Kenntnis
gegeben. (Vgl. Protokoll, S. 20—39.) Im gleichen Jahre 1890
fand in den Tagen vom 11. bis 14. September in Köln der erste
internationale Altkatholikenkongress statt. Zu diesem waren
ausser Bischof Reinkens und mir auch der holländische
Episkopat: Erzbischof Heykamp (f 8. Januar 1892), Bischof Rinkel
von Haarlem (f 2. Mai 1906) und Bischof Diependaal von
Deventer (t 22. November 1893) und 19 andere Geistliche und
Laien aus Holland erschienen. Von da an gestalteten sich auch
die Beziehungen zwischen der holländischen und schweizerischen
Kirche nur immer freundlicher und inniger. Ich habe der Synode
des Jahres 1890 die Erklärung abgegeben : „Ich sehe die förmliche

Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft mit der altkatholischen

Kirche Hollands als eines der glücklichsten und
segensreichsten Ereignisse an, an deren Herbeiführung ich mich



beteiligen durfte." Diese Erklärung entspricht meinen innersten
Gefühlen heute fast noch mehr als damals.

3. Die Beschlüsse und Kundgebungen der Utrechter
Konferenz wurden sofort auch dem Bistumsverweser der altkatholischen

Kirche Österreichs, Herrn Amandas Czech, mitgeteilt.
Dieser erklärte in besondern amtlichen Zuschriften an Bischof
Reinkens und an mich seine rückhaltlose Zustimmung zu der
Vereinbarung und trat damit im Namen seiner Kirche in die
altkatholische kirchliche Union ein. Schon auf dem Münchener
Kongress des Jahres 1871 war Österreich durch eine beträchtliche
Anzahl von Delegierten vertreten. Darunter befanden sicli zwei
Geistliche, /Uois Anton aus Wien und Rcligionslclner A. Nittel aus
Warnsdorf (Böhmen). A. Anton beteiligte sich namentlich an
der Debatte über die Gemeindebildung: Bisher sei er der einzige
Priester, der in Osterreich offen für die altkatholische Sache

hervorgetreten sei; er habe aber in Wien allein wohl 20,000
Anhänger; alle wollen katholisch bleiben, an katholischem
Gottesdienst sich erbauen, von katholischen Priestern die Sakramente

empfangen ; aber man möge Massnahmen treffen, um
einen Bischof und einige katholische Priester zu erhalten;
in einigen Wochen hoffe er den Gottesdienst eröffnen zu können.
(Stenograph. Bericht, S. 69 f.) Allein die Schwierigkeiten waren
grösser, als der enthusiastische Redner es sich vorgestellt hatte.
Abgesehen davon, dass auf keine Unterstützung aus
Staatsmitteln zu rechnen war, dagegen, wie überall, ein schwerer
Kampf mit fndifferentismus und Fanatismus aufgenommen werden
musste, kam hinzu, dass in Österreich die Pfarrämter immer
noch zugleich die Zivilstandsämter waren und daher Ehen, die
nicht vor den zuständigen staatlich anerkannten römischen
Pfarrgeistlichen abgeschlossen worden waren, als kirchlich und
staatlich ungültig erklärt werden konnten. Das geschah auch,
so dass im Laufe der Jahre Hunderte von altkatholischen Ehen
nach der staatskirchlichen Ordnung als Konkubinate bezeichnet
werden durften. Aber dieser schreiende Missstand, der infolge
der Standhaftigkeit der Altkatholiken immer ärger wurde, führte
dazu, dass am 18. Oktober 1877 die „altkatholischc
Religionsgenossenschaft" staatlich anerkannt wurde. Damit erhielten
die altkatholischen Pfarrämter auch die Aufgabe, die
Zivilstandsregister der Pfarrgenossen zu führen, also auch in legaler
Weise den Ehekonsens entgegenzunehmen und Ehen einzusegnen.



Das war aber auch alles; die Kultkosten hatten und haben
die Altkatholiken selbst zu tragen. Im Jahre 1877 gab es nur
drei Gemeinden : Wien, Warnsdorf und Ried. Unzählige, die sich
anfänglich mit lautem Ruf der Bewegung angeschlossen hatten,
waren inzwischen verstummt und in den Hintergrund getreten,
wenn nicht gar zu den Gegnern übergegangen. Allein die Treuen
harrten aus. Im Juni 1879 konnten sich die staatlich
anerkannten Gemeinden zur altkatholischen Kirche Österreichs
konstituieren, eine Synode organisieren, einen Synodalrat und
einen Bistumsverweser wählen. Nicht einen Bischof, weil eine
Bischofswahl nicht ohne staatliche Bewilligung vorgenommen
werden durfte, die Bewilligung aber aus dem Grunde verweigert
wurde, weil die Altkatholiken ja nicht die Mittel hätten, dem
Bischof eine geziemende Existenz zu verschaffen So ist es seither
geblieben, wie oft und verschieden auch versucht worden ist, die
Gestattung einer Bischofswahl zu erwirken. Bis auf diesen Tag
ist der altkatholische Pfarrer von Warnsdorf zugleich der
Bistumsverweser. Bischöfliche Dienste werden vom deutschen
und vom schweizerischen Bischof geleistet.

Einer dringenden Einladung folgend, habe ich im September

1886 an der in Wien versammelten achten altkatholischen
Synode der österreichischen Glaubensgenossen teilgenommen.
(„Katholik", 1886, Nr. 38.) Zweimal haben die Wiener Altkatholiken

den internationalen Altkatholikenkongress zu sich
eingeladen, das eine Mal auf den September 1897, das andere
Mal auf den September 1909. Bei diesen beiden Anlässen war
die christkatholische Kirche der Schweiz geziemend vertreten.
Die meisten Teilnehmer haben an diesen wie an andern
Kongressen ohne Zweifel den Eindruck erhalten, diese Versammlungen

wären wichtig, wenn sie auch nur lediglich dazu dienten,

die Repräsentanten der einzelnen Kirchen zueinander in

persönliche Beziehung zu bringen.
4. Der zweite Wiener Kongress (6. bis 10. September 1909)

erhielt aber eine ganz besondere Bedeutung dadurch, dass er
die altkatholischen Kirchen mit der Kirche der polnischen
Mariawiten zusammenführte. Die Lästerungen, denen die Leiter
dieser kirchlichen Gemeinschaft viele Jahre lang ausgesetzt

waren, bekunden einen so diabolischen Geist der Lüge und

Bosheit, dass jeder, der die Verhältnisse einigermassen kennt
und vom heiligen Geiste nicht ganz verlassen ist, von vorn-



— 9 —

herein mit den Verfolgten sympathisieren musste. (Vgl. z. B.
eine Abwehr von Anschuldigungen, die das Luzerner „Vaterland"
gebracht hatte, im „Katholik", 1909, Nr. 38.) Unterm 5. April 1906

waren die zur Pflege christlicher Frömmigkeit, Sittlichkeit und
Nächstenliebe gegründete Genossenschaft von der päpstlichen
Kurie verdammt und unterm 5. Dezember 1906 die Stifterin Maria
Franziska Kozlowska und der hervorragendste Geistliche der
Brüderschaft, Johann Kowalski, mit Nennung der Namen exkommuniziert

und als zu meidende Ketzer erklärt worden. („Katholik", 1906,
S. 182 fl'., und 1907, S. 51.) Obwohl die Leute an manchen Orten
fast die ganze Bevölkerung für sich hatten, gewährte ihnen
doch auch die russische Regierung weiter nichts als das Recht,
sich zu einer besondern kirchlichen Gemeinschaft zu organisieren.

Das „Tedeum" singend, verliessen die Mariawiten auf
die polizeiliche Aufforderung hin überall die bisher von ihnen
benutzten Kirchen, hielten einstweilen Gottesdienst in Schuppen
und Scheunen und erbauten Kirchen, Schulhäuser, Waisenhäuser,
errichteten Werkstätten, Speisehäuser und eigene Druckereien
zur Herausgabe von Kirchenbüchern, Katechismen, Kalendern,
Zeitschriften. Was die Leute bis zum September 1909 geleistet
hatten, grenzt ans Wunderbare. Mit ihnen hatte sich ein Mann
in persönliche Beziehung gesetzt, dessen Namen ich heute nach
dem Zusammenbruch des russischen Kaiserreiches nur mit um
so grösserer Verehrung nenne, General Alexander Kirejew.
Ich hatte schon am Kölner Kongress * September 1872) die Ehre,
mit ihm persönlich bekannt zu weiden. Er hatte sieh sodann

(1873) am Konstanzer Kongress beteiligt. In den folgenden
Jahren 1874 und 1875 gehörte er zu den Mitgliedern der Bonner
Unionskonferenzen. Überhaupt benutzte er jeden Anlass, um
den Altkatholiken nahe zu treten und ihre Interessen zu den

seinigen zu machen. Dabei war es ihm nicht bloss darum zu

uni, Dienste zu leisten, sondern auch für die eigene Kirche
Dienste zu empfangen. Den schweizerischen Christkatholiken, die
den Luzerner Kongress vom September 1892 miterlebt haben, wird
die ebenso sympathische wie imposante Gestalt dos russischen
Generals sicher noch in frischer Erinnerung geblieben sein.
Seine Schwester, Madame Olga Novikoff gel). Kirejew, hat nach
seinem Tode (f 2ü. Juli 1910) die wichtigsten Aufsätze und
Briefe, die er in Sachen des Altkatholizismus geschrieben
hat, im Druck herausgegeben. (Le Gênera! Alexandre Kireef!



— 10 —

et l'Ancien-Catholicisme, Berne, Stämpfli, 1914, II. Ausg., 356 S.)

Als die altkatholischen Bischöfe anlässlich des Wiener
Kongresses im September 1909 zur Bischofskonferenz versammelt

waren, stellte ihnen General Kirejew, schon sehr leidend, die
nach Wien gekommenen Mariawiten Dr. J. Kowalski, L.
Golembiowski und R. Prochniewski vor. Seine Empfehlung hätte genügen
müssen zum Beweise, dass die Altkatholiken den neuen
Genossen unbedenklich die Bruderhand reichen dürften. Nicht
minder aber wirkte überzeugend der persönliche Eindruck,
den die bescheidenen und doch so unerschütterlich festen
Priester machten. Es wurde beschlossen, Herrn Dr. J. Kowalski
'vgl. über seine Personalien „Katholik", 1909, Nr. 39) vor seiner
Rückkehr die Konsekration zu erteilen. Diese hat am 5.
Oktober 1909 in der St. Gertrudkirche zu Utrecht stattgefunden.
Am 4. September 1910 wurde in Lowicz auch den beiden
Begleitern Kowalskis, die inzwischen in aller Form zu Hillfs-
bischöfen gewählt worden waren, die Konsekration erteilt. Aus
Holland waren zu diesem Zweck der Erzbischof Gul und der
Bischof Dr. van Thiel von Haarlem nach Polen gereist. Mich
selbst vertrat der des Polnischen mächtige Pfarrer A. Absenger
aus Biel, der nachher im „Katholik" 1910, Nr. 40—43, sowie auch
in öffentlichen Vorträgen über seine äusserst interessanten
Wahrnehmungen und Erlebnisse Bericht erstattete. Der Weltkrieg

hat jahrelang über die Mariawiten furchtbare
Heimsuchungen gebracht. Gebe Gott, dass die Kirche auch aus
diesen Prüfungen zum Heil des polnischen Volkes ungeschwächt
hervorgehe und ihre Arbeit in der kommenden Friedenszeit
wieder mit dem gleichen segensreichen Erfolge aufnehmen
könne!

5. Schon bevor sich die polnischen Mariawiten zu einer
unabhängigen kirchlichen Gemeinschaft organisiert hatten, waren
die altkatholischen Bischöfe mit Polen in Amerika in Berührung
gekommen. Nach der Verfassung der Vereinigten Staaten gilt
dort von jeher das Grundgesetz vollständiger Trennung von
Kirche und Staat. Das verschafft der römischen Kirche die
Möglichkeit, den Diözesanbischof zum nominellen Eigentümer
aller Kirchongüter der Diözese zu machen. Infolgedessen liegt
auch die Besetzung der Pfründen ganz in der Hand des Bischofs.
Gibt dieser einer Gemeinde einen Pfarrer, den sie nicht annehmen

will, und besteht diese darauf, einen Seelsorger zu haben,



— 11 —

der ihr beliebt, so bleibt ihr nichts andres übrig, als sich vom
Bischof unabhängig zu machen, auf die fernere Nutzniessung
der kirchlichen Gemeindegüter zu verzichten, eine eigene
Kirche zu erbauen und einen Geistlichen zum Pfarrer zu wählen,
der ihr zusagt. Zu solchen Differenzen gibt die Mischung der
Nationalitäten in Städten und Gebieten Veranlassung, in denen
sich so zahlreiche Gruppen von Einwanderern befinden, dass
sie ihre Sprache und ihre kirchlichen und sozialen Gewohnheiten

beibehalten können und sich darum nur mit
Widerstreben unter die Jurisdiktion von Bischöfen beugen, die,
meistens aus Irland stammend, nur des Englischen mächtig sind
und englisch redende Geistliche bevorzugen. Es waren
insbesondere polnische Katholiken, deren es in den Vereinigten
Staaten schon am Ende des vorigen Jahrhunderts über zwei
Millionen gab, die sich vielfach den angedeuteten Verhältnissen
nicht fügen wollten, sondern unabhängige Gemeinde-n gründeten.
Man wusste sehr wohl, dass ein solches Verhalten der Lehre
des vatikanischen Konzils vom Universalcpiskopat des römischen
Papstes und der Gewalt des päpstlichen Geschäftsträgers in
der einzelnen Diözese nicht entsprach ; aber das machte die
betreffenden Gemeinden nun auf die organisierten Kirchen
aufmerksam, die die vatikanischen Dogmen verneinten. So kam
es, dass der altkatholische Episkopat um Rat und Hülfe angegangen
wurde. Es konnte zunächst nur die Weisung gegeben werden,
man möge sich selbst auch zu einer Kirche vereinigen, die
nach Lehre und Verfassung mit den altkatholischen Kirchen
übereinstimmte. Das geschah. Am 1. Mai 1897 gaben sich die
zu Chicago versammelten Vertreter mehrerer grosser Gemeinden
«ine Kirchenverfassung, mit der sich in allen wesentlichen
Punkten die altkatholischen Bischöfe einverstanden erklären
konnten. Da es sich fast ausschliesslich um polnische Gemeinden

handelte, gab sich die Kirche die Bezeichnung „Polnisch-katholische

Kirche von Chicago". Nach Massgabe der vereinbarten
Kirchenverfassung wählte die organisierte Synode am 7. Mai 1897

den Pfarrer Anton Stanislaus Kozlowski zum Bischof. (Biographische

Notizen über Kozlowski s. „Katholik", 1897, Nr. 47.)
[in Oktober 1897 kam Kozlowski mit einem Begleiter, Dr. Pollale,
nach Bern und legte alle nötigen Ausweisschriften vor. In der
lltrechter Konvention vom 24. September 1889 war vereinbart
worden, dass die Mitglieder der Konferenz andern Kirchen



gegenüber keine Verpflichtungen eingehen, ,,ohne dass diese

vorher in gemeinschaftlicher Beratung besprochen und von allen

Mitgliedern gebilligt worden sind". Demgemäss durfte ich nicht
eigenmächtig auf das Gesuch Kozlowskis um Erteilung der
Konsekration eingeben. Ich veranlasste daher die Abhaltung
einer Sitzung der altkatholischen Bischofskonferenz. Diese trat
am 9. November 1897 zusammen und kam nach eingehender
Prüfung der Verhältnisse unter Mitwirkung des Geheimrats
von Schulte zum einstimmigen Beschluss, die Konsekration sei

zu bewilligen und durch mich zu vollziehen. Die Feier hat am
21. November 1897 zu Bern unter der Assistenz des Erzbischofs
Gul von Utrecht und des Bischofs Weber von Bonn stattgefunden.
(„Katholik", 1897, Nr. 48.)

Bischof Kozlowski starb am 14. Januar 1907. Er hatte bis
zu seinem Tode die Kirchengemeinschaft mit den altkatholischen
Bischöfen gewissenhaft aufrechterhalten. Aber verschiedene
Umstände hatten bewirkt, dass bei seinem Tode die Verhältnisse

seiner Diözese ausserordentlich schwierig waren. (Vgl.
„Katholik", 1907, Nr. 37.) Der im Haag vom 2. bis 6. September
1907 versammelte siebente internationale Altkatholikenkongress
bot Gelegenheit, den inzwischen geeinigten polnischen Gemeinden
in den Vereinigten Staaten einen neuen Bischof zu geben.
Der erwählte Bischof Franz Hodur erschien zum Kongress und
stellte sich, versehen mit allen nötigen Dokumenten, den
altkatholischen Bischöfen mit dem Gesuch um Erteilung der
Konsekration vor. Am 5. September wurde er in aller Form in die
Union aufgenommen und am 29. September 1907 in der St. Ger-
trudkirche zu Utrecht durch den Erzbischof Gul unter Assistenz
der Bischöfe von Haarlem (Dr. van Thiel) und Deventer (N. Spit)
konsekriert. Bischof Hodur hatte in Skranton (Pen.) eine starke
polnische Gemeinde organisiert und schon jahrelang geleitet,
als er zum Bischof gewählt wurde. Er steht dieser heute noch
vor. Am 9. Altkatholikenkongress vom 9. bis 12. September 1913.
zu dem er nach Köln gekommen war, hatte er Gelegenheit,
sich auch mit seinen mariawitischen Kollegen aus Polen
persönlich bekannt zu machen. Seither hat jeweilen Pfarrer
Absenger nach dem von Bischof Hodur in polnischer Sprache
herausgegebenen Diözesanbiatt „Straz" über die bedeutenden
Erfolge berichtet, die die polnische Kirche in den Vereinigten
Staaten erzielte. Von besonderer Wichtigkeit war die Nach-



— 13 —

rieht, dass sich dem Bistum auch Gemeinden anderer Nationalitäten

anzuschliesscn anfingen. Solche Berichte enthalten in grosser
Zahl noch die Jahrgänge 1914 und 1915 des „Katholik". In
der Nummer vom 13. Mai 1916 werden aus dem Kirchenkalender

für das Jahr 1916 Mitteilungen gemacht über die Beschlüsse

der polnischen Nationalsynoden, die in Amerika abgehalten
worden sind. Die dritte hatte in den Tagen vom 1. bis 3.

Dezember 1914 in Chicago stattgefunden. Diese wählte auf den

Vorschlag des Bischofs Hodur einstimmig die vier Geistlichen
Franz Bonczak in Milwaukee (Wise, Valentin Gawrychowski in

Rochester, Joseph Plaga in Chicago und Valentin Cichy in Toledo

(Ohio) zu Hülfsbischöfen. Es konnte aber keine leichte Aufgabe
sein, nun die innere kirchliche Organisation so einzurichten,
dass trotz der grossen Bewegungsfreiheit, die den einzelnen
Teilen der Kirche eingeräumt werden musste, doch die Einheit
nicht gefährdet wurde. In einem Schreiben vom 1. Oktober 1915
deutete Bischof Hodur an, dass solche Schwierigkeiten ihn
gehindert hätten, mir die amtliche Mitteilung der erfolgten
Erweiterung des Episkopates nicht schon früher zukommen zu
lassen. Zu der Konsekration der Hülfsbischöfe, die, „wenn es
die politischen Zustände erlaubten", für das Jahr 1916 in
Aussicht genommen war, wurde ich schon damals, wie auch der
Erzbischof von Utrecht, dringend eingeladen. Leider hat der
Weltkrieg den Plan gar zu lange nicht zur Ausführung kommen

lassen.
6. In andern Ländern haben Reformversuche bisher nicht

zu Organisationen geführt, mit denen die christkatholische
Kirche in kanonische Beziehung hätte treten können. Einen
solchen Versuch machte Loyson, als er 1878 von Genf wieder nach
Paris übergesiedelt war. Dort gelang es ihm, mit englischer
Hülfe ein ehemaliges Theater zu mieten, dieses in eine sehr

würdige Kapelle umzuwandeln und darin den Gottesdienst zu
eröffnen. Ausser dem bald nachher in den schweizerischen
Kirchendienst eingetretenen Geistlichen F. Carrier stand ihm
ein sehr hervorragender Laie, Graf Douville-Maillefeu, député
de la Somme, zur Seite. Loysons Einladung folgend, firmte
ich in der jetzt sogenannten Eglise Gallicane zu Paris am
17. Juli 1879 sechs Personen, darunter einen Sohn des Grafen
Douville. Von einer kirchlichen Organisation, durch die namentlich

auch den Laien ein gebührender Anteil an der Verwaltung



— 14 —

eingeräumt worden wäre, wurde wohl gesprochen; aber dio
Ansichten darüber gingen so weit auseinander, dass sich Dou-
ville zurückzog. Im Auftrag des Herrn Loyson erteilte ich
am 26. Mai 1882 Herrn Jules Gout (f 30. Juni 1889) und am
20. November 1887 Herrn Georges Auguste Volet (f September 1915)
die Priesterweihe. Beide haben bis zu ihrem Tode in würdigster

und hingehendster Weise ihres Amtes gewaltet. Wiederholt
wurde, schon bevor die Utrechter Konvention geschlossen war, von
Paris aus das Ansuchen an mich gerichtet, Herrn Loyson zum
Bischof zu konsekrieren. Ich glaubte darauf nicht eintreten
zu dürfen, weil keine organisierte Gemeinde da war und daher
auch von keiner Wahl die Rede sein konnte, durch die der
Gewählte das bischöfliche Organ einer Kirche geworden wäre.
Am 3. März 1893 trat Loyson von dem Unternehmen, eine
gallikanische Kirche zu organisieren, in aller Form zurück.
Pfarrer Volet stellte sich hierauf niit der kleinen Gemeinde,
die er gesammelt hatte und die ihm treu blieb, unter die
Jurisdiktion des Erzbischofs von Utrecht. (Vgl. „Katholik",
1893, Nr. 20.) Mit holländischer Hülfe wurde nun eine kleine
Kirche gebaut, in der Volet bis zu seinem Tode in musterhafter

Weise, das Pfarramt versah und durch die holländische
Kirche in ununterbrochener Verbindung mit der ganzen
altkatholischen Gemeinschaft blieb. Leider hat der Weltkrieges

unmöglich gemacht, ihm sofort wieder einen Nachfolger zu
geben.

Dem Beispiele Volets war auch der Priester J.-B. Fatarne
gefolgt. Dieser hatte an unserer Fakultät in Bern Theologie studiert
und war, als in Frankreich die Trennung von Kirche und
Staat erfolgt war, von einer Genossenschaft in Cherbourg zum
Pfarrer verlangt worden. Mit Zustimmung des Synodalrates-
erteilte ich ihm am 28. Dezember 1905 die Priesterweihe.
Allein die zugesagte Unterstützung in Cherbourg blieb aus.
Ebenso erwiesen sich die Bemühungen, an andern Orten, wo
man das Trennungsgesetz anerkennen wollte, Gemeinden zu
organisieren, als erfolglos. Nicht besser erging es dem mutigen und
glaubenstreuen Missionär in dem freiburgischen Autavaux-Forel,
worüber der „Katholik" im Jahrgang 1909 so manchen Bericht
gebracht hat. Grössern Erfolg erzielte er hierauf in Nantes.
Nachdem es ihm gelungen war, hier eine vertrauenerweckende
Gemeinde zu sammeln, stellte auch er sich unter die Juris-



— 15 -
diktion des holländischen Episkopats. Allein der Weltkrieg rief
ihn wie tausende seiner römischen Amtsgenossen unter die Waffen.
So oft er Urlaub erhielt, besuchte er seine Glaubensgenossen
in Nantes und Paris. Die Zukunft liegt in Gottes Hand.

Nicht Erfreulicheres ist zu sagen über die Versuche, in Italien
altkatholische Gemeinden zu organisieren. Hier hatte sich im

Herbst 1881 Graf Campello, einem der ältesten italienischen
Grafengeschlechter entsprossen und bereits zu der sehr einträglichen
Stelle eines Domherrn an der Peterskirche in Rom gelangt,
vom Papst losgesagt. (Vgl. „Katholik", 1882, Nrn. 5 bis 7, wo
seine Lebensgeschichte erzählt ist.j Anfänglich meinte er, das

Reformwerk mit einem grossen täglich erscheinenden Blatte
am besten fordern zu können. Nachdem er mit diesem Unter-,
nehmen die ihm zur Verfügung stehenden Mittel aufgebraucht
hatte, zog er sich nach Arrone bei Terni in Umbrien zurück.
Hier besass die Familie Campello ein halb zerfallenes Schlössehen,

das früher, als die umbrischen Berge noch mit Wäldern
bedeckt waren, als Jagdschlösschen gedient hatte. In Rom
selbst war der Versuch, einen altkatholischen Gottesdienst
einzuführen, noch nicht aufgegeben. Dort hatte sich ungefähr
gleichzeitig mit Campello der Monsignore Savaresc erhoben.
(„Katholik", 1883, Nr. 50.) In einem Brief, den ich unterm
9. April 1883 von Rom aus an den „Katholik" schreiben konnte,
gedachte ich eines damals bereits wieder ganz gescheiterten
Versuchs, in Neapel eine unabhängige bischöfliche Kirche zu organisieren,

deutete dann aber an, dass ich die persönliche Bekanntschaft

von Männern gemacht habe, „denen ich Glaubenskraft
genug zutraue, die Hindernisse einer christkatholischen
Reformbewegung in der Welthauptstadt zu überwinden". Gemeint war
insbesondere Savarcse, der sich einst als junger „Consulter" der
päpstlichen Kurie an der Verurteilung der Güntherschen
Philosophie in hervorragender Weise beteiligt hatte. („Katholik", 1883,
S. 399.) Als ich ihn besuchte, hatte er bereits mit der Kurie
gebrochen. Er lebte in äusserster Armut. Sein bescheidenes Zimmer-
chen war nur mit den allernotwendigsten Möbeln ausgerüstet:
seine Bücher lagen auf dem Fussbodcn. Nach Campellos Weggang
versuchte er tatsächlich die Gründung einer Gemeinde, unterwarf

sich jedoch der päpstlichen Kurie schon im Juni 1886 und

zog sich in ein Kloster in Neapel zurück. („Katholik", 1886,
S. 230 f.) Campello seinerseits setzte in Arrone und Umgebung



— 16 —

seine Bemühungen fort. Er war als Präsident des ihm zur
Seite stehenden Komitees und dann als Vescovo eletto Träger
der bischöflichen Gewalt. In dieser Eigenschaft präsentierte er
mir in aller Form mehrere Priesteramtskandidaten zur Erteilung

der Priesterweihe: 1884 Philippo Cicchitti, 1889 Ugo Janni
und Aleandro Luzzi, 1896 Bruno Bruni, 1900 Ernesto Grillo.
Andere Geistliche schlössen sich ihm an. Fernstehenden schien
seine Sache guten Fortgang zu nehmen. An der Aufrichtigkeit
seines Anschlusses an die altkatholischen Kirchen habe ich nie
gezweifelt. Wer am Luzerner Altkatholikenkongress vom
September 1892, zu dem er wie dann 1894 zum Kongress in Rotterdam

erschienen war, teilgenommen hat, wird den gleichen
Eindruck bekommen haben. Dass er sich dann doch am 6. Januar 1903

als 72jähriger kränklicher Greis dem Papste wieder
unterworfen hat, habe ich im „Katholik" vom 24. Januar 1903 so

gut es anging entschuldigt. Ich hatte die Verhältnisse in der
Gegend, in der Campello wirkte, kennen gelernt, als ich 1891

zur Einweihung der mit englisch-irischer Unterstützung erbauten
Kirche nach Arrone gekommen war. Die Einweihung hat am
27. September 1891 stattgefunden. Mein Bericht über diese
Reise im „Katholik", 1891, Nrn. 41 und 42, ist wahrheitsgetreu.
Nur hätte ich schon damals deutlicher sagen dürfen, dass

Carnpello schwerlich imstande sein werde, sein Werk
fortzusetzen, wenn die Hülfe aus England und Irland ausbleibe. Trotz
aller Sympathie, die ihm sichtlich von der ganzen Bevölkerung
entgegengebracht wurde, war der Gegensatz zwischen dem Kultus,
zu dessen Einführung ihn seine Wohltäter genötigt hatten, und
den römischen Formen, an die das Volk gewöhnt war, viel zu

gross, als dass der Anschluss an ihn nicht als ein eigentlicher
Rcligionswechsel hätte erscheinen müssen. Zu einem solchen
aber fehlten alle Voraussetzungen. Als sich daher 1902 das

englisch-irische Unterstützungskomitee auflöste und Bischof
Reinkens und ich unmöglich an dessen Stelle treten konnten, war
Campellos Schicksal besiegelt. Er starb einige Monate nach seiner
Unterwerfung am 2. Juli 1903 und wurde in einem sogenannten
Armensarg auf dem Armenfriedhof zu Rom begraben. Von
seinen Geistlichen kehrte Ugo Janni, ein geistig sehr
hervorragender Mann und theologischer Schriftsteller, zu den Walden-
sern zurück, denen er sich schon in seiner Jugend angeschlossen
hatte; Cicchitti erhielt eine Staatsstelle als Gymnasialoberlehrer;



— 17 —

Luzzi trat in den Dienst der bischöflichen Kirche Amerikas
und ist als italienischer Pfarrer der St. Mary's Church in
New-York tätig; das Schicksal der andern ist mir unbekannt.

Am 18. Mai 1916 starb in Madrid der Bischof der
reformierten Kirche in Spanien, Juan Cabrera. (Vgl. „Katholik", 1916,
Nr. 23.) Er hatte sich schon vor dem vatikanischen Konzil
von Rom getrennt und mit irischer Unterstützung, namentlich
des anglikanischen Erzbischofs Lord Plunket von Dublin, in
Spanien mehrere Gemeinden organisiert. Mit Lord Plunket
war er als erwählter Bischof 1892 am Luzerner Kongress
erschienen. Dr. Weibel hat sich damals grosse Mühe gegeben,
einen engern Anschluss seiner Gemeinschaft an die Altkatholiken

zu vermitteln, so dass es möglich gewesen wäre, ihm
durch altkatholische Bischöfe die Konsekration erteilen zu lassen.
Die Verhandlungen führten jedoch zu keinem Resultat. Das
hatte für Cabrera auch den wichtigen Vorteil, dass er von der
damals noch legalen spanischen Intoleranz weniger zu fürchten
hatte, da er nun unter dem Schutze englischer und irischer
Lords stand. Er wurde am 23. September 1894 in Madrid von
Lord Plunket unter Assistenz der Bischöfe von Clogher und
Down zum Bischof konsekriert, Die Blätter zollten seinem
persönlichen Wert und seiner Wirksamkeit uneingeschränktes
Lob. Er scheint sich sogar als Dichter und Musiker einen
Namen gemacht zu haben, so dass Lieder, die von ihm
herstammen, jetzt in Spanien weit verbreitet sind. Einen
Nachfolger scheint er bisher nicht erhalten zu haben. Auch in
Portugal gibt es eine unabhängige Kirche, die sich Egreja
Lusitana Catholica Apostolica e Evangelica (Portugiesische
katholisch-apostolisch-evangelische Kirche) nennt, selbständig-
organisiert ist, jedoch im Verein mit den spanischen Gemeinden
unter der Jurisdiktion dreier irischer Bischöfe steht. Die
liturgischen Bücher dieser Kirche lassen kein wesentliches Hindernis
erkennen, sich vollkommen den altkatholischen Kirchen anzu-
schlicssen. Dieser Gedanke wurde auch in Portugal selbst von
Rev. Diogo Cassels, dem Pfarrer der Gemeinde zu Villa Nova
de Gaia, wiederholt ausgesprochen. Auch betont dieser nun
schon bejahrte, aber seit Jahrzehnten im Dienste seiner Kirche
stehende würdige (leistliche sogar im „Guardian" immer wieder,
dass die Kirche zu nationaler Selbständigkeit gelangen und
einen Portugiesen zum Bischof erhalten müsse, um im Lande

Intern»!, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1919. 2



— 18 —

selbst Vertrauen zu finden. Seine eigene Gemeinde erhält sich
selbst. Sonst aber scheint sowohl die portugiesische wie die

spanische reformierte Kirche immer noch fremder Unterstützung
sehr zu bedürfen. Mit der Sammlung der nötigen Mittel befasst
sich die seit ungefähr vierzig Jahren bestehende
„Spanischportugiesische kirchliche Hülfsgescllschaft" in England und
Irland. Dieser gehören heute 16 Bischöfe und viele hervorragende
Laien und Geistliche an. Die Gesellschaft gibt unter dem Titel
„Light and Truth" eine kleine Quartalschrift heraus. Die
Nummer vom Oktober 1918 enthält ein Verzeichnis von Gaben

aus dem laufenden Geschäftsjahr. Die Zählung der auf einer
einzigen Kolonne stehenden Namen berechtigt zur Annahme,
dass gegen 3000 zahlende Mitglieder der Gesellschaft
angehören. Es wäre natürlich keiner altkatholischen Kirche möglich,
diese Gesellschaft durch einen Verein zu ersetzen, der gleiche
Summen aufzubringen vermöchte, zumal dabei keine politischen
Sympathien und Interessen in Frage kommen könnten. Die
drei irischen bischöflichen Träger der Jurisdiktion sind aber
der Meinung, dass es ihre Pflicht sei, die eigene streng
protestantische Richtung auch für ihre Schützlinge massgebend sein

zu lassen.
Damit nicht der Schein entsteht, ich gehe absichtlich mit

Stillschweigen über arge Enttäuschungen hinweg, sei hier schliesslich

nur noch der Angelegenheiten gedacht, die mit den Namen
Aglipay auf den Philippinen, Mathew in London und Miraglia in
Piacenza zusammenhängen. Es genügt jedoch — was Aglipay
betrifft — auf die amtlichen Berichte in den Protokollen der Synoden

von 1904 (S. 31), 1906 (S. 34), 1907 (S. 34 f.), 1910 (S. 39 f.), und,
was Mathew betrifft, auf die Protokolle der Synoden von 1908

(S.50ff.), 1910 (S. 37 f.), 1911 (S.34f.), 1914 (S.36f.), sowie die

Abhandlung in der „Internationalen kirchlichen Zeitschrift", 1915,
S. 271—296 und die a. a. 0., S. 342—347, erschienenen Mitteilungen
zu verweisen. Miraglia, aus Italien infolge unglücklicher
Pressprozesse flüchtig, hat am Oltner Kongress teilgenommen und
wanderte einige Zeit nachher nach den Vereinigten Staaten
aus, wo er sich mit Vilatte in Beziehung setzte und jüngst
gestorben sein soll.

B. Zu andern Kirchen.
Schon auf dem Münchener Kongress des Jahres 1871 kam

das Verhältnis zu den anglikanischen Kirchen zur Sprache,



— 19 —

Veranlassung dazu gab der Umstand, dass in den Entwurf der
Resolutionen, die für die Kongressverhandlungen vorbereitet

waren, der Satz stand:

„Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten
Reformen und auf dem Wege der Wissenschaft und tier
fortschreitenden christlichen Kultur allmählich eine Verständigung
mit den übrigen christlichen Konfessionen, insbesondere mit den

protestantischen und den bischöflichen Kirchen Englands und
Amerikas." (Stenograph. Bericht, S. 10.)

Als über diesen Satz diskutiert wurde, bemerkte ein
Delegierter, er halte die Unterscheidung zwischen „protestantischen"

und „bischöflichen" Kirchen für überflüssig, da ja namentlich

auch der Engländer nur entweder „katholisch" oder ..pro¬
testantisch" sein wolle und von einem Dritten nichts wisse.
Dem widersprach Döllinger mit grosser Bestimmtheit. Es sei

keineswegs bloss die ritualistische Richtung, die hier in
Betracht komme und die sich konsequent als „anglokatholisch"
bezeichne, sondern es gelte in weiten Kreisen die Theorie,
die „katholische" Kirche teile sich in drei Zweige, in die
morgenländisch-katholische, abendländisch-katholische und anglo-
amerikanisch-katholische Kirche; auch in England werde
zwischen der bischöflichen Kirche und den übrigen Denominationen
sehr scharf unterschieden. (A. a. 0., S. 29 f.) Man einigte sich
dahin, dass man die Worte „England" und „Amerika" fallen
liess und nur noch von einer Verständigung ^mit den protestantischen

und bischöflichen Kirchen" sprach.
Dass die „bischöflichen" Kirchen, in denen die Bischöfe

als die legitimen Träger der Wcihegewalt, die sie selbst durch
eine gültige Konsekration erhalten haben, den Altkatholiken
von vornherein näher standen als Kirchen, die nur das „allgemeine

Priestertum" anerkennen, lag so sehr auf der Hand, dass

darüber in München gar nicht weiter diskutiert wurde. Dagegen
kam dann in den Unionskonferenzen, die 1874 und 1875 in
Bonn unter Döllingers Vorsitz gehalten worden sind, die Frage
zur Sprache, ob denn wirklich die Kirche Englands Bischöfe
im katholischen Sinne des Wortes besitze oder ob im Reformationszeitalter

diese Kirche zwar den Episkopat wieder hergestellt
habe, jedoch nicht in einer Weise, dass die Bischöfe Englands
als die durch gültig erhaltene Konsekration eingesetzten Nachfolger

der vorreformatorischen Bischöfe angesehen werden



— 20 —

könnten. Schon auf der ersten Konferenz sprachen sich Döllinger

und Bischof Reinkens im Gegensatz zu den anwesenden
russischen Theologen mit aller Entschiedenheit dafür aus, dass

vom katholischen Standpunkt aus die Gültigkeit der
anglikanischen Weihen mit Grund nicht bestritten werden könne.
(Reusch, Bericht über die am 14., 15. und 16. September 1874

zu Bonn gehaltenen Unionskonferenzen, Bonn, P. Neusser, 1874,
S. 35 f.) Auf der zweiten Unionskonferenz, an der ich selbst
auch teilnehmen konnte, kam Döllinger zur Beruhigung der
Orientalen wieder in cinlässlichen Voten auf die Frage zurück.
(Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltenen
Unionskonferenzen, Bonn, P. Neusser, 1875. S. 86 ff. und 95 f.)
Abermals leistete er den historischen Nachweis, dass die Bischöfe
der Kirche Englands als Bischöfe im katholischen Sinne
anzusehen seien und dass man auch die von ihnen erteilte Priesterweihe

als gültig im katholischen Sinne zu halten habe. Unter
den anwesenden deutschen Theologen herrschte darüber,
soweit ich mich darüber unterrichten konnte, kein Zweifel. Später
sahen sich Bischof Reinkens und Prof. Friedrich veranlasst, sich
über diese wichtige Frage in ausführlichen Gutachten zu
äussern. (Internationale theologische Zeitschrift, 1895, Nr. 9,
S. 1—29.) Sie sprachen sich wieder klar und bestimmt in dem
Sinne aus, in welchem sich Döllinger auf den Unionskonferenzen
geäussert hatte. Nun beschäftigte sich auch die päpstliche Kurie
mit der Angelegenheit. Unterm 13. September 1896 erliess LeoXIIL
seine Bulle Apostolicae curae, in welcher er zum Schlüsse kam,
die anglikanischen Weihen seien „null und nichtig". Die
Erzbischöfe von Canterbury (Benson) und York (Maclagan) gaben
darauf unterm 19. Februar 1897 in einem von Bischof Dr. Wordsworth

von Salisbury verfassten und an alle katholischen Bischöfe
gerichteten lateinischen Manifest eine in ruhigem und würdigem
Tone gehaltene gründliche Antwort. Diese wurde ins Griechische,
Englische und Französische übersetzt und in vielen tausend
Exemplaren verbreitet. Dr. van Thiel, der nachherige Bischof von Haarlem,

der früher geneigt war, die päpstliche Anschauung in dieser
Sache für richtig zu halten, schrieb nun unterm 22. März 1897

an Bischof Wordsworth : „Pour la Réponse, ses arguments me
semblent très convaincants; à mon avis, c'est une réponse sans
réplique". (Vgl. „The English Church Review", 1910, Nr. 7 und
8, wo Bischof Wordsworth die Geschichte und den Text der
„Antwort" mitteilt.)



— 21 —

1. Ich hatte nie ein Hehl daraus gemacht, dass ich mich
zu der Anschauung bekenne, die Döllinger und meine Bonner
Lehrer bezüglich der anglikanischen Weihen vertraten. Wenn
ich daher auch nicht daran dachte, alle Einrichtungen und
Gebräuche der anglikanischen Kirche für mustergültig oder

gar für massgebend zu halten, so war ich doch von jeher der
Ansicht, man könne innerhalb dieser Gemeinschaft „gut katholisch"

sein, wie viele Anglikaner auch grössern Wert darauf
legen möchten, als „protestantisch" zu gelten. Dieser Standpunkt

machte es mir möglich, im Sommer 1878 einer anlässlich
der zweiten Lambethkonferenz an mich ergangenen Einladung,
nach England zu kommen, Folge zu leisten. Die
Lambethkonferenz ist eine ungefähr alle sieben bis zehn Jahre
veranstaltete Versammlung der anglikanischen Bischöfe. Sie hat
den Zweck, die Einheit unter den verschiedenen, voneinander
unabhängigen Kirchen, die sich zum Anglikanismus bekennen,
zu erhalten und zu befestigen. Als Lambethkonferenz wird sie

bezeichnet, weil sie ihre Plenarsitzungen im erzbischöflichen
Lambethpalast in London hält. Die erste dieser Versammlungen
hat 1867 stattgefunden, die zweite im Juli 1878. Diesmal waren
genau 100 Bischöfe erschienen. Eine der Resolutionen, auf die
man sich einigte, lautet:

„Die Tatsachen, dass in so manchen Kirchen und christlichen

Gemeinschaften auf der Welt gegen die Anmassung des
römischen Stuhles und gegen die neuen, unter seiner Autorität
verkündeten Doktrinen feierlicher Protest erhoben wird,
verpflichtet uns zum Dank gegen Gott den Allmächtigen. Alle
Sympathie schuldet die anglikanische Kirche den Kirchen und
Personen, welche gegen diese Irrtümer protestieren und gewiss
unter bosondern Schwierigkeiten arbeiten, Schwierigkeiten, die
ihnen von Angriffen von Ungläubigen so gut wie durch die
Prätentionen Roms bereitet werden."

In der gleichen Resolution machten die Bischöfe auch die
wichtigeren Grundsätze namhaft, die für die anglikanische
Kirche charakteristisch sind. Damit verbanden sie die
Erklärung: „Wir begrüssen mit Freuden jedes Streben nach einer
Reform nach dem Muster der alten Kirche. Wir verlangen
keine strenge Einförmigkeit; wir wollen keine nutzlosen
Trennungen; denen die uns nahe kommen in dem Eifer, sich zu
befreien von dem Joche des Irrtums und des Aberglaubens,



— 22 —

bieten wir bereitwillig alle Hülfe und solche Privilegien, die

für sie annehmbar sind und bei welchen unsere Prinzipien
bestehen bleiben können."

Diesen Gedanken wollte man nun sofort praktische Bedeutung
verleihen. Bischof Eduard Harold Brown von Winchester erliess
noch während der Konferenz die nötigen Einladungen, um am
31. Juli 1878 auf seinem Schlosse bei Farnham eine Zusammenkunft

von Freunden einer katholischen Kirchenreform zu
veranstalten. Es erschienen 25 anglikanische Bischöfe nebst vielen
hervorragenden Geistlichen und Laien. Zu den letztern würde
auch Gladstone gehört haben, wenn er nicht durch wichtige
Verhandlungen im Parlament abgehalten Avorden wäre. Zu
den Nichtanglikanern gehörten Cabrera aus Madrid, Loyson aus
Paris und ich. Mein Bericht wurde beantwortet mit der
Resolution: „Die am 31. Juli 1878 auf Schloss Farnham unter dem
Vorsitz des h ochwürdigsten Bischofs von Winchester versammelte

anglo-kontinentcde Gesellschaft beschliesst: Bischof Herzog
sei nach Anhörung seines Berichts ersucht, die Hülfeleistung
anzunehmen, welche ihm die englischen und amerikanischen
Brüder für die Theologie-Studierenden zu Bern anerbieten." (Vgl.
die ausführlichen Mitteilungen über diesen Besuch in England
im „Katholik", 1878, Nrn. 32 und 33.)

Da mir von den Beschlüssen der Lambethkonferenz offiziell
Kenntnis gegeben wurde, hielt ich es für geziemend, dieselben
auch der christkatholischen Synode amtlich mitzuteilen. Es

geschah anlässlich der Jahresversammlung vom 5. Juni 1879

in Solothurn. Auf meinen Antrag gab die Synode folgenden
Resolutionen ihre Zustimmung :

1. „Die Synode hat von den Beschlüssen der im Juli 1878

zu London versammelten hundert Bisehöfen der katholischen
anglo-amerikanischen Kirche, soweit dieselben die katholische
Reformbewegung betreffen, Kenntnis genommen und spricht ihrerseits,

im Hinblick auf die Beschlüsse der Synode zu Ölten vom
Jahre 1876, die Ansicht aus, in wesentlichen Dingen mit der anglo-
amerikanischen Kirche auf dem gleichen christlichen und
katholischen Boden zu stehen."

2. „Sic versteht auch ihrerseits die Annäherung verschiedener

Kirchen so, dass durch dieselbe die Selbständigkeit der
Nationalkirchen und die Beibehaltung berechtigter Eigentümlichkeiten

nicht beeinträchtigt wird."



— 23 —

3. „Sie spricht der anglo-amerikanischen Kirche für die

mannigfachen Beweise wohlwollender Teilnahme ihren
ehrerbietigen Dank aus."

4. „Sie ersucht den Bischof, von dieser Erklärung den
Bischöfen der anglo-amerikanischen Kirche, welche die
Beziehungen der genannten Kirche und der christkatholischen
Kirche der Schweiz vermitteln, offiziell Kenntnis zu geben."
(Protokoll, 1879, S. 23-27 f., 37-41.)

Von der „anglo-kontinentalen Gesellschaft", die sich in
England zum Zwecke der Unterstützung der katholischen
Reformbewegung gebildet hatte, erhielt ich zur Ausrichtung von Stipendien

an Studierende der Theologie lang schöne Beiträge, die
im „Katholik" regelmässig öffentlich verdankt wurden und auch
in den Protokollen der Synode verzeichnet sind.

Im Sommer 1878 hatte der grosse Diplomat auf dem
päpstlichen Stuhle mächtigen Leuten in Deutschland und in der
Schweiz bereits die Einsicht verschafft, dass der Altkatholizismus
eigentlich ein überflüssiges Unternehmen sei und einer gesunden
„Realpolitik" hemmend im Wege stehe. Infolgedessen wurde
es in Kreisen, in denen man auf wahre Aufgeklärtheit
Anspruch machte, sehr bald üblich, sich nicht bloss mit grosser
Geringschätzung über die kirchliche Abwehr des Ultramontanismus

hinwegzusetzen, sondern diese auch für jeden politischen
Misserl'olg verantwortlich zu machen. Es konnte nicht schaden,
wenn nun umgekehrt Leute, die man sehr gern in grosser Zahl
nach der Schweiz kommen sah, anfingen, sich angelegentlich
nach den Verhältnissen der Altkatholiken zu erkundigen.

Im Jahre 1881 erhielten Bischof Reinkens und ich von der
anglo-kontinentalen Gesellschaft eine neue Einladung. Namentlich

war eine Zusammenkunft in Cambridge in Aussicht
genommen, auf der dem Gedanken Ausdruck gegeben werden
sollte, dass es Pflicht eines jeden Christen sei, „nach der
Vereinigung aller Zweige der katholischen Kirche zu trachten, gemäss
den Worten des Herrn: ,auf dass sie alle Eines seien'". Um
mich nicht der Gefahr auszusetzen, mich durch die Annäherung
an die Anglikaner von den eigenen Genossen zu entfernen,
schrieb icli unterm 17. August 1881 an Bischof Reinkens, dass
ich diesmal der Einladung nur dann folgen werde, wenn auch

er die Reise mitmache. Das geschah. Wir bekamen Gelegenheit,

am 29. Oktober in Cambridge zu einer grossen Versamm-



— 24 —

lung zu reden. Am 2. November waren wir im erzbischöflichen
Schlosse zu Addington bei London die Gäste des Erzbischofs,
bei dem sich eine sehr gewählte Gesellschaft eingefunden hatte.
Auf den 4. November waren wir nach Lincoln eingeladen, wo
uns der greise Bischof Chr. Wordsworth, der Vater des Bischofs
John Wordsworth von Salisbury, auf dem Schlosse Riseholm
als Gäste aufnahm. Auch in Lincoln hatten wir Gelegenheit

zu einer Versammlung zu reden. Den 5. und 6. November
brachten wir auf dem Farnham-Schlosse, der Residenz des

Bischofs von Winchester, zu. Am 7. und 8. November befanden
wir uns wieder in London, wo wir uns abermals in kleinern
Kreisen vorzustellen hatten. Überall waren mit den Zusammenkünften

auch gottesdienstliche Veranstaltungen verbunden, in
denen den Anwesenden von der Entstehung und dem Wesen
des Altkatholizismus gesprochen wurde. Das geschah im Laufe
von neun Tagen nicht woniger als achtmal, so dass durch
unsern Besuch in weiten Kreisen die Aufmerksamkeit auf die
Sache gelenkt wurde, die wir vertraten. Damit auch auf dem
Kontinent jedermann, der von diesen Dingen Kenntnis nehmen

wollte, die Möglichkeit erhielt, sich genau über die kirchliche
Stellung zu unterrichten, die wir gegenüber der anglikanischen
Gemeinschaft eingenommen hatten, erliess Bischof Reinkens
unterm 19. November 1881 einen Hirtenbrief über die Frage
der Interkommunion mit der Kirche von England. Dieser ist
abgedruckt im „Katholik", 1881, Nrn. 50 und 51. Von englischer
Seite wurde in einer besonderen Schrift „Account of the visit to

England of the Old Catholic Bishops" (Rivingtons, London, 1882)

über den Besuch der altkatholischen Bischöfe Bericht erstattet.
(Vgl. „Katholik", 1882, Nrn. 12 bis 16.)

Bedeutsam waren auch die Zusammenkünfte anlässlich der
dritten Lambethkonferenz in England. Diesmal war es Bischof
Wordsworth von Salisbury, dem ich die Einladung zu
verdanken hatte und der die verschiedenen Veranstaltungen
anregte und vorbereitete, in denen ich mit dem anglikanischen
Episkopat und Klerus in persönliche Beziehung treten konnte.
(Vgl. meine Berichterstattung im „Katholik", 1888, Nrn. 23

bis 36.) Ich war von Bischof Reinkens beauftragt, auch seine

brüderlichen Grüsse auszurichten. Aus Spanien erschien wieder
der erwählte Bischof Cabrera, aus Italien Campello; über Paris
sprach Bischof Coxe von Western New York. Besonders wichtig



- - 25 —

aber Avar, dass auch Österreich durch den Bistumsverweser
Czech und Holland durch Pfarrer van Santen von Dordrecht
vertreten waren. Am 3. August 1888 fand wieder auf dem Schlosse
Farnham eine so zahlreiche Versammlung von Vertretern und
Freunden des Altkatholizismus statt, dass man füglich von
einem Altkatholikenkongress reden konnte. Eine ähnliche
Versammlung wurde am folgenden Tag, 4. August, im Church
House zu Salisbury unter dem Vorsitz des Diözesanbischofs
gehalten. Dieser, John Wordsicorth, hatte als Professor von
Oxford in Begleitung seines Vaters, dos Bischofs von Lincoln,
am Kölner Altkatholikenkongress des Jahres 1872 teilgenommen
und seither die altkatholischen Bestrebungen mit grösster
Aufmerksamkeit und wärmster Sympathie verfolgt. Loyal der
eigenen Kirche ergeben, hat er doch, wie kaum ein anderer
Bischof der Kirche Englands, den Unionsgedanken bei jedem
Anlass verkündet und auf jede Weise zu fördern gesucht. Dazu
war er nicht bloss durch seine theologische und kirchenhistorische
Gelehrsamkeit, sondern namentlich auch durch seine erstaunlichen

Sprachkenntnisse ganz besonders befähigt. Er beherrschte
alle abendländischen europäischen Sprachen und sprach und
schrieb ein fehlerloses Latein und Griechisch. Sein letztes umfangreiches

Werk „The National Church of Sweden" (London, 1911)
hatte ihn veranlasst, sich insbesondere auch das Schwedische
anzueignen, was ihm in einigen Monaten gelungen war. Der
altkatholischen Sache bewahrte er seine Treue bis zum Tode (16.
August 1911). Niemals kam er nach der Schweiz, ohne mich mit seinem
Besuche zu beehren ; wiederholt brachten wir zusammen einige
Ferientage im Berner Oberland zu. In Luzern dürfte sein Name
noch von der Grundsteinlegung der Christuskirchc und vom dortigen

Altkatholikenkongress her in Erinnerung geblieben sein.
Seine Gelehrsamkeit und sein Interesse an der altkatholischen
Bewegung machten ihn zum geborenen Präsidenten der Kommission,
die für die Lambethkonferenz die Resolutionen vorzubereiten
hatte, welche sich auf die altkatholischen Kirchen bezogen-
Das Wesentliche in diesen Resolutionen Avar die Anerkennung
der Abendmahlsgemeinschaft, sofern diese von der einen oder
andern Seite gCAvünscht wurde.

Als ich im September 1889 auf der Reise nach Utrecht in
Mainz den Rheindampfer zur Weiterfahrt benutzte, traf ich
auf dem Schiffe zu meiner freudigen Überraschung Bischof



— 26 —

WordsAvorth von Salisbury, der von einem Ferienaufenthalt in
Böhmen nach England zurückkehrte. Sofort teilte ich ihm mit,
welches der Zweck meiner Reise Avar. Ich verhehlte ihm namentlich

nicht, dass, im Falle es zu einem förmlichen Unionsvertrag
zwischen den altkatholischen Bischöfen komme, diese
selbstverständlich auch, wie die Bischöfe der Kirche Englands und
der ganzen anglikanischen Gemeinschaft, in erster Linie die
Pflicht hätten, die Eintracht unter sich selbst zu erhalten, und
nicht eigenmächtig Schritte tun dürften, die nicht von allen
Mitgliedern der Union gebilligt Averden. Allein auf die Frage,
ob er mir gleichwohl zur Eingehung einer solchen Konvention
raten würde, antwortete er entschlossen: Sic haben in erster
Iiinie auf Ihre altkatholischen Amtsbrüder Rücksicht zu nehmen;
schliessen Sie sich zusammen. Später hatte ich nur noch zweimal

Gelegenheit, in England selbst die freundlichen kirchlichen
Beziehungen zu erneuern. Auf eine an mich ergangene
Einladung hin nahm ich zu Norwich an der 35. Jahresversammlung
des englischen Kirchenkongresses teil, der in den Tagen vom
8. bis 11. Oktober 1895 versammelt Avar. Ich Avar als einer
der Referenten über die Kontinuität der Nationalkirche in
Autonomie, Weihe und Glaubenslehre bezeichnet worden. Und
sodann beteiligte ich mich am 3. August 1897 nach der vierten
Lambethkonferenz an der imposanten Kundgebung in den
Ruinen der von Heinrich VIII. zerstörten Abtei zu Glastonbury.
Hier erhoben neben 108 anglikanischen Bischöfen über 1000
Priester und eine zahllose Volksmenge noch einmal feierlichen
Protest Avider die Ermordung des letzten Abtes, den Heinrich VIII,
der von den römischen Schriftstellern sogenannte englische
„Reformator", inmitten der Ruinen seines Gotteshauses hatte
hinrichten lassen, und bekannten sich gleichzeitig zum
katholischen und nationalen Charakter der Kirche Englands. Die
Lambethkonferenz selbst, zu der 195 anglikanische Bischöfe
erschienen Avaren, hatte in einer förmlichen Resolution den
Wunsch geäussert, dass sich anglikanische Bischöfe an dem
damals bereits angekündigten Wiener Altkatholikenkongress
offiziell beteiligen möchten, und dass die Bonner Unionskonferenzen

Avieder aufgenommen werden. (Vgl. meinen Bericht im
„Katholik", 1897, Nr. 33.)

Ein offizielleres Gepräge als diese Besuche hatte die Mission
der vom Erzbischof Benson abgeordneten Bischöfe von Salisbury



— 27 —

(Wordsworth) und Lichfield (Maclagan), die am 19. Oktober 1887

in der Kirche zu Ölten in feierlichem Gottesdienste empfangen
wurden und dann in einer langen Sitzung mit den Repräsentanten

der christkatholischen Kirche der Schweiz verhandelten,
wie ähnliches vorher in Freiburg i. B. geschehen war. Doch
sollte diese Mission nur zur Information der Kirche Englands
dienen. („Katholik", 1887, Nr. 43.)

2. Die established Church of England ist auch in dem Sinne
die Kirche des Staates, dass ihre Verordnungen die Bedeutung
bürgerlicher Gesetze haben. Daher kann die Kirche Englands —
im Unterschied zu der anglikanischen Kirche in Schottland, wo
von jeher die presbyterianische Kirche Staatskirche ist, und
zu der in Irland, avo seit dem 1. Januar 1871 Kirche und
Staat getrennt sind — ohne Parlamentsbeschluss keine eigentliche

Union mit Kirchen eingehen, die nicht auf anglikanischem
Boden stehen und sich nicht an den anglikanischen Ritus halten.
Daher darf in England selbst ein fremder Geistlicher wohl zur
Kommunion nach anglikanischem Ritus zugelassen Averden;
aber es wäre eine Gesetzesverletzung geAvesen, wenn ich bei
einem öffentlichen Gottesdienst in meinem Ornat und nach
altkatholischem Ritus eine priesterliche oder bischöfliche Funktion
vollzogen hätte. Zu einer solchen ist es daher auch niemals
gekommen, nicht einmal in der Privatkapelle des unvergess-
lichen Bischofs von Salisbury.

Völlig unabhängig in ihren innern Einrichtungen und ihren
kirchlichen Beziehungen ist dagegen die bischöfliche Kirche der
Vereinigten Staaten. Bis zu den Befreiungskriegen gestattete
die englische Regierung den in der grossen amerikanischen
Kolonie da und dort bestehenden anglikanischen Gemeinden
nicht, sich zu einer Kirche zu vereinigen, sondern liess zur
Vollziehung bischöflicher Funktionen Bischöfe aus dem Mutterlande

hinüberfahren ; die Ordinationen mussten in England
vollzogen Averden. Sobald sich aber das Land freigemacht hatte,
taten die Gemeinden die nötigen Schritte, auch kirchlich von
England unabhängig zu Averden. Dei- erste Bischof war Samuel
Seabury, geb. 30. November 1729 in North-Croton (Connecticut),
zum Priester geAveiht 23. Dezember 1753, zum Bischof von
Connecticut gewählt 21. April 1783. Er begab sich sofort nach
England, um sich durch den Erzbischof von Canterbury
konsekrieren zu lassen. Allein dieser konnte die Bewilligung der



— 28 —

englischen Regierung zur Vollziehung des Aktes nicht erlangen.
Seabury Avandte sich jetzt an den Episkopat der vom Staate
unabhängigen schottischen Kirche und wurde am 14. November 1784

zu Aberdeen durch dem Bischof von Aberdeen unter Assistenz
seines Koadjutors und des Bischofs von Ross und Moray konsekriert.

Er starb am 25. Februar 1796. Seit seinem Amtsanstritt
gibt es eine bischöfliche Kirche Amerikas. Sie hat sich eine
sehr demokratische Verfassung gegeben, jedoch gleichzeitig in
äusserst sorgfältiger Weise Bestimmungen und Einrichtungen
getroffen, die der individuellen Willkür und Selbstauflösung der
Kirche Avehren. Die oberste Behörde ist die Generalkonvention,
die analog der staatlichen Einrichtung aus einem Oberhaus und
einem Unterhaus besteht. Das Oberhaus bilden die Bischöfe,
das Unterhaus die Delegierten der Diözesen. Jede Diözese
sendet 8 Abgeordnete, vier Geistliche und vier Laien. Diese
acht Delegierten können jedoch nur eine Stimme abgeben.
Damit die Diözesanstimme zustande kommt, muss sich für eine
Sache soavoIi! die Mehrheit der Geistlichen Avie der Laien
aussprechen, und damit ein Beschluss der Gencralkomvention gültig
wird, müssen beide Häuser sich einigen. Präsident des
Oberhauses ist der dienstälteste Bischof, gegenwärtig der über achtzig
Jahre alte Bischof Tuttle von St. Louis. Die Generalkonvention
versammelt sich alle drei Jahre; die Diözesansynoden, deren
Verhältnis zur Generalsynode genau geregelt ist, jährlich einmal.
Die letzte Generalkonvention Avar im Oktober 1917 in St. Louis
versammelt. Sie ist seit der Organisierung der Kirche zu einer
sehr bedeutenden Körperschaft angewachsen. Während Seabury
in England und Schottland die Konsekration zu erhalten suchte
versammelten sich am 6. Oktober 1784 in New York die
Vertreter von Gemeinden aus fünf Staaten und beschlossen die

Organisierung einer „GeneralkonventionA Diese hielt in der
damals möglichen Form ihre erste Sitzung am 27. und 28.
September 1785 in Philadelphia. Amvesend waren 16 Geistliche
und 26 Laien, im ganzen also 42 Mitglieder. Heute ist
die bischöfliche Kirche über ganz Amerika verbreitet. Zur Zeit
der Generalkonvention des Jahres 1917 hatten im Haus der
Bischöfe 119 Bischöfe Sitz und Stimme, 106 waren erschienen;
das Haus der Abgeordneten zählte ungefähr 600 Mitglieder.

Im Jahre 1880 gehörten dem Hause der Bischöfe 62, dem
der Delegierten 384 Mitglieder an. Der präsidierende Bischof



— 29 —

Smith hatte das ehrwürdige Alter von 87 Jahren. Dieser Hess

mir unterm 3. August 1880 eine ausserordentlich liebensAvürdige
Einladung zur Generalkonvention des Jahres 1880 zukommen.
Überbringer der mündlichen Einladung war Dr. Sigmund,
Pfarrer einer deutschen Gemeinde der bischöflichen Kirche in
New York. Ich hatte, Avie ich annehme, die ehrenvolle
Einladung der Anregung einiger Herren zu verdanken, mit denen
ich schon Aviederholt persönlich zusammengekommen war.
Ich nenne Dr. Nevin, Rektor der amerikanischen Paulskirche
an der Via Nazionale in Rom, der schon am Kölner Kongress
und sodann an den beiden Bonner Unionskonferenzen
teilgenommen hatte, Bischof Crossiceli Doane von Albany, der 1873

zum Konstanzer Kongress gekommen war, Bischof Cleveland
Coxe, der 1878 in der grossen Versammlung auf dem Farnham-
Schlosse das Wort prägte: „Our American Church has always

-been an old-catholic Church". Aus dem Einladungsschreiben
seien hier Anfang und Schluss mitgeteilt. Der Anfang lautet:

„Sie haben auf vielfache Weise ersehen können, aaìc tief
die Dankbarkeit aller Bischöfe der anglikanischen Kirche gegen
Gott und unsern Herrn Jesus Christus ist für den heldenmütigen
Widerstand der deutschen und scliAveizerischen Altkatholiken
gegen das unheilige Dogma der Unfehlbarkeit, und diese
Dankbarkeit, erlauben Sic mir, Sie dessen zu versichern, Avird nicht
am Avenigsten von allen Bischöfen des amerikanischen Zweiges
der anglikanischen Kirche empfunden." Die Schlussworte lauten :

„Alles, Avas wir wirklich wünschen, ist, dass alle, Avelche
an der apostolischen Lehre und Gottesverehrung festhalten und
zu den grossen AVahrheiten der christlichen Kirche stehen, eines
(ieistes sein möchten und so zusammen Avirken und beten, dass,
Avenn ein Zweig der Kirche diese Banner verlassen hat, er
sich dessen schäme und froh zu dem Glauben zurückkehre,
welcher immer, überall und von allen festgehalten wird, zur Ehre
Gottes des Vaters und unseres Herrn Jesus Christus".

Ebenso bezeichnend avìc rührend lautete auch die
Unterschrift: „Ihr Bruder in Christus und Ihr Vater nur durch das
Recht meines hohen Alters — 86 Jahre letzten Juni —."

Über meine Amerikareise habe ich in meiner Schrift
„Gemeinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche" (Bern, K. J.

Wyss, 1881) Bericht erstattet. Als ich Mitte September in New
^ ork angekommen Avar, stellte ich mich alsbald dem Diözesan-



— 30 —

bischof Dr. Potter wie dem präsidierenden Bischof Smith
persönlich vor. Von beiden wurde ich in der zwanglosesten,
brüderlichsten Weise empfangen. Da ich ersucht worden war, schon

am nächsten Sonntag (19. September) in einer deutschen Kirche
zu predigen, bat ich den Diözesanbischof, mir dazu die
kanonische Bewilligung zu erteilen. Allein dieser antwortete: Sie

haben nicht bloss die Vollmacht zu predigen, sondern auch
das Recht zu jeder andern kirchlichen Funktion, um die man
Sie ersucht. Ich hatte kein Examen zu bestehen und mit keiner
Silbe darüber Aufschluss zu geben, Avie ich diesen oder jenen
Punkt auffasse. Ebenso dachte auch ich keinen Augenblick
daran, mir doch erst die 39 anglikanischen Artikel näher
erklären zu lassen, bevor ich mich auf eine Interkommunion
mit der bischöflichen Kirche einlasse. Über eine derartige
mühselige Verständigung half meinen Gastfreunden einmal die
Voraussetzung hinweg, ich sei ein katholischer Bischof und bekenne
mich zum katholischen Glauben, und sodann die Annahme,
dass ich den zum Gottesdienst versammelten Gläubigen nicht
in eitler Willkür durch AbAveichcn von den Vorschriften des

offiziellen Gebetbuches Ärgernis geben Averde. Ich bekam
tatsächlich Gelegenheit zu mannigfaltigen Funktionen: ich predigte
in verschiedenen Kirchen, zelebrierte in der vornehmen
alten Dreifaltigkeitskirche am Broad Way das Hochamt, spendete

an ZAvei Orten die hl. Firmung, beteiligte mich an einer
PricsterAveihe, sprach bei einer imposanten Begräbnisfeier die
rituellen Gebete; bei allen diesen Gelegenheiten unterschied
ich mich nur durch einen Umstand von einem Mitglied des

amerikanischen Episkopats: man bestand ohne Ausnahme darauf,

dass ich meine eigenen Kultusgewänder und Insignien trage,
damit jedermann erkenne, Aver ich sei und woher ich komme.
Man wollte mich nicht der Gefahr aussetzen, dass mir jemand
nachsage, ich hätte meine eigene Kirche verleugnet und mich
zu den Anschauungen und Übungen der bischöflichen Kirche
Amerikas bekehrt.

Überhaupt gestehe ich, dass ich mich nur mit Gefühlen
tiefer Dankbarkeit an all die Zeugnisse rücksichtsvoller und
Avohlwollender brüderlicher Gesinnung erinnern kann, die dem
Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz in der bischöflichen

Kirche Amerikas gegeben Avorden sind. Schon in den
ersten Tagen nach meiner Ankunft erhielt ich von Bischof



— 31 —

Cleveland Coxe eine Einladung zur Teilnahme an seiner Diö-
zesansynode, die sich am 22. September zu Geneva (Genf) im
Westen des Staates New York versammelte. Die Synode be-

grüsste mich in feierlichster Weise, wies mir im Chor der
Kirche, in der sie versammelt Avar, neben dem Diözesanbischof
einen Ehrensitz an und fasste einmütig eine Resolution, deren
Text folgendermassen lautet:

„Wir schätzen uns überaus glücklich, den Bischof der
Schweizer Altkatholiken in unserer Mitte zu begrüssen, ihm die
Hand brüderlicher Gemeinschaft zu reichen und unsere dankbare

Befriedigung auszudrücken, dass er zu uns gekommen,
eins mit uns im Glauben, im apostolischen Amt und in der
Gemeinschaft der einen, heiligen, katholischen Kirche.

Auch wir Avollen bezeugen, class Avir uns in voller
Sympathie und dem Bewusstsein Avechselseitigcr Verpflichtung fühlen
mit der so glücklich begonnenen ReformbcAvcgung und dem
ihr vorgesteckten Ziele, das Christentum der Gegemvart zum
Glauben und Leben, zur Zucht und Ordnung der ursprünglichen

Kirche apostolischer Zeit zurückzuführen.
Wir freuen uns des Vorzuges, einen Bischof

aufzunehmen, der nun imstande ist, seiner eigenen Diözese und
«einem eigenen Zweige der Kirche aus eigener Anschauung
Zeugnis zu geben von dem Gedeihen und Fortschreiten christlicher

Gottesanbetung und christlichen Lebens in dieser ver-
gleichungsweise neuen Welt, und so die heiligen Bande mehr zu
festigen, welche alle wahren Katholiken in einem gemeinsamen
Bunde umschliessen."

Als Bischof Doane von Albany, der Hauptstadt des Staates
NeAV York, von meiner Amvesenheit im Westen des Staates
hörte, liess er mich nicht nach NeAV York zurückkehren, ohne
dass ich ihn besuchte und drei Tage bei ihm zubrachte. Noch
stand die prachtvolle Kathedrale nicht, die heute von einem
der höchsten Punkte der Stadt über den Hudson hinüber weit
ins Land hinaus grüsst, sondern der Gottesdienst Avurde in einer
geräumigen, aber recht unscheinbaren Halle gefeiert; aber am
Sonntag war die Halle dicht gefüllt, der Bischof zelebrierte und
stellte in einer Ansprache seinen Amtsbruder der versammelten
Gemeinde vor. Solche Zeugnisse brüderlicher Gesinnung erhieltich
in NeAV York, als die Generalkonvention zusammengetreten war,
Tag für Tag. Beim feierlichen Eröffnungsgottesdienst hatte ich



— 32 —

eleu Kelch zu spenden. In der ersten Sitzung des Hauses der
Bischöfe wurde ich zum Vizepräsidenten ¦ ernannt. Am gleichen
Tag stellte mich Hamilton Fish, Vater des damaligen Gesandten
in Bern, unter General Grant Staatssekretär der Vereinigten
Staaten, im Hause der Delegierten mit überaus freundlichen
Worten atoi\ In vielen besondern Versammlungen, die mit der
Generalkonvention zusammenhingen, hatte ich über den
Altkatholizismus Bericht zu erstatten. Zu grösster Genugtuung
gereichte mir namentlich, dass unsere Messliturgie, von Dr. Haie,
nachherigem Bischof von Kairo, ins Englische übersetzt, den

ungeteilten Beifall der Bischöfe fand.

Um dem Missverständnis zu Avehren, es habe sich bei
allen diesen Dingen doch eigentlich nur um persönliche Liebens-
Avürdigkeiten gehandelt, muss ich auch hier den Wortlaut einer
Resolution mitteilen, über die in meiner GegenAvart im Hause
der Bischöfe ernst und einlässlich verhandelt Avorden ist und
die von diesem als eigentlicher ^Konzilsbeschluss", nicht bloss
als administrative Massnahme, gemeint war. Demgemäss wurde
sie auch nicht einfach wie ein anderer Beschluss im Protokoll
der Generalkonvention notiert, sondern, Aveil speziell in die

Kompetenz des Hauses der Bischöfe fallend, als besonderes
Dokument mit den Namen der am konziliaren Erlass beteiligten
Bischöfe in dieses Protokoll herübergenommen. (Journal of the
Proceedings etc. from October 6 to October 27, 1880, p. 263 f.)
Niemals ist über den Altkatholizismus sonst von irgendeiner
kirchlichen Behörde in gleich feierlicher Form ein Beschluss gefasst
worden. Es Avaren an der Sitzung 53 Bischöfe amvesend; alle
haben den Beschluss unterzeichnet. Dieser lautet:

„In Erwägung,

dass die Lambethkonferenz vom Jahr 1878 folgende Erklärung
erlassen hat:

Wir begrüssen mit Freuden jedes Streben nach einer Reform
nach dem Muster der alten Kirche. Wir verlangen keine strenge
Einförmigkeit ; Avir Avollen keine nutzlosen Trennungen ; denen,
Avelche uns nahekommen in dem Eifer, sich zu befreien von
dem Joche des Irrtums und des Aberglaubens, bieten wir bereit-
Avillig unsere Hülfe und solche Privilegien, die für sie annehmbar

sind und bei Avelchen unsere Prinzipien, Avie sie in unsern
Formularen ausgesprochen sind, bestehen können, eine Erklä-



rung, welche sich auf zwei unbestreitbare historische Tatsachen
stützt, nämlich :

1. dass die Gemeinschaft, welche sich heilige römische
Kirche nennt, durch die Dekrete des Konzils von Trient vom
Jahr 1563 und des Dogmas von der unbefleckten Empfängnis
vom Jahr 1854 und durch das Dekret der Unfehlbarkeit des

Papstes vom Jahr 1870 den Gewissen aller Glieder der Nationalkircheu,

welche unter ihrer Botmässigkeit stehen, als Glaubenssachen,

deren Annahme zur Seligkeit notwendig sei, Dogmen
aufgeladen hat, welche keine Gewähr haben in der heiligen
Schrift oder in den alten Glaubensbekenntnissen, Dogmen, so

grundfalsch, dass sie den Glauben beflecken und verderben; und
2. dass die Anmassung eines universalen Episkopates durch

den Bischof von Rom, indem dieselbe die Definition von der
päpstlichen Unfehlbarkeit wirksam macht, in den lateinischen
Kirchen das bischöfliche Amt seiner ursprünglichen Unabhängigkeit

beraubt und statt dessen zur Oberaufsicht über Diözesen
ein päpstliches Vikariat eingesetzt hat, Avährend diese tatsächliche

Veränderung der göttlichen Verfassung der Kirche, wie
dieselbe im Episkopat und den andern Weihen in dreifacher
Gliederung begründet ist, die Autonomie, Avenn nicht die besondere

Existenz der Nationalkirchen zerstört hat,
deshalb also

erklären wir Bischöfe der protestantisch bischöflichen Kirche
der Vereinigten Staaten von Amerika, als Bischöfe in der Kirche
Gottes zum Konzil versammelt, festhaltend an den Prinzipien,
die von der Lambethkonferenz ausgesprochen worden sind, und
in der Absicht, wahre Einheit, welche eine Einheit in der Wahrheit

sein muss, zu erhalten,
dass

die grosse ursprüngliche Regel der katholischen Kirche:
Episcopatus unus est, cujus a singulis in solidum pars tenetur (der
Episkopat ist einer; an ihm haben die einzelnen solidarisch
Anteil) dem Episkopate aller Nationalkirchen, die an dem
ursprünglichen Glauben und der ursprünglichen Ordnung
festhalten, und den einzelnen Bischöfen derselben nicht bloss das
Recht, sondern auch die Pflicht auferlegt, in der Reinerhaltung
jenes Glaubens und in der Wiederherstellung jener Ordnung
solche zu beschützen, welche durch jene vorhin erwähnte
Massnahmen des einen und des andern beraubt worden sind,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1919. 3



— 34 -
und dass ferner

die Bischöfe der protestantisch-bischöflichen Kirche der
Vereinigten Staaten von Nordamerika, versammelt zum Konzil,
nicht gewillt, die Gültigkeit der Konsekration durch einen Konse-

krator zu bestreiten, doch von ihrer Überzeugung Kenntnis
geben, dass bei der Organisierung reformierter Kirchen, mit
Avelchen Avir hoffen dürfen, Gemeinschaft zu haben, die
Vorschriften der nicänischen Kanones befolgt werden sollten, und
dass daher, wenn die Konsekration durch drei Bischöfe
derselben Provinz unmöglich ist, die Bischofsweihe unter allen
Umständen durch drei Bischöfe von Nationalkirchen
vorgenommen werden sollte."

Das ist der Wortlaut der in Frage stehenden konziliaren
Kundgebung der bischöflichen Kirche Amerikas. Ich habe in
meinem Bericht an die christkatholische Synode vom 15. Mai 1916

auch der in Amerika entstandenen BeAvegung zur Herbeiführung
einer kirchlichen Einigung gedacht, und zwar insbesondere der zu
diesem Zweck veranstalteten Konf erenzA^om 4.bis 6. Januar 1916 in
Garden City. (Protokoll der Synode, 1916, S. 31 ff.) Dabei sagte
ich: „Die bischöfliche Kirche, die uns so nahe steht, dass ich
keinen prinzipiell wichtigen Scheidungsgrund namhaft zu machen

wusste, und von der diese ganze Bewegung ausgegangen ist, Avar

(auf der er av ahn ten Konferenz) durch sechs Bischöfe, fünf geistliche

Theologen und vier Laien vertreten. Wir dürfen ihr
vertrauensvoll die Führung überlassen." Ich hatte es nach meiner
Rückkehr aus Amerika als meine Pflicht erachtet, mich auch
in einem besondern Hirtenbrief „über die kirchliche Gemeinschaft

mit der anglo-amerikanischen Kirche" auszusprechen.
Das Schreiben ist datiert vom 14. Februar 1881. Darin habe
ich, namentlich auch unter Berufung auf die Thesen der Bonner
Unionskonferenzen, auf die Avichtigsten Bande der Gemeinschaft
aufmerksam gemacht, die uns mit der bischöflichen Kirche
Amerikas verbinden: Wir verharren in der Lehre der Apostel,
Avie sie niedergelegt ist in den heiligen Schriften und ihren
Ausdruck gefunden hat in den Glaubensbekenntnissen der alten,
ungeteilten, Avahrhaft allgemeinen katholischen Kirche; wir
haben dasselbe Priestertum ; wir haben denselben Altar. Kirchen,
die sich gegenseitig dieses Zeugnis geben, dürfen, wie ich glaube,
einander nicht exkommunizieren.

Dr. Nevin, Rektor der amerikanischen Paulskirche in Rom,



— 35 -
hat sich 1881 in der Märznummer des „Foreign Church
Chronicle", des Organs der „Anglo Continental Society", über die
Bedeutung der anlässlich der Generalkonvention des Jahres 1880

geübten Interkommunion u. a. folgendermassen geäussert: „Eine
sehr bemerkenswerte und wohltuende Erscheinung bei der
Aufnahme, welche Bischof Herzog fand, Avar es, dass Vertreter
aller Richtungen in der amerikanischen Kirche — und zwar
ohne äussern Antrieb — ihm in herzlicher und redlich gemeinter
Weise die Hand zum Empfang reichten. In dieser Angelegenheit

schienen alle Parteidifferenzen verschwunden zu sein. Man
befand sich Prinzipien gegenüber, die weiter, tiefer, für das

Christentum wesentlicher sind, als diejenigen, auf denen die

Bildung dieser verschiedenen Richtungen beruht. Man vergass,
indem man ihn begrüsste, die menschlichen Differenzen, welche
eine Theologengeneration nach der andern geschaffen und mit
peinlicher Sorgfalt verschärft hat, und dachte allein an die
Substanz des Glaubens und der Ordnung, auf deren Grund
Christus mit seinen Aposteln die Kirche baute, und alle fühlten
es, für diese hat der schAvcizerische Bischof einen guten Kampf
gekämpft. Seinerseits brachte Bischof Herzog der amerikanischen
Kirche entgegen die denkbar vollständigste Anerkennung ihrer
Katholizität — im Glauben, in der Verfassung und Disziplin.
Soweit man durch öffentliche Akte gehen kann, um eine
anerkannte Gemeinschaft zwischen verschiedenen Kirchen
herzustellen, soAveit sind der amerikanische Episkopat und Bischof
Herzog gegangen Theologie, Geschichte sind nutzlos, wenn
sie bloss in unsern Bibliotheken und Archiven aufgespeichert
stehen. Das Europa des 19. Jahrhunderts erwartet von unserm
Episkopate, dass er wahr und stark und gross sei nicht im
Worte allein, sondern auch in Taten, auf dass er die ihm
anvertraute Wahrheit für die heutigen Bedürfnisse der Welt
verwende — und diese sind gross und erfordern soviel Glauben,
soviel apostolische Weitherzigkeit, wie damals, als Paulus
zuerst den Herrn Jesus Christus in dieser Stadt (Rom) predigte."
(Vgl. „Katholik", 1881, Nr. 14.)

Von der Eitelkeit, die mich verleiten könnte, mich mit dem
Apostel Paulus einigermassen auf gleiche Linie zu stellen,
fühle ich mich vollkommen frei ; aber mein Freund Nevin legte
Wert darauf, dass ich im Frühjahr 1883 in seiner neuen Kirche
an der Via Nazionale zu Rom das Evangelium verkünde. Im
Namen des Bischofs Littlejohn von Long Island, der damals



- 36 —

mit der Oberaufsicht über die Genossenschaften der bischöflichen
Kirche auf dem europäischen Kontinent betraut war, lud er
mich ein, einigen jungen Mitgliedern seiner Gemeinde die hl.
Firmung zu spenden. Ich folgte der Einladung und vollzog in
feierlichem Gottesdienst die Funktion am 8. April 1883.

Damals begannen in Luzern ernsthafte Besprechungen
über Gründung einer christkathoüschen Genossenschaft. Diese
konstituierte sich am 17. November 1883. Damit Avar auch der
„Mariahilfhandel" eingeleitet, der jahrelang die Treue der
Luzerner Christkatholiken auf eine unsäglich harte Probe stellte,
meine Freunde dagegen wieder einmal die Unzuverlässigkeit
der „Opportunisten", wie man 1870 zu sagen pflegte, recht
bitter erfahren liess. Als man endlich voraussehen konnte, dass
die christkatholische Genossenschaft darauf angewiesen sein
werde, sich selbst ein Gotteshaus zu erbauen, dachte ich daran,
dass das vielleicht im Verein mit der englischen Kolonie in
Luzern geschehen könnte. Dieser Avar seit 20 bis 30 Jahren
die protestantische Kirche zur Mitbenützung eingeräumt, Avas

beim Anwachsen der protestantischen Gemeinde mit der Zeit
unmöglich wurde. Allein die „Colonial and Continental Society",
unter deren Protektion die Luzerner Kolonie stand und die der
„low Church"-Richtung huldigt, Avollte von dem Projekt, mit
uns eine Simultankirche zu bauen, nichts wissen. Schon unterm
21. April 1890 wandte ich mich daher an Bischof Doane von
Albany, der inzwischen die bischöfliche Jurisdiktion über die
amerikanisch-bischöflichen Genossenschaften auf dem
europäischen Kontinent übernommen hatte. Da die bischöfliche
Kirche bereits angefangen hatte, Avährend der Sommersaison
in Luzern Gottesdienst zu halten, und die Luzerner Stadtgemeinde

eher in der Lage Avar, einen Beitrag zur Erbauung
einer Kirche zu leisten, Avenn diese zugleich für den Fremdenverkehr

förderlich war, schlug ich dem Bischof vor, eventuell
mit uns nach einer näher zu treffenden Vereinbarung eine
Kirche zu bauen. Am 12. Mai 1890 musste ich dem Bischof
mitteilen, dass ein bundesgerichtliches Urteil vom 10. Mai uns
nun nötige, an das Unternehmen zu gehen. Doane erklärte mir
umgehend schon auf meinen ersten Brief seine volle Bereit-
Avilligkeit. Unterm 30. Mai konnte ich ihm einen von Dr. Weibel
ausgearbeiteten Vertragsentwurf übermitteln. Infolge der Schwierigkeit,

hinsichtlich des Bauplatzes und des Bauplanes zu end-



— 37 —

gültigen Entschliessungen zu gelangen, verzögerte sich der
formelle Abschluss der Übereinkunft. Allein im März 1891 kam
Bischof Doane auf einer Visitationsreise über Italien nach Genf.
Hier trafen Dr. Weibel und ich am 21. März 1891 im Hotel
„Viktoria" mit ihm zusammen. Alles war so gut vorbereitet,
dass nach einigen Minuten der Vertrag ohne alle weitere
Diskussion unterzeichnet werden konnte. Danach erhielt die
bischöfliche Kirche für 30 Jahre das unentgeltliche
Mitbenützungsrecht und leistete dafür einen Beitrag in der Höhe von
50,000 Fr. Von dieser Summe war jedoch die Hälfte nach
20 Jahren zurückzuzahlen, falls die bischöfliche Kirche auf die
Weiterbenützung verzichtete; nach 30 Jahren hatte die
Rückzahlung zu erfolgen, falls die christkatholische Gemeinde vorzog,
fortan die Kirche allein zu benützen. Im Jahre 1911 waren die
20 Jahre abgelaufen. InzAvischen hatte sich die englische Kolonie
in unmittelbarer Nähe der Palasthotels am See eine eigene
schöne Kirche erbaut, die den Besuch des amerikanischen
Gottesdienstes auf der Musegg sehr beeinträchtigte. Das
veranlasste die amerikanische Kolonie, den Vertrag zu kündigen,
Avas zur Folge hatte, dass nun die christkatholische Gemeinde
verpflichtet war, dem mit der Oberaufsicht betrauten Bischof,
bzAv. der amerikanischen Aufsichtskommission die Summe Aron

25,000 Fr. zurückzuzahlen. Präsident der Kommission Avar der
greise Bischof Doane. Ich stellte diesem allerdings vor, dass die
Verpflichtung uns schwer belaste, hätte aber nicht gewagt,
einfach um Erlass der Schuld zu bitten. Allein Dr. Nevin, der
sich selbst an der Sammlung sehr beteiligt hatte, und Bischof
Dr. Doane schrieben mir, sie hätten von Anfang an nicht daran
gedacht, das Anleihen wirklich zurückzufordern. Die Summe
Avurde in aller Form geschenkt. Nach einem neuen Vertrag
dient die Kirche immer noch beiden Kulten. Sollte aber, wie
das vorgesehen ist, die amerikanische Kolonie im Jahr 1921
in Luzern ein eigenes Gotteshaus besitzen, so wird unsere
Christuskirche dennoch immer ein schönes Denkmal der brüderlichen

Beziehung zu der bischöflichen Kirche Amerikas bleiben.
Dabei ist nicht zu vergessen, dass die Handreichung erfolgte
in einer Zeit, in der es fast zum guten Ton gehörte, uns
recht geringschätzig zu beurteilen und ohne Gruss auf der Seite
stehen zu lassen. E. H.

(Schluss folgt.)


	Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der Schweiz

