Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919

Heft: 1

Artikel: Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der
Schweiz

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[nternationale kirchliche Beziehungen
der christkatholischen Kirche der Schweiz .

A. Zu den altkatholischen Kirchen.

» Wir wollen nicht cine neue Sekte, nicht einc neue Kirche!“
das war ein Gedanke, auf den Munzinger von allem Anfang
an das grosste Gewicht legte. Schon 1860 bekennt er: ,Obschon
uns die Wahrheit hoher steht als die Einheit, so betrachten wir
doch die Einheit der katholischen Kirche als das Juwel, das sie
vor andern Kirchen auszeichnet.“ (Papsttum und Nationalkirche,
S.102.) Kirchliche Gemeinschaft hat aber um so grisseren Wert,
je besser sie sich eignet, nicht bloss moglichst vielen Christ-
gliubigen Raum zu bieten, sondern diese auch zusammenzu-
halten und anzuregen, ,eintriichtig mit einem Mund Gott zu
verherrlichen, den Vater unseres Herrn Jesu Christi“ (Rom. 15, 6).
Wer das nicht will, hat doch wohl fiir das Reich Gottes, das
Christus den Menschen nahe bringen wollte, kein rechtes Ver-
stiindnis. Weil es Munzinger um die Sache des Christentums
und um christliche Religionsiibung zu tun war, konnte und
durfte er nicht daran denken, nun seine schweizerischen Ge-
sinnungsgenossen von denen des Auslandes moglichst zu trennen,
sondern es musste ihm selbstverstindlich sein, dass man suche
die Gemeinschaft des Geistes mit ihnen zu erhalten und in gemein-
schaftlicher Arbeit nach dem gemeinschaftlichen Ziele zu trachten
Diesem Gedanken hatte er schon in einer Resolution Ausdruck
gegeben, die am 1. Mai 1871 von ciner zahlreichen Katholiken-
versammlung in Bern angenommen worden ist. (Vgl. » Beitrige",
S. 54.) Insbesondere lag ihm daran, mit den deutschen Altkatho-

') Der vorliegende Aufsatz bildet das vierte Kapitel einer ungedruckten
Schrift {iber die christkatholische Kirche der Schweiz. — Munzinger ist der
am 28. April 1873 in Bern verstorbene Professor Dr. Walter Munzinger
dessen ich in meinen ,, Beitrdgen zur Vorgeschichte der christkatholischen
Kirche der Schweiz“ (Bern, K. J. Wyss, 1896) gedenke.

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1019, 1



— 9
liken IHand in Hand zu gehen. Er war der Sprecher der schwei-
zerischen Abordnung am Miinchener Altkatholikenkongress, an
dem er seine Rede schloss mit der Mahnung: ,,Und ein letztes Wort
ist: Wir sollen einig bleiben.“ (,Stenographischer Bericht®,
S. 161.) In Minchen war Munzinger mit dem damaligen Pro-
tessor Reinkens aus Breslau bekannt geworden. Keine Person-
lichkeit hatte auf ihn einen so tiefen und so sympathischen Kin-
druck gemacht wie Reinkens. In seiner Schrift ,,Der Katholiken-
kongress* (S. 19), die Munzinger gleich nach sciner Rickkehr
herausgab, bezeugt er: ,Wenn mich mein und meiner Freunde
Blick nicht triigt, so ist das ein Mann, von dem ich glaube,
das Volk miisste empfinden, dass er es gut mit ihm meint;
er ist der Melanchthon in der Gesellschaft.“ (,Beitrige“, S. 73.)
Als infolge der Exkommunikation des Pfarrers Gschwind die
grosse Volksversammlung vom 1. Dezember 1872 in Olten
moglich wurde, war cs wieder Munzinger, der den Breslauer
Kirchenhistoriker bewog, die weite Reise nicht zu scheuen
da, wie er ihm schrieb, .,ein einschlagendes Wort oft entschei.
dend ist fiir eine ganze Entwicklung®. In dem EKinladungs-
schreiben vom 13. November 1872 (,Beitrige“, S.71f) war
beigefiigt, Reinkens moge, falls er an der Reise verhindert sein
sollte, der in Aussicht genommenen Versammlung doch wenig-
stens einen Brief zukommen lassen, in welchem er sich ,ébes
die religiise Bedeutung unserer Bewegung® ausspreche. Reinken
kam und machte mit seiner Rede einen so iiberwiiltigenden
Eindruck, dass ihn Munzinger ,nicht losliess“, sondern so ein-
dringlich ersuchte, nun auch in andern Stiadten Vortrige zu
halten, dass er schliesslich eine Zusage erhielt. Bestimmend
war fir Reinkens die Ausserung: ,Geben sie dem Volke die
religiose Direktive, sonst gibt es kirchlich ein Chaos.“ (Die
Vortrige, die Reinkens nun gehalten hat, sind gesammelt in
der Broschiire ,Katholisch nicht pépstlich“, Verlag des christ-
katholischen Presskomitees, 1903.) Zu den Aufgaben, die dem
in Olten Kkonstituierten ,Verein freisinniger Katholiken“ nach
Munzingers Vorschlag zugewiesen wurden, gehdrte auch ,die
Pflege einer regelmissigen Korrespondenz mit den Zentralkomi-
tees des deutschen Altkatholikenvereins“. (,Beitrage“, S. 77.)
Dieser antisektiererischen Tendenz entsprach es, wenn noch
in der Einleitung zum Verfassungsentwurf gesagt war, dass die
christkatholische Kirche der Schweiz den Kampf ,gemeinsam



mit den (Glaubensgenossen anderer Liander aufgenommen habe-,
und in dem von Prof. Gareis entworfenen, am 14. Juni 1875
von der ersten Synode approbierten ,Reglement des Synodal-
rates“ dem Bischof in § 23 die Pflicht auferlegt wurde, ,unter
Mitwirkung und Gegenzeichnung des Synodalrates seinen Amis-
antritt den auf gleichem kirchlichen Doden stehenden Bischifen des
In- und Auslandes mitzuteilen*. Eine solche Mitteilung hatte
nicht nur zur Voraussetzung, dass sich der christkatholische
Bischof mit den in Frage kommenden Bischéfen in voller Kirchen-
cemeinschaft befinde, sondern sie war auch ecine tatsichliche
Anerkennung der Verpflichtung, diese Kirchengemeinschaft seiner-
seits gewissenhaft aufrechtzuerhalten und zu pflegen. Eine Mit-
teilang des Amtsantritts ohne diese Voraussetzung wire nicht
nur eine Unredlichkeit, sondern auch eine Unanstiindigkeit
gewesen, mit der sich ein katholischer Bischof bei scinem
Amtsantritt nicht beflecken durfte. Ich sage das hier, weil es
nach Munzingers Tode in einflussreichen Kreisen, in welchen
man den katholischen Episkopat lieber fallen gelassen hiitte,
mehr und mehr iblich wurde, im Gegensatz zur ,schweize-
rischen Unabhiangigkeit®, ., von halben Schritten“ in der Kirchen-
reform, ja sogar von der ,Bonner Kurie® zu reden, der man
sich nicht unterwerfen werde. Noch am 19. November 1875 konnte
Pfarrer Dr. Watterick, der doch sehr wohl wusste, wie sein
Jugendfreund Reinkens gesinnt war und was er diesem seit
der Ubernahme des bischoflichen Amtes personlich zu ver-
danken hatte, die ,Generalversammlung der christkatholischen
Gemeinde von Basel“ zu der Erklirung veranlassen, dass sie
mit der Vornahme einer Bischofswahl nun einverstanden sei,
jedoch u. a. nur unter der Bedingung: ,in voller Unabhingig-
keit von auswiirtigem Einfluss“, wobei freilich nicht ganz deut-
lich gesagt war, ob die Unabhédngigkeit der Wahl oder die
Unabhiingigkeit des zu Wihlenden gemeint war, (,Kath. Bliitter¥,
1875, Nr. 48, S. 382 f.) Nur wusste jedermann, dass der angeb-
lich gefiirchtete ,auswirtige Einfluss* von Bonn herkam. Bei
solcher Stimmung und aus verschiedenen andern Griinden war
es fiir den Gewihlten misslich, it andern Kirchen in kanonische
Beziehung zu treten.

1. In Betracht konnte zunichst nur die Kirche der deut-
schen Altkatholiken kommen. Der ebenso milde und riicksichts-
volle wie klare und feste, ebenso treue wie weitsichtige Bischof



4 —

Reinkens hat es mir sehr leicht gemacht, mit ihm von allem
Anfang an als Bischof in volle Kirchengemeinschaft zu treten
und darin zu verharren. Obwohl er unsere Verhiltnisse sehr
genau kannte und obwohl es ihm nicht angenehm sein konnte,
mir gegeniiber eine andere Stellung einnehmen zu miissen als
die hollindischen Bisehofe, von denen er selbst die Konse-
kration erhalten hatte, zauderte er doch keinen Augenblick, mir
den Antritt des bischoflichen Amtes moglich zu machen. Er
lieh mir zu diesem Zwecke sogar bischéfliche Insignien, die ich
mir bei meiner damaligen Armut nicht rechtzeitig anschaffen
konnte. Nachdem ich vom Plfarramt zuriickgetreten war, ver-
ging kein Jahr mehr, ohne dass wir irgendwo in der Schweiz
einige Ferientage miteinander zubrachten. Wir erliessen keine
Publikation, ohne diese uns gegenseitig mitzuteilen. Von einer
andern Unterordnung als von der, die durch Alter und Ver-
dienst zur Pflicht gemacht wurde, war nie die Rede. Nur traten
wir von Anfang an die Vereinbarung, dass zwar die Geistlichen
bei voriibergehendem Aufeuthalt in dem auswairtigen Bistum
zu allen priesterlichen Funktionen berechtigt bleiben sollen,
jedoch nicht aus dem Klerus der einen Ditzese in den der
andern hiniibergenommen werden sollten, ohne dass die
Betreffenden von dem zustindigen Bischof die férmliche Ent-
lassung aus dem bisherigen Didzesanverband erhalten hatten.
Das briiderliche Verhiltnis zwischen den beiden Bischéfen war
und blieb bis auf diesen Tag das zwischen den beiden Kirchen.
[ch habe mich in meinem Hirtenbrief auf die Fastenzeit des
Jahres 1898 iiber dieses Verhiiltnis folgendermassen ge#ussert:

»Als etwas ebenso Selbstverstindliches — wie die briider-
lichen Beziehungen der Bischofe zueinander — sehen zu meiner
grossen Freude auch die Gemeinden an den Grenzen beider
Léinder die Pflicht an, die guten Beziehungen zueinander zu
pflegen. Das geschieht bei jedem freudigen und traurigen An-
lass, der dazu Gelegenheit bietet. Kommt ein Mitglied der einen
Kirche an einen Ort, in welchem eine Gemeinde der Schwester-
kirche besteht, so betrachtet er sich ohne weiteres als einen
Angehorigen derselben und wird auch als solcher stets mit
Freuden anerkannt. Das erstreckt sich namentlich auch auf
die Priester. Die Landesgrenzen hindern sie nicht, einander
freundliche Iilfe zu leisten, ja sogar fiir lingere Zeit in der
einen oder andern Gemeinde der Schwesterkirche Dienst-



leistungen zu tbernehmen. Kurz, das Zeugnis diirfen wir uns
diesseits und jenseits des Rheines geben, dass wir seit der
Organisation unserer Kirchen redlich bestrebt waren, ,EKinig-
keit des Geistes zu erhalten durch das Band des Friedens‘“.
{Ephes. 4, 3.)

Ich dirfte dieses Zeugnis heute noch ohne jede Einschriin-
kung wiederholen. Die feierlichste Kundgebung der vollen
Giemeinschaft, in der die beiden Kirchen zueinander stehen,
war die Konsekration, dic ich dem Hiilfsbischof und nachherigen
Amtsnachfolger des Bischofs Reinkens, Dr. Theodor Weber, an
4. August 1895 im Auftrag der Kirche der deutschen Altkatho-
liken erteilt habe.

2. Nachdem am 22. September 1871 die grosse Alikatho-
likenversammlung in Miinchen mit Begeisterung den Ausfiih-
rungen Dallingers tber die Mirtyrerkirche von Utrecht zuge-
stimmt und feierlich anerkannt hatte, ,es sei durchaus kein
Grund vorhanden, warum diese Kirche nicht von uns als eine
rechtmiissig bestehende (katholische) Kirche anzusehen sei®,
dachte kein Altkatholik mehr daran, die hollindischen Glau-
bensgenossen als mit Recht vom Papst Kxkommuuizierte zu
betrachten. Die Kirchengemecinschalt zwischen ihmen und den
Altkatholiken wurde ohne weiteres als eine selbstverstindliche
Tatsache allgemein anerkannt. Namentlich haben die holliin-
dischen Bischofe, wie ich im II. Abschnitt meiner Schrift aus-
fiihre, den deutschen Altkatholiken jeden Beistand geleistet, um
den sie ersucht worden sind. Aber durch dic Weigerung des
lirzbischofs Heykamp, an meiner Konsekration teilzunehmen,
war doch ein Missverhiltnis zwischen den Kirchen Hollands
und der Schweiz entstanden, das mich immer schwer bedriickte.
fch konnte freilich den holléindischen Briidern die scheue Zuriick-
haltung nicht tbelnehmen. Sie waren so lange von aller Welt
verlassen und gemieden, dass sie ohne strenges Festhalten an
ihrer Uberlieferung ihre Kirche unmoglich hiitten erhalten
konnen. Wir aber waren mit kirchlichen Anderungen so rasch
vorgegangen, dass sie Mithe haben mussten, uns zu verstehen.
Der deutsche Altkatholikenkongress in Heidelberg (1. bis 4. Sep-
tember 1888) gab Veranlassung, das normale Verhiltnis her-:
zustellen. Es wurde der Beschluss gefasst: ,Der Kongress
ersucht den Herrn Bischof (Reinkens), mit Herrn Bischof



-8 —

Dr. Herzog und dem Herrn Erzbischof und den Herren Bischofen -
der holldindischen altkatholischen Kirche zu dem Zwecke in
Verbindung zu treten, dass ein gemeinsamer Kongress bzw. eine
Synode aus Deputierten der deutschen, schweizerischen und
holliindischen Kirehe stattfinde, wobei er den Wunsch aus-
spricht, dass, wenn es moglich ist, auch die dsterreichiscien Alt-
Latholil.en zugezogen werden.“ Im Juli 1889 kam Bischof Rein-
kens wieder nach der Schweiz, um hier einige Ferientage zu-
zubringen. Wir besprachen die Angelegenheit einliisslich und
setzten uns mit dem Erzbischof Heykamp in Verbindung. Dieser
war inzwischen iiber die schweizerische Kirche und ihren Bischof
genugsam unterrichtet worden und ging bereitwillig auf den Vor-
schlag ein, In den Tagen vom 23. bis zum 25, September 1889 waren
Bischof Reinkens und ich — im Hause des Erzbischofs briider-
lich und gastfreundlich aufgenommen — in Utrecht mit dem hol-
liindischen Episkopat und hervorragenden Geistlichen der Ut-
rechter Kirche — ich nenne den spitern Bischof Spit von
Deventer, den spiitern Bischof von Haarlem, Seminarprisident
van Thiel und Pfarrer van Santen von Dordrecht — zur
Konferenz versammelt. In ebenso ernsten wie briiderlichen
Verhandlungen kam die ,Utrechter Konvention“ vom 24. Sep-
tember 1889 zustande, iiber die ich unter Beigabe der ge-
fassten Beschliisse in meinem Hirtenbrief auf die Fastenzeit
des Jahres 1890 Aufschluss gegeben habe. Sodann habe ich
der christkatholischen Synode, die am 29. Mai 1890 in Bern
versammelt war, von der Ubereinkunft amtlich Kenntnis ge-
geben. (Vgl. Protokoll, S. 20—39.) Im gleichen Jahre 1890
tand in den Tagen vom 11. bis 14. September in Kéln der erste
internationale Altkatholikenkongress statt. Zu diesem waren
ausser Bischof Reinkens und mir auch der hollindische Epis-
kopat: Erzbischof Heykamp (v 8. Januar 1892), Bischof Rinkel
von Haarlem (+ 2. Mai 1906) und Bischof Diependaal von De-
venter (¥ 22. November 1893) und 19 andere Geistliche und
Laien aus Holland erschienen. Von da an gestalteten sich auch
die Beziehungen zwischen der hollindischen und schweizerischen
Kirche nur immer freundlicher und inniger. Ich habe der Synode
des Jahres 1890 die Erkldrung abgegeben: _Ich sehe die form-
liche Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft mitder altkatho-
lischen Kirche Hollands als eines der gliicklichsten und segens-
reichsten FEreignisse an, an deren Herbeifiihrung ich mich



= 7

beteiligen durfte.“ Diese Krklirung entspricht meinen innersten
Gefithlen heute fast noch mehr als damals.

3. Die Beschliisse und Kundgebungen der Utrechter Kon-
ferenz wurden sofort auch dem Bistumsverweser der altkatho-
lischen Kirche Osterreichs, Ierrn Amandus Czech, mitgeteilt.
Dieser erkliirte in besondern amtlichen Zuschriften an Bischof
Reinkens und an mich seine riickhaltlose Zustimmung zu der
Vercinbarung und trat damit im Namen seiner Kirche in die
altkatholische kirchliche Union ein. Schon auf dem Miinchener
Kongress des Jahres 1871 war Osterreich durch eine betrichtliche
Anzahl von Delegierten vertreten. Darunter befanden sich zwei
Geistliche, Alois Anton aus Wien und Religionslehrer A. Nittel aus
Warnsdorf (Bohmen). A. Anton beteiligte sich namentlich an
der Debatte iiber die Gemeindebildung: Bisher sei er der einzige
Priester, der in Osterrcich offen fir die altkatholische Sache
hervorgetreten sei; er habe aber in Wien allein wohl 20,000
Anhiinger; alle wollen katholisch Dbleiben, an katholischem
(vottesdienst sich erbaucn, von katholischen Priestern die Sakra-
mente empfangen; aber man moége Massnahmen treffen, um
einen Bischof und einige katholische Priester zu erhalten;
in einigen Wochen hoffe er den Gottesdienst erdéffnen zu konnen.
(Stenograph. Bericht, S. 69 f.) Allein die Schwierigkeiten waren
grosser, als der enthusiastische Redner es sich vorgestellt hatte.
Abgesehen davon, dass auf keine Unterstiitzung aus Staats-
nmitteln zu rechnen war, dagegen, wie tiberall, ein schwerer
Kampf mit Indifferentismus und Fanatismus aufgenommen werden
musste, kam hinzu, dass in Osterreich die Pfarrimter immer
noch zugleich die Zivilstandsimter waren und daher Ehen, dic
nicht vor den zustindigen staatlich anerkannten roémischen
Pfarrgeistlichen abgeschlossen worden waren, als kirchlich und
staatlich ungiiltig erkliart werden konnten. Das geschah auch,
so dass im Laufe der Jahre Hunderte von altkatholischen Ehen
nach der staatskirchlichen Ordnung als Konkubinate bezeichnet
werden durften. Aber dieser schreiende Missstand, der infolge
der Standhaftigkeit der Altkatholiken immer drger wurde, fithrte
dazu, dass am 18. Oktober 1877 die ,altkatholische Religions-
genossenschaft staatlich anerkannt wurde. Damit erhielten
die altkatholischen Pfarrimter auch die Aufgabe, die Zivil-
standsregister der Pfarrgenossen zu fithren, also auch in legaler
Weise den Ehekonsens entgegenzunehmen und KEhen einzusegnen.



—_— 8 -

Das war aber auch alles; die Kultkosten hatten und haben
die Altkatholiken selbst zu tragen. Im Jahre 1877 gab es nur
drei Gemeinden: Wien, Warnsdorf und Ried. Unziihlige, die sich
anfianglich mit lautem Ruf der Bewegung angeschlossen hatten,
waren inzwischen verstummt und in den Hintergrund getreten,
wenn nicht gar zu den Gegnern tibergegangen. Allein die Treuen
harrten aus. Im Juni 1879 konnten sich die staatlich aner-
kannten Gemeinden zur altkatholischen Kirche Osterreichs
konstituieren, eine Synode organisieren, einen Synodalrat und
einen Bistumsverweser wihlen. Nicht einen Bischof, weil eine
Bischofswahl nicht ohne staatliche Bewilligung vorgenommen
werden durfte, die Bewilligung aber aus dem Grunde verweigert
wurde, weil die Altkatholiken ja nicht die Mittel hitten, dem
Bischof eine geziemende Existenz zu verschaften! So ist es seither
geblieben, wie oft und verschieden auch versucht worden ist, die
Gestattung einer Bischofswahl zu erwirken. Bis auf diesen Tag
ist der altkatholische Pfarrer von Warnsdorf zugleich der
Bistumsverweser. Bischofliche Dienste werden vom deutschen
und vom schweizerischen Bischof geleistet.

Einer dringenden Einladung folgend, habe ich im Septem-
ber 1886 an der in Wien versammelten achten altkatholischen
Synode der osterreichischen Glaubensgenossen teilgenommen.
(,Katholik“, 1886, Nr. 38.) Zweimal haben die Wiener Altkatho-
liken den internationalen Altkatholikenkongress zu sich ein-
geladen, das eine Mal auf den September 1897, das andere
Mal auf den September 1909. Bei diesen beiden Anldssen war
die christkatholische Kirche der Schweiz geziemend vertreten.
Die meisten Teilnehmer haben an diesen wie an andern Kon-
gressen ohne Zweifel den Eindruck erhalten, diese Versamin-
lungen wiren wichtig, wenn sie auch nur lediglich dazu dien-
ten, die Repriisentanten der einzelnen Kirchen zueinander in
personliche Beziehung zu bringen.

4. Der zweite Wiener Kongress (6. bis 10. September 1909)
erhielt aber cine ganz besondere Bedeutung dadurch, dass er
die altkatholischen Kirchen mit der Kirche der polnischen
Mariawiten zusammenfiihrte. Die Listerungen, denen die Leiter
dieser Kkirchlichen Gemeinschaft viele Jahre lang ausgesetzt
waren, bekunden einen so diabolischen Geist der Liige und
Bosheit, dass jeder, der die Verhiltnisse einigermassen kennt
und vom heiligen Geiste nicht ganz verlassen ist, von vorn-



herein mit den Verfolgten sympathisieren musste. (Vgl. z, B.
eine Abwehr von Anschuldigungen, die das Luzerner ,,Vaterland*
gebracht hatte, im ,Katholik“, 1909, Nr. 38.) Unterm 5. April 1906
waren die zur Pflege christlicher Frommigkeit, Sittlichkeit und
Niichstenliebe gegriindete Genossenschaft von der piipstlichen
Kurie verdammt und unterm 5. Dezember 1906 die Stifterin Maria
Pranziska Kozlowska und der hervorragendste Geistliche der Brii-
derschaft, Johann Kowalski, mit Nennung der Namen exkommuni-
ziert und als zu meidende Ketzer erklirt worden. (, Katholik ¥, 190t.
S. 182 ff,, und 1907, S. 51.) Obwohl dic Leute an manchen Orten
fast die ganze Bevélkerung fur sich hatten, gewibrte ihnen
doch auch die russische Regierung weiter nichts als das Recht,
sich zu einer besondern kirchlichen Gemeinschaft zu orgaii-
sieren. Das ,Tedeum® singend, verliessen die Mariawiten auf
die polizeiliche Aufforderung hin iiberall die bisher von ihnen
benutzten Kirchen, hielten cinstweilen Gottesdienst in Schuppen
und Scheunen und erbauten Kirchen, Schulhiuser, Waisenhiiuser,
errichteten Werkstiitten, Speisehituser und eigene Druckereien
zur Ilerausgabe von Kirchenbiichern, Katechismen, Kalendern,
Zeitschriften. Was die Leute bis zum September 1909 geleistet
hatten, grenzt ans Wunderbare. Mit ihnen hatte sich ein Mann
in personliche Bezichung gesetzt, dessen Namen ich heute nach
dem Zusammenbruch des russischen Kaiserreichies nur mit um
so grosserer Verchrung nenne, General Alexander Kirejew,
Ich hatte schon am Kélner Kongress (September 1872) die Ehre,
mit ihm personlich bekannt zu werden. Er hatte sich sodann
(1873) am Konstanzer Kongress beteiligt. In den folgenden
Jahren 1874 und 1875 gehorte er zu den Mitgliedern der Bonner
t'nionskonferenzen. Uberh:mpt benutzte er jeden Anlass, um
den Altkatholiken nahe zu treten und ihre Interessen zu den
scinigen zu machen. Dabei war es ihm nicht bloss darum zu
tun, Dienste zu leisten, sondern auch fiir dic eigene Kirche
Dienste zu empfangen. Den schweizerischen Christkatholiken, die
den Luzerner Kongress vom September 1892 miterlebt haben, wird
die ebenso sympathische wie imposante Gestalt des russischen
‘Generals sicher noch in frischer Iirinnerung geblichen sein.
Seine Schwester, Madame O/ga Novikoff geb. Kirejew, hat nach
seinem Tode (f 26. Juli 1910) die wichtigsten Aufsiitze und
Briefe, die er in Sachen des Altkatholizismus geschrieben
hat, im Druck herausgegeben. (Le Géneral Aléxandre Kirecft



— 10 —

¢t ’Ancien-Catholicisme, Berne, Stampfli, 1914, Il. Ausg., 356 S.)
Als die altkatholischen Bischofe anlisslich des Wiener Kon-
eresses im September 1909 zur Bischofskonferenz versammelt
waren, stellte ihnen General Kirejew, schon sehr leidend, die
nach Wien gekommenen Mariawiten Dr. J. Kowalski, L. Golem-
biowski und R. Prochniewski vor. Seine Emptehlung hiitte geniigen
miissen zum Beweise, dass die Altkatholiken den neuen Ge-
nossen unbedenklich die Bruderhand reichen diirften. Nicht
minder aber wirkte iiberzeugend der personliche Eindruck,
den die bescheidenen und doch so unerschiitterlich festen
Priester machten. I8s wurde beschlossen, Herrn Dr. J. Kowalski
‘vgl. tiber seine Personalien ,Katholik®, 1909, Nr. 39) vor seiner
Riuckkehr die Konsekration zu erteilen. Diese hat am 5. Ok-
tober 1909 in der St. Gertrudkirche zu Utrecht stattgefunden.
Am 4. September 1910 wurde in Lowicz auch den beiden Be-
cleitern Kowalskis, die inzwischen in aller Form zu Hiilfs-
bischofen gewiihlt worden waren, dic Konsekration erteilt. Aus
Holland waren zu diesem Zweck der Erzbischof Gul und der
Bischot Dr. van Thiel von Haarlem nach Polen gereist. Mich
selbst vertrat der des Polnischen michtige Plarrer A. Absenger
aus Biel, der nachher im ,Katholik“ 1910, Nr. 40—43, sowie auch
in offentlichen Vortrigen tuber seine #dusserst interessanten
Wahrnehmungen und FErlebnisse Bericht erstattete, Der Welt-
krieg hat jahrelang iiber die Mariawiten furchtbare Heim-
suchungen gebracht. Gebe Gott, dass diec Kirche auch aus
dicsen Priifungen zum Ieil des polnischen Volkes ungeschwiicht
hervorgehe und ihre Arbeit in der kommenden FKriedenszeit
wieder mit dem gleichen segensreichen Erfolge aufnehmen
kinne!

5. Schon bevor sich die polnischen Mariawiten zu einer
unabhiingigen kirchlichen Gemeinschaft organisiert hatten, waren
die altkatholischen Bischife mit Polen in Amerika in Berihrung
gekommen. Nach der Verfassung der Vereinigten Staaten gilt
dort von jeher das Grundgesetz vollstindiger Trennung von
Kirche und Staat. Das verschafft der romischen Kirche die
Moglichkeit, den Didzesanbischof zum nominellen Eigenttimer
aller Kirchengiiter der Ditzese zu machen. Infolgedessen liegt
auch die Besefzung der Pfriinden ganz in der Hand des Bischofs.
Gibt dieser einer Gemeinde einen Pfarrer, den sie nicht anneh-
men will, und besteht diese darauf, einen Seelsorger zu haben,



PR | .

der ihr beliebt, so bleibt ihr nichts andres iibrig. als sich vom
Bischof unabhiingig zu machen, auf die fernere Nutzniessung
der kirchlichen Gemeindegiiter zu verzichten, ecine eigene
Kirche zu erbauen und einen Geistlichen zum Pfarrer zu wiihlen,
der ihr zusagt. Zu solchen Ditferenzen gibt die Mischung der
Nationalitiiten in Stiidten und Gebieten Veranlassung, in denen
sich so zahlreiche Gruppen von Einwanderern befinden, dass
sic ihre Sprache und ihre Kirchlichen und sozialen (iewohn-
heiten beibehalten konnen und sich darum nur mit Wider-
streben unter die Jurisdiktion von Bischéfen beugen, die, mei-
stens aus Irland stammend, nur des Fnglischen miichtig sind
und englisch redende (feistliche bevorzugen. Is waren insbe-
soudere polnische Katholiken, deren es in den Vereinigten
Staaten schon am [nde des vorigen Jahrhunderts itber zwei
Millionen gab, die sich vielfach den angedecuteten Verhiiltnissen
nicht fiigen wollten, sondern unabhingige Gemeinden griindeten.
Man wusste sehr wohl, dass ein solches Verhalten der Lehre
des vatikanischen Konzils vom Universalepiskopat des rimischen
Papstes und der Gewalt des pipstlichen Geschiftstriigers in
der einzelnen Diovzese nicht entsprach; aber das machte die
betreffenden Gemeinden nun auf die organisierten Kirchen
aufmerksam, die die vatikanischen Dogmen verneinten. So kam
es, dass der altkatholische Episkopat um Rat und Hiilfe angegangen
wurde. Es konnte zunichst nur die Weisung gegeben werden,
man moge sich selbst auch zu einer Kirche vereinigen, die
nach Lehre und Verfassung mit den altkatholischen Kirchen
tibereinstimmte. Das geschah. Am 1. Mai 1897 gaben sich die
zu Chicago versammelten Vertreter mehrerer grosser Gemeinden
eine Kirchenverfassung, mit der sich in allen wesentlichen
Punkten die altkatholischen Bischoéfe einverstanden erkliren
konnten. Da es sich fast ausschliesslich um polnische Gemeinden
handelte, gab sich die Kirche die Bezcichnung ,Polnisch-katho-
lische Kirche von Chicago“. Nach Massgabe der vereinbarten
Kirchenverfassung wiihlte die organisierte Synode wn 7. Mai 1897
den Pfarver Anton Stanislaus Kozlowski zum Bischof. (Biogra-
phische Notizen iiber Kozlowski s.  Katholik“, 1897, Nr.47.)
Im Oktober 1897 kam Kozlowski mit einem Begleiter, Dr. Pollak,
nach Bern und legte alle notigen Ausweisschriften vor. In der
Utrechter Konvention vom 24, September 1889 war vereinbart
worden, dass die Mitglieder der Konferenz andern Kirchen



gegeniiber keine Verpflichtungen eingehen, ,ohne dass diese
vorher in gemeinschaftlicher Beratung besprochen wund von allen
Mitgliedern gebilligt worden sind“. Demgemiss durfte ich nicht
eigenmichtig auf das Gesuch Kozlowskis um Erteilung der
Konsekration ecingeben. Ich veranlasste daher die Abhaltung
einer Sitzung der altkatholischen Bischofskonferenz. Diese trat
am 9. November 1897 zusammen und kam nach ecingehender
Priifung der Verhiltnisse unter Mitwirkung des (Geheimrats
von Schulte zum einstimmigen Beschluss, die Konsekration sei
zu bewilligen und durch mich zu vollziehen. Die Feier hat am
21. November 1897 zu Bern unter der Assistenz des Erzbischofs
Gul von Utrecht und des Bischots Weber von Bonn stattgefunden.
(,Katholik*, 1897, Nr. 48.)

Bischof Kozlowski starb am 14. Januar 1907. Er hatte bis
zu seinem Tode die Kirchengemeinschaft mit den altkatholischen
Bischofen gewissenhaft aufrechterhalten. Aber verschiedene
Umstinde hatten bewirkt, dass bei seinem Tode die Verhilt-
nisse seiner Diozese ausserordentlich schwierig waren, (Vgl.
»Katholik“, 1907, Nr. 57.) Der im Haag vom 2. bis 6. September
1907 versammelte siebente internationale Altkatholikenkongress
hot Gelegenheit, den inzwischen geeinigten polnischen GGemeinden
in den Vereinigten Staaten einen neuen Bischof zu geben.
Der crwihlte Bischot Franz Hodur erschien zum Kongress und
stellte sich, versehen mit allen notigen Dokumenten, den alt-
katholischen Bischifen mit dem Gesuch um Erteilung der Konse-
kration vor. Am 5. September wurde er in aller Form in die
Union aufgenommen und am 29, September 1907 in der St. Ger-
trudkirche zu Utrecht durch den Erzbischof Gul unter Assistenz
der Bischofe von Haarlem (Dr. van Thiel) und Deventer (N. Spit)
konsekriert. Bischof Hodur hatte in Skranton (Pen.) eine starke
polnische Gemeinde organisiert und schon jahrelang geleitet,
als er zum Bischof gewiihlt wurde. Er steht dieser heute noch
vor. Am 9. Altkatholikenkongress vom 9. bis 12. September 1913.
zu dem er nach Koln gekommen war, hatte er (ielegenheit,
sich auch mit seinen mariawitischen Kollegen aus Polen
personlich bekannt zu machen. Seither hat jeweilen Pfarrer
Absenger nach dem von Bischof Hodur in polnischer Sprache
herausgegebenen Diizesanbiatt ,Straz“ iiber die bedeutenden
trfolge berightet, die die polnische Kirche in den Vereinigten
Staaten erzielte. Von besonderer Wichtigkeit war die Nach-



vicht, dass sich dem Bistum auch Gemeinden andercr Nationali-
titen anzuschliessen anfingen. Solche Berichte enthalten in grosser
Zahl noch die Jahrgiinge 1914 und 1915 des ,Katholik®. In
der Nummer vom 13. Mai 1916 werden aus dem Kirchenkalen-
der fir das Jahr 1916 Mitteilungen gemacht iiber die Beschliisse
der polnischen Nationalsynoden, die in Amerika abgehalten
worden sind. Die dritte hatte in den Tagen vom 1. bis 3. De-
zember 1914 in Chicago stattgefunden. Diese wiihlte auf den
Vorschlag des Bischofs Hodur einstimimig die vier Geistlichen
Franz Bonczak in Milwaukee (Wisc.), Valentin Gawrychowski in
Rochester, Joseph Plaga in Chicago und Valentin Cichy in Toledo
(Ohio) zu Hiilfshischéfen. Es konnte aber keine leichte Aufgabe
scin, nun die innere kirchliche Organisation so ecinzurichten,
dass trotz der grossen Bewegungsfreiheit, die den einzelnen
Teilen der Kirche eingeriiumt werden musste, doch die Einheit
nicht gefiihrdet wurde. In einem Schreiben vom 1. Oktober 1915
deutete Bischof Hodur an, dass solche Schwierigkeiten ihn
gehindert hitten, mir die amtliche Mitteilung der erfolgten
Erweiterung des Episkopates nicht schon frither zukommen zu
lassen. Zu der Konsekration der Hiilfsbischife, die, ,wenn es
die politischen Zustiinde erlaubten', fiir das Jahr 1916 in Aus-
sicht genommen war, wuarde ich schon damals, wie auch der
Erzbischof von Utrecht, dringend eingeladen. Leider hat der
Weltkrieg den Plan gar zu lange nicht zur Ausfiihrung kom-
men lassen.

6. In andern Léndern haben Reformversuche bisher nicht
zu Organisationen gefiihrt, mit denen die christkatholische
Kirche in kanonische Beziehung hitte treten konnen. Einen
solchen Versuch machte Loyson, als er 1878 von Genf wieder nach
Paris iibergesiedelt war. Dort gelang es ihm, mit englischer
Hiilfe ein ehemaliges Theater zu mieten, dieses in cine sehr
wiirdige Kapelle umzuwandeln und darin den Gottesdienst zu
eroffnen. Ausser dem bald nachher in den schweizerischen
Kirchendienst eingetretenen Geistlichen F. Carrier stand ihm
ein sehr hervorragender Laic, Graf Dowwille-Maillefen, député
de la Somme, zur Secite. Loysons Einladung folgend, firmte
ich in der jetzt sogenannten Fglise Gallicane zu Paris am
17. Juli 1879 sechs Personen, darunter cinen Sohn des Grafen
Douville. Von einer kirchlichen Organisation, durch die nament-
lich auch den Laien ein gebithrender Anteil an der Verwaltung



SUSSIRE, | P —

eingeriumt worden wire, wurde wohl gesprochen; aber dic
Ansichten dariiber gingen so weit auseinander, dass sich Dou-
ville zuriickzog. Im Auftrag des Herrn Loyson erteilte ich
am 26. Mai 1882 Herrn Jules Gout (- 30. Juni 1889) und am
20. November 1887 Herrn Georges Auguste Volet (- September 1915)
die Priesterweihe. Beide haben bis zu ihrem Tode in wiirdig-
ster und hingebendster Weise ilires Aintes gewaltet. Wiederholt
wurde, schon bevor die Utrechter Konvention geschlossen war, von
Paris aus das Ansuchen an mich gerichtet, Herrn Loyson zum
Bischof zu konsekrieren. Ich glaubte darauf nicht ecintreten
zu diirfen, weil keine organisiertc Gemeinde da war und daher
auch von keiner Wah! die Rede sein konnte, durch die der
Gewithlte das bischofliche Organ einer Kirche geworden wiire.
Am 3. Mirz 1893 trat I.oyson von dem Unternehmen, cine
gallikanische Kirche zu organisieren, in aller Form zuriick.
Pfarrer Volet stellte sich hierauf mit der kleinen (iemeinde,
die er gesammelt hatte und die ibm treu blieb, unter dic
Jurisdiktion des KErzbischofs vou Utrecht. (Vgl. ,Katholik*,
1893, Nr. 20.) Mit holldndischer Hiilfe wurde nun eine kleine
Kirche gebaut, in der Volet bis zu seinem Tode in muster-
hafter Weise das Pfarramt versah und durch die holléndische
Kirche in ununterbrochener Verbindung mit der ganzen alt-
katholischen Gemeinschaft blieb. IL.eider hat der Weltkrieg
es unmoglich gemacht, ihm sofort wieder einen Nachfolger zu
geben.

Dem Beispiele Volets war auch der Priester /.- B. Fatéme ge-
folgt. Dieser hatte an unserer Fakultiit in Bern Theologie studiert
und war, als in Frankreich die Trennung von Kirche und
Staat erfolgt war, von einer Genossenschaft in Cherbourg zum
Pfarrer verlangt worden. Mit Zustimmung des Synodalrates
erteilte ich ihm am 28. Dezember 1905 die IPriesterweihe.
Allein die zugesagte Unterstiitzung in Cherbourg blieb aus.
Ebenso erwiesen sich die Bemiihungen, an andern Orten, wo
man das Trennungsgesetz anerkennen wollte, Gemeinden zu
organisieren, als erfolglos. Nicht besser erging es dem mutigen und
glaubenstreuen Missionir in dem freiburgischen Autavausx-Forel,
woritber der ,Katholik“ im Jahrgang 1909 so manchen Bericht
gebracht hat. Grossern Erfolg erzielte er hierauf in Nantes.
Nachdem es ihm gelungen war, hier eine vertrauenerweckende
Gemeinde zu sammeln, stellte auch er sich unter dic Juris-



15 —

diktion des hollindischen Episkopats. Allein der Weltkrieg rief
ithn wie tausende seiner romischen Amtsgenossen unter die Watten,
So oft er Urlaub erhielt, besuchte er seine (Glaubensgenossen
in Nantes und Paris. Die Zukunft liegt in Gottes Hand.
Nicht Erfreulicheres ist zu sagen tiber die Versuche, in ltalien
altkatholische Gemeinden zu organisicren. Hier hatte sich im
Herbst 1881 Grat Campello, einem der éltesten italienischen Grafen-
geschlechter entsprossen und bereits zu der sehr eintriglichen
Btelle cines Domherrn an der Peterskirche in Rom gelangt.
vom Papst losgesagt. (Vgl. ,Katholik®, 1882, Nrn. 5 bis 7, wo
seine Lebensgeschichte erzihlt ist.) Anfinglich meinte er, das
Reformwerk mit einem grossen tiaglich erscheinenden Blatte
am besten fordern zu konnen. Nachdem er mit diesem Unter-
nehmen die ihm zur Verfigung stehenden Mittel aufgebraucht
hatte, zog er sich nach Arrone bei Terni in Umbrien zuriick.
Hier besass dic Familie Campello ein halb zerfallenes Schliss-
chen, das frither, als die umbrischen Berge noch mit Wiildern
bedeckt waren, als Jagdschlosschen gedient hatte. In Rom
selbst war der Versuch, einen altkatholischen Gottesdienst ein-
zufithren, noch nicht aufgegeben. Dort hatte sich ungefithr
gleichzeitig mit Campello der Monsignore Suwvarese erhoben.
(yKatholik“, 1883, Nr. 50.) In einem Brief, den ich unterm
9. April 1883 von Rom aus an den »Katholik* schreiben kounte,
gedachte ich eines damals bereits wieder ganz gescheiterten Ver-
suchs, in Neapel eine unabhiingige bischéfliche Kirche zu organi-
sieren, deutete dann aber an, dass ich die persoénliche Bekannt-
schaft von Minnern gemacht habe, ,denen ich Glaubenskratt
genug zutraue, die Ilindernisse einer christkatholischen Reform-
bewegung in der Welthauptstadt zu iiberwinden“, Gemeint war
insbesondere Savarese, der sich einst als junger ,Consultor* der
péapstlichen Kurie an der Verurteilung der Giintherschen Philo-
sophie in hervorragender Weise beteiligt hatte. (,Katholik“ 1883,
S. 399.) Als ich ihn besuchte, hatte er bereits mit der Kurie ge-
brochen. Er lebte in dusserster Armut. Sein bescheidenes Zimmer-
chen war nur mit den allernotwendigsten Mobeln ausgeriistet;
seine Biicher lagen auf dem Fussboden. Nach Campellos Weggang
versuchte er tatsiichlich die Grindung einer Gemeinde, unter-
warf sich jedoch der piipstlichen Kurie schon im Juni 1886 und
zog sich in ein Kloster in Neapel zuriick. (,Katholik", 1886,
S. 230 f.) Campello seinerseits setzte in Arrone und Umgebung



— I8 ==

seine Bemiithungen fort. KEr war als Prisident des ihm zur
Seite stehenden Komitees und dann als Vescovo eletto Triger
der bischoflichen Gewalt. In dieser Eigenschaft prisentierte er
mir in aller Form mehrere Priesteramtskandidaten zur Ertei-
lung der Priesterweihe: 1884 Philippo Cicchitti, 1889 Ugo Janni
und Aleandro Luzzi, 1896 Bruno Brumni, 1900 Ernesto Grillo.
Andere Geistliche schlossen sich ihm an. Fernstehenden schien
seine Sache guten Fortgang zu nehmen. An der Aufrichtigkeit
seines Anschlusses an die altkatholischen Kirchen habe ich nie
gezweifelt. Wer am Luzerner Altkatholikenkongress vom Sep-
tember 1892, zu dem er wie dann 1894 zum Kongress in Rotter-
dam erschienen war, teilgenommen hat, wird den gleichen Ein-
druck bekommen haben. Dass er sich dann doch am 6. Januar 1903
als T2jihriger krianklicher Greis dem Papste wieder unter-
worfen hat, habe ich im ,Katholik vom 24. Januar 1903 so
gut es anging entschuldigt. Ich hatte die Verhiltnisse in der
Gegend, in der Campello wirkte, kennen gelernt, als ich 1891
zur Einweihung der mit englisch-irischer Unterstitzung erbauten
Kirche nach Arrone gekommen war. Die Einweihung hat am
27. September 1891 stattgefunden. Mein Bericht iiber diese
Reise im ,Katholik“, 1891, Nrn. 41 und 42, ist wahrheitsgetreu.
Nur hiitte ich schon damals deutlicher sagen dirfen, dass
Campello schwerlich imstande sein werde, sein Werk fortzu-
setzen, wenn die Hiilfe aus England und Irland ausbleibe. Trotz
aller Sympathie, dieihmsichtlich von der ganzen Bevilkerung ent-
gegengebracht wurde, war der Gegensatz zwischen dem Kultus,
zu dessen Einfihrung ihn seine Wohltiter gendtigt hatten, und
den romischen Formen, an die das Volk gewéhnt war, viel zu
gross, als dass der Anschluss an ihn nicht als ein eigentlicher
Religionswechsel hiitte erscheinen miissen. Zu einem solchen
aber fehlten alle Voraussetzungen. Als sich daher 1902 das
englisch-irische Unterstiitzungskomitee aufloste und Bischof
Reinkens und ich unmoglich an dessen Stelle treten konnten, war
Campellos Schicksal besiegelt. Er starb einige Monate nach seiner
Unterwerfung am 2. Juli 1903 und wurde in einem sogenannten
Armensarg auf dem Armenfriedhof zu Rom begraben. Von
seinen Geistlichen kehrte Ugo Janni, ein geistig sehr hervor-
ragender Mann und theologischer Schriftsteller, zu den Walden-
sern zurick, denen er sich schon in seiner Jugend angeschlossen
hatte; Cicchitti erhielt eine Staatsstelle als Gymnasialoberlehrer;



17—

Luzzi trat in den Dienst der bischoflichen Kirche Amerikas
und ist als italienischer Pfarrer der St. Mary’s Church in
New-York tiitig; das Schicksal der andern ist mir unbekannt.

Am 18, Mai 1916 starb in Madrid der Bischof der refor-
mierten Kirche in Spanien, Juan Cabrera. (Vgl. ,Katholik¥, 1916,
Nr. 23.) Er hatte sich schon vor dem vatikanischen Konzil
von Rom getrennt und mit irischer Unterstiitzung, namentlich
des anglikanischen Iirzbischofs Lord Plunket von Dublin, in
Spanien mehrere Gemeinden organisiert. Mit Lord Plunket
war er als erwiihlter Bischof 1892 am Luzerner Kongress er-
schienen. Dr. Weibel hat sich damals grosse Mithe gegeben,
einen engern Anschluss seiner Gemeinschaft an die Altkatho-
liken zu vermitteln, so dass es moglich gewesen wire, ihm
durch altkatholische Bischofe die Konsekration erteilen zu lassen.
Die Verhandlungen fiihrten jedoch zu keinem Resultat. Das
hatte fiir Cabrera auch den wichtigen Vorteil, dass er von der
damals noch legalen spanischen Intoleranz weniger zu fiirchten
hatte, da er nun unter dem Schutze englischer und irischer
Lords stand. Er wurde am 23. September 1894 in Madrid von
Lord Plunket unter Assistenz der DBischdéfe von Clogher und
Down zum Bischof konsekriert. Die Bliitter zollten seinem
persdnlichen Wert und seiner Wirksamkeit uneingeschriinktes
Lob. Ir scheint sich sogar als Dichter und Musiker einen
Namen gemacht zu haben, so dass Lieder, die von ihm her-
stammen, jetzt in Spanien weit verbreitet sind. Einen Nach-
folger scheint er bisher unicht erhalten zu haben. Auch in
Portugal gibt es eine unabhiingige Kirche, die sich IEgreja
Lusitana Catholica Apostolica e Evangelica (Portugiesische
katholisch-apostolisch-evangelische Kirche) nennt, selbstidndig
organisiert ist, jedoch im Verein mit den spanischen Gemeinden
unter der Jurisdiktion dreier irischer Bischofe steht. Die litur-
gischen Biicher dieser Kirche lassen kein wesentliches Iindernis
erkennen, sich vollkommen den altkatholischen Kirchen anzu-
schliessen. Dieser Gedanke wurde auch in Portugal selbst von
Rev. Diogo Cassels, dem Pfarrer der Gemeinde zu Villa Nova
de Gaia, wiederholt ausgesprochen, Auch betont dieser nun
schon bejahrte, aber seit Jahrzehnten im Dienste seiner Kirche
stehende wiirdige Geistliche sogar im ,Guardian“ immer wieder,
dass die Kirche zu nationaler Selbstindigkeit gelangen und
einen Portugiescn zum Bischof erhalten miisse, um im Lande

Internat. kirchl. Zeitschritt, Heft 1, 1919, 2



18 —

selbst Vertrauen zu finden. Seine eigene Gemeinde erhilt sich
selbst. Sonst aber scheint sowohl die portugiesische wie dic
spanische reformierte Kirche immer noch fremder Unterstiitzung
sehr zu bediirfen. Mit der Sammlung der notigen Mittel befasst
sich die seit ungefdhr vierzig Jahren bestehende ,Spanisch-
portugiesische kirchliche Hiilfsgesellschaft* in England und Ir-
land. Dieser gehoren heute 16 Bischofe und viele hervorragende
Laien und Geistliche an. Die Gesellschaft gibt unter dem Titel
,Light and Truth“ eine kleine Quartalschrift heraus. Die
Nummer vom Oktober 1918 enthilt ein Verzeichnis von Gaben
aus dem laufenden Geschiftsjahr. Die Zihlung der auf einer
cinzigen Kolonne stehenden Namen berechtigt zur Annahme,
dass gegen 3000 zahlende Mitglieder der Gesellschaft ange-
horen. Es wire natiirlich keiner altkatholischen Kirche moglich,
diese Gesellschaft durch einen Verein zu ersetzen, der gleiche
Summen aufzubringen vermoéchte, zumal dabei keine politischen
Sympathien und Interessen in Frage kommen kénnten. Die
drei irischen bischoflichen Tréiger der Jurisdiktion sind aber
der Meinung, dass es ihre Pflicht sei, die eigene streng prote-
stantische Richtung auch fiir ihre Schiitzlinge massgebend sein
Zu lassen.

Damit nicht der Schein entsteht, ich gehe absichtlich mit
Stillschweigen uber arge Enttiuschungen hinweg, sei hier schliess-
lich nur noch der Angelegenheiten gedacht, die mit den Namen
Aglipay auf den Philippinen, Mathew in London und Miraglia in
Piacenza zusammenhéngen. Es geniigt jedoch — was Aglipay
betrifft — auf die amtlichen Berichte in den Protokollen der Syno-
den von 1904 (S.31), 1906 (S. 34), 1907 (8. 341.), 1910 (S. 39 f.), und,
was Mathew betrifft, aut die Protokolle der Synoden von 1908
(S. 50 ff.), 1910 (S.371.), 1911 (S.341.), 1914 (S.36f.), sowie die
Abhandlung in der ,,Internationalen kirchlichen Zeitschrift“, 1915,
5. 271—296 und die a. a. 0., S. 342—347, erschienenen Mitteilungen
zu verweisen. Miraglia, aus Italien infolge ungliicklicher Press-
prozesse fliichtig, hat am Oltner Kongress teilgenommen und
wanderte einige Zeit nachher nach den Vereinigten Staaten
aus, wo er sich mit Vilatte in Beziehung setzte und jiingst ge-
storben sein soll.

B. Zu andern Kirchen.

Schon auf dem Miinchener Kongress des Jahres 1871 kam
das Verhiltnis zu den anglikanischen Kirchen zur Sprache,



— 19 —

Verantassung dazu gab der Umstand, dass in den Lntwurf der
Resolutionen, die fiur die Kongressverhandlungen vorbereitet
waren, der Satz stand:

L, Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Re-
formen und auf dem Wege der Wissenschaft und der fort-
schreitenden christlichen Kultur allméihlich eine Verstindigung
mit den {brigen christlichen Konfessionen, insbesondere mit den
protestantischen und den bischiflichen Kirchen Inglands wid
Amerikas.* (Stenograph. Bericht, S. 10.)

Alg liber diesen Satz diskutiert wurde, bemerkte ein Delc-
gierter, er halte die Unterscheidung zwischen ,protestanti-
schen“ und , bischoflichen® Kirchen fiir tiberfliissig, da ja nament-
lich auch der Engliinder nur entweder ,katholisch® oder . pro-
testantisch® sein wolle und von einem Dritten nichts wisse.
Dem widersprach Ddollinger mit grosser Bestimmtheit. Es sei
keineswegs bloss die ritualistische Richtung, die hier in Be-
tracht komme und die sich konsequent als ,anglokatholisch¥
bezeichne, sondern es gelte in weiten Kreisen die Theorie,
die ,katholische* Kirche teile sich in drei Zweige, in die mor-
genliindisch-katholische, abendlindisch-katholische und anglo-
amerikanisch-katholische Kirche; auch in England werde zwi-
schen der bischotlichen Kirche und den iibrigen Denominationei
sehr scharf unterschieden. (A. a. O., S. 29 f.) Man einigte sich
dahin, dass man die Worte ,England“ und ,Amerika* fallen
liess und nur noch von einer Verstiindigung . miét den protestanti-
schen und bischiflichen Kirchen“ sprach.

Dass die ,bischoflichen“ Kirchen, in denen die Bischéfe
als die legitimen Triger der Weihegewalt, die sie selbst durch
eine giiltige Konsekration erhalten haben, den Altkatholiken
von vornherein niher standen als Kirchen, die nur das ,allge-
meine Priestertum* anerkenncn, lag so sehr auf der Hand, dass
dariiber in Miinchen gar nicht weiter diskutiert wurde. Dagegen
kam dann in den Unionskonferenzen, die 1874 und 1875 in
Bonn unter Déllingers Vorsitz gehalten worden sind, die Frage
zur Sprache, ob denn wirklich die Kirche Englands Bischife
im katholischen Sinne des Wortes besitze oder ob im Reformations-
zeitalter diese Kirche zwar den Episkopat wieder hergestellt
habe, jedoch nicht in einer Weise, dass die Bischiéfe Englands
als die durch giltig erhaltene Konsekration eingesetzien Nach-
folger der vorreformatorischen Bischéfe angesehen werden



— 90 —

koénnten. Schon auf der ersten Konferenz sprachen sich Dollin-
ger und DBischof Reinkens im Gegensatz zu den anwesenden
russischen Theologen mit aller Entschiedenheit dafiir aus, dass
vom Kkatholischen Standpunkt aus die Giltigkeit der angli-
kanischen Weihen mit Grund nicht bestritten werden konne.
(Reusch, Bericht tiber die am 14., 15. und 16. September 1874
zu Bonn gehaltenen Unionskonferenzen, Bonn, P. Neusser, 1874,
S. 35 f) Auf der zweiten Unionskonferenz, an der ich selbst
auch teilnehmen konnte, kam Déllinger zur Beruhigung der
Orientalen wieder in einlisslichen Voten auf die Frage zuriick.
(Bericht iiber die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltencn
Unionskonferenzen, Bonn, P. Neusser, 1875, S. 86 ff. und 95 f.)
Abermals leistete er den historischen Nachweis, dass die Bischofe
der Kirche Englands als Bischofe im katholischen Sinne anzu-
sehen seien und dass man auch die von ihnen erteilte Priester-
weihe als giiltig im katholischen Sinne zu halten habe. Unter
den anwesenden deutschen Theologen herrschte dariiber, so-
weit ich mich dartiber unterrichten konnte, kein Zweifel. Spéter
sahen sich Bischof Reinkens und Prof. Iyiedrich veranlasst, sich
iiber diese wichtige Frage in ausfiihrlichen Gutachten zu
dussern. (Internationale theologische Zeitschrift, 1895, Nr. 9,
S. 1—29.) Sie sprachen sich wieder klar und bestimmt in dem
Sinne aus, in welchem sich Déllinger auf den Unionskonferenzen
geiussert hatte. Nun beschiiftigte sich auch die péapstliche Kurie
mit der Angelegenheit. Unterm 13.September 1896 erliess Leo XIII.
seine Bulle Apostolicae curae, in welcher er zum Schlusse kam,
die anglikanischen Weihen seien ,null und nichtig®. Die Erz-
bischofe von Canterbury (Benson) und York (Maclagan) gaben
darauf unterm 19. Februar 1897 in einem von Bischof Dr. Words-
worth von Salisbury verfassten und an alle katholischen Bischofe
gerichteten lateinischen Manifest eine in ruhigem und wiirdigem
Tone gehaltene griindliche Antwort. Diese wurde ins Griechische,
Englische und Franzésische itbersetzt und in vielen tausend Exem-
plaren verbreitet. Dr. van Thiel, der nachherige Bischof von Haar-
lem, der frither geneigt war, die pipstliche Anschauung in dieser
Sache fiir richtig zu halten, schrieb nun unterm 22. Mirz 1897
an Bischof Wordsworth: ,Pour la Réponse, ses arguments me
semblent trés convaincants; & mon avis, c’est une réponse sans
réplique®. (Vgl. ,The English Church Review“, 1910, Nr. 7 und
8, wo Bischof Wordsworth die Geschichte und den Text der
LAntwort® mitteilt.)



1. Ich hatte nie ein Ilehl daraus gemacht, dass ich mich
zu der Anschauung bekenne, die Ddllinger und meine Donner
Lehrer beziiglich der anglikanischen Weihen vertraten. Wenn
ich daher auch nicht daran dachte, alle Einrichtungen und
rebriiuche der anglikanischen Kirche fiir mustergiiltig oder
gar fiir massgebend zu halten, so war ich doch von jeher der
Ansicht, man konne innerhalb dieser Gemeinschaft ,gut katho-
lisch® sein, wie viele Anglikaner auch grossern Wert darauf
legen mochten, als ,protestantisch® zu gelten. Dieser Stand-
punkt machte es mir moglich, im Sommer 1878 ciner anlasslich
der zweiten Lambethkonferenz an mich ergangenen Einladung,
nach England zu kommen, Folge zu leisten. Die Lambeth-
Konferenz ist eine ungefiihr alle sieben bis zehn Jahre veran-
staltete Versammlung der anglikanischen Bischofe. Sie hat
den Zweck, dic Einheit unter den verschiedenen, voneinander
unabhiingigen Kirchen, die sich zum Anglikanismus bekennen,
zu erhalten und zu befestigen. Als Lambethkonferenz wird sie
bezeichnet, weil sie ihre Plenarsitzungen im erzbischoflichen
Lambethpalast in London héilt. Die erste dieser Versammlungen
hat 1867 stattgefunden, die zweite im Juli 1878. Diesmal waren
genau 100 Bischofe erschienen. Eine der Resolutionen, auf die
man sich einigte, lautet:

,Die Tatsachen, dass in so manchen Kirchen und christ-
lichen Gemeinschaften auf der Welt gegen die Anmassung des
romischen Stuhles und gegen dic neuen, unter sciner Autorit:it
verkiindeten Doktrinen feierlicher Protest erhoben wird, ver-
pflichtet uns zum Dank gegen Gott den Allmiichtigen. Alle
Sympathic schuldet die anglikanische Kirche den Kirchen und
Personen, welche gegen diese Irrtiimer protestieren und gewiss
unter besondern Schwierigkeiten arbeiten, Schwierigkeiten, die
ihnen von Angriffen von Ungliubigen so gut wie durch die
Priitentionen Roms bereitet werden.“

In der gleichen Resolution machten dic Bischife auch die
wichtigeren Grundsiitze namhaft, dic fir die anglikanische
Kirche charakteristisch sind. Damit verbanden sie die Er-
klirung: , Wir begriissen mit I'reuden jedes Streben nach einer
Retorm nach dem Muster der alten Kirche. Wir verlangen
keine strenge Kinformigkeit; wir wollen keine nutzlosen Tren-
nungen; denen die uns nahe kommen in dem FEifer, sich zu
befreien von dem Joche des Trrtums und des Aberglaubens,



N -

bieten wir bereitwillig alle Hiilfe und solche Privilegien, die
fir sie annehmbar sind und bei welchen unsere Prinzipien
bestehen bleiben koénnen.“

Diesen Gedanken wollte man nun sofort praktische Bedeutung
verleihen. Bischof Eduard Harold Brown von Winchester erliess
noch wihrend der Konferenz die notigen Einladungen, um am
31. Juli 1878 auf seinem Schlosse bei Farnham eine Zusammen-
kunft von Freunden einer katholischen Kirchenreform zu veran-
stalten. Iis erschienen 25 anglikanische Bischofe nebst vielen
hervorragenden Geistlichen und Laien. Zu den letztern wiirde
auch Gladstone gehort haben, wenn er nicht durch wichtige
Verhandlungen im Parlament abgehalten worden wire. Zu
den Nichtanglikanern gehorten Cabrera aus Madrid, Loyson aus
Paris und ich. Mein Bericht wurde beantwortet mit der Reso-
lution: ,Die am 31. Juli 1878 auf Schloss Farnham unter dem
Vorsitz des hochwilirdigsten Bischofs von Winchester versam-
melte anglo-kontinentale Gesellschaft beschliesst: Bischof Herzog
sei nach Anhérung seines Berichts ersucht, die IHiilfeleistung
anzunehmen, welche ihm die englischen und amerikanischen
Brider fir die Theologie-Studierenden zu Lern anerbieten.“ (Vgl.
die ausfithrlichen Mitteilungen tber diesen Besuch in England
im ,Katholik“, 1878, Nrn. 32 und 33.)

Da mir von den Beschliissen der Lambethkonferenz offiziell
Kenntnis gegeben wurde, bielt ich es fiir geziemend, dieselben
auch der christkatholischen Synode amtlich mitzuteilen. Is
geschah anlasslich der Jahresversammlung vom 5. Juni 1879
in Solothurn. Auf meinen Antrag gab die Synode folgenden
Resolutionen ihre Zustimmung:

1. ,Die Synode hat von den Beschliissen der im Juli 1878
zu London versammelten hundert Bischofen der katholischen
anglo-amerikanischen Kirche, soweit dieselben die katholische
Reformbewegung betreffen, Kenntnis genommen und spricht ihrer-
scits, im Hinblick auf die Beschliisse der Synode zu Olten vom
Jahre 1876, die Ansicht aus, in wesentlichen Dingen mit der anglo-
amerikanischen Kirche auf dem gleichen christlichen und katho-
lischen Boden zu stehen.

2. ,Sie versteht auch ihrerseits die Anniherung verschie-
dener Kirchen so, dass durch dieselbe die Selbstindigkeit der
Nationalkirchen und die Beibehaltung berechtigter Eigentiimlich-
keiten nicht beeintrichtigt wird.“



e BY o=

3. ,Sie spricht der anglo-amerikanischen Kirche fir die
mannigfachen Beweise wohlwollender Teilnahme ihren ehrer-
bietigen Dank aus.“

4. .Sie ersucht den Bischof, von dieser Lrklirung den
Bischéfen der anglo-amerikanischen Kirche, welche die Be-
ziehungen der genannten Kirche und der christkatholischen
Kirche der Schweiz vermitteln, offiziell Kenntnis zu geben.“
(Protokoll, 1879, S. 23-27 f., 37-41.)

Von der ,anglo-kontinentalen Gesellschaft®, die sich in
England zum Zwecke der Unterstiitzung der katholischen Reform-
bewegung gebildet hatte, erhielt ich zur Ausrichtung von Stipen-
dien an Studierende der Theologic lang schone Beitrige, die
im  Katholik“ regelniissig offentlich verdankt wurden und auch
in den Protokollen der Synode verzeichnet sind.

Im Sommer 1878 hatte der grosse Diplomat auf dem pipst-
lichen Stuhle miichtigen Leuten in Deutschland und in der
Schweiz bereits die Einsicht verschafft, dass der Altkatholizismus
eigentlich ein iberfliissiges Unternehmen sei und einer gesunden
»Realpolitik® hemmend im Wege stehe. Infolgedessen wurde
es in Kreisen, in denen man auf wahre Aufgeklirtheit An-
spruch machte, sehr bald iblich, sich nicht bloss mit grosser
Geringschitzung iiber die Kirchliche Abwehr des Ultramon-
tanismus hinwegzusetzen, sondern diese auch fir jeden politischen
Misserfolg verantwortlich zu machen. [s konnte nicht schaden,
wenn nun umgekehrt Leute, die man sehr gern in grosser Zahl
nach der Schweiz kommen sah, anfingen, sich angelegentlich
nach den Verhiltnissen der Altkatholiken zu erkundigen.

Im Jahre 1881 erhielten Bischof Reinkens und ich von der
anglo-kontinentalen Gesellschaft eine neue Einladung. Nament-
lich war eine Zusammenkunft in Cambridge in Aussicht ge-
nommen, auf der dem Gedanken Ausdruck gegeben werden
sollte, dass es Pflicht eines jeden Christen sei, ,nach der Ver-
cinigung aller Zweige der katholischen Kirche zu trachten, gemiiss
den Worten des Herrn: ,auf dass sie alle Eines seien’*. Um
mich nicht der Giefahr auszusetzen, mich durch die Anniiherung
an die Anglikaner von den eigenen (tenossen zu entfernen,
schrieb ich unterm 17. August 1881 an Bischof Reinkens, dass
ich diesmal der Einladung nur dann folgen werde, wenn auch
er die Reise mitmache. Das geschah. Wir bekamen Gelegen-
heit, am 29. Oktober in Cambridge zu einer grossen Versamm-



— 24 —

lung zu reden. Am 2, November waren wir im erzbischoflichen
Schlosse zu Addington bei London die Giiste des Erzbischofs,
bei dem sich eine sehr gewéhlte Gesellschaft eingetunden hatte.
Auf den 4. November waren wir nach Lincoln eingeladen, wo
uns der greise Bischof Chr. Wordsworth, der Vater des Bischofs
John Wordsworth von Salisbury, auf dem Schloss¢ Riseholm
als Giste aufnahm. Auch in Lincoln hatten wir Gelegen-
heit zu einer Versammlung zu reden. Den 5. und 6. November
brachten wir auf dem Farnham-Schlosse, der Residenz des
Bischofs von Winchester, zu. Am 7. und 8. November befanden
wir uns wieder in London, wo wir uns abermals in kleinern
Kreisen vorzustellen hatten. Uberall waren mit den Zusammen-
kiinften auch gottesdienstliche Veranstaltungen verbunden, in
denen den Anwesenden von der Entstehung und dem Wesen
des Altkatholizismus gesprochen wurde. Das geschah im Laufe
von neun Tagen nicht weniger als achtmal, so dass durch
unsern Besuch in weiten Kreisen die Aufmerksamkeit auf die
Sache gelenkt wurde, die wir vertraten. Damit auch auf dem
Kontinent jedermann, der von diesen Dingen Kenntnis nehmen
wollte, die Moglichkeit erhielt, sich genau iiber die kirchliche
Stellung zu unterrichten, die wir gegeniiber der anglikanischen
Gemeinschaft eingenommen hatten, erliess Bischof Reinkens
unterm 19. November 1881 einen Hirtenbrief iiber die Frage
der Interkommunion mit der Kirche von England. Dieser ist
abgedruckt im ,Katholik¥, 1881, Nrn. 50 und 51. Von englischer
Seite wurde in einer besonderen Schrift ,Account of the visit to
England of the Old Catholic Bishops“ (Rivingtons, London, 1882)
iber den Besuch der altkatholischen Bischéfe Bericht erstattet.
(Vgl. ,Katholik®, 1882, Nrn. 12 bis 16.)

Bedeutsam waren auch die Zusammenkiinfte anliisslich der
dritten Lambethkonferenz in England. Diesmal war es Bischof
Wordsworth von Salisbury, dem ich die Einladung zu ver-
danken hatte und der die verschiedenen Veranstaltungen an-
regte und vorbereitete, in denen ich mit dem anglikanischen
Episkopat und Klerus in persénliche Beziehung treten konnte.
(Vgl. meine Berichterstattung im ,Katholik“, 1888, Nrn. 23
bis 56.) Ich war von Bischof Reinkens beauftragt, auch seine
briiderlichen Griisse auszurichten. Aus Spanien erschien wieder
der erwahlte Bischof Cabrera, aus Italien Campello; iiber Paris
sprach Bischof Coxe von Western New York. Besonders wichtig



9y

aber war, dass auch Osterreich durch den Bistumsverweser
Czech und Holland durch Pfarrer van Santen von Dordrecht ver-
treten waren., Am 3. August 1888 fand wieder auf dem Schlosse
Farnham eine so zahlreiche Versammlung von Vertretern und
Freunden des Altkatholizismus statt, dass man fiiglich von
einem Altkatholikenkongress reden konnte. Eine dhnliche Ver-
sammlung wurde am folgenden Tag, 4. August, im Church
House zu Salisbury unter dem Vorsitz des Dibdzesanbischofs
gehalten. Dieser, John Wordsworth, hatte als Professor von
Oxford in Begleitung seines Vaters, des Bischofs von Lincoln,
am Kolner Altkatholikenkongress des Jahres 1872 teilgenommen
und seither die altkatholischen Bestrebungen mit grosster Auf-
merksamkeit und wiirmster Sympathie verfolgt. Loyal der
eigenen Kirche ergeben, hat cr doch, wie kaum ecin anderer
Bischof der Kirche Englands, den Unionsgedanken bei jedem
Anlass verkiindet und auf jede Weise zu fordern gesucht. Dazu
war er nicht bloss durch seine theologische und kirchenhistorische
(relehrsamkeit, sondern namentlich auch durch seine erstaun-
lichen Sprachkenntnisse ganz besonders befiihigt. Er beherrschte
alle abendlindischen europiischen Sprachen und sprach und
schrieb ein fehlerloses Latein und Griechisch. Sein letztes umfang
reiches Werk , The National Church of Sweden® (London, 1911
hatte ihn veranlasst, sich insbesondere auch das Schwedische
anzueignen, was ihm in einigen Monaten gelungen war. Der alt-
katholischen Sache bewahrte er seine Treue bis zum Tode (16, Au-
gust 1911). Niemals kam er nach der Schweiz, ohne mich mit seinem
Besuche zu beehren; wiederholt brachten wir zusammen cinige
Ferientage im Berner Oberland zu. In Luzern diirfte sein Name
noch von der Grundsteinlegung der Christuskirche und vom dorti-
gen Altkatholikenkongress her in Erinnerung geblieben sein.
Seine Gelehrsamkeit und sein Interesse an der altkatholischen Be-
wegung machten ihn zum geborenen Prisidenten der Kommission,
die fiir die Lambethkonferenz die Resolutionen vorzubereiten
hatte, welche sich auf die altkatholischen Kirchen bezogen-
Das Wesentliche in diesen Resolutionen war die Anerkennung
der Abendmahlsgemeinschaft, sofern diese von der einen oder
andern Seite gewiinscht wurde.

Als ich im September 1889 auf der Reise nach Utrecht in
Mainz den Rheindampfer zur Weiterfahrt benutzte, traf ich
auf dem Schiffe zn meiner freudigen Uberraschung Bischof



Wordsworth von Salisbury, der von einem Ferienaufenthalt in
Bohmen nach England zuriickkehrte. Sofort teilte ich ihm mit,
welches der Zweck meiner Reise war. Ich verhehlte ihm nament-
lich nicht, dass, im Falle es zu einem formlichen Unionsvertrag
zwischen den altkatholischen Bischiofen komme, diese sclbst-
verstindlich auch, wie die Bischofe der Kirche Englands und
der ganzen anglikanischen Gemeinschaft, in erster Linic dic
Pflicht hitten, die Eintracht unter sich selbst zu erhalten, und
nicht eigenmiichtig Schritte tun diirften, die nicht von allen
Mitgliedern der Union gebilligt werden. Allein auf die Frage,
ob er mir gleichwohl zur Eingehung einer solchen Konvention
raten wirde, antwortete er entschlossen: Sie haben in erster
Linie auf Ihre altkatholischen Amtsbriider Riicksicht zu nehmen;
schliessen Sie sich zusammen. Spiiter hatte ich nur noch zwei-
mal Gelegenheit, in England selbst die freundlichen kirchlichen
Beziehungen zu erneuern. Auf eine an mich ergangene Ein-
ladung hin nahm ich zu Norwich an der 35. Jahresversammlung
des englischen Kirchenkongresses teil, der in den Tagen vom
8. bis 11. Oktober 1895 versammelt war. Ich war als einer
der Referenten tber die Kontinuitit der Nationalkirche in
Autonomie, Weihe und Glaubenslehre bezeichnet worden. Und
sodann beteiligte ich mich am 3. August 1897 nach der vierten
Lambethkonferenz an der imposanten Kundgebung in den
Ruinen der von Heinrich VIII. zerstorten Abtei zu Glastonbury.
Hier erhoben neben 108 anglikanischen Bischifen iiber 1000
Priester und eine zahllose Volksmenge noch cinmal feierlichen
Protest wider die Ermordung des letzten Abtes, den Heinrich VIII,
der von den romischen Schriftstellern sogenannte englische
,Reformator?, inmitten der Ruinen seines Gotteshauses hatte
hinrichten lassen, und bekannten sich gleichzeitig zum katho-
lischen und nationalen Charakter der Kirche Englands. Dic
Lambethkonterenz selbst, zu der 195 anglikanische Bischofe
erschienen waren, hatte in einer formlichen Resolution den
Wunsch gedussert, dass sich anglikanische Bischofe an dem
damals bereits angekiindigten Wiener Altkatholikenkongress
offiziell beteiligen méchten, und dass die Bonner Unionskonferen-
zen wieder aufgenommen werden. (Vgl. meinen Bericht im
,Katholik, 1897, Nr. 33.)

Ein offizielleres Geprige als diese Besuche hatte die Mission
rder vom Erzbischof Benson abgeordneten Bischofe von Salisbury



ar
Ad‘

(Wordsworth) und Lichfield (Maclagan), die am 19. Oktober 1837
in der Kirche zu Olten in feierlichem Gottesdienste empfangen
wurden und dann in einer langen Sitzung mit den Repriisen-
tanten der christkatholischen Kirche der Schweiz verhandelten,
wie ihnliches vorher in Freiburg i. B. geschehen war. Doch
sollte diese Mission nur zur Information der Kirche Englands
dienen. (,Katholik“, 1887, Nr. 43.)

2. Die established Church of England ist auch in dem Sinne
die Kirche des Staates, dass ihre Verordnungen die Bedeutung
biirgerticher Gesetze haben. Daher kann die Kirche Englands —
im Unterschied zu der anglikanischen Kirche in Schottland, wo
von jeher die presbyterianische Kirche Staatskirche ist, und
zu der in Irland, wo seit dem 1. Januar 1871 Kirche und
Staat getrennt sind — ohne Parlamentsbeschluss keine eigent-
liche Union mit Kirchen eingehen, die nicht aul anglikanischem
Boden stehen und sich nicht an den anglikanischen Ritus halten.
Daher darf in England selbst ein fremder Geistlicher woll zur
Kommunion nach anglikanischem Ritus zugelassen werden;
aber es wiire eine Gesetzesverletzung gewesen, wenn ich bei
cinem offentlichen Gottesdienst in meinem Ornat und nach
altkatholischem Ritus eine priesterliche oder bischiéfliche Funktion
vollzogen hiitte. Zu einer solchen ist es daher auch niemals
gekommen, nicht einmal in der Privatkapelle des unvergess-
lichen Bischofs von Salisbury.

Vollig unabhéngig in ihren innern Einrichtungen und ihren
Kirchlichen Beziehungen ist dagegen dic bischifliche Kirche der
Vereinigten Staaten. Bis zu den Befreiungskriegen gestattete
die englische Regierung den in der grossen amerikanischen
Kolonie da und dort bestehenden anglikanischen Gemeinden
nicht, sich zu eciner Kirche zu vercinigen, sondern liess zur
Vollziehung bischoflicher Funktionen Bischofe aus dem Mutier-
lande hiniiberfahren ; die Ordinationen mussten in England voll-
zogen werden. Sobald sich aber das Land freigemacht hatte,
taten die Gemeinden die notigen Schritte, auch kirehlich vou
England unabhiingig zu werden. Der erste Bischof war Sanuel
Seabury, geb. 30. November 1729 in North-Croton (Connecticut),
zum Priester geweiht 235. Dezember 1753, zum Bischof von
Connecticut gewiihlt 21, April 1783. Er begab sich sofort nach
Iingland, um sich durch den Erzbischof von Canterbury konse-
kricren zu lassen. Allein dieser konnte die Bewilligung der



englischen Regierung zur Vollziehung des Aktes nicht erlangen.
Seabury wandte sich jetzt an den Episkopat der vom Staate unab-
hingigen schottischen Kirche und wurde am 14. November 1784
zu Aberdeen durch dem Bischof von Aberdeen unter Assistenz
seines Koadjutors und des Bischofs von Ross und Moray konse-
kriert, Er starb am 25. Februar 1796. Seit seinem Amtsanstritt
gibt es eine bischofliche Kirche Amerikas. Sie hat sich eine
sehr demokratische Verfassung gegeben, jedoch gleichzeitig in
ausserst sorgfiltiger Weise Bestimmungen und Einrichtungen
getroffen, die der individuellen Willkiir und Selbstaufléosung der
Kirche wehren. Die oberste Behorde ist die Generalkonvention,
die analog der staatlichen Einrichtung aus einem Oberhaus und
einem Unterhaus besteht. Das Oberhaus bilden die Bischife,
das Unterhaus die Delegierten der Diczesen. Jede Didzese
sendet 8 Abgeorduete, vier Geistliche und vier Laien. Diese
acht Delegierten konnen jedoch nur einc Stimme abgeben.
Damit die Didzesanstimme zustande kommt, muss sich fiir eine
Sache sowohl die Mehrheit der Geistlichen wie der Laien aus-
sprechen, und damit ein Beschluss der Generalkonvention giiltig
wird, miissen beide Héuser sich einigen. Priisident des Ober-
hauses ist der dienstilteste Bischof, gegenwiirtig der tiber achtzig
Jahre alte Bischof Tuttle von St. Louis. Die Generalkonvention
versammelt sich alle drei Jahre; die Didzesansynoden, deren
Verhiltnis zur Generalsynode genau geregelt ist, jihrlich einmal.
Die letzte Generalkonvention war im Oktober 1917 in St. Louis
versammelt. Sie ist seit der Organisierung der Kirche zu einer
sehr bedeutenden Korperschaft angewachsen. Wihrend Seabury
in England und Schottland die Konsekration zu erhalten suchte
versammelten sich am 6. Oktober 1784 in New York die Ver-
treter von Gemeinden aus fiinf Staaten und beschlossen die
Organisierung einer ,(teneralkonvention®. Diese hielt in der
damals moglichen Form ihre erste Sitzung am 27. und 28. Sep-
tember 1785 in Philadelphia. Anwesend waren 16 Geistliche
und 26 Laien, im ganzen also 42 Mitglieder. IHeute ist
die bischofliche Kirche tiber ganz Amerika verbreitet. Zur Zeit
der Generalkonvention des Jahres 1917 hatten im Haus der
Bischofe 119 Bischéfe Sitz und Stimme, 106 waren erschienen;
das Haus der Abgeordneten ziihlte ungefihr 600 Mitglieder.
Im Jahre 1880 gehorten dem Hause der Bischiofe 62, dem
der Delegierten 384 Mitglieder an. Der priisidierende Bischof



29 —

Smith hatte das ehrwiirdige Alter von 87 Jahren. Dieser liess
mir unterm 3. August 1880 cine ausserordentlich liebenswiirdige
Einladung zur Generalkonvention des Jahres 1880 zukommen.
Uberbringer der miindlichen Einladung war Dr. Sigmund,
Pfarrer einer deutschen Gemeinde der bischéflichen Kirche in
New York. Ich hatte, wie ich annehme, die ehrenvolle Ein-
ladung der Anregung einiger Herren zu verdanken, mit denen
ich schon wiederholt personlich zusammengekommen war.
Ich nenne Dr. Newvin, Rektor der amerikanischen Paulskirche
an der Via Nazionale in Rom, der schon am Kolner Kongress
und sodann an den beiden Bonner Unionskonferenzen teilge-
nommen hatte, Bischof Crosswell Doane von Albany, der 1873
zum Konstanzer Kongress gekommen war, Bischot Cleveland
Coxe, der 1878 in der grossen Versammlung auf dem Farnham-
Schlosse das Wort priigte: ,Our American Church has always
~been an old-catholic Church“. Aus dem Einladungsschreiben
seien hier Anfang und Schluss mitgeteilt. Der Anfang lautet:

»Sie haben auf vielfache Weise ersehen konnen, wie tief
die Dankbarkeit aller Bischofe der anglikanischen Kirche gegen
Gott und unsern Herrn Jesus Christus ist fiir den heldenmiitigen
Widerstand der deutschen und schweizerischen Altkatholiken
gegen das unheilige Dogma der Unfehlbarkeit, und diese Dank-
barkeit, erlauben Sie mir, Sie dessen zu versichern, wird nicht
am wenigsten von allen Bischofen des amerikanischen Zweiges
der anglikanischen Kirche empfunden.“ Die Schlussworte lauten:

pAlles, was wir wirklich wiinschen, ist, dass alle, welche
an der apostolischen Lehre und Gottesverehrung festhalten und
zu den grossen Wahrheiten der christlichen Kirche stehen, eines
(Geistes sein mochten und so zusammen wirken und beten, dass,
wenn ein Zweig der Kirche diese Banner verlassen hat, er
sich dessen schiime und froh zn dem Glauben zuriickkchre,
welcher immer, diberall und von allen festgehalten wird, zur Ehre
iottes des Vaters und unseres Herrn Jesus Christus®,

I'benso bezeichnend wie riithrend lautete auch die Unter-
schrift: ,Thr Bruder in Christus und Ihr Vater nur durch das
Recht meines hohen Alters — 86 Jahre letzten Juni —.¢

Uber meine Amerikareise habe ich in meiner Schrift ,Ge-
meinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche (Bern, K. J.
Wyss, 1881) Bericht erstattet. Als ich Mitte September in New
York angekommen war, stellte ich mich alsbald dem Diozesan-



— 30 —

bischof Dr. Potter wie dem priisidierenden Bischot Smith per-
sonlich vor. Von beiden wurde ich in der zwanglosesten, briider-
lichsten Weise empfangen. Da ich ersucht worden war, schon
am niichsten Sonntag (19. September) in einer deutschen Kirche
zu predigen, bat ich den Dibézesanbischof, mir dazu die kano-
nische Bewilligung zu erteilen. Allein dieser antwortete: Sie
haben nicht bloss die Vollmacht zu predigen, sondern auch
das Recht zu jeder andern Kkirchlichen Funktion, um die man
Sie ersucht. [ch hatte kein Examen zu bestehen und mit keiner
Silbe dariiber Aufschluss zu geben, wie ich diesen oder jenen
Punkt auffasse, Ebenso dachte auch ich keinen Augenblick
daran, mir doch erst die 39 anglikanischen Artikel niiher er-
kliiren zu lassen, bevor ich mich auf eine Interkommunion
mit der bischéflichen Kirche einlasse. Uber eine derartige miib-
selige Verstiindigung half meinen Gastfreunden einmal die Vor-
aussetzung hinweg, ich sei ein katholischer Bischof und bekenne
mich zum Kkatholischen Glauben, und sodann die Annahme,
dass ich den zum Gottesdienst versammelten Gliubigen nicht
in eitler Willkiir durch Abweichen von den Vorschriften des
offiziellen Gebetbuches Argernis geben werde. Ich bekam tat-
siichlich Gelegenheit zu mannigfaltigen Funktionen: ich predigte
in verschiedenen Kirchen, zelebrierte in der vornehmen
alten Dreifaltigkeitskirche am Broad Way das Hochamt, spen-
dete an zwei Orten die hl. Firmung, beteiligte mich an einer
Priesterweihe, sprach bei einer imposanten Begribnisfeier die
rituellen Gebete; bei allen diesen Gelegenheiten unterschied
ich mich nur durch einen Umstand von einem Mitglied des
amerikanischen Episkopats: man bestand ohne Ausnahme dar-
auf, dass ich meine eigenen Kultusgewénder und Insignien trage,
damit jedermann erkenne, wer ich sei und woher ich komme.
Man wollte mich nicht der Gefahr aussetzen, dass mir jemand
nachsage, ich hiitte meine eigene Kirche verleugnet und mich
zu den Anschauungen und Ubungen der bischoflichen Kirche
Amerikas bekehrt.

Uberhaupt gestehe ich, dass ich mich nur mit Gefiihlen
tiefer Dankbarkeit an all die Zeugnisse ritcksichtsvoller und
wohlwollender briiderlicher Gesinnung erinnern kann, die dem
Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz in der bischof-
lichen Kirche Amerikas gegeben worden sind. Schon in den
ersten Tagen nach meiner Ankunft erhielt ich von Bischof



Cleveland Cowe eine Linladung zur Teilnahme an seiner Dio-
zesansynode, die sich am 22. September zu Geneva (Genf) im
Westen des Staates New York versammelte. Die Synode be-
griisste mich in feierlichster Weise, wies mir im Chor der
Kirche, in der sie versammelt war, neben dem Diitzesanbischof
einen Ehrensitz an und fasste einmiitig eine Resolution, deren
Text folgendermassen lautet:

, Wir schiitzen uns iiberaus glicklich, den ... Bischof der
Schweizer Altkatholiken in unserer Mitte zu begriissen, ihm die
Hand briiderlicher Gemeinschaft zu reichen und unsere dank-
bare Befriedigung auszudriicken, dass er zu uns gekommen,
eins mit uns im Glauben, im apostolischen Amt und in der
Gemeinschaft der einen, heiligen, katholischen Kirche,

Auch wir wollen bezeugen, dass wir uns in voller Sym-
pathie und dem Bewusstsein wechselseitiger Verptlichtung tiihlen
mit der so gliicklich begonnenen Reformbewegung und dem
ihr vorgesteckten Ziele, das Christentum der Gegenwart zum
Glauben und TLeben, zur Zucht und Ordnung der urspriing-
lichen Kirche apostolischer Zeit zuriickzuftihren.

Wir freuen uns des Vorzuges, einen ... Bischof aufzu-
nehmen, der nun imstande ist, seiner cigenen Dibzese und
seinem ecigenen Zweige der Kirche aus eigener Anschauung
Zeugnis zu geben von dem Gedeihen und Fortschreiten christ-
licher Gottesanbetung und christlichen Lebens in dieser ver-
gleichungsweise neuen Welt, und so die heiligen Bande mehr zu
festigen, welche alle wahren Katholiken in einem gemeinsamen
Bunde umschliessen.“

Als Bischof Doane von Albany, der Hauptstadt des Staates
New York, von meiner Anwesenheit im Westen des Staates
horte, liess er mich nicht nach New York zuriickkehren, ohne
dass ich ihn besuchte und drei Tage bei ihm zubrachte. Noch
stand die prachtvolle Kathedrale nicht, die heute von einem
der héchsten Punkte der Stadt iiber den Hudson hiniiber weit
ins [Land hinaus griisst, sondern der Gottesdienst wurde in einer
gerdumigen, aber recht unscheinbaren Halle gefeiert; aber am
Sonntag war die Halle dicht gefiillt, der Bischof zelebrierte und
stellte in einer Ansprache seinen Amtsbruder der versammelten
Gemeinde vor. Solche Zeugnisse briiderlicher Gesinnung erhieltich
in New York, als die (feneralkonvention zusammengetreten war,
Tag fir Tag. Beim feicrlichen Eroffnungsgottesdienst hatte ich



— 32

den Kelch zu spenden. In der ersten Sitzung des Hauses der
Bischofe wurde ich zum Vizepriisidenten-ernannt. Am gleichen
Tag stellte mich Hamilton Fish, Vater des damaligen Gesandten
in Bern, unter General Grant Staatssekretir der Vereinigten
Staaten, im Hause der Delegierten mit itiberaus freundlichen
Worten vor. In vielen besondern Versammlungen, die mit der
Generalkonvention zusammenhingen, hatte ich iber den Alt-
katholizismus Bericht zu erstatten. Zu grosster Genugtuung
gereichte mir namentlich, dass unsere Messliturgie, von Dr. Hale,
nachherigem Bischof von Kairo, ins Englische tibersetzt, den
ungeteilten Beifall der Bischofe fand.

Um dem Missverstindnis zu wehren, es habe sich bei
allen diesen Dingen doch eigentlich nur um personliche Liebens-
wiirdigkeiten gehandelt, muss ich auch hier den Wortlaut einer
Resolution mitteilen, tiber die in meiner Gegenwart im Hause
der Bischofe ernst und einlidsslich verhandelt worden ist und
die von diesem als eigentlicher ,Konzilsbeschluss“, nicht bloss
als administrative Massnahme, gemeint war. Demgemiiss wurde
sie auch nicht einfach wie ein anderer Beschluss im Protokoll
der Generalkonvention notiert, sondern, weil speziell in die
Kompetenz des Hauses der Bischofe fallend, als besonderes
Dokument mit den Namen der am konziliaren Erlass beteiligten
Bischote in dieses Protokoll heriibergenommen. (Journal of the
Proceedings ete. from October 6 to October 27, 1880, p. 263 f.)
Niemals ist iiber den Altkatholizismus sonst von irgendeiner kirch-
lichen Behorde in gleich feierlicher Form ein Beschluss gefasst
worden. Es waren an der Sitzung 53 Bischife anwesend; alle
haben den Beschluss unterzeichnet. Dieser lautet:

oI Erwdgunyg,

dass die Lambethkonferenz vom Jahr 1878 folgende Erklirung
erlassen hat:

Wir begriissen mit Freuden jedes Streben nach einer Reform
nach dem Muster der alten Kirche. Wir verlangen keine strenge
Einformigkeit ; wir wollen keine nutzlosen Trennungen; denen,
welche uns nahekommen in dem Eifer, sich zu befreien von
dem Joche des Irrtums und des Aberglaubens, bieten wir bereit-
willig unsere Hiilfe und solche Privilegien, die fiir sie annehm-
bar sind und bei welchen unsere Prinzipien, wic sic in unsern
Formularen ausgesprochen sind, bestehen konnen, eine Erkli-



— 33 —

rung, welche sich auf zwei unbestreitbare historische Tatsachen
stiitzt, nimlich:

1. dass dic Gemeinschaft, welche sich heilice romische
Kirche nennt, durch die Dekrete des Konzils von Trient vom
Jahr 1563 und des Dogmas von der unbefleckten Empfiangnis
vom Jahr 1854 und durch das Dekret der Unfehlbarkeit des
Papstes vom Jahr 1870 den Gewissen aller Gliecder der National-
kirchen, welche unter ihrer Botmiissigkeit stehen, als Glaubens-
sachen, deren Annahme zur Seligkeit notwendig sei, Dogmen
aufgeladen hat, welche keine Gewihr haben in der heiligen
Schrift oder in den alten Glaubensbekenntnissen, Dogmen, so
grundfalsch, dass sie den Glauben beflecken und verderben; und

2. dass die Anmassung eines universalen Episkopates durch
den Bischof von Rom, indem dieselbe die Definition von der
pépstlichen Unfehlbarkeit wirksam macht, in den lateinischen
Kirchen das bischofliche Amt seiner urspriinglichen Unabhéin-
gigkeit beraubt und statt dessen zur Oberaufsicht iiber Divzesen
ein pipstliches Vikariat eingesetzt hat, wihrend diese tatsiich-
liche Veriinderung der gottlichen Verfassung der Kirche, wie
dieselbe im Episkopat und den andern Weihen in dreifacher
Gliederung begriindet ist, die Autonomie, wenn nicht die beson-
dere Existenz der Nationalkirchen zerstort hat,

deshalb also
erklaren wir Bischofe der protestantisch bischoflichen Kirche
der Vereinigten Staaten von Amerika, als Bischofe in der Kirche
Gottes zum Konzil versammelt, festhaltend an den Prinzipien,
die von der Lambethkonferenz ausgesprochen worden sind, und
in der Absicht, wahre Einheit, welche eine Einheit in der Wahr-
heit sein muss, zu erhalten,
dass

die grosse urspriingliche Regel der katholischen Kirche: Epis-
copatus unus est, cujus a singulis in solidum pars tenetur (der
Episkopat ist einer; an ihm haben die einzelnen solidarisch
Anteil) dem Episkopate aller Nationalkirchen, die an dem
urspriinglichen Glauben und der urspriinglichen Ordnung fest-
halten, und den einzelnen Bischiéfen derselben nicht bloss das
Recht, sondern auch die Pflicht auferlegt, in der Reinerhaltung
Jenes Glaubens und in der Wiederherstellung jener Ordnung
solche zu beschiitzen, welche durch jene vorhin erwihnte Mass-
nahmen des einen und des andern beraubt worden sind,

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1919, 3



— 34

und dass ferner

die Bischofe der protestantisch-bischoflichen Kirche der Ver-
einigten Staaten von Nordamerika, versammelt zum Konzil,
nicht gewillt, die Giiltigkeit der Konsekration durch einen Konse-
krator zu bestreiten, doch von ihrer Uberzeugung Kenntnis
geben, dass bei der Organisierung reformierter Kirchen, mit
welchen wir hoffen diirfen, Gemeinschaft zu haben, die Vor-
schriften der nicéinischen Kanones befolgt werden sollten, und
dass daher, wenn die Konsekration durch drei Bischofe der-
selben Provinz unmoglich ist, die Bischofsweihe unter allen

Umstiinden durch drei Bischofe von Nationalkirchen vorge-
nommen werden sollte.“

Das ist der Wortlaut der in Frage stchenden konziliaren
Kundgebung der bischéflichen Kirche Amerikas. Ich habe in
meinem Bericht an die christkatholische Synode vom 15. Mai1916
auch der in Amerika entstandenen Bewegung zur Herbeiftthrung
einer kirchlichen Einigung gedacht, und zwar insbesondere der zu
diesem Zweck veranstalteten Konferenz vom 4. bis 6. Januar1916 in
(zarden City. (Protokoll der Synode, 1916, S. 31 ff.) Dabei sagte
ich: ,Die bischofliche Kirche, die uns so nahe steht, dass ich
keinen prinzipiell wichtigen Scheidungsgrund namhaft zu machen
wiisste, und von der diese ganze Bewegung ausgegangen ist, war
(auf der erwithnten Konferenz) durch sechs Bischofe, finf geist-
liche Theologen und vier Laien vertreten. Wir diirfen ihr ver-
trauensvoll die Fihrung berlassen.“ Ich hatte es nach meiner
Riickkehr aus Amerika als meine Pflicht erachtet, mich auch
in einem besondern Hirtenbrief . iiber die kirchliche Gemein-
schaft mit der anglo-amerikanischen Kirche* auszusprechen.
Das Schreiben ist datiert vom 14. Februar 1881. Darin habe
ich, namentlich auch unter Berufung auf dic Thesen der Bonner
Unionskonferenzen, auf die wichtigsten Bande der Gemeinschaft
autmerksam gemacht, die uns mit der bischoflichen Kirche
Amerikas verbinden: Wir verharren in der Lehre der Apostel,
wie sie niedergelegt ist in den heiligen Schriften und ihren
Ausdruck gefunden hat in den Glaubensbekenntnissen der alten,
ungeteilten, wahrhaft allgemeinen katholischen Kirche; wir
haben dasselbe Priestertum ; wir haben denselben Altar. Kirchen,
die sich gegenseitig dieses Zeugnis geben, diirfen, wie ich glaube,
einander nicht exkommunizieren.

Dr. Nevin, Rektor der amerikanischen Paulskirche in Rom,



3

hat sich 1881 in der Mirznummer des ,Foreign Church Chro-
nicle“, des Organs der ,Anglo Continental Society“, iiber die
Bedeutung der anliisslich der Generalkonvention des Jahres 1880
gelibten Interkommunion u. a. folgendermassen geéussert: ,Einc
sehr bemerkenswerte und wohltuende Erscheinung bei der
Aufnahme, welche Bischof Herzog fand, war es, dass Vertreter
aller Richtungen in der amerikanischen Kirche — und zwar
ohne #ussern Antrieb — ihm in herzlicher und redlich gemeinter
Weise die Hand zum Empfang reichten. . . In dieser Angelegen-
heit schienen alle Parteidifferenzen verschwunden zu sein. Man
befand sich Prinzipien gegeniiber, die weiter, tiefer, fiir das
Christentum wesentlicher sind, als diejenigen, auf denen die
Bildung dieser verschiedenen Richtungen beruht. Man vergass,
indem man ihn begriisste, die menschlichen Differenzen, welche
eine Theologengeneration nach der andern geschaffen und mit
peinlicher Sorgfalt verschiirft hat, und dachte allein an die
Substanz des Glaubens und der Ordnung, auf deren Grund
Christus mit seinen Aposteln die Kirche baute, und alle fiihlten
es, fir diese hat der schweizerische Bischof einen guten Kampf
gekimpft. Seinerseits brachte Bischof Herzog der amerikanischen
Kirche entgegen die denkbar vollstiindigste Anerkennung ihrer
Katholizitiit — im Glauben, in der Verfassung und Disziplin.
Soweit man durch offentliche Akte gehen kann, um eine an-
erkannte Gemeinschaft zwischen verschiedenen Kirchen herzu-
stellen, soweit sind der amerikanische Episkopat und Bischof
Herzog gegangen ... Theologie, Geschichte sind nutzlos, wenn
sic bloss in unsern Bibliotheken und Archiven aufgespeichert
stehen. Das Europa des 19. Jahrhunderts erwartet von unserm
Episkopate, dass er wahr und stark und gross sei nicht im
Worte allein, sondern auch in Taten, auf dass er die ihm an-
vertraute Wahrheit fiir die heutigen Bediirfnisse der Welt ver-
wende — und diese sind gross und erfordern soviel (ilauben,
soviel apostolische Weitherzigkeit, wie damals, als Paulus
zuerst den Herrn Jesus Christus in dieser Stadt (Rom) predigte.”
(Vgl. ,Katholik“, 1881, Nr. 14.)

Von der Eitelkeit, die mich verleiten konnte, mich mit dem
Apostel Paulus einigermassen auf gleiche Linie zu stellen,
fithle ich mich vollkommen frei; aber mein Freund Nevin legte
Wert darauf, dass ich im Friihjahr 1883 in seiner neuen Kirche
an der Via Nazionale zu Rom das Evangelium verkiinde. Im
Namen des Bischofs Littlejohn von Long Island, der damals



e BB =

mit der Oberaufsicht tiber die Genossenschaften der bischéflichen
Kirche auf dem européaischen Kontinent betraut war, lud er
mich ein, einigen jungen Mitgliedern seiner Gemeinde die hl.
Firmung zu spenden. Ich folgte der Einladung und vollzog in
feierlichem Gottesdienst die Funktion am 8. April 1883.
Damals begannen in Luzern ernsthafte Besprechungen
tiber Grindung einer christkatholischen Genossenschaft. Diese
konstituierte sich am 17. November 1883. Damit war auch der
,Mariahilfhandel“ eingeleitet, der jahrelang die Treue der
Luzerner Christkatholiken auf eine unséglich harte Probe stellte,
meine Freunde dagegen wieder einmal die Unzuverlissigkeit
der ., Opportunisten“, wie man 1870 zu sagen pflegte, recht
bitter erfahren liess. Als man endlich voraussehen konnte, dass
die christkatholische Genossenschaft darauf angewiesen sein
werde, sich selbst ein Gotteshaus zu erbauen, dachte ich daran,
dass das vielleicht im Verein mit der englischen Kolonie in
Luzern geschehen konnte. Dieser war seit 20 bis 30 Jahren
die protestantische Kirche zur Mitbeniitzung eingeriumt, was
beim Anwachsen der protestantischen Gemeinde mit der Zeit
unmoglich wurde. Allein die ,,Colonial and Continental Society*,
unter deren Protektion die Luzerner Kolonie stand und die der
,low Church“-Richtung huldigt, wollte von dem Projekt, mit
uns eine Simultankirche zu bauen, nichts wissen. Schon unterm
21. April 1890 wandte ich mich daher an Bischof Doane von
Albany, der inzwischen die bischofliche Jurisdiktion tiber die
amerikanisch-bischéflichen Genossenschaften auf dem euro-
paischen Kontinent tbernommen hatte. Da die bischofliche
Kirche bereits angefangen hatte, wihrend der Sommersaison
in Luzern Gottesdienst zu halten, und die Luzerner Stadtge-
meinde eher in der Lage war, einen Beitrag zur Erbauung
einer Kirche zu leisten, wenn diese zugleich fiir den Fremden-
verkehr forderlich war, schlug ich dem Bischof vor, eventuell
mit uns nach einer ndher zu treffenden Vereinbarung eine
Kirche zu bauen. Am 12. Mai 1890 musste ich dem Bischof
mitteilen, dass ein bundesgerichtliches Urteil vom 10. Mai uns
nun notige, an das Unternehmen zu gehen. Doane erklirte mir
umgehend schon auf meinen ersten Brief seine volle Bereit-
willigkeit. Unterm 30. Mai konnte ich ihm einen von Dr. Weibel
ausgearbeiteten Vertragsentwurf tibermitteln. Infolge der Schwie-
rigkeit, hinsichtlich des Bauplatzes und des Bauplanes zu end-



— 37T —

giilltigen Entschliessungen zu gelangen, verzogerte sich der
formelle Abschluss der Ubereinkunft. Allein im Mirz 1891 kam
Bischof Doane auf einer Visitationsreise itiber Italien nach Genf.
Hier traften Dr. Weibel und ich am 21. Mirz 1891 im Hotel
,Viktoria® mit ihm zusammen. Alles war so gut vorbereitet,
dass nach einigen Minuten der Vertrag ohne alle weitere Dis-
kussion unterzeichnet werden konnte. Danach erhielt die
bischofliche Kirche fiir 30 Jahre das unentgeltliche Mitbentit-
zungsrecht und leistete dafiir einen Beitrag in der Hoéhe von
50,000 Fr. Von dieser Summe war jedoch die Hélfte nach
20 Jahren zuriickzuzahlen, falls die bischéfliche Kirche auf die
Weiterbeniitzung verzichtete; nach 30 Jahren hatte die Riick-
zahlung zu erfolgen, falls die christkatholische Gemeinde vorzog,
fortan die Kirche allein zu beniitzen. Im Jahre 1911 waren die
20 Jahre abgelaufen. Inzwischen hatte sich die englische Kolonie
in unmittelbarer Nidhe der Palasthotels am See eine eigene
schone Kirche erbaut, die den Besuch des amerikanischen
Gottesdienstes auf der Musegg sehr beeintrichtigte. Das ver-
anlasste die amerikanische Kolonie, den Vertrag zu kiindigen,
was zur Folge hatte, dass nun die christkatholische Gemeinde
verpflichtet war, dem mit der Oberaufsicht betrauten Bischof,
bzw. der amerikanischen Aufsichtskommission dic Summe von
25,000 Fr. zuriickzuzahlen. Prisident der Kommission war der
greise Bischof Doane. Ich stellte diesem allerdings vor, dass die
Verpflichtung uns schwer belaste, hitte aber nicht gewagt,
einfach um Erlass der Schuld zu bitten. Allein Dr. Newin, der
sich selbst an der Sammlung sehr beteiligt hatte, und Bischof
Dr. Doane schrieben mir, sie hatten von Anfang an nicht daran
gedacht, das Anleihen wirklich zuriickzufordern. Die Summe
wurde in aller Form geschenkt. Nach einem neuen Vertrag
dient die Kirche immer noch beiden Kulten. Sollte aber, wie
das vorgesehen ist, die amerikanische Kolonie im Jahr 1921
in Luzern ein eigenes Gotteshaus besitzen, so wird unsere
Christuskirche dennoch immer ein schénes Denkmal der briider-
lichen Beziehung zu der bischéflichen Kirche Amerikas bleiben.
Dabei ist nicht zu vergessen, dass die Handreichung erfolgte
in einer Zeit, in der es fast zum guten Ton gehdrte, uns

recht geringschiitzig zu beurteilen und ohne Gruss auf der Seite
stehen zu lassen. ' E. H.

(Schluss folgt.)



	Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der Schweiz

