
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 1

Nachruf: Prof. Dr Eugène Michaud

Autor: Chrétien, A.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1

Prof. Dr Eugène Michaud.

La mort qui, à l'heure actuelle, sévit si terrible sur les

champs de bataille, ne semble point satisfaite de ses jeunes et

trop nombreuses victimes; elle étend encore son impitoyable
niveau sur les têtes blanchies par les ans, sans souci et sans
distinction de leur valeur: voici qu'elle a porté depuis quelques
années ses coups répétés sur nos chefs intellectuels, sur notre
faculté de théologie. Après le prof. Thürlings, trop tôt enlevé à

son enseignement, ce fut le tour du prof. Friedrich, récemment
mort à Munich, et qui fut lui aussi un de nos premiers maîtres
à Berne et sa tombe à peine fermée, voici que la mort nous
ravit hier, à l'ûge de 78 ans, le prof. Michaud, un des doyens
de l'université de Berne et un des premiers et plus vaillants
champions de la cause ancienne-catholique.

Encore que tous nos journaux religieux et différents journaux

politiques aient retracé lors de sa mort survenue le
.'! décembre dernier sa biographie, nous croyons encore,
tellement elle est parlante, devoir en retracer dans la Revue les

principales lignes.
Eugène-Philibert Michaud naquit à Pouilly-sur-Saône, dans

la Oôte-d'Or, presque aux confins de la Suisse, le 13 mars 1839.
Son père était forestier. Il fit ses études littéraires dans des

collèges renommés de la région, puis ses études théologiques
h Dijon et plus tard k Saint-Maximin en Provence chez les
dominicains. Formé à l'école cle Lacordaire, son compatriote
bourguignon, Eugène Michaud appartint tout jeune h cette
pléiade de catholiques libéraux qui avait pour chefs Montalembert,

le Père Lacordaire, le Père Gratry, le Père Hyacinthe,
et dans l'épiscopat de France MBr Darboy et M*c Dupanloup.
Cette école, qui compta tant d'autres noms illustres eut alors,
de 1830 à 1870, un grand renom et une grande influence sur

Intorn.t. kirchl Zeitschrift, Holt 1, 191X. 1



la jeunesse de l'époque. L'archevêque de Paris, Mfe'r Darboy,
fusillé comme otage, on s'en souvient, sous la commune, en 1871,

prit en affection le jeune Michaud, l'envoya passer son doctorat

en théologie à Munich où professait alors notre grand
Döllinger. C'était en 1807. Le jeune candidat présenta comme
thèse une volumineuse et savante étude sur Guillaume de Champeaux

et les écoles de Paris au XIIe siècle '). Est-il besoin de

rappeler ici que Guillaume de Champeaux, professeur à l'école de

la cathédrale de Paris, eut pour élève Abailard. qu'il fonda
l'abbaye de Saint-Victor en 1113 et qu'après y avoir enseigné
avec talent, il devint évêque do Châlons-sur-Marne. C'est sans
doute cette étude sur un évêque de Châlons qui valut au jeune
vicaire de Saint-Roch le titre, plutôt rare à son âge, de
chanoine honoraire de Châlons. Nommé bientôt premier vicaire de

la Madeleine, il écrivit là, dans un recueillement d'autant plus
difficile à se représenter qu'il avait lieu pendant le siège et
pendant la commune de Paris, son livre édifiant sur L'Esprit
et la lettre dans la morale religieuse, le premier volume traitant
de la Piété et le second de la Foi9). Le Concile du Vatican le

surprit en plein ministère parisien et, au lendemain de ses

décisions, en pleine agitation causée par la guerre et la commune.
Sous le successeur de M*1' Darboy, M*r Guibert qui avait élé

quelque peu libéral comme évêque de Viviers, mais qui ne l'était
plus comme archevêque de Paris, candidat à la pourpre
cardinalice, l'abbé Michaud ne renonça pas pour autant aux idées

libérales qu'on lui connaissait dans tout le clergé parisien. Vers
la fin de 1871, il posa *'i l'archevêché les deux questions
suivantes: 1° M»r l'archevêque permet-il aux prêtres de donner
dans son diocèse l'absolution sacramentelle aux fidèles qui
déclarent rejeter le Concile ultramontain du Vatican et ne pas
croire intérieurement ses dogmes non moins ultramontainsV
2° W l'archevêque permet-il dans son diocèse la célébration
de la messe aux prêtres qui ne croient intérieurement ni â
l'œcuménicité de ce même concile, ni à la catholicité de ces
mêmes dogmes?

L'archevêché ayant répondu négativement aux deux questions,

le Dr Michaud écrivit sa fameuse lettre à M»r Guibert,

') Paris, Librairie académique de Didier, 1867.
a) Paris, Librairie académique de Didier, 1869 et 1870.



dont nous détachons quelques principaux passages: «Maintenant,

Monseigneur, la situation est très nette, non seulement
vous voulez que prêtres et fidèles se soumettent aux nouveaux
dogmes, mais encore qu'ils les croient intérieurement. Ce n'est

pas seulement la mémoire de M*r Darboy (|iio vous voulez injurier,

c'est encore la vôtre. Pour ce qui concerne MBr Darboy,
je m'en tiens aux termes d'une conversation que j'ai eu l'honneur

d'avoir avec lui le 3 mars 1871, quatre jours avant son
arrestation: «Etant de l'armée — ce sont ses propres expres-
« sions —, vous ne pouvez évidemment pas vous mettre en ré-
< volte contre vos chefs, ni attaquer le pape qui est plus fort
« que vous. Il faut donc extérieurement et dans vos actes offi-
« ciels, vous soumettre à cette infaillibilité et â ce concile.
« Quant â votre conscience, vous avez assez d'intelligence,
« d'acquis et d'honnêteté pour savoir à quoi vous en tenir. Ils
« auront beau faire et beau dire, leur dogme ne sera jamais
<- qu'un dogme inepte et leur concile un concile de sacristains.
« Vivez donc en paix, travaillez toujours tout en ménageant
« vos forces et faites votre devoir sans souci d'eux. Adieu. A
« bientôt. »

« Ce sont là, Monseigneur, les dernières paroles qu'il m'ait
dites et probablement les dernières qu'il ait prononcées sur
cette question. Vous me permettrez de les lenir pour sacrées.

« Pour vous, Monseigneur, vous déclariez autrefois que le

parti ultramontain était anticatholique et aujourd'hui vous traitez
de schismatiques et d hérétiques les catholiques qui persévèrent
dans le rejet de l'ultramontanisme. Autrefois vous définissiez la
vérité catholique la vérité universelle, celle qui, suivant la
formule de saint Vincent de Lérins, a été crue partout, toujours
et par tous, et maintenant cette vérité catholique, ce n'est plus
pour vous que la vérité romaine. Autrefois l'Eglise catholique,
c'était la réunion de toutes les Eglises particulières, et aujourd'hui

cette même Eglise catholique n'est plus, selon vous, que
Rome, et Rome, à vos yeux, c'est le pape, le pape seul. En

sorte que selon vous, le catholicisme c'est le papisme et
l'universalité de l'Eglise de Jesus-Christ c'est l'individualisme d'un
seul C'est donc un changement complet de drapeau
Pour moi, Monseigneur, je ne me ferai jamais le complice d'un
tel forfait. C'est pourquoi en même temps que j'ai l'honneur
d'envoyer à M*r de Châlons ma démission de chanoine hono-



_ 4 —

raire de sa cathédrale, j'ai également l'honneur, par la
présente lettre, de vous donner ma démission de vicaire de la
Madeleine. »

Le Concordat passé en 1801 entre Bonaparte et Pie VII
mettait toutes les Eglises et Chapelles de France qui portaient
le nom de catholiques sous la juridiction exclusive des évêques
diocésains. C'est dire que malgré toute bonne volonté et tout
effort, le Dr Michaud ne pouvait s'adresser au grand public;
des églises, alors il prit la résolution d'écrire ce qu'il avait à

dire et il l'écrivit en des pages admirables de logique et de

clarté. Il nous plaira d'analyser ici des ouvrages qui ont plus
de quarante ans d'existence, mais qui ont conservé toute lem-

verve, toute leur force et tout leur à propos.
Le premier des volumes de polémique du Dr Michaud porte

comme titre étrange: Guignol et la Révolution1). Guignol, on le

sait, est une sorte de polichinelle que l'on exhibe en pleine foire

pour amuser les enfants. C'est à intention que le Dr Michaud
a pris ce titre irrespectueux, il l'avoue, mais cinglant, pour
stigmatiser au lendemain du concile les évolutions rapides et

grotesques de nombreux évêques de France, gallicans hier,
ultramontains aujourd'hui. « Nous voulons simplement constater,
écrit-il en préface de son livre, que Guignol n'habite pas
seulement les Champs-Elysées et que clans le domaine des idées

religieuses, lorsqu'il coiffe la mitre, il a encore plus de succès

que lorsqu'il exécute ses grosses farces bouffonnes devant les

enfants, les nourrices et les soldats. » E. Michaud, dans ce

volume, se plait à mettre en contradiction, par des textes à eux
empruntés, les évêques de France avec le parti ultramontain ;

c'est l'explication du sous-titre du livre: M. Veuillot et son parti
condamnés par les archevêques et évêques de Paris, Tours, Viviers,
Orléans, Marseille, Verdun, Chartres, Moulins, etc.

Guignol fut bientôt suivi d'un second volume: Plutôt la
mort que le déshonneur2), avec le sous-titre: Appel aux anciens
catholiques de France contre les révolutionnaires romanistes. Après
avoir rappelé le mot de W Darboy, témoin oculaire de ce qui
se passait au Concile du Vatican, appelé précisément par lui
une farce ludibrium Vaticanum, le Dr Michaud étudie l'état de

') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.
a) Ibid.



— 5 —

décomposition de l'ancienne école dite catholique libérale. 11

•montre ensuite qu'une réforme radicale est inévitable dans

l'Eglise catholique d'Occident. Un des principes régénérateurs
de cette réforme doit être la science. Notre premier but doit
être de remettre l'Eglise occidentale d'accord avec la science
et particulièrement avec la science historique, la révélation
chrétienne étant avant tout un fait historique et un dépôt qui
doit se transmettre historiquement de siècle en siècle. « Le
clergé des séminaires n'a, au dire de MKr Guibert lui-même,
qu'une science théologique en mille occasions insuffisante: ce

n'est même qu'une méthode pour arriver à la science. Or, on
sait si après la sortie du séminaire le clergé travaille. Celui
des campagnes n'a pas d'argent pour se procurer des livres,
celui des villes manque de temps pour les étudier. A quoi du
reste cela mène-t-il, sinon à la réputation d'homme d'étude,
d'homme aidées, c'est-à-dire dans le sens ultramontain, d'homme
inhabile à l'administration et par suite à la privation de tout
avancement. Aussi, à part trois ou quatre ecclésiastiques sur
cent, qui lisent quelques ouvrages théologiques de troisième ou
de quatrième main, tous se contentent-ils de leur journal. C'est
la théologie du journalisme et du journalisme veuillotin qui
triomphe actuellement en France.» Cet ouvrage du Dr Michaud
est suivi d'une lcltre au D1' Guettée, qui s'était rallié, comme
on le sait, bien avant le concile, à l'Eglise orthodoxe orientale,

mais qui clans les pages de l'Union chrétienne soutint les

principes qui sont les nôtres et qui ouvrit à partir de cette
époque les pages de la savante revue au Dr Michaud.

La même année 1872, E. Michaud fit paraître un troisième
volume de polémique intitulé: Comment l'Eglise romaine n'est
plus l'Eglise catholique1). Il y montre excellemment comment
l'Eglise romaine a faussé la notion de l'Eglise, du concile
œcuménique, de l'évêque, du prêtre, de l'autorité, de l'unité, de la
catholicité, de la foi elle-même et il conclut énergiquement :

«L'Eglise romaine, loin de posséder la véritable doctrine
catholique, n'enseigne qu'une doctrine essentiellement anticatholique

et antichrétienne; elle no ressemble à l'Eglise catholique
primitive que comme le singe ressemble à l'homme. Donc
quiconque veut rester sérieusement et publiquement fidèle â

') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.



- 6 —

l'Eglise catholique doit rompre sérieusement et publiquement
avec l'Eglise romaine. •

La même année encore, le Dr Michaud poursuit logiquement

sa pensée dans son Programme de réforme de l'Eglise
d'Occident '). Et tout d'abord il faut rompre complètement avec
l'Eglise romaine: les demi-mesures de Bossuet, loin de rien
sauver, ont finalement tout compromis. Or, rompre complètement

avec l'Eglise romaine, c'est remonter aux huit premiers
siècles avant les Fausses décrétales d'Isidore et avant la scho-

lastique du moyen âge, c'est restaurer l'ancienne Eglise
d'Occident en communion de foi avec l'Eglise d'Orient, mais se

mettre en communion n'est pas se mettre en dépendance. Par
cette restauration de la communion entre les deux Eglises
d'Orient et d'Occident, il est facile de concilier le catholicisme
avec la raison, la science avec la liberté. Et il ne faudrait
pas croire que le Dr Michaud songe à exclure l'anglicanisme
et même le protestantisme de ce qu'il appelle l'Eglise d'Occident.

Il y a de véritables catholiques dans l'Eglise anglicane,
et même dans l'Eglise protestante. Le pasteur Mettetal, dans
le Bulletin du Monde chrétien, s'exprime ainsi dans une controverse

avec E. de Pressensé: «Ce qui affaiblit la cause du

protestantisme, ce n'est pas de trop croire, c'est d'avoir une théologie

incertaine, nuageuse, qui no veut pas être rationaliste et
qui ne sait pas être apostolique Nous sommes des hommes
du passé. Nous n'avons même garde de nous arrêter à Luther:
nous remontons jusqu'au berceau de l'Eglise. Nous avons à cœur
d'être des chrétiens apostoliques, purement et simplement. >

Cette réunion des Eglises serait avantageuse et elle est désirée
du reste par toutes les communions chrétiennes. Elle est
possible en principe et en fait. Et le D1' Michaud trace de main
de maître un programmine qu'il propose aux anciens-catholiques

et à toutes les communions chrétiennes. 11 termine son
livre par une belle citation de Döllinger sur la réunion des
Eglises chrétiennes finissant elle-même par la parole du Christ
dans sa prière sacerdotale : « Que tous soient

'
uns, comme nous

sommes uns : qu'ils soient uns, afin que le monde croie que tu
m'as envoyé. »

') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.



Le Dr Michaud n'avait pas encore fini sa tâche de 1872.

Après avoir prouvé il réfute, et quelle lumineuse réfutation que
celle que l'on peut lire dans les Faux libéraux de l'Eglise
romaine1), suivi de cinglantes mais admirables lettres de

polémique. C'est d'abord au Père Adolphe Perraud, celui qui devait
être plus tard le cardinal Perraud. Il l'accuse de falsifier les

décrets du Concile du Vatican qui condamnent les faux
libéraux, à l'instar de Pie IX première manière et des évêques et
théologiens romanistes les plus autorisés. La correspondance
du prof. Michaud avec le Père Gratry, à la veille ou au
lendemain de la lettre de soumission mais non do rétractation de

ce dernier, est encore aujourd'hui d'actualité. Le Père Gratry
lui écrivait de Montreux où il était allé soigner sa santé très
altérée: «Je vous supplie de m'écouter et de ne pas faire autrement

que moi. Le décret du Concile du Vatican s'expliquera
dans la science de la religion; il peut être mis à sa place dans
l'ensemble do la vérité. Une rupture do l'unité aujourd'hui
comme toujours serait une grande erreur et surtout un terrible
obstacle aux grandes réformes nécessaires et au développement
des autres vérités qui doivent former l'harmonie féconde.
Evidemment ni saint François de Sales, ni saint Vincent de Paul,
ni Fénelon. ni Bossuet ne rompraient aujourd'hui l'unité pour
so mettre à l'état d'atomes séparés. N'est-ce pas évident? Cela

nous montre notre devoir. Je supplie Dieu de vous bénir et do

vous conduire. »

Le Dr Michaud répondit: «Mon cher et excellent Père, je
suis convaincu qu'on profite habilement de vos souffrances pour
influencer votre esprit et intimider votre caractère. Vous voulez

bien me dire que les décrets du Vatican « s'expliqueront
dans la science de la religion». Mais n'est-il pas vrai que leur
sens naturel, évident est essentiellement antilibéral, antithéolo-
gique et antihistorique? N'est-il pas manifeste qu'il vous faudra
leur donner un croc-en-jambe pour les empêcher de signifier
l'ultramontanisme le plus radical? De grands travaux se

préparent, dites-vous. J'attends l'heure de Dieu, mais en me
préparant sérieusement à la lutte Donnez-moi donc un bon

argument bien conforme à l'Evangile, à la tradition catholique,
à l'histoire, k l'honneur, et je suis à vous. Les anciens-catho-

Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.



liques sont-ils vraiment à l'état « d'atomes séparés » Quand
même cela serait, faudrait-il les condamner Celui qui se

rappelle le pusillus grex de Jésus-Christ doit-il juger de la valeur
des idées par le nombre de ceux qui les professent. Nous
sommes trop habitués à croire qu'en dehors de Rome et de sa

curie, il n'y a rien. Ce n'est pas ainsi que saint Augustin, saint
Cyprien et les autres Pères entendaient l'unité de l'Eglise. Les
docteurs du seizième siècle et des siècles suivants, pour mieux
triompher des divisions du protestantisme, ont exagéré la notion
du centre clans l'Eglise et nous, héritiers de leur exagération
par suite de notre ignorance de la patrologie, nous nous croyons
en dehors de l'unité cle l'Eglise quand nous ne crions pas Amen
à tous les mensonges qu'il plait à la curie romaine de nous
débiter. J'avoue que je serais bien embarrassé s'il me fallait
préciser ce que feraient dans les circonstances actuelles saint
François cle Sales, saint Vincent de Paul, Fénelon et Bossuet,
bien que j'aie beaucoup de raisons de croire qu'ils n'approuveraient

pas la conduite tout â fait ultramontaine des prétendus

catholiques libéraux français de maintenant. Mais ce dont
je suis certain c'est qu'aucun de ces hommes n'a cru h

l'infaillibilité personnelle et à l'omnipotence du pape comme à des

dogmes. Pourquoi donc voulez-vous que j'y croie? La foi

change-t-ellc donc? Ah! mon Père, vous me parlez «de grandes
réformes nécessaires». En vérité, croyez-vous que cette façon
cle trembler devant la curie romaine, cle l'aduler jusqu'à lui
sacrifier sa conscience et la vérité même historique, soit un

moyen d'obtenir ces «grandes réformes». Comment! le pape
est infaillible personnellement, vous, vous ne l'êtes pas et vous

pouvez croire que c'est vous qui lui ferez accepter vos idées

et vos projets de «grandes réformes nécessaires». Non, il
parlera comme il lui plaira et vous ne devrez, vous ne pourrez
faire qu'une chose, vous taire et obéir ponctuellement
Vous aurez posé la servitude en principe et en dogme, il sera
tout naturel que vous la subissiez en fait. Vous aurez donné
en gros l'autocratie au pape, il vous la rendra en détail.

De fait, mon Père, vous ne détruirez jamais vos lettres à

Msr Dechamps. Montalembert qui a su jusqu'à la mort rester
fidèle au vrai catholicisme vous a appelé «le Pascal du dix-
neuvième siècle » ; les jésuites eux-mêmes, dans leurs petits
comités, diront en riant que vous n'en êtes que l'Escobar. »



— 9 —

Et lo Dr Michaud termine en se disant l'ami du Père Gratry,

aussi respectueux et aussi dévoué que désagréable «

Meliora sunt vulnera diligentis quam fraudulenta oscula odientis».
Puis il passe à d'autres catholiques libéraux, aux écrivains

du Correspondant, à Foisset qui en est le grand homme, à l'abbé
Bernard surtout, l'aumônier de l'Ecole normale de Paris. Les

quatre lettres qu'il dédie à co dernier, comme les nombreuses
lettres do polémique adressées sans merci à tous les grands
journaux qui attaquaient son attitude vis-à-vis de Rome, sont
des modèles du genre. Certes, elles sentent la poudre et elles
se réclament souvent plus de la vérité que de la charité, mais
le Christ lui-même, doux et humble de cœur, n'a-t-il pas appelé,
dans l'intérêt même de son œuvre, les Pharisiens race de vipères
et sépulcres blanchis. La conscience à l'aise, au bénéfice de

cette ressemblance, nous avouons nous être maintes fois délecté
à la lecture de ces lettres de polémique du Dr Michaud.

Un sixième volume cle E. Michaud parut encore en cette
même année 1872: De la falsification des catéchismes français et

des manuels de théologie1). On aurait peine à comprendre cette
fécondité de l'auteur si on ne savait que sa puissance de
travail remontait â sa prime jeunesse comme son libéralisme du

reste et que son esprit méthodique avait amassé depuis
plusieurs années déjà, en particulier depuis 1869, les documents
qui devaient servir de base aux thèses défendues dans ses livres
de 1872. Comme le titre du livre l'indique, la falsification des

catéchismes n'est qu'une étude comparée des principaux
catéchismes parus en France de 1G70 à 1868. L'auteur y souligne
impitoyablement toutes les notions erronées qui se sont glissées
dans le double domaine de la foi et de l'Eglise dans les
manuels d'enseignement religieux approuvés par les évêques. Il
fait de môme pour les manuels de théologie, Théologie de
Grenoble, de Poitiers, de Lyon, de Toulouse, Théologie de Bailly,
du Père Gury, jésuite, de Mpr Bouvier. Puis il montre les
altérations faites au Dictionnaire de Bergier quelque peu gallican,
au Manuel de droit canonique do Lequeux, imprégné aussi de

gallicanisme. Il fait toucher du doigt surtout les altérations de
l'histoire ecclésiastique: Fleury est remplacé par Rohrbacher
et Darras. L'abbé Guettée est mis à l'index en 1852: les sept

l) Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.



— 10 —

premiers volumes de son Histoire de l'Eglise de France avaient
paru et reçu l'approbation de quarante-deux évêques de France ;

le parti ultramontain vit dans cette approbation une attaque
indirecte contre lui et agit à Rome pour obtenir la condamnation

du huitième volume. En vain l'abbé Guettée supplia-t-il la
congrégation de l'Index de lui indiquer sur quels points il
s'était trompé. Jamais la docte congrégation ne voulut condescendre

à une discussion. Heureusement le Dr Guettée n'était
pas homme à trahir sa conscience. Il continua le combat
et les nombreux ouvrages qu'il a publiés depuis lors et sa célèbre
revue mensuelle de l'Union chrétienne sont trop connus du mondo
théologique pour qu'il n'ait pas une place d'honneur dans la
véritable histoire de la grande lutte du christianisme contre le
romanisme au dix-neuvième siècle.

Le D1' Michaud passe en revue en terminant son ouvrage
les diverses condamnations de l'Index et les corrections infligées

par la cour de Rome aux conciles provinciaux, en
particulier à celui de Paris de 1849.

En 1873 parut la Papauté antichrétienne '), un réquisitoire
serré. Après avoir dit en quoi consiste la véritable notion de
la papauté et ce qu'était le pape pendant les premiers siècles,
il montre la papauté condamnée par l'histoire, par les
Ecritures, par les conciles, par les Pères et les Docteurs. Il établit
les nombreuses contradictions des papes entre eux et fait passer

sous nos yeux avec textes à l'appui la liste de tous les
chrétiens, du Dante à sainte Catherine de Sienne, qui ont flétri
les crimes de la curie. Il fait ensuite, en termes véhéments
mais justes, le procès de Grégoire VIL Si l'on demandait
aujourd'hui aux ultramontains, dit-il spirituellement, quel est le
plus grand des papes, ils répondraient devant Pie IX : « C'est
Pie IX», mais derrière lui, ils diraient: «C'est Grégoire VII».
Or, Grégoire VII n'a été ni un théologien, ni un moraliste, ni
même un homme moral, mais seulement un homme politique
de la pire espèce, car si sa politique a pu donner de l'éclat à
sa personne et à la papauté, elle n'a attiré sur l'Italie et sur
l'Eglise que des malheurs.

L'année suivante, le Dr Michaud présenta au public son
important volume ayant pour titre : Le mouvement contemporain

') Paris, Sandoz .& Fischbacher, 1873.



— 11 —

des Eglises1). Ce sont des études religieuses et politiques
auxquelles l'auteur ne consacre guère moins de 500 pages écrites
avec la verve l'érudition et la logique habituelles de sa plume
alerte. Nous y trouvons certes de précieux documents inédits
dans ses œuvres précédentes, des développements intéressants,
mais pas d'autres thèses que celles qu'il a soutenues dans les sept
volumes déjà parus ou qu'il soutiendra dans les deux volumes
suivants. Nous pensons que le Dr Michaud a voulu grouper alors
clans un seul volume tous les principes et les faits essentiels

pouvant conduire ses lecteurs à la résolution virile qu'il voulaitleur
arracher, à savoir leur renonciation à l'Eglise romaine et leur
adhésion à l'ancien-catholicisme. Le seul titre des divisions de ce

livre justifiera notre appréciation. Dans une première partie,
l'auteur traite de la nouvelle Eglise romaine, dans une seconde
des devoirs des gouvernements et des peuples envers la
nouvelle Eglise romaine, dans une troisième des anciens-catholiques
et de la réunion des Eglises, dans une quatrième de la situation

morale et religieuse en France. C'est sans doute ce
dernier paragraphe qu'il sentit le besoin d'étudier plus à fond et
qui motiva son neuvième volume de polémique paru en 1875

et qui a pour titre : De l'état présent de l'Eglise catholique romaine
eu France2). Cet état n'est que le résultat de la tactique suivie
par le parti ultramontain et jésuitique pour arriver' à dominer
l'Eglise de France. Il fut d'abord résolu qu'il fallait annihiler
le simple fidèle devant le prêtre, le prêtre devant l'évêque et
l'évêque devant le pape ou plutôt devant les congrégations
romaines. Cela fait, on organisa un parti laïque qui était censé
faire exclusivement œuvre de tirailleur avancé sur les
rationalistes incrédules et sur la libre pensée, mais qui, en réalité,
régentait tout le monde, fidèles, prêtres et évêques, au bénéfice

des congrégations romaines et pour la plus grande gloire
du pape. Ce résultat une fois obtenu, il ne s'agissait plus pour
les jésuites que de s'emparer, à Rome, clés congrégations
romaines et, en France, de ce parti ultramontain laïque. De la
sorte les jésuites étaient maîtres de la situation et l'Eglise
catholique romaine n'était plus qu'une des provinces de leur ordre.

¦) Paris, Sandoz & Fischbacher, 1875.
*) 1" édition, Paris, Sandoz & Fischbacher, 1875 ; 2" édition,

considérablement augmentée. Texte allemand par M. Fréd. Hoffmann; Bonn,
Neusser, 1876.



— 12 —

C'est ce qui fut fait avec une précision admirable. Tous les

chapitres du livre de M. Michaud le prouvent éloquemment.
L'auteur, en effet, n'a pas de peine à démontrer que le parti
ultramontain est un parti essentiellement politique, qu'il est

dangereux en ce qu'il soutient des principes subversifs de la
société moderne et en ce qu'il constitue une internationale
politico-religieuse basée sur la violence et le mépris des lois. Il
étudie ensuite la situation légale et privilégiée de l'Eglise romaine
en France. Les ultramontains s'efforcent de plus en plus
d'accaparer l'armée, les ouvriers, la jeunesse des écoles, la presse,
les œuvres de bienfaisance. Mais ils sont déchus intellectuellement,

dit M. Michaud. Ainsi, en janvier 1875, sur 1223 ouvrages,
il n'y en a eu à leur actif que 76, dont plusieurs mêmes étaient
des traductions ou des rééditions. Et sur ces 76, à peine y en
a-t-il 15 qui traitent de questions sérieuses. Les bulletins
bibliographiques de Y Univers qui indiquent les publications les plus
remarquables du parti ultramontain dénotent une pauvreté
intellectuelle qui fait pitié. Ils sont déchus moralement. Ce n'est

pas ici le lieu d'exposer les principes de la morale qu'enseignent
les jésuites: ce sont eux qui ont érigé en science morale l'art
des restrictions mentales, c'est-à-dire l'art de mentir au moyen
cle réticences habiles; l'art d'arriver au but par n importe quels
moyens, là fin les légitimant tous, et enfin beaucoup d'autres
arts essentiellement destructeurs de la conscience. Or, on sait
que c'est d'après ces principes de casuistique que se fait la
direction des consciences au confessionnal. Les ultramontains
sont déchus religieusement, et ici l'auteur passe en revue la
statistique des pèlerinages qui sont tous aussi dénués cle théologie

que remplis de superstitions. Les sacrés cœurs se

multiplient. A côté de celui de Jésus, il y a celui de Marie et même
celui de saint Joseph, ce dernier d'origine anglaise. Le culte
des reliques, et quelles reliques! ne fait que croître, mais ce

qui se développe surtout c'est l'engouement des miracles.
N'est-ce pas là un système morbide dont le résultat inévitable
est le développement non de la religion, mais de la superstition.

Ajouterons-nous, pour en faire mieux ressortir toute la
valeur, que cet ouvrage de M. Michaud fut interdit en France
sous le ministère Buffet.

Enfin, en 1876, paraît le dernier des dix ouvrages de

polémique, de cette époque du moins, du Dr Michaud. Elle est



— 13 —

intitulée: Etude stratégique contre Rome1). C'est peut-être le plus
intéressant de ses dix volumes de polémique par sa vaste
érudition et ses statistiques parlantes. C'en est certainement le plus
captivant par ses conclusions logiques, encore que paraissant
particulièrement inopportunes en nos temps d'union sacrée. Sa

thèse, et elle ressort de tout ce qu'il a écrit depuis le concile,
est qu'il est nécessaire, d'une nécessité urgente, de prendre
contre Rome une attitude décisive. Et tout d'abord contre
certains libéraux contemporains tels que E. de Pressensé ; il combat

contre lui, en tant que vérité absolue du moins, la
séparation des Eglises et de l'Etat. « Elle n'est point, dit-il, une
vérité absolue, mais seulement une vérité relative qui, mal
comprise et mal appliquée, peut devenir une erreur néfaste » ; puis
il dénonce les étranges aberrations du parti pseudo-libéral dans
la question romaniste. Il passe en revue dans des pages
intéressantes le pseudo-libéralisme américain, anglais, belge, italien,
français avec tous ses coryphées, et il les trouve insuffisants ;

insuffisante la politique française pseudo-démocratique, insuffisante

toute répression isolée des idées et des agissements de
Rome. Le D' Michaud conclut à une répression collective : la
question romaniste ne peut être définitivement résolue que par
un accord international des Etats réglant les rapports de ces
derniers avec l'Eglise infaillibiliste. Un congrès des Etats serait
utile pour sanctionner le droit international en la matière. 11

va même jusqu'à soumettre à qui de droit un programme des

mesures répressives nécessaires. Pour apprécier à sa juste
valeur cet ouvrage du prof. Michaud, il faut évidemment se
reporter à quarante ans en arrière, avec les enthousiasmes, les
espoirs et la mentalité d'alors. Le recul de l'histoire ne serait
pas peut-être favorable à toutes les idées du jeune lutteur, il
avait à peine dépassé la trentaine. Notre opportunisme actuel
ne s'accommoderait pas certes de toutes les mesures proposées
par E. Michaud, mais il n'en reste pas moins qu'en thèse elles
ont pour elles la logique et il n'est pas prouvé qu'en pratique
elles n'eussent pas eu un résultat d'ordre et de paix que les
autres méthodes suivies, méthodes de concessions, de temporisation

et de douceur excessive n'ont certes pas amené. Aussitôt
que le mouvement ancien-catholique, impossible à réaliser en

') Paris, Sandoz et Fischbacher, 1876.



— 14 —

France puisque le Concordat livrait aux évêques toute Eglise,
toute Chapelle, même bâtie en dehors d'eux et contre eux, du
moment qu'elle portait la dénomination de catholique, aussitôt
disons-nous, que ce mouvement prit corps en Allemagne et

ailleurs, le Dr Michaud s'y rallia. C'est ainsi que nous le trouvons

présent déjà en septembre 1872 au second congrès ancien-

catholique de Cologne. Il entra tout particulièrement en relation
intime avec l'Eglise orthodoxe de Russie. Il était surtout orienté
dans cette direction par le Dr Guettée, son ami, qui s'était
formellement affilié à l'Eglise orientale dès 1861. Il collabora alors
de plus en plus activement à l'Union chrétienne, de même qu'il
écrivit dans nombre de grands journaux français, voire même
allemands: c'est ainsi que la Gazette de Cologne admit beaucoup

de ses articles traduits du français.
Rien d'étonnant dès lors que le Conseil exécutif du canton

de Berne, lors de la création de la Faculté de théologie catholique,

en 1874, ait jeté les yeux sur le publiciste distingué dont
le nom était connu partout dans le monde théologique. Ce ne
fut pourtant qu'au printemps de 1876 que le Dr Michaud put
se libérer de ses travaux entrepris, vint à Berne et commença
à professer en langue française dans la double chaire de
dogmatique et d'histoire ecclésiastique. Le Dr Lauterburg, recteur
de l'Université de Berne, a mis en relief sur sa tombe ses
eminentes qualités professorales. Nous n'y reviendrons que pour
louer ici sa précision, sa clarté et sa méthode de définitions et
de divisions empruntée à la scolastique. Oh! il nous en
souvient, cette méthode n'était pas toujours du goût des étudiants
moins laborieux que leur professeur. Il ne suffisait pas de lire
à la hâte des notes hâtivement prises, il fallait étudier
sérieusement avec le professeur Michaud, faire des schéma. « Apprenez

à distinguer, répétait-il à ses élèves, vous apprendrez à

penser. »

En 1878, Léon XIII succédant à Pie IX permit aux fidèles
jurassiens de prendre part à l'élection de leurs curés; la
conséquence immédiate fut que la plupart des paroisses rurales
furent perdues dans le canton de Berne pour la cause ancienne-
catholique; le nombre des étudiants cle langue française en
théologie diminua dans la même mesure; c'est alors que le Dr

Michaud, dont l'activité ne connaissait point de bornes, songea à

poser sa candidature à la place alors vacante de professeur



— 15 -
de littérature à la Faculté de philosophie. Il avait depuis
plusieurs années attiré sur lui l'attention des lettrés par des
conférences brillantes données à l'Aula de l'Université de Genève
et de Berne et par des articles remarqués dans divers
journaux de la Suisse romande sur des sujets littéraires. Il fut
nommé et, sans compter avec ses forces, il ajouta à sa chaire
de théologie celle de littérature française dans la Faculté de

philosophie. Mais, à part quelques monographies, comme celle
de M"'" Steck et ses poésies (1885), son Pain de chaque jour (1912)
et des études pédagogiques comme ses Quelques réformes
scolaires (1884), ou des études littéraires éparses clans divers
journaux et revues, le prof. Michaud conserva sa plume à l'histoire
et à la théologie. Nous ne citerons que pour mémoire ses
Premières leçons de morale et de religion (1887) et son Catéchisme

catholique (1876), deux opuscules destinés surtout aux enfants.
Mais un de ses ouvrages les plus connus et qui a illustré son

nom particulièrement en Russie est celui qui a pour titre :

Discussion sur les sept conciles œcuméniques étudiés au point de

vue traditionnel et libéral '). Cet ouvrage, dit M. Michaud lui-
même, n'est pas une histoire des sept conciles œcuméniques,
bien qu'il en expose le résumé. C'est une discussion basée sur
leur histoire même, ayant pour but de faire ressortir combien
les vrais conciles œcuméniques sont en même temps chrétiens,
catholiques, libéraux et antipapistes, et combien les Eglises qui
les tiennent pour tels sont fortement armées soit contre
l'incrédulité, soit contre la superstition, soit contre l'individualisme
excessif. Chaque concile est étudié dans un chapitre spécial
qui, par son étendue, est plutôt un livre qu'un chapitre. Donc
sept chapitres. Tous sont composés sur le même plan. Un
premier paragraphe tient lieu d'introduction en exposant
l'ensemble de la question qui a été traitée dans le concile comme
le sommaire des faits qui s'y sont passés depuis l'ouverture
jusqu'à la clôture. L'auteur étudie ensuite l'œcuménicité du
concile, puis sa ratification par les Eglises particulières, enfin
sa fidélité au critérium catholique. Pour mettre toutes ses
conditions en lumière, il groupe tous les documents, indique ce
qui s'est passé avant le concile et dans le concile même, puis
ce qui en résulte au point de vue dogmatique et, moral. Il

•) Berne, Jent & Reinert, 1878.



• 16 —

montre enfin comment le concile est la réfutation de la papauté,
en ce qui concerne principalement la convocation, la
présidence et l'approbation de chaque concile. Une étude ainsi
ordonnée ne peut qu'intéresser non seulement l'historien, mais
encore le penseur, l'homme religieux et l'homme d'Etat.

La base que l'on trouve dans les sept conciles œcuméniques

fournit à tous les chrétiens, d'après le prof. Michaud,
l'unité nécessaire dans la variété nécessaire; un code
historique, positif, le même pour tous, assez large pour laisser intacte
la liberté individuelle, assez ferme pour empêcher la liberté de

dégénérer en licence et en caprice. Avec cette unité et cette
variété, avec cette autorité et cette liberté, les Eglises verront
la disparition des haines, la réconciliation, la paix fraternelle,
la prière et l'instruction en commun, en un mot la réalisation
toujours progressive de cette sublime et divine parole: Unum
sint. Qu'ils soient un.

En 1883 parut le grand ouvrage du prof. Michaud : Louis XIV
et Innocent XI, en 4 forts volumes in-8° (il ne comprenait pas
moins de 2220 pages1). Le ministère des affaires étrangères de
France avait permis à l'auteur cle puiser ses renseignements
dans des correspondances diplomatiques inédites, et il y puisa
con amore. «Puissent les personnes qui liront mon ouvrage,
écrit-il, éprouver autant d'intérêt que j'en ai ressenti à le faire. »

On a reproché au prof. Michaud d'avoir été prolixe dans cet
ouvrage. Un critique a même prétendu que son livre eut gagné
à être résumé en un seul volume. Le savant autour avait prévu
la critique. Avant qu'elle fut formulée, il y répond en ces
termes: «Celui qui n'a pas lu les quatre-vingt-six volumes
manuscrits analysés dans cet ouvrage, trouvera certainement que
j'ai été trop long; mais celui qui les a lus et étudiés, m'accusera

plutôt d'avoir été trop court. Malgré ses défauts, cette
étude est une œuvre de patience et d'honnêteté. J'aime à croire
qu'elle est de plus une œuvre utile. Il faudrait plaindre ceux
qui ne verraient que des disputes de moines dans les affaires
ultramontaines, jésuitiques, quiétistes, jansénistes, gallicanes,
protestantes et autres, qui passionnèrent les esprits, de 1676

à 1689. N'est-ce pas, au contraire, un vrai drame que cette lutte
autour des Quatre articles de 1682. Où trouver plus d'intrigues,

') Paris, G. Charpentier, éditeur, 1882-1883.



— 17 —

plus de ruse, plus de souplesse théologique, plus de stratégie
que dans cette lutte célèbre? Entre Louis XIV et Innocent XI
il y avait plusieurs ressemblances. L'un et l'autre étaient
monarques absolus. Louis XIV disait: «L'Etat c'est moi» et Innocent

XI: «L'Eglise c'est moi». L'un était un despote politique,
l'autre un despote religieux. Mais dès qu'on aborde les

divergences, on constate bien vite la supériorité d'Innocent XI et
l'on comprend aisément pourquoi Louis XIV devait être battu
par lui. Louis XIV tenait plus à l'éclat qu'au solide triomphe:
il lâchait souvent la proie pour l'ombre. Innocent XI, au
contraire, n'oubliait jamais le but auquel il devait viser et il y
tendait per fas et nefas. La politique ecclésiastique de Louis XIV,
au lieu d'être une politique de principes, no fut qu'une politique
de compromis et de personnes: elle consistait à demander au

pape telle faveur et à lui offrir en retour telle concession.

Donnant, donnant. Son but sans doute était de favoriser l'unité
religieuse de la France ainsi que son unité politique, mais les

moyens qu'il employa furent presque toujours malheureux: c'est
ainsi que la révocation de l'Edit de Nantes et l'expulsion des

protestants furent d'autant plus iniques qu'il s'agissait moins au
fond de mettre de l'unité en France que de plaire au pape et
de s'attirer sa bienveillance. Innocent XI a fait tout ce qu'il a

pu pour être le Louis XIV de la papauté. S'il n'y a pas
complètement réussi, c'est que le moment psychologique n'en était
pas encore venu. C'est à Pie IX, continuateur des idées
d'Innocent XI qu'il était réservé de dire avec toute la force attachée

aux dogmes romains: «L'Eglise c'est moi».
Le prof. Michaud, en terminant son livre, que nous ne

pouvons suivre évidemment dans ses très nombreux chapitres,
aboutit à cette sage conclusion que nous faisons nôtre : « Plus la
papauté ajoute au credo, plus elle retranche au decalogue. Plus
elle étend son ombre sur les peuples qu'elle prétend protéger,
plus ceux-ci en souffrent moralement et matériellement. Il n'y a

pour une nation et pour un Etat aucune paix possible avec
elle, sauf celle de la servitude ; il n'y a pas à lutter avec elle
sur le terrain de la ruse, terrain sur lequel elle sera toujours
maîtresse et victorieuse; le seul moyen, soit pour les
gouvernements, soit pour les Eglises chrétiennes, de triompher d'elle
définitivement, c'est de lui rompre en visière énergiquement en
la soumettant sans merci au droit commun. »

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1918. 2



— 18 —

La politique de compromis avec Rome en 1689 ou le pape
Alexandre VIII et le duc de Chaulnes ') fait suite au précédent
ouvrage. Comme lui, cette nouvelle œuvre de 150 pages est
tirée des correspondances diplomatiques du Ministère des affaires
étrangères. Sa dédicace à Antoine Carteret prouve l'intention
de l'auteur. On parlait beaucoup alors de conciliation entre
Rome et certains Etats qui avaient fait naguère le Kulturkampf
et qui paraissaient fatigués de la lutte. Dans son livre, le

prof. Michaud nous montre Louis XIV fatigué lui aussi de sa

lutte avec l'indomptable Innocent XL Désirant le repos et

croyant son désir facile à réaliser, il fit des propositions
pacifiques au vieux cardinal Ottoboni; il le fit nommer pape sous
le nom d'Alexandre VIII et se jeta dans ses bras. Ce fut ,1e

duc de Chaulnes qui fut chargé cle lui donner ce baiser
diplomatique. Le vieil et rusé Ottoboni accepta tout, le baiser et la
tiare. Il flatta le duc, le séduisit et se moqua de sa naïveté.
Louis XIV s'en aperçut, mais trop tard; son humiliation
redoubla sa colère; il voulut se venger et réparer sa défaite,
mais trop tard. Le mal était fait et il dut subir les conditions
du successeur d'Alexandre VIII.

« L'exemple de Louis XIV, conclut le Dr Michaud, ne saurait

passer inaperçu. Il faut plaindre ceux à qui l'histoire n'ouvre
pas les yeux et qui ne savent pas se faire une utile et patriotique

leçon de l'expérience d'autrui. »

Le jésuitisme politique et le comte de Montlosier en 182U parut
en 18892). C'est une brochure dans laquelle l'auteur loue le
célèbre Mémoire à consulter, du comte de Montlosier, un publi-
ciste français qui, après avoir représenté la noblesse aux Etats
généraux, avait émigré en 1791 en Allemagne, puis en Angleterre,
était revenu en France sous le Consulat et avait été attaché au
Ministère des affaires étrangères. Mais il fut mécontent de la
politique suivie plus tard par la Restauration, politique qui,
d'après lui, était imputable aux jésuites. Ces derniers, supprimés

par Clément XIV en 1773, avaient été rétablis par Pie Vil
en 1814. Ils reparurent en France sous le nom de Pères de la
Foi et quoique non autorisés par la loi ils devinrent très
puissants sous la Restauration et excitèrent contre eux de nouvelles

') Berne, Schmidt, Francke & O, 1888.

') Berne, Schmidt, Francke & C", 1889.



— 19 —

haines comme chefs du parti de la Congrégation; ils furent
même obligés de fermer leurs maisons d'éducation sous le ministère

Martignac en 1828. Le comte de Montlosier no fut pas
étranger à ce résultat, car outre son Mémoire à consulter, qui
était dirigé contre eux, il les dénonça encore clans d'autres
écrits (Pétition à la Chambre des pairs, Lettre d'accusation
contre les Jésuites) aux tribunaux et à la Chambre des pairs.
On devine le parti que clans sa brochure le prof. Michaud sut
tirer des écrits du comte cle Montlosier.

Nous ne citerons que pour mémoire la collection du Catholique

national, qu'il dirigea de 1890 à 1908 et qui forment quatre
forts volumes. Que d'articles intéressants et profonds sur toutes
sortes de questions tombèrent de sa plume toujours alerte dans
ce recueil trop peu connu

Enfin nous arrivons à sa grande œuvre, la Revue internationale

de Théologie, dont la Revue internationale ecclésiastique
est la fille, ou pour parler un langage plus bibliographique, la
suite pure et simple, la légère différence du titre indiquant
suffisamment la différence non moins légère de préoccupation et de
direction des deux périodiques.

La Revue internationale de Théologie, est-il besoin de le
rappeler, fut fondée en 1892 au congrès ancien-catholique de
Lucerne. Le prof. Michaud en fut nommé directeur. Quelle tâche
il assumait, non sans la prévoir certes, mais le travail n'était-il
pas toute sa vie? Dans cette tâche il fut aidé, dans les
premiers.temps du moins, par une couronne d'écrivains des plus
distingués, tant de notre Eglise ancienne-catholique que des

Eglises sœurs. Ainsi le premier numéro de la Revue comportait
des articles du Dr Reinkens, évêque d'Allemagne, du prof.

Kalogeras, archevêque de Patras, du prof. Dr Herzog, évêque
de la Suisse, du Dr Wordsworth, évêque de Salisbury, du
Dr Weibel, avocat et conseiller synodal, du général Kiréeff, de

Russie, du prof. Bonet-Maury, de Paris, enfin du prof. Michaud
lui-même dans un article dont nous allons dire quelques mots et
dans une riche bibliographie et chronique théologiques. Les
numéros subséquents de la Revue virent venir à elle d'autres
collaborateurs non moins distingués que nous ne pouvons
évidemment tous nommer, puisqu'aussi bien c'est moins de la Revue
que de son directeur, le prof. Michaud, que nous avons mission
de parler dans cet article



— 20 —

La première étude du Dr Michaud dans la Revue fut
précisément son travail sur La Théologie et le temps présent, qui
fut édité à part comme ayant servi de thème à son grand
discours de rectorat lors de la fête annuelle de l'Université de Berne
de 1892.

Après avoir établi par des chiffres que plus de 20,000 jeunes
gens étudient la théologie en France, en Allemagne, en Angleterre

et en Russie, les autres nations européennes ou américaines

en fournissant un chiffre plus élevé encore, le Recteur
Michaud donne un démenti formel â ceux qui voudraient
prétendre que la théologie est une science morte. Et tout d'abord
c'est une science; donc la théologie doit être scientifique; notre
siècle est le siècle de la science ; nous ne jurons que par elle
et nous dédaignons tout ce qui n'a pas un cachet scientifique.
Dans un tel état de choses, il est manifestement impossible que
la théologie pénètre dans les esprits si elle n'est pas elle-même
scientifique. Les théologiens doivent donc recourir à la science

contemporaine pour mieux faire ressortir la profondeur des

dogmes chrétiens. La théologie est la science qui a pour objet
Dieu et les choses divines en général et particulièrement les
vérités enseignées par Dieu dans la personne du Christ. Mais
il ne faut pas confondre une science avec son objet: l'objet
est la chose à connaître et à expliquer, tandis que la science
est la connaissance même que nous en avons et l'explication
que nous en donnons. Or la connaissance et l'explication
procèdent de l'esprit humain et varient avec l'esprit humain. Que
la théologie étudie Dieu dans la nature, dans l'homme, dans
l'âme, dans la révélation, partout elle respecte les données de
l'observation et de l'expérience, des sciences et de la philosophie,

partout elle se plie aux prescriptions de la logique. Sans

doute, pas plus que la philosophie elle n'est une science
mathématique, mais elle n'en est pas moins une science.

Après avoir démontré pourquoi la théologie doit être
scientifique, le prof. Michaud indique comment elle doit l'être. Nous
ne pouvons évidemment le suivre dans les détails de sa thèse.
Nous nous contenterons de souligner son schéma. La théologie
scientifique doit être objective, exacte, rationnelle. Elle doit
profiter des progrès réels des sciences, surtout des sciences

historiques. Elle doit être aussi éclectique, comparative et
progressive. Il conclut enfin qu'à l'exemple de la science vraie



— 21 —

qui mène à la religion et qui la fortifie, la théologie doit aller
à la science pour être plus vraie, plus éclairée et par conséquent

plus religieuse et plus féconde.
Dans les numéros suivants de la Revue, en cette même

année 1893, nous trouvons, outre les collaborateurs déjà nommés,

les noms des professeurs Reusch, Nippold, Weber, Kyriakos,

Sokoloff, van Thiel, Langen, pour ne citer que les plus
connus. On comprend dès lors l'intérêt que revêtit d'emblée
la publication dirigée par le Dr Michaud qui, à côté d'articles
personnels très remarqués, se réservait la critique et combien
judicieuse et aiguisée souvent des livres parus. On peut dire
avec vérité que la partie de la Revue constituée par la
bibliographie, la revue des périodiques et les nouvelles théologiques
et ecclésiastiques était au plus haut point intéressante et instructive.

Dans les années suivantes nous trouvons entre autres collaborateurs

de premier rang les prof. Friedrich et Beyschlag. En
1895, le prof. Michaud étudie successivement dans la Revue
l'état de la question du Filioque après la conférence de Bonn,
la latinisation de l'Orient sous Louis XIV et il y commence
ses études eucharistiques. En 1896, il poursuit ces mêmes études

auxquelles il adjoint deux articles très fouillés sur l'ancienne
et la nouvelle Eglise en Occident au IXe siècle. En 1897, ses

principaux articles sont: Jésus-Christ dans les sacrements, La
fin de Clément XI et le commencement du pontificat d'Innocent

XIII, Le Christ et le christianisme d'après Auguste Sabatier,

-Le dogme et la spéculation théologique dans la question
trinitaire, Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais
catholiques. Au mois de juillet de cette année 1917, dans le
n" 19 de la Revue, parut un substantiel article du directeur
intitulé: Résultats de l'ancien-catholicisme. On le tira en
brochure à des milliers d'exemplaires. Il comprend cinq chapitres
qu'il est impossible de résumer puisqu'eux-mêmes ne sont qu'une
quintessence de notre doctrine et de notre activité: T. Résultats

dogmatiques de l'ancien-catholicisme, IL Résultats
constitutionnels, III. Résultats disciplinaires, IV. Résultats liturgiques,
V. Résultats politico-ecclésiastiques. Le prof. Michaud termine sa
brochure ou plutôt son article par cette conclusion suggestive :

«La fronde de David n'était qu'une fronde et David n'était
encore qu'un humble berger et cependant le petit David avec
sa fronde a abattu le géant Goliath. Le Goliath de l'Eglise



— 22 —

papiste tombera, lui aussi; nous en avons la conviction
profonde et le ferme espoir parce que nous croyons inébranlable-
ment au triomphe de la vérité. Mais plutôt, nous ne demandons

pas la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et qu'il
vive. » En 1898, E. Michaud poursuit et achève son étude sulle

dogme et la spéculation théologique dans la question
trinitaire, puis il présente aux lecteurs un travail sur le Hussismc

religieux et l'ancien-catholicisme, un article intitulé : Catéchisme
sur la Trinité d'après les Pères et un autre ayant pour titre:
Un nouveau Sabellianisme, Réponse à M. Menegoz, couronnent
ses études sur la Trinité. En décembre 1898 il montre la
caractéristique de l'Eglise romaine actuelle à propos de ses
doctrines eucharistiques. En 1899, le prof. Michaud fit paraître
dans la Revue les articles suivants: Lo pape saint Gélase et
le monophysisme eucharistique, Quelques sophismes théologiques,
La nouvelle apologétique dans l'Eglise romaine, Rome et le

mensonge, l'affaire Dreyfus et le cléricalisme, La théologie
ancienne-catholique, ses caractères et son but. En 1900, le Directeur
de la Revue nous initie en une série d'articles aux corruptions
de l'idée catholique. Il étudie: I. Le catholicisme et le
cléricalisme, II. Le catholicisme et le scolasticisme, Ili. Le catholicisme

et le formalisme, IV. Le césaro-papisme, V. L'ultramontanisme,

VI. Le jésuitisme, VIL La mariolâtrie, VIII. Le
pseudo-mysticisme. Puis dans un article très intéressant puisqu'il
touche à la légitimité des ordinations hollandaises et anciennes-
catholiques, il nous présente les deux Apologies de Dominique-
Marie Varlet, évêque de Babylone. L'ancien-catholicisme et le
protestantisme forme le dernier article paru sous la signature
du prof. Michaud en décembre 1900. Nous lisons de lui l'année
suivante; La vraie catholicité, Simples notes de critique
théologique, Le libre examen et la tradition universelle, Les abus
de mots et les fausses équivalences en théologie, et Vingt-cinq
années d'épiscopat. Hommage à M. l'évêque Herzog. Ce
dernier article fut tiré en brochure et répandu par toute la Suisse
et au-delà de nos frontières, tant le prof. Michaud avait su mettre
en relief les vertus et le travail de notre cligne et cher évêque
jusqu'à cette époque. En 1902, c'est saint Grégoire de Nysse et
l'Apocatastase qui sollicite la plume du prof. Michaud, puis dans
le même ordre d'idées : Saint Maxime le Confesseur et l'Apocatastase.

Le bilan théologique du XIXe siècle en France, qui



— 23 —

parut dans la livraison d'avril-juin est particulièrement
suggestif. Les numéros suivants contiennent l'esquisse d'une théologie

dogmatique, puis d'un traité de la Religion en général en
deux articles. Dans d'autres paragraphes, il consacre deux
études à saint Cyrille d'Alexandrie et l'Eucharistie, à Leibniz
et l'Eucharistie, à saint Jean Chrysostome et l'Eucharistie, puis
dans une étude historique il traite de la tentative d'union entre
les protestants et les catholiques de 1661 à 1701. En 1903, il
présente l'Esquisse d'un traité de l'Eglise chrétienne en général,
qu'il poursuivra dans plusieurs articles, non seulement en cette
année, mais les années suivantes. Signalons encore d'autres
travaux tombés durant ces années de la plume de notre auteur:
Quelques documents orthodoxes sur l'union des Eglises, Erreurs
de quelques théologiens orientaux sur l'Eglise d'Occident,
L'Ecclésiologie de saint Jean Chrysostome, Pseudo-christianisme,
Réponses à quelques objections sur la question de l'infaillibilité
de l'Eglise, Le conclave d'Innocent XII (1691), Simples
remarques sur deux documents de l'évêque Serge et du général
Kiréew, Histoire de la théologie positive par Joseph Turmel,
Ecclésiologie de saint Grégoire de Nazianze, De la position
théologique des anciens-catholiques. En 1905, M. Michaud fait
paraître clans la Revue ses notes sur l'union des Eglises et
deux études sur l'Ecclésiologie de saint Cyprien et de Tertullien,

une variété sur la Continuation de la crise doctrinale dans

l'Eglise catholique-romaine en France, un article sur la position-

ecclésiastique des anciens catholiques, un autre sur le
Newmanisme, un troisième sur le réalisme eucharistique de
M. Pierre Battifol et un autre encore sur les catholiques orthodoxes

d'Occident au temps d'Innocent III. En 1906, nous lisons
de notre savant directeur: Erreurs et aveux de M. Turmel
au sujet de l'ecclésiologie de saint Cyprien, une variété sur
M. de Narfon et l'infaillibilité conditionnelle du pape, un grand
article sur l'Union des Eglises dans les enseignements du Christ,
un autre Pourquoi et comment il faut réformer la théologie, et
dans le numéro suivant: Des principes de variété et de
changement dans les choses religieuses et ecclésiastiques, puis Le
dogme de la Rédemption d'après M. J. Rivière. Dans la dernière
livraison de 1906, le prof. Michaud a tracé de main de maître,
dans deux articles successifs, quelques portraits de réformateurs;

le premier a pour titre: Deux réformateurs catholiques



— 24 —

au XIX8 siècle, Bordas-Demoulin et Huet, le second Quinet et
l'ancien-catholicisme. En 1907 le directeur de la Revue donne
les articles suivants : Notes d'ecclésiologie, Sophismes ultramontains,

De la vraie notion de l'infaillibilité de l'Eglise, Quelques
conclusions, Questions, objections et réponses, La succession

apostolique, La théologie sacramentaire de M. Pourrat, Les
quinze premières années de la Revue internationale de
théologie, Erreurs et aveux de Vladimir Soloviev, Le Syllabus de

Pie X.
Nous recommandons particulièrement à nos lecteurs

l'article du prof. Michaud sur les quinze premières années de la
Revue. « La collection de cette Revue, dit-il, est un véritable
arsenal théologique. Qu'on veuille bien se rappeler les études,
dont plusieurs me paraissent magistrales et qui en sont l'honneur,

admirées d'ailleurs par les meilleurs théologiens des

autres Eglises (j'en ai maintes preuves écrites). La Revue est

une véritable salle d'étude, laboratoire thèologique,
bibliothèque et tribune pour tous et pour chacun. Que nos jeunes
théologiens aient comme leurs anciens le feu sacré, le zèle de
notre sublime cause qui est celle du Christ et de son Eglise!
Que tous soient fidèles à nos méthodes de critique scientifique
et surtout à notre critérium si précieux, si simple, si vraiment
catholique. Car n'oublions jamais que la réforme ne peut porter
que sur des choses humaines, vu qu'on ne réforme pas le divin
et que, au contraire, l'union ne peut se faire que dans les choses

divines, attendu que les choses humaines seront toujours livrées
aux disputes des hommes. In necessariis imitas, in dubiis libertas,
in omnibus caritas. »

En 1908, de très intéressants articles nous sont encore fournis

par le Dr Michaud : La papauté romaine d'après le pape Gélase
(492—496), Le monisme de Louis Bourdeau, La théologie d'Optat
de Milève, Le modernisme italien, allemand, français, M. Loisy,
Etudes de théodicée, La dogmatique de Martensen étudiée au
point de vue d'un rapprochement possible entre les luthériens
Scandinaves et les anciens-catholiques, Comment la lettre tue
l'esprit. En 1909: Notes sur l'Eglise du XVIIe siècle de Guy
Patin, Les courants théologiques en France au XIXe siècle, La
christologie de saint Jean Chrysostome, Les conflits actuels
religieux et ecclésiastiques, Profession de foi, La question des
ordinations pendant les neuf premiers siècles. En 1910, enfin:



- 25 —

La soteriologie de saint Jean Chrysostome, La situation
religieuse en France sous la troisième république, L'ancien-catholicisme

et les raisons de son insuccès momentané, L'accusation
de protestantisme, L'ancien-catholicisme et la théologie
scientifique, Esquisse d'un traité de la tradition, f Alexandre Kiréeff,
La logique de l'ancien-catholicisme, ses développements et ses

devoirs, Saint Jean Chrisostôme et l'Apocatastase.
Nous avons cru devoir aligner ici le titre des principaux

articles du prof. Michaud parus dans la Revue de 1893 à la fin
do 1910. Nous demandons pardon à nos lecteurs de cette sèche

nomenclature, mais à elle seule elle prouve plus que toute
parole élogieuse l'immense travail et la science profonde et
encyclopédique du distingué directeur de la Revue. Nous avons
été obligé de passer sous silence les nombreuses variétés et
correspondances, aussi bien que les critiques bibliographiques
et toutes les nouvelles théologiques et ecclésiastiques tombées
do la plume de l'éminent professeur: elles constituent, nous le
répétons, la partie peut-être la plus attachante de la Revue,
A la fin de 1910, l'âge intervenant (le Dr Michaud avait alors
72 ans), il demanda à être déchargé d'un fardeau aussi lourd
que celui de la direction de la Revue : « Il ne s'agit de ma part,
écrit-il à la fin du numéro de décembre 1910, soit de la 72e livraison,

il ne s'agit que d'une simple retraite motivée aussi par la
nécessité de consacrer à des études plus suivies, plus complètes
et aussi j'espère, plus importantes, les quelques années que la
Providence daignera m'accorder encore. J'ai clés gerbes à lier.
Il en est temps. J'obéis au Maître du champ. D'ailleurs le directeur

d'une Revue n'est pas la Revue même. »

La Revue internationale ecclésiastique succéda bientôt après
à la Revue internationale de théologie avec un format moindre
mais avec un mérite égal de la part de la direction et des
collaborateurs dont la plupart sont d'une autre génération, plus
jeunes par conséquent, mais non moins méritants que ceux qui
aidaient à M. le prof. Michaud.

L'œuvre de M. Michaud n'était pas terminée. Au soir de sa
vie, il sentit le besoin, lui dont toute la vie n'avait été que
recueillement et étude, de se recueillir davantage et de résumer
toute sa pensée religieuse. En 1907 il fit paraître Les enseignements

essentiels du Christl), petit volume de 120 pages, dont l'en-

') Paris, Librairie critique Emile Nourry, 1907.



— 26 —

tête des chapitres révéleront mieux que tout commentaire la
pensée profonde : Le christianisme et les autres religions, Les
Noces et la Cène, L'homme enfant de Dieu, La foi et la bonne
foi, Le christianisme, doctrine et vie, Les caractères de la
doctrine chrétienne, Le quintuple amour, Les caractères de la
vie chrétienne, Les multiplications des pains, Les résurrections,
Jésus, Christ et Fils de Dieu, Le royaume de Dieu sur la terre
et dans le ciel. Puis un peu plus tard, en 1912 et 1913, il
édite ses trois volumes de méditation de philosophie religieuse.
Le premier: L'ascension vers Dieu1) (174 p. in-8°) avec cinq
méditations: I. La logique est-elle une base solide et un exact
moyen de connaissance? IL Ontologie: la notion de l'être ot
son contenu. La subjectivité et l'objectivité, III. La substance,
l'énergie et la matière, IV. L'âme et la personne, V. Le monde
et Dieu, théodicée philosophique. Le second volume de
méditations a pour titre: Dieu dans l'univers2). En voici le substantiel

contenu en neuf méditations: I. Qu'est-ce que Dieu? IL Dieu
existe, III. Le monisme erroné, IV. Dieu personnel. La thèse,
V. Dieu personnel. Les objections, VI. La création, VII. Encore
la création. Quelques essais d'explication, VIII. La Providence,
IX. La Providence et le Christ. Enfin le troisième volume de

méditations, le chant du cygne du prof. Michaud, est La vie en

Dieus), avec dix méditations: I. Le corps et l'âme, II. L'âme,
III. La raison et la conscience, IV. Le vrai, le beau, le bien
comme base fondamentale de la morale, V. La sainteté, VI. L'esprit

dans la prière et dans les sacrements, VIL Comment la
lettre tue l'esprit, VIII. L'immortalité de l'âme, IX. Le purgatoire

et le salut universel, X. Profession de foi. Epilogue. — Il
faut lire ces dernières méditations pour pénétrer intimement
dans l'âme du prof. Michaud. En même temps qu'elles nous en
dévoileront les hautes capacités métaphysiques, elles nous
révéleront la délicatesse de ses sentiments, ainsi que la piété et les
besoins mystiques de son cœur. La Semaine religieuse, de

Genève, organe protestant qui ne fut pas toujours d'accord pourtant

avec le prof. Michaud, écrit à propos de son dernier livre
La vie en Dieu: «M. Michaud a une manière d'écrire qui met
sa pensée en un singulier relief. Sa phrase concise et précise

») Lausanne, G. Bridel & C", 1912.

») Ibid., 1912.

8) Ibid., 1913.



— 27 —

à l'ordinaire, s'amplifie et devient poétique ou éloquente
11 est nécessaire, juste et réjouissant de signaler ce livre de
M. Michaud, livre de foi et de bonne foi, pensé et élaboré avec
science et conscience et qui mérite, à meilleur titre que bien
d'autres, l'épithètc d'édifiant, c'est-à-dire de constructeur
Qualités cle style et d'esprit: clarté, fermeté, netteté, finesse,

nuance, large culture philosophique et qualités d'âme : foi,
chaleur, élévation, idéalisme et moralisme très marqués » ').

On ne saurait faire, et c'est notre dernier mot, une critique
plus juste non seulement de la dernière œuvre, mais de toute
l'œuvre théologique du regretté professeur Michaud.

') Outre les nombreux ouvrages signalés, le prof. Michaud laisse
encore une foule de manuscrits dont il est possible que la Revue internationale
ecclésiastique fasse à l'occasion un choix que lui facilitera sans doute
l'honorable famille du distingué théologien. Nous savons eu particulier qu'il a

longuement travaillé dans ses dernières années à une Histoire de la Théologie

dans les huit premiers siècles de l'Eglise, qui formerait, imprimée,
plusieurs volumes et qui constitue comme le testament scientifique du prof.
Michaud. Il n'est pas jusqu'à un recueil de sermons qu'il écrivit pour lui-
même qui ne mériterait de voir le jour pour l'édification des lecteurs, pollila

connaissance tout à fait intime de l'âme tendre et pieuse du prof. Michaud
et indirectement pour la réfutation de ceux qui, connue le critique de la
Semaine religieuse du 29 décembre 1917, ont prétendu que le D' Michaud
était d'un tempérament combatif, qu'il vivait dans la polémique, comme un
poisson dans l'eau et que sa tendance et sa méthode étaient essentiellement
intellectualistes.

Encore que noire étude n'ait comme objet exclusif que les écrits mêmes
du prof. Michaud, nous croyons devoir signaler à nos lecteurs comme
complément indispensable à cet article les deux beaux volumes publiés ces
dernières années par M"*0 Olga Novikoff, sœur du Général Kireef et héritière
de ses sentiments dévoués, à l'égard de notre Eglise ancienne-catholique.
Ces deux volumes sont : 1° Le Général Alexandre Kireef et son dénouement à

lancien-catholicisme'). — 2° Quelques lettres du General Alexandre Kireef au
professeur Michaud sur Vancien-catholicisme *).

Etant donné l'amitié intime, délicate et profonde qui lia pendant près
de 40 ans le Général Kireef et le professeur Michaud, ces deux livres relatent
une foule de souvenirs où se trouve mêlé le nom de ce dernier. Le second
volume surtout, encore qu'il ne contienne que des lettres du Général Kireef,
nous ouvre un vaste horizon sur le contenu des lettres du prof. Michaud
auxquelles il fait réponse. Ces réponses du général nous éclairent grandement

sur les sujets élevés, religieux ou philosophiques, qui constituaient le
fond même de leur savante correspondance. Nous y renvoyons nos lecteurs.

') Berne, Stivmpfli & Cie., 1014.
') Attinger fri-res, éditeurs, Paris Neuchâtel.

A. Chrétien.


	Prof. Dr Eugène Michaud

