Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 1

Nachruf: Prof. Dr Eugéne Michaud
Autor: Chrétien, A.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Prof. D' Eugéne Michaud.

La mort qui, & I'heure actuelle, sévit si terrible sur les
champs de bataille, ne semble point satisfaite de ses jeunes et
trop nombreuses victimes; elle étend encore son impitoyable
niveau sur les tétes blanchies par les ans, sans souci et sans
distinetion de leur valeur: voici qu'elle a porté depuis quelques
années ses coups répétés sur nos chefs intellectuels, sur notre
faculté de théologie. Apreés le prof. Thurlings, trop tot enlevé &
son enseignement, ce fut le tour du prof. Friedrich, récemment
mort & Munich, et qui fut lui aussi un de nos premiers maitres
a4 Berne et sa tombe & peine fermée, voici que la mort nous
ravit hier, & l'age de T8 ans, le prof. Michaud, un des doyens
de T'université de Berne et un des premiers et plus vaillants
champions de la cause ancienne-catholique.

Encore que tous nos journaux religieux et différents jour-
naux politiques aient retracé lors de sa mort survenue le
3 décembre dernier sa biographie, nous croyons encore, telle-
ment elle est parlante, devoir en retracer dans la Revue les
principales lignes.

Eugéne-Philibert Michaud naquit & Pouilly-sur-Sadne, dans
Ia Cote-d’Or, presque aux confins de la Suisse, le 13 mars 1839.
Son peére était forestier. Il fit ses études littéraires dans des
colleges renommés de la région, puis ses études théologiques
A Dijon et plus tard & Saint-Maximin en Provence chez les
dominicains. Formé & l'¢cole de Lacordaire, son compatriote
bourguignon, Eugéne Michaud appartint tout jeune a cette
pléiade de catholiques libéraux qui avait pour chefs Montalem-
bert, le Pére Lacordaire, le Pére Gratry, le Pére Hyacinthe,
et dans I'épiscopat de France Msr Darboy et M# Dupanloup.
Cette école, qui compta tant d’autres noms illustres eut alors,
de 1830 & 1870, un grand renom ct une grande influence sur

Internat. kirehl. Zejtsehrift, Heft 1, 1918, 1



la jeunesse de 'époque. [Jarchevéque de Paris, M+ Darboy,
fusillé comme otage, on s’en souvient, sous la commune, en 1871,
prit en affection le jeune Michaud, l'envoya passer son docto-
rat en théologie & Munich ot professait alors notre grand Dol-
linger. (’était en 1867. Le jeune candidat présenta comme
thése une volumineuse et savante étude sur Guillawme de Chain-
peaux et les écoles de Paris au XII° siecle?). Est-il besoin de rap-
peler ici que Guillaume de Champeaux, professeur & I'école de
" la cathédrale de Paris, eut pour éléve Abailard, qu’il fonda
I'abbaye de Saint-Victor en 1113 et qu'aprés y avoir enseigné
avec talent, il devint évéque de Chalons-sur-Marne. (Vest sans
doute cette étude sur un ¢évéque de Chalons qui valut au jeune
vicaire de Saint-Roch le titre, plutot rare & son age, de cha-
noine honoraire de Chalons. Nommé bientdt premier vicaire de
la Madeleine, il écrivit 14, dans un recueillement d’autant plus
difficile & se représenter qu’'il avait lieu pendant le siege ct
pendant la commune de Paris, son livre édifiant sur L’ Esprit
et la lettre dans la morale religieuse, le premier volume traitant
de la Piété et le second de la [Foi?). Le Concile du Vatican le
surprit en plein ministere parisien et, au lendemain de ses d¢-
cisions, en pleine agitation caus¢e par la guerre et la commune.
Sous le successeur de M** Darboy, M#* Guibert qui avait ét¢
quelque peu libéral comme évéque de Viviers, mais qui ne 1'était
plus comme archevéque de Paris, candidat & la pourpre car-
dinalice, 'abbé Michaud ne renonca pas pour autant aux idées
libérales qu'on lui connaissait dans tout le clergé parisien. Vers
la fin de 1871, il posa & larchevéché les deux questions sui-
antes: 1° Ms* l'archevéque permet-il aux prétres de donner
dans son dioceése l'absolution sacramentelle aux fideéles qui d¢-
clarent rejeter le Concile ultramontain du Vatican et ne pas
croire intérieurement ses dogmes non meoins ultramontains?
2° Me* archevéque permet-il dans son diocése la célébration
de la messe aux prétres qui ne croient intérieurement ni i
';ecumeénicité de ce méme concile, ni & la catholicité de ces
mémes dogmes ?

[’archevéche ayant répondu négativement aux deux ques-
tions, le Dr Michaud écrivit sa fameuse lettre & M®* Guibert,

) Paris, Liblrairie académique de Didier, 1867.

) Paris, Librairie académique de Didier, 1869 et 1870.



dont nous détachons quelques principaux passages: «Mainte-
nant, Monseigneur, la situation est trés nette, non seulement
vous voulez que prétres et fidéles se soumettent aux nouveaux
dogmes, mais encore u’ils les croient intérieurement. Ce n’est
pas seulement la mcémoire de M#™ Darboy que vous voulez inju-
rier, c¢'est encore la votre. Pour ce qui concerne M#® Darboy,
je m'en tiens aux termes d'une conversation que j'ai eu 'hon-
neur d'avoir avec lui le 3 mars 1871, quatre jours avant son
arrestation: « Ftant de l'armée — ce sont ses propres expres-
« sions —, vous ne pouvez ¢videmment pas vous mettre en reé-
« volte contre vos chefs, ni attaquer le pape qui est plus fort
« que vous, Il faut donc extérieurement et dans vos actes offi-
« ciels, vous soumettre & cette infaillibilité et & ce concile.
« Quant & votre conscience, vous avez assez d'intelligence,
« d’acquis et d’honnéteté pour savoir & quoi vous en tenir. Ils
« auront beau faire ct beau dire, leur dogme ne sera jamais
«qu'un dogme énepte ct leur concile un concile de sacristains.
« Vivez donc¢ en paix, travaillez toujours tout en ménageant
« vos forces et faites votre devoir sans souci d’eux. Adieu. A
« bientot. »

« Ce sont la, Monseigneur, les derniéres paroles qu’'il m’ait
dites ¢t probablement les derniéres qu’il ait prononcées sur
cette question. Vous me permetirez de les tenir pour sacrées.

« Pour vous, Monseigneur, vous déclariez autrefois que le
parti ultramontain était anticatholique et aujourd hui vous traitez
de schismatiques et d'hérétiques les catholiques qui perséveérent
dans le rejet de l'ultramontanisme. Autrefois vous définissiez la
vérité catholique la vérité¢ universelle, celle qui, suivant la for-
mule de saint Vincent de Lérins, a été crue partout, toujours
ct par tous, et maintenant cette vérité catholique, ce n’est plus
pour vous que la vérité romaine. Autrefois 1'lglise catholique,
¢’était la réunion de toutes les KEglises particuliéres, et aujour-
d’hui cette méme lglise catholique n’est plus, selon vous, que
Rome, et Rome, & vos veux, c'est le pape, le pape seal. En
sorte que selon vous, le catholicisme ¢’est le papisme et 'uni-
versalit¢ de I'liglise de Jesus-Christ ¢’est 'individualisme d’un
seul . . . (est donc un changement complet de drapeau .
Pour moi, Monseigneur, je ne me ferai jamais le complice d'un
tel forfait. C’est pourquoi en méme temps que jai 'honneur
d’envoyer & M#r de (Chialons ma démission de chanoine hono-



= i ==

raire de sa cathédrale, jai également I'honneur, par la pré-
sente lettre, de vous donner ma démission de vicaire de la
Madeleine. »

Le Concordat passé en 1801 entre Bonaparte et Pie VII
mettait toutes les Eglises et Chapelles de France qui portaient
le nom de catholiques sous la juridiction exclusive des évéques
diocésains. C'est dire que malgré toute bonne volonté et tout
effort, le D* Michaud ne pouvait s'adresser au grand public
des églises, alors il prit la résolution d’écrire ce qu'il avait &
dire et il 'écrivit en des pages admirables de logique et de
clarté. I1 nous plaira d’analyser ici des ouvrages qui ont plus
de quarante ans d’existence, mais qui ont conservé toute leur
verve, toute leur force et tout leur & propos.

Le premier des volumes de polémique du D Michaud porte
comme titre étrange: Guignol et la Révolution'). Guignol, on le
sait, est une sorte de polichinelle que 'on exhibe en pleine foire
pour amuser les enfants. C’est & intention que le Dr Michaud
a pris ce titre irrespectueux, il l'avoue, mais cinglant, pour
stigmatiser au lendemain du concile les évolutions rapides et
grotesques de nombreux évéques de France, gallicans hier,
ultramontains aujourd’hui. « Nous voulons simplement constater,
écrit-il en préface de son livre, que Guignol n'habite pas seu-
lement les Champs-Elysées et que dans le domaine des idées
religieuses, lorsqu’il coiffe la mitre, il a encore plus de suceés
que lorsqu'il exécute ses grosses farces bouffonnes devant les
enfants, les nourrices et les soldats.» I. Michaud, dans ce vo-
lume, se plait & mettre en contradiction, par des textes & eux
empruntés, les évéques de France avec le parti ultramontain;
¢'est 'explication du sous-titre du livre: M. Veuillot et son parti
condamnés par les archevéques et évéques de Paris, Towrs, Viviers,
Orléans, Marseille, Verdun, Chartres, Moulins, etc.

Guignol fut bientét suivi d'un second volume: Plutdt la
mort que le déshonneur?), avec le sous-titre: Appel aux anciens
catholiques de I'rance contre les révolutionnaires romanistes. Aprés
avoir rappelé le mot de Msr Darboy, témoin oculaire de ce qui
se passait au Concile du Vatican, appelé¢ précisément par lui
une farce ludibrium Vaticanum, le Dt Michaud étudie 1'état de

1y Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.
% Ibid.



— B —

décomposition de l'ancienne école dite catholique libérale. 11
‘montre ensuite qu'une réforme radicale est inévitable dans
I'Eglise catholique d’Occident. Un des principes régénérateurs
de cette réforme doit étre la science. Notre premier but doit
¢tre de remettre 1'Eglise occidentale d’accord avec la science
et particulierement avec la science historique, la révélation
chrétienne ¢tant avant tout un fait historique et un dépot qui
doit se transmettre historiquement de si¢cle en siéele. « Le
clergé des séminaires n’a, au dire de M#* Guibert lui-méme,
qu'une science théologique en mille occasions insuffisante: ce
n’est méme qu'une méthode pour arriver & la science. Or, on
sait si aprés la sortie du séminaire le clergé travaille. Celui
des campagnes n’a pas d’argent pour se procurer des livres,
celui des villes manque de temps pour les étudier. A quoi du
reste cela meéne-t-il, sinon & la réputation d’hemme d’étude,
('homme & idées, ¢’est-a-dire dans le sens ultramontain, d’homme
inhabile & l'administration et par suite & la privation de tout
avancement. Aussi, & part trois ou quatre ecclésiastiques sur
cent, qui lisent quelques ouvrages théologiques de troisieme ou
de quatricme main, tous se contentent-ils de leur journal. Cest
la théologie du journalisme et du journalisme veuillotin qui
triomphe actuellement en France.» Cet ouvrage du Dt Michaud
est suivi d'une lettre au Dr Guettée, qui s’é¢tait rallié, comme
cn le sait, bien avant le concile, & 1'Eglise orthodoxe orien-
tale, mais qui dans les pages de I'Union chrétienne soutint les
prineipes qui sont les notres et qui ouvrit & partir de cette
cpoque les pages de la savante revue au Dr Michaud.

La méme année 1872, K. Michaud fit paraitre un troisiéme
volume de polémique intitulé: Comment U Eglise romaine west
plus UEglise catholiqgue'). 11 y montre excellemment comment
I'Eglise romaine a faussé la notion de I'Eglise, du concile wcu-
meénique, de Uéveéque, du prétre, de autorité, de I'unité, de la
catholicit¢, de la foi elleméme et il conclut ¢énergiquement:
« I'Inglise romaine, loin de posséder la véritable doctrine ca-
tholique, n’ensecigne qu'une doctrine essentiellement anticatho-
lique et antichrétienne; elle ne ressemble & I'Eglise catholique
primitive que comme le singe ressemble & I'homme. Done qui-
conque veut rester scérieusement et publiquement fidele a

') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872,



—_ 6 —

I'Eglise catholique doit rompre sérieusement et publiquement
avec I'Eglise romaine. .

La méme année encore, le Dr Michaud poursuit logique-
ment sa pensée dans son Programme de réforme de ULglise
d’Occidentt). Kt tout d’abord il faut rompre complétement avec
I'Elglise romaine: les demi-mesures de Bossuet, loin de rien
sauver, ont finalement tout compromis. Or, rompre compléte-
ment avec 1’Eglise romaine, c¢’est remonter aux huit premiers
siccles avant les Fausses décrétales d'Isidore et avant la scho-
lastique du moyen age, c'est restaurer l'ancienne Eglise d'Oc-
cident en communion de foi avec U'Lglise d’Orient, mais sc
mettre en communion n’est pas se mettre en dépendance. Par
cette restauration de la communion entre les deux KEglises
d'Orient et d'Occident, il est facile de concilier le catholicisme
avec la raison, la science avec la liberté. It il ne faudrait
pas croire que le Dt Michaud songe & exclure I'anglicanisme
et méme le protestantisme de ce qu’il appelle I'Eglise d’Ocei-
dent. I1 y a de véritables catholiques dans 1'Eglise anglicane,
et méme dans I'Eglise protestante. l.e pasteur Mettetal, dans
le Bulletin du Monde chrétien, s’cxprime ainsi dans une contro-
verse avec K. de Pressensé: «Ce qui affaiblit la cause du pro-
testantisme, ce n'est pas de trop croire, ¢’est d’avoir une théo-
logie incertaine, nuageuse, qui ne veut pas étre rationaliste ct
qui ne sait pas étre apostelique ... Nous sommes des hommes
du passé. Nous n’avons méme garde de nous arréter & luther:
nous remontons jusqu’au berceau de I'Iiglise. Nous avons & cceeur
d’étre des chrétiens apostoliques, purement et simplement. »
Cette réunion des Eglises serait avantageuse et elle est désirée
du reste par toutes les communions chrétiennes. Iille est pos-
sible en priucipe et en fait. Iit le Dr Michaud trace de main
de maitre un programmme qu'il propose aux anciens-catho-
liques et & toutes les communions chrétiennes. 11 termine son
livre par une belle citation de Déllinger sur la réunion des
Eglises chrétiennes finissant elle-méme par la parole du Christ
dans sa priére sacerdotale: «Que tous soient uns, comme nous

sommes uns: qu’ils soient uns, afin que le monde croie que tu
m’as envoye. »

') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872,



L.e D Michaud navait pas encore fini sa tiache de 1872,
Apres avoir prouvé il réfute, et quelle lumineuse réfutation que
celle que Von peut lire dans les Faww libéraux de U Eglise ro-
maine), suivi de cinglantes mais admirables lettres de polé-
mique. (Mest d’abord au Pére Adolphe Perraud, celui qui devait
etre plus tard le cardinal Perraud. Il 'accuse de falsifier les
déerets du Concile du Vatican qui condamnent les faux libé-
aux, a l'instar de Pie IX premi¢re maniére et des ¢véques et
théologiens romanistes les plus autorisés. [.a correspondance
du prof. Michaud avec le Pére Gratry, & la veille ou au len-
demain de la lettre de soumission mais non de rétractation de
ce dernier, est encore aujourd’hui d’actualit¢. Le Pere Gratry
lui éerivait de Montreux ou il était allé soigner sa santé tres
altérée: «Je vous supplie de m’écouter et de ne pas faire autre-
ment que moi. Le décret du Concile du Vatican s’expliquera
dans la science de la religion; il peut étre mis & sa place dans
ensemble de la vérite. Une rupture de 'unit¢ aujourd’hui
comme toujours serait une grande erreur et surtout un terrible
obstacle aux grandes réformes nécessaires ct au développement
des autres veérités qui doivent former 'harmonie féconde. Evi-
demment ni saint Francgois de Sales, ni saint Vincent de Paul,
ni Fenelon, ni Bossuet ne rompraient aujourd’hui 1'unité pour
seomettre a état d'atomes séparés. N'est-ce pas évident? Cela
nous wmontre notre devoir. Je supplie Dieu de vous bénir et de
vous conduire. »

[Le Dt Michaud répondit: « Mon cher et excellent Pére, je
suis eonvaincu qu’on profite habilement de vos souftfrances pour
influencer votre esprit et intimider votre caractére. Vous vou-
lez bien me dire que les décrets du Vatican «g’expliqueront
dans la science de la religion». Mais n’est-il pas vrai que leur
sens naturel, évident est essentiellement antilibéral, antithéolo-
gique et antihistorique ? N'est-il pas manifeste qu'il vous faudra
leur donner un croc-en-jambe pour les empécher de signifier
I'ultramontanisme le plus radical? De grands travaux se pré-
parent, dites-vous. J'attends 'heure de Dieu, mais en me preé-
parant sérieusement &4 la lutte . . . Donnez-moi donc un bon
argument bien conforme & 'Evangile, & la tradition catholique,
A D'histoire, & 1’honneur, et je suis & vous. lL.es anciens-catho-

') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.



— 8

liques sont-ils vraiment & l'état «d’atomes séparés»? Quand
méme cela serait, faudrait-il les condamner? Celui qui se rap-
pelle le pusillus grex de Jésus-Christ doit-il juger de la valeur
des idées par le nombre de ceux qui les professent. Nous
sommes trop habitués & croire qu’en dehors de Rome ct de sa
curie, il n’y a rien. Ce n’est pas ainsi que saint Augustin, saint
Cyprien et les autres Péres entendaient l'unité de I'Eglise. Les
docteurs du seiziéme siecle et des siécles suivants, pour micux
triompher des divisions du protestantisme, ont exagéré la notion
du centre dans I'liglise et nous, héritiers de leur exagération
par suite de notre ignorance de la patrologie, nous nous croyons
en dehors de l'unit¢ de 1'Kglise quand nous ne crions pas dmen
a tous les mensonges qu’il plait & la curie romaine de nous
débiter. J'avoue que je serais bien embarrassé s'il me fallait
préciser ce que feraient dans les circonstances actuelles saint
Francois de Sales, saint Vincent de Paul, Fénelon et Bossuet,
bien que j'aie beaucoup de raisons de croire qu'ils n'approu-
veraient pas la conduite tout & fait ultramontaine des préten-
dus catholiques libéraux francais de maintenant. Mais ce dont
je suis certain c’est qu'aucun de ces hommes n'a cru i lin-
faillibilité personnelle et & 'omnipotence du pape comme a des
dogmes. Pourquoi donc voulez-vous que j'y croie? La foi
change-t-elle donc? Ah! mon Pere, vous me parlez «de grandes
réformes nécessaires». En vérite, croyez-vous que cette fagon
de trembler devant la curie romaine, de l'aduler jusqu’a lui
sacrifier sa conscience et la vérit¢ méme historique, soit un
moyen d’obtenir ces «grandes réformes». Comment! le pape
est infaillible personnellement, vous, vous ne 1'étes pas et vous
pouvez croire que c’est vous qui lui ferez accepter vos idées
et vos projets de «grandes réformes necessaires». Non, il par-
lera comme il lui plaira et vous ne devrez, vous ne pourrcz
faire qu’une chose, vous taire et obéir ponctuellement . . . .
Vous aurez posé la servitude en principe et en dogme, il sera
tout naturel que vous la subissiez en fait. Vous aurez donne
en gros lUautocratic au pape, il vous la rendra en détail.

De fait, mon Pere, vous ne détruirez jamais vos lettres i
Mer Dechamps. Montalembert qui a su jusqu’a la mort rester
fidéle au vrai catholicisme vous a appelé «le Pascal du dix-
neuvieme siecle »; les jésuites eux-mémes, dans leurs petits co-
mités, diront en riant que vous n’en étes que 1’Escobar.»



— 9

Et le Dr Michaud termine en se disant 'ami du Peére Gra-
try, aussi respectueux et aussi dévoué que désagréable «Me-
liora sunt vulnera diligentis quam fraudulenta oscula odientis».

Puis il passe & d’autres catholiques libéraux, aux écrivains
du Correspondant, & Foisset qui en est le grand homme, & 'abbé
Bernard surtout, l'aumoénier de 1'Kcole normale de Paris. Les
quatre lettres qu’il dédie & ce dernier, comme les nombreuses
lettres de polémique adressées sans merci & tous les grands
journaux qui attaquaient son attitude vis-a-vis de Rome, sont
des modeles du genre. Certes, elles sentent la poudre et elles
se réclament souvent plus de la vérité que de la charité, mais
le Christ lui-méme, doux et humble de cceur, n’a-t-il pas appelé,
dans I'intérét méme de son ceuvre, les Pharisiens race de viperes
et sépuleres blanchis. La conscience & l'aise, au bénéfice de
cette ressemblance, nous avouons nous étre maintes fois délecté
& la lecture de ces letires de polémique du Dr Michaud.

Un sixiéme volume de K. Michaud parut encore en cette
méme année 1872: De la falsification des catéchismes francais et
des manuels de théologie'). On aurait peine &4 comprendre cette
fécondité de l'auteur si on ne savait que sa puissance de tra-
vail remontait & sa prime jeunesse comme son libéralisme du
restec et que son esprit méthodique avait amassé depuis plu-
sieurs années déja, en particulier depuis 1869, les documents
qui devaient servir de base aux théses défendues dans ses livres
de 1872. Comme le titre du livre I'indique, la falsification des
catéchismes n’est qu'une étude comparée des principaux cate-
chismes parus en France de 1670 & 1868. Lauteur y souligne
impitoyablement toutes les notions erronées qui se sont glissées
dans le double domaine de la foi et de I'liglise dans les ma-
nuels d’enseignement religieux approuvés par les évéques. Il
fait de méme pour les manuels de théologie, Théologie de Gre-
noble, de Poitiers, de Lyon, de Toulouse, Théologic de Bailly,
du Pére Gury, jésuite, de M#* Bouvier. Puis il montre les alté-
rations faites au Dictionnaire de Bergier quelque peu gallican,
au Manuel de droit canonique de Lequeux, imprégné aussi de
gallicanisme. Il fait toucher du doigt surtout les altérations de
I'histoire ecclésiastique: Fleury est remplacé par Rohrbacher
et Darras. L’abbé Guettée est mis & l'index en 1852: les sept

') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1872.



premiers volumes de son Histoire de 1'Eglise de France avaient
paru et re¢u l'approbation de quarante-deux évéques de France;
le parti ultramontain vit dans cette approbation une attaque
indirecte contre lui et agit &4 Rome pour obtenir la condamna-
tion du huitiéme volume. En vain l'abbé Guettée supplia-t-il la
congrégation de 1'Index de lui indiquer sur quels points il
s'était trompé. Jamais la docte congreégation ne voulut condes-
cendre & une discussion. Heureusement le Dr Giuettée n’était
pas homme & trahir sa conscience. Il continua le combat
et les nombreux ouvrages qu’il a publiés depuis lors et sa célébre
revue mensuelle de 1’ Union chrétienne sont trop connus du monde
théologique pour qu’il n’ait pas une place d’honneur dans la
véritable histoire de la grande lutte du christianismé contre le
romanisme au dix-neuvieme siécle.

Le Dr Michaud passe en revue en terminant son ouvrage
les diverses condamnations de 1'Index et les corrections infli-
gées par la cour de Rome aux conciles provineciaux, en parti-
culier & celui de Paris de 1849.

En 1813 parut la Papauté antichrétienne'), un réquisitoire
serré. Apreés avoir dit en quoi consiste la véritable notion de
la papauté et ce qu’était le pape pendant les premiers siécles,
il montre la papauté condamnée par l'histoire, par les Ecri-
tures, par les conciles, par les Peéres et les Docteurs. Il établit
Ies nombreuses contradictions des papes entre eux et fait pas-
ser sous nos yeux avec textes & l'appui la liste de tous les
chrétiens, du Dante & sainte Catherine de Sienne, qui ont flétri
les crimes de la curie. Il fait ensuite, en termes véhéments
mais justes, le procés de Grégoire VII. Si 'on demandait au-
jourd’hui aux ultramontains, dit-il spirituellement, quel est le
plus grand des papes, ils répondraient devant Pie IX: « (est
Pie IX», mais derriére lui, ils diraient: « C’est Grégoire VII».
Or, Grégoire VII n’a été ni un théologien, ni un moraliste, ni
méme un homme moral, mais seulement un homme politique
de la pire espéce, car si sa politique a pu donner de l’éclat &
sa personne et & la papauté, elle n’a attiré sur l'Italie et sur
I'Bglise que des malheurs.

L’année suivante, le Dr Michaud présenta au public son
important volume ayant pour titre: e mouvement contemporain

1) Paris, Sandoz & Fischbacher, 1873.



des Eglises'). Ce sont des études religieuses et politiques aux-
quelles 'auteur ne consacre guére moins de 500 pages écrites
avec la verve l'érudition et la logique habituelles de sa plume
alerte. Nous y trouvons certes de précieux documents inédits
dans ses ceuvres précédentes, des développements intéressants,
mais pas d’autres théses que celles qu'il a soutenues dans les sept
volumes déja parus ou qu'il soutiendra dans les deux volumes
suivants. Nous pensons que le D* Michaud a voulu grouper alors
dans un scul volume tous les principes ct les faits essentiels
pouvant conduire ses lecteurs & la résolution virile qu’il voulait leur
arracher, 4 savoir leur renonciation &4 I'Eglise romaine et leur
adhésion & 'ancien-catholicisme. Le seul titre des divisions de ce
livre justifiera notre appréciation. Dans une premiére partie,
l'auteur traite de la nouvelle Eglise romaine, dans une seconde
des devoirs des gouvernements et des peuples envers la nou-
velle Iiglise romaine, dans une troisiéme des anciens-catholiques
et de la réunion des Eglises, dans unc quatrieme de la situa-
tion morale et religieuse en France. C'est sans doute ce der-
nier paragraphe qu’il sentit le besoin d’étudicr plus & fond et
qui motiva son neuviéme volume de polémique paru en 187H
ct qui a pour titre : De Uétat présent de U Eglise catholique romaine
en Irance®). Cet état n’est que le résultat de la tactique suivie
par le parti ultramontain et jésuitique pour arriver & dominer
I'Eglise de France. Il fut d’abord résolu qu'il fallait annihiler
le simple fidele devant le prétre, le prétre devant 'évéque ct
I'évéque devant le pape ou plutdot devant les congrégations
romaines. Cela fait, on organisa un parti laique qui ¢tait censé
faire exclusivement ceuvre de tirailleur avancé sur les ratio-
nalistes incrédules et sur la libre pensée, mais qui, en réalité,
régentait tout le monde, fidéles, prétres et évéques, au béné-
fice des congrégations romaines et pour la plus grande gloire
du pape. Ce résultat une fois obtenu, il ne s’agissait plus pour
les jésuites que de s’emparer, & Rome, des congrégations ro-
maines et, en France, de ce parti ultramontain laique. De la
sorte les jesuites étaient maitres de la situation et I'Eglise ca-
tholique romaine n’était plus qu’une des provinces de leur ordre,
') Paris, Sandoz & Fischbacher, 1875.

%) 1re édition, Paris, Sandoz & Fischbacher, 1875; 2¢ édition, considé-
rablement augmentée. Texte allemand par M. Fréd. Hoffmann; Bonn,
Neusser, 1876.



— 12 —

(C’est ce qui fut fait avec une précision admirable. Tous les
chapitres du livre de M. Michaud le prouvent éloquemment.
I’auteur, en effet, n’a pas de peine & démontrer que le parti
ultramontain est un parti essentiellement politique, qu’il est
dangereux en ce qu’il soutient des principes subversifs de la
société moderne et en ce qu’il constitue une internationale po-
litico-religieuse basée sur la violence et le mépris des lois. Il
¢tudie ensuite la situation legale et privilégiee de I’Eglise romaine
en France. Les ultramontains s’efforcent de plus en plus d’ac-
caparer l'armeée, les ouvriers, la jeunesse des écoles, la presse,
les ceuvres de bienfaisance. Mais ils sont deéchus intellectuelle-
ment, dit M. Michaud. Ainsi, en janvier 1875, sur 1223 ouvrages,
il n’y en a eu & leur actif que 76, dont plusieurs mémes étaient
des traductions ou des rééditions. Kt sur ces 76, & peine y en
a-t-i1 15 qui traitent de questions sérieuses. Les bulletins biblio-
graphiques de 1’ Univers qui indiquent les publications les plus
remarquables du parti ultramontain dénotent une pauvreté intel-
lectuelle qui fait pitié. Ils sont déchus moralement. Ce n'est
pas ici le lieu d’exposer les principes de la morale qu’enseignent
les jésuites: ce sont eux qui ont érigé en science morale 'art
des restrictions mentales, c¢’est-d-dire 'art de mentir au moyen
de réticences habiles; art d’arriver au but par n'importe quels
moyens, la fin les légitimant tous, et enfin beaucoup d’autres
arts essentiellement destructeurs de la conscience. Or, on sait
que c’est d’aprés ces principes de casuistique que se fait la
direction des consciences au confessionnal. Les ultramontains
sont déchus religieusement, et ici l'auteur passe en revue la
statistique des pélerinages qui sont tous aussi dénués de théo-
logie que remplis de superstitions. Les sacrés ceceurs se multi-
plient. A c6té de celui de Jésus, il y a celui de Marie et méme
celui de saint Joseph, ce dernier d'origine anglaise. Le culte
des reliques, et quelles reliques! ne fait que croitre, mais ce
qui se développe surtout c’est I'engouement des miracles.
N’est-ce pas la un systéme morbide dont le reésultat inevitable
est le développement non de la religion, mais de la supersti-
tion. Ajouterons-nous, pour en faire mieux ressortir toute la
valeur, que cet ouvrage de M. Michaud fut interdit en France
sous le ministére Buftet.

Enfin, en 1876, parait le dernier des dix ouvrages de po-
lémique, de cette époque du moins, du DT Michaud. Elle est



— 18 —

intitulée : Etude stratégique contre Rome?'). C’est peut-étre le plus
intéressant de ses dix volumes de polémique par sa vaste éru-
dition et ses statistiques parlantes. C’en est certainement le plus
captivant par ses conclusions logiques, encore que paraissant
particuliérement inopportunes en nos temps d’union sacrée. Sa
thése, et elle ressort de tout ce qu'il a écrit depuis le concile,
est qu'il est nécessaire, d'une nécessité urgente, de prendre
contre Rome une attitude décisive. Et tout d’abord contre cer-
tains libéraux contemporains tels que E. de Pressensé; il com-
bat contre lui, en tant que vérité absolue du moins, la sépa-
ration des Eglises et de 1'Etat. «Elle n’est point, dit-il, une
verité absolue, mais seulement une vérité relative qui, mal com-
prise et mal appliquée, peut devenir une erreur néfaste »; puis
il dénonce les étranges aberrations du parti pseudo-libéral dans
la question romaniste. Il passe en revue dans des pages inté-
ressantes le pseudo-libéralisme américain, anglais, belge, italien,
frangais avec tous ses coryphées, et il les trouve insuffisants;
insuffisante la politique francaise pseudo-démocratique, insufti-
sante toute répression isolée des idées et des agissements de
Rome. Le Dr Michaud conclut & une répression collective: la
question romaniste ne peut étre définitivement résolue que par
un accord international des Etats réglant les rapports de ces
derniers avec I'Eglise infaillibiliste. Un congrés des Etats serait
utile pour sanctionner le droit international en la matiére. 11
va méme jusqu’'a soumettre & qui de droit un programme des
mesures répressives nécessaires. Pour apprécier & sa juste vi-
leur cet ouvrage du prof. Michaud, il faut évidemment se re-
porter & quarante ans en arriere, avec les enthousiasmes, les
espoirs et la mentalité d’alors. Le recul de l'histoire ne serait
pas peut-étre favorable & toutes les id¢es du jeune lutteur, il
avait & peine dépassé la trentaine. Notre opportunisme actuel
ne s'accommeoderait pas certes de toutes les mesures proposées
par E. Michaud, mais il n’en reste pas moins qu'en thése elles
ont pour elles la logique et il n'est pas prouvé qu’en pratique
elles n'eussent pas eu un résultat d'ordre et de paix que les
autres méthodes suivies, méthodes de concessions, de tempori-
sation et de douceur excessive n'ont certes pas amené. Aussitot
(ue le mouvement ancien-catholique, impossible & réaliser en

') Paris, Sandoz et Fischbacher, 1876.



— 14 —

France puisque le Concordat livrait aux évéques toute Iglise,
toute Chapelle, méme batie en dehors d’eux et contre eux, du
moment qu’elle portait la dénomination de catholique, aussitot
disons-nous, que ce mouvement prit corps en Allemagne et
ailleurs, le D* Michaud s’y rallia. C’est ainsi que nous le trou-
vons présent déja en septembre 1872 au second congres ancien-
catholique de Cologne. Il entra tout particuliérement en relation
intime avec I'Eglise orthodoxe de Russie. [l était surtout orienté
dans cette direction par le Dr Guettée, son ami, qui s'était for-
mellement affilié & 'Eglise orientale dés 1861. Il collabora alors
de plus en plus activement & 1'Unrion chrétienne, de méme qu'il
écrivit dans nombre de grands journaux frangais, voire méme
allemands: c’est ainsi que la Gazette de Cologne admit beau-
coup de ses articles traduits du frangais.

Rien d’étonnant dés lors que le Conseil exécutif du canton
de Berne, lors de la création de la Faculté de théologie catho-
lique, en 1874, ait jeté les yeux sur le publiciste distingué dont
le nom était connu partout dans le monde théologique. Ce ne
fut pourtant qu’au printemps de 1876 que le Dt Michaud put
se libérer de ses travaux entrepris, vint &4 Berne et commenca
A professer en langue francaise dans la double chaire de dog-
matique et d’histoire ecclésiastique. Le Dr Lauterburg, recteur
de 1'Université de Berne, a mis en relief sur sa tombe ses éni-
nentes qualités professorales. Nous n'y reviendrons que pour
louer ici sa precision, sa clarté et sa méthode de définitions ct
de divisions empruntée & la scolastique. Oh! il nous en sou-
vient, cette meéthode n’était pas toujours du goat des étudiants
moins laborieux que leur professeur. Il ne suffisait pas de lire
a la hate des notes hativement prises, il fallait étudier sérieu-
sement avec le professeur Michaud, faire des schéina. « Appre-
nez & distinguer, répétait-it & ses éléves, vous apprendrez a
penser. »

En 1878, Léon XIII succédant & Pie IX permit aux fidéles
jurassiens de prendre part & I'élection de leurs cures; la con-
séquence immédiate fut que la plupart des paroisses rurales
furent perdues dans le canton de Berne pour la cause ancicnne-
catholique; le nombre des étudiants de langue frangaise en théo-
logie diminua dans la méme mesure; c’est alors que le D Mi-
chaud, dont Vactivité ne connaissait point de bornes, songea a
poser sa candidature & la place alors vacante de professeur



de littérature & la Faculté de philosophie. 1l avait depuis plu-
sieurs années attiré sur Iui l'attention des lettrés par des con-
férences brillantes données & 1’Aula de l'Université de Genéve
et de Berne et par des articles remarqués dans divers jour-
naux de la Suisse romande sur des sujets littéraires. Il fut
nommé et, sans compter avec ses forces, il ajouta & sa chaire
de théologie celle de littérature frangaise dans la Faculté de
philosophie. Mais, & part quelques monographies, comme celle
de Ame Steck et ses poésies (1885), son Pain de chaque jour (1912)
et des études pédagogiques comme ses Quelques réformes sco-
laires (1884), ou des détudes littéraires éparses dans divers jour-
naux et revues, le prof. Michaud conserva sa plume & 1'histoire
et & la théologie. Nous ne citerons que pour meémoire ses Pre-
miéres lecons de morale et de religion (1887) et son Catéchisme
catholique (1876), deux opuscules destinés surtout aux enfants.
Mais un de ses ouvrages les plus connus et qui a illustre son
nom particuliérement en Russie est celui qui a pour titre:
Discussion sur les sept conciles cecuméniques étudiés au point de
vue traditionnel et libéral!). Cet ouvrage, dit M. Michaud lui-
méme, n’est pas une histoire des sept conciles cecuméniques,
bien qu’il en expose le résumé. C’est une discussion basée sur
leur histoire méme, ayant pour but de faire ressortir combien
les vrais conciles cecuméniques sont en méme temps chreétiens,
catholiques, libéraux et antipapistes, et combien les Eglises qui
les tiennent pour tels sont fortement armées soit contre l'in-
crédulité, soit contre la superstition, soit contre 'individualisme
excessif. Chaque concile est étudié dans un chapitre spécial
qui, par son étendue, est plutot un livre qu’un chapitre. Donc
sept chapitres. Tous sont composés sur le méme plan. Un pre-
mier paragraphe tient lieu d’introduction en exposant l'en-
semble de la question qui a été traitée dans le concile comme
le sommaire des faits qui s’y sont passés depuis l'ouverture
jusqu'a la cloture. L’auteur étudie ensuite I'cecuménicité du
concile, puis sa ratification par les Eglises particuliéres, enfin
sa fidelité au critérium catholique. Pour mettre toutes ses con-
ditions en lumiére, il groupe tous les documents, indique ce
qui s’est passé avant le concile et dans le concile méme, puis
ce qui en résulte au point de vue dogmatique et moral. Il

1) Berne, Jent & Reinert, 1878.



16 —

montre enfin comment le concile est la réfutation de la papauté,
en ce qui concerne principalement la convocation, la prési-
dence et l'approbation de chaque concile. Une étude ainsi
ordonnée ne peut qu’'intéresser non seulement I’historien, mais
encore le penseur, ’homme religieux et 'homme d'Etat.

La base que l'on trouve dans les sept conciles cecumé-
niques fournit & tous les chrétiens, d’aprés le prof. Michaud,
I'unité nécessaire dans la variété nécessaire; un code histo-
rique, positif, le méme pour tous, assez large pour laisser intacte
la liberté individuelle, assez ferme pour empécher la liberté de
dégénérer en licence et en caprice. Avec cette unité et cette
variété, avec cette autorité et cette liberté, les Eglises verront
la disparition des haines, la réconciliation, la paix fraternelle,
la priére et l'instruction en commun, en un mot la réalisation
toujours progressive de cette sublime et divine parole: Unum
sint. Qu’ils soient wn.

En 1883 parut le grand ouvrage du prof. Michaud : Louis XIV
et Inmocent XI, en 4 forts volumes in-8° (il ne comprenait pas
moins de 2220 pages?!). Le ministére des affaires étrangéres de
France avait permis & l'auteur de puiser ses renseignements
dans des correspondances diplomatiques inédites, et il y puisa
con amore. «Puissent les personnes qui liront mon ouvrage,
écrit-il, éprouver autant d’intérét que j'en ai ressenti & le faire. »
On a reproché au prof. Michaud d’avoir été prolixe dans cet
ouvrage. Un critique a méme prétendu que son livre eut gagneé
4 étre résumé en un seul volume. Le savant auteur avait prévu
la critique. Avant qu’elle fut formulée, il y répond en ces
termes: « Celui qui n’a pas lu les quatre-vingt-six volumes ma-
nuserits analysés dans cet ouvrage, trouvera certainement que
j'ai été trop long; mais celui qui les a lus et étudiés, m’accu-
sera plutot d’avoir été trop court. Malgré ses défauts, cette
étude est une ceuvre de patience et d’honnéteté. J’aime & croire
qu’elle est de plus une ceuvre utile. Il faudrait plaindre ceux
qui ne verraient que des disputes de moines dans les affaires
ultramontaines, jésuitiques, quiétistes, jansénistes, gallicanes,
protestantes et autres, qui passionnerent les esprits, de 1676
4 1689. N’est-ce pas, au contraire, un vrai drame que cette lutte
autour des Quatre articles de 1682. Ou trouver plus d’intrigues,

1) Paris, G. Charpentier, éditeur, 1882--1883.



— 17 —

plus de ruse, plus de souplesse théologique, plus de stratégie
que dans cefte lutte célébre? Entre Louis XIV et Innocent XI
il y avait plusieurs ressemblances. L’'un et I'autre étaient mo-
narques absolus. Louis XIV disait: «L’Etat ¢’est moi» et Inno-
cent XI: « LEglise ¢’est moi». L’un était un despote politique,
Pautre un despote religieux. Mais dés qu'on aborde les diver-
gences, on constate bien vite la supériorit¢ d’Innocent XI et
I'on comprend aisément pourquoi Louis XTIV devait étre battu
par lui. Louis XIV tenait plus & 1'éclat qu'au solide triomphe:
il lachait souvent la proie pour l'ombre. Innocent XI, au con-
traire, n'oubliait jamais le but auquel il devait viser et il y
tendait per fas et nefas. La politique ecclésiastique de Louis X1V,
au lieu d'étre une politique de principes, ne fut qu'une politique
de compromis et de personnes: elle consistait & demander au
pape telle faveur et & lui offrir en retour telle concession.
Donnant, donnant. Son but sans doute était de favoriser 'unité
religieuse de la France ainsi que son unité politique, mais les
moyens qu'il employa furent presque toujours malheureux: c’est
ainsi que la révocation de I'Edit de Nantes et I'expulsion des
protestants furent d’autant plus iniques qu’il s’agissait moins au
fond de mettre de l'unité en France que de plaire au pape et
de s'attirer sa bienveillance. Innocent XI a fait tout ce qu’il a
pu pour étre le Louis XIV de la papauté. S’il n’y a pas com-
plétement réussi, c’est que le moment psychologique n’en était
pas encore venu. C’est & Pie IX, continuateur des idées d’In-
nocent X1 qu'il était réservé de dire avec toute la force atta-
chée aux dogmes romains: « L’Eglise c’est moi»,

l.e prof. Michaud, en terminant son livre, que nous ne pou-
vons suivre évidemment dans ses trées nombreux chapitres,
aboutit & cette sage conclusion que nous faisons notre: « Plus la
papauté ajoute au credo, plus elle retranche au décalogue. Plus
elle étend son ombre sur les peuples qu’elle prétend protéger,
plus ceux-ci en souffrent moralement et matériellement. Il n’y a
pour une nation et pour un Etat aucune paix possible avec
elle, sauf celle de la servitude; il n’y a pas & lutter avec elle
sur le terrain de la ruse, terrain sur lequel elle sera toujours
maitresse et victorieuse; le seul moyen, soit pour les gouver-
nements, soit pour les Eglises chrétiennes, de triompher d’elle
definitivement, c’est de lui rompre en visiére energiquement en
la soumettant sans merci au droit commun. »

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1918, 2



— 18 —

La politique de compromis avec Rome en 1689 ou le pape
Alexandre VIII et le duc de Chaulnes?) fait suite au précédent
ouvrage. Comme lui, cette nouvelle ceuvre de 150 pages est
tirée des correspondances diplomatiques du Ministeére des affaires
étrangeéres. Sa dédicace 4 Antoine Carteret prouve lintention
de l'auteur. On parlait beaucoup alors de conciliation entre
Rome et certains Etats qui avaient fait naguére le Kulturkampf
et qui paraissaient fatigués de la lutte. Dans son livre, le
prof. Michaud nous montre Louis XIV fatigué lui aussi de sa
lutte avec lindomptable Innocent XI. Désirant le repos et
croyant son désir facile & réaliser, il fit des propositions paci-
fiques au vieux cardinal Ottoboni; il le fit nommer pape sous
le nom d’Alexandre VIII et se jeta dans ses bras. Ce fut.le
duc de Chaulnes qui fut chargé de lui donner ce baiser diplo-
matique. Le vieil et rusé Ottoboni accepta tout, le baiser et la
tiare. Il flatta le duc, le séduisit et se moqua de sa naivete.
Louis XIV s’en apercut, mais trop tard; son humiliation re-
doubla sa colére; il voulut se venger et réparer sa défaite,
mais trop tard. Le mal était fait et il dut subir les conditions
du successeur d’Alexandre VIII.

« L’exemple de Louis XIV, conclut le D* Michaud, ne sau-
rait passer inapergu. Il faut plaindre ceux & qui I’histoire n’ouvre
pas les yeux et qui ne savent pas se faire une utile et patrio-
tique legon de l'expérience d’autrui. »

Le jésuitisme politique et le comte de Montlosier en 1826 parut
en 18892). (’est une brochure dans laquelle I'auteur loue le
célébre Mémoire & consulter, du comte de Montlosier, un publi-
ciste francais qui, apres avoir représenté la noblesse aux Etats
généraux, avait émigré en 1791 en Allemagne, puis en Angleterre,
était revenu en France sous le Consulat et avait été attaché au
Ministére des aftaires étrangeres. Mais il fut mécontent de la
politique suivie plus tard par la Restauration, politique qui,
(’apres lui, était imputable aux jésuites. Ces derniers, supprimes
par Clément XIV en 1773, avaient été rétablis par Pie VII
en 1814, Ils reparurent en France sous le nom de Péres de la
Foi et quoique non autorisés par la loi ils devinrent trés puis-
sants sous la Restauration et excitérent contre eux de nouvelles

1) Berne, Schmidt, Francke & Cie, 1888.
) Berne, Schmidt, Francke & C'e, 1889.



— 19 —

haines comme chefs du parti de la Congrégation; ils furent
méme obligés de fermer leurs maisons d’éducation sous le minis-
tcre Martignac en 1828. lL.e comte de Montlosier ne fut pas
¢tranger & ce résultat, car outre son Mémoire a consulter, qui
¢tait dirigé contre eux, il les dénon¢a encore dans d’autres
¢erits (Pétition & la Chambre des pairs, Lettre d’accusation
contre les Jésuites) aux tribunaux et & la Chambre des pairs.
On devine le parti que dans sa brochure le prof. Michaud sut
tirer des ¢erits du comte de Montlosier.

Nous ne citerons que pour mémoire la collection du Catho-
lique national, qu’il dirigea de 1890 & 1908 et qui forment quatre
forts volumes. Que d’articles intéressants et profonds sur toutes
sortes de questions tombeérent de sa plume toujours alerte dans
ce recueil trop peu connu!

Enfin nous arrivons & sa grande ceuvre, la Reoue interna-
tionale de Théologie, dont la [levue internationale ecclésiustique
est la fille, ou pour parler un langage plus bibliographique, la
suite pure et simple, la légére différence du titre indiquant suffi-
samment la différence non moins légére de préoccupation et de
direction des deux périodiques.

La Revue internationale de Théologie, est-il besoin de Ie
rappeler, fut fondée en 1892 au congreés ancien-catholique de
Lucerne. Le prof. Michaud en fut nommé directeur. Quelle tache
il assumait, non sans la prévoir certes, mais le travail n’était-il
pas toute sa vie? Dans cette tache il fut aidé, dans les pre-
miers .temps du moins, par une couronne d’écrivains des plus
distingués, tant de notre Eglise ancienne-catholique que des
Eglises sceurs. Ainsi le premier numéro de la Revue compor-
tait des articles du Dr Reinkens, ¢véque d’Allemagne, du prof.
Kalogeras, archevéque de Patras, du prof. Dr Herzog, évéque
de la Suisse, du Dr Wordsworth, évéque de Salisbury, du
Dr Weibel, avocat et conseiller synodal, du général Kiréeff, de
Russie, du prof. Bonet-Maury, de Paris, enfin du prof. Michaud
lui-méme dans un article dont nous allons dire quelques mots et
dans une riche bibliographie et chronique théologiques. Les
numéros subséquents de la Revue virent venir & elle d’autres
collaborateurs non moins distingués que nous ne pouvons évi-
demment tous nommer, puisqu’aussi bien ¢’est moins de la Revuc
que de son directeur, le prof. Michaud, que nous avons mission
de parler dans cet article.



La premiére étude du DT Michaud dans la Revue fut pré-
cisément son travail sur La Théologie et le temps présent, qui
fut édité & part comme ayant servi de théme & son grand dis-
cours de rectorat lors de la féte annuelle de I'Université de Berne
de 1892.

Aprés avoir établi par des chiffres que plus de 20,000 jeunes
gens étudient la théologie en France, en Allemagne, en Angle-
terre et en Russie, les autres nations européennes ou améri-
caines en fournissant un chiffre plus ¢levé encore, le Recteur
Michaud donne un démenti formel &4 ceux qui voudraient pré-
tendre que la théologie est une science morte. Et tout d’abord
c’est une science; donc la théologie doit étre scientifique; notre
siecle est le siécle de la science; nous ne jurons que par elle
et nous dédaignons tout ce qui n’a pas un cachet scientifique.
Dans un tel état de choses, il est manifestement impossible que
la théologie pénétre dans les esprits si elle n’est pas elle-méme
scientifique. Les théologiens doivent donc recourir & la science
contemporaine pour mieux faire ressortir la profondeur des
dogmes chrétiens. La théologie est la science qui a pour objet
Dieu et les choses divines en général et particuliérement les
vérités enseignées par Dieu dans la personne du Christ. Mais
il ne faut pas confondre une science avec son objet: l'objet
est la chose & connaitre et &4 expliquer, tandis que la science
est la connaissance méme que nous en avons et 'explication
que nous en donnons. Or la connaissance et l’explication pro-
cédent de l'esprit humain et varient avec 'esprit humain. Que
la théologie étudie Dieu dans la nature, dans I'’homme, dans
I’ame, dans la révélation, partout elle respecte les données de
Iobservation et de l'expérience, des sciences et de la philoso-
phie, partout elle se plie aux prescriptions de la logique. Sans
doute, pas plus que la philosophie elle n'est une science ma-
thématique, mais elle n’en est pas moins une science.

Aprés avoir démontré pourquoi la théologie doit étre scien-
tifique, le prof. Michaud indique comment elle doit 1’étre. Nous
ne pouvons évidemment le suivre dans les détails de sa thése.
Nous nous contenterons de souligner son schéma. La théologie
scientifique doit étre objective, exacte, rationnelle. Elle doit
profiter des progrés réels des sciences, surtout des sciences
historiques. Elle doit étre aussi éclectique, comparative et pro-
gressive. Il conclut enfin qu’a l'exemple de la science vraie



— 21 —

qui meéne & la religion et qui la fortifie, la théologie doit aller
& la science pour étre plus vraie, plus éclairée et par consé-
quent plus religieuse et plus féconde.

Dans les numéros suivants de la Revue, en cette méme
année 1893, nous trouvons, outre les collaborateurs déja nom-
més, les noms des professeurs Reusch, Nippold, Weber, Kyria-
kos, Sokoloff, van Thiel, Langen, pour ne citer que les plus
connus. On comprend dés lors lintérét que revétit d’emblee
la publication dirigée par le Dr Michaud qui, & c6té d’articles
personnels trés remarqués, se réservait la critique et combien
judicieuse et aiguisée souvent des livres parus. On peut dire
avec veérité que la partie de la Revue constituée par la biblio-
graphie, la revue des périodiques et les nouvelles théologiques
et ecclésiastiques était au plus haut point intéressante et instruc-
tive. Dans les années suivantes nous trouvons entre autres collabo-
rateurs de premier rang les prof. Friedrich et Beyschlag. En
1895, le prof. Michaud étudie successivement dans la Revue
I'état de la question du Filiogue aprés la conférence de Bonn,
la latinisation de 1'Orient sous Louis XIV et il y commence
ses études eucharistiques. En 1896, il poursuit ces mémes études
auxquelles il adjoint deux articles trés fouillés sur l'ancienne
et la nouvelle Eglise en Occident au I1X® siécle. En 1897, ses
principaux articles sont: Jésus-Christ dans les sacrements, La
fin de Clément XI et le commencement du pontificat d’Inno-
cent XIII, Le Christ et le christianisme d’aprés Auguste Saba-
tier, ‘Le dogme et la spéculation théologique dans la question
trinitaire, Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais
catholiques. Au mois de juillet de cette année 1917, dans le
n° 19 de la Revue, parut un substantiel article du directeur
intitulé:  Reésultats de Uancien-catholicisme. On le tira en bro-
chure & des milliers d’exemplaires. Il comprend cing chapitres
quwil est impossible de résumer puisqu’eux-mémes ne sont qu'une
quintessence de notre doctrine et de notre activité: I. Résul-
tats dogmatiques de l'ancien-catholicisme, II. Résultats consti-
tutionnels, III. Résultats disciplinaires, IV. Résultats liturgiques,
V. Résultats politico-ecclésiastiques. Le prof. Michaud termine sa
brochure ou plutdt son article par cette conclusion suggestive:
«La fronde de David n’était qu'une fronde et David n’était
encore qu'un humble berger ct cependant le petit David avec
sa fronde a abattu le géant Goliath. Le Goliath de I'Eglise



— 99

papiste tombera, lui aussi; nous en avons la conviction pro-
fonde et le ferme espoir parce que nous croyons inébranlable-
ment au triomphe de la vérité. Mais plutét, nous ne deman-
dons pas la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et qu’il
vive.» En 1898, E. Michaud poursuit et achéve son étude sur
le dogme et la spéculation théologique dans la question trini-
taire, puis il présente aux lecteurs un travail sur le Hussisme
religieux et ’ancien-catholicisme, un article intitulé: Catéchisme
sur la Trinité d’apres les Péres et un autre ayant pour titre:
Un nouveau Sabellianisme, Réponse & M. Menegoz, couronnent
ses études sur la Trinité. En décembre 1898 il montre la ca-
ractéristique de 1'Eglise romaine actuelle & propos de ses doc-
trines cucharistiques. En 1899, le prof. Michaud fit paraitre
dans la Revue les articles suivants: Le pape saint Gélase et
le monophysisme eucharistique, Quelques sophismes théologiques,
La nouvelle apologétique dans l'Iiglisc romaine, Rome et le
mensonge, 'affaire Dreyfus et le cléricalisme, La théologie an-
cienne-catholique, ses caractéres et son but. Iin 1900, le Directeur
de la Revue nous initic en une série d’articles aux corruptions
de l'idée catholique. Il étudie: I. Le catholicisme et le cléri-
calisme, II. Le catholicisme et le scolasticisme, III. Le catholi-
cisme et le formalisme, IV. Le césaro-papisme, V. L’ultramon-
tanisme, VI. Le jésuitisme, VII. La mariolatrie, VIII. Le
pseudo-mysticisme. Puis dans un article (rés intéressant puisqu'il
touche & la légitimité des ordinations hollandaises et anciennes-
catholiques, il nous présente les deux Apologies de Dominique-
Marie Varlet, évéque de Babylone. L’ancien-catholicisme et le
protestantisme forme le dernier article paru sous la signature
du prof. Michaud en décembre 1900. Nous lisons de lui année
suivante; La vraie catholicit¢, Simples notes de critique théo-
logique, Le libre examen et la tradition universelle, l.es abus
de mots et les fausses équivalences en théologie, et Vingt-cing
années d'épiscopat. Hommage & M. 1'évéque Herzog. Ce der-
nier article fut tiré en brochure et répandu par toute la Suisse
et au-dela de nos frontiéres, tant le prof. Michaud avait su mettre
en relief les vertus et le travail de notre digne et cher évéque
jusqu’a cette époque. En 1902, c’est saint Grégoire de Nysse et
I’Apocatastase qui sollicite la plume du prof. Michaud, puis dans
le méme ordre d’idées: Saint Maxime le Confesseur et I’Apoca-
tastase. Le bilan théologique du XIX® siécle en France, qui



— 23 —

parut dans la livraison d’avril-juin est particulicrement sug-
gestif. L.es numéros suivants contiennent 1’esquisse d’'une théo-
logie dogmatique, puis d’un traité de la Religion en général en
deux articles. Dans d’autres paragraphes, il consacre deux
études a saint Cyrille d’Alexandrie et I’Eucharistie, & Leibniz
et I’Eucharistie, &4 saint Jean Chrysostéme et I'Eucharistie, puis
dans une étude historique il traite de la tentative d'union entre
les protestants et les catholiques de 1661 & 1701. En 1903, il
présente I'Esquisse d’un traité de 1'Eglise chrétienne en général,
qu’il poursuivra dans plusicurs articles, non sculement en cette
année, mais les années suivantes. Signalons encore d’autres
travaux tombés durant ces années de la plume de notre auteur:
Quelques documents orthodoxes sur l'union des Eglises, Erreurs
de quelques théologiens orientaux sur 1'Eglise d’Occident, L'Ec-
clésiologie de saint Jean Chrysostome, Pseudo-christianisme,
Réponses & quelques objections sur la question de 'infaillibilité
de U'Eglise, Le conclave d'Innocent XII (1691), Simples re-
marques sur deux documents de I'évéque Serge et du géneral
Kiréew, Ilistoire de la théologie positive par Joseph Turmel,
Ecclésiologie de saint Grégoire de Nazianze, De la position
théologique des anciens-catholiques. In 1905, M. Michaud fait
paraitre dans la Revue ses notes sur l'union des Eglises et
deux ¢tudes sur l'Ecclésiologie de saint Cyprien et de Tertul-
lien, une variété sur la Continuation de la crise doctrinale dans
I'liglise catholique-romaine en France, un article sur la posi-
tion- ecclésiastique des anciens-catholiques, un autre sur le
Newmanisme, un troisime sur le réalisme eucharistique de
M. Pierre Battifol et un autre encore sur les catholiques ortho-
doxes d’Occident au temps d’Innocent III. En 1906, nous lisons
de notre savant directeur: Erreurs et aveux de M. Turmel
au sujet de l'ecclésiologie de saint Cyprien, une variété sur
M. de Narfon et linfaillibilité conditionnelle du pape, un grand
article sur 1’Union des Iiglises dans les enseignemeunts du Christ,
un autre Pourquoi et comment il faut réformer la théologie, et
dans le numéro suivant: Des principes de variété et de chan-
gement dans les choses religieuses et ecclésiastiques, puis Le
dogme de la Rédemption d'aprés M. J. Riviere. Dans la derniére
livraison de 1906, le prof. Michaud a tracé de main de maitre,
dans deux articles successifs, quelques portraits de réforma-
teurs; le premier a pour titre: Deux réformateurs catholiques



au XIXe siécle, Bordas-Demoulin et Huet, le second Quinet et
'ancien-catholicisme. En 1907 le directeur de la Revue donne
les articles suivants: Notes d’ecclésiologie, Sophismes ultramon-
tains, De la vraie notion de l'infaillibilité de I'Eglise, Quelques
conclusions, Questions, objections et réponses, La succession
apostolique, La théologie sacramentaire de M. Pourrat, Les
quinze premiéres années de la Revue internationale de théo-
logie, Erreurs et aveux de Vladimir Soloviev, Le Syllabus de
Pie X.

Nous recommandons particulidrement &4 nos lecteurs l'ar-
ticle du prof. Michaud sur les quinze premieres années de la
Revue. «La collection de cette Revue, dit-il, est un véritable
arsenal théologique. Qu'on veuille bien se rappeler les études,
dont plusieurs me paraissent magistrales et qui en sont 'hon-
neur, admirées d’ailleurs par les meilleurs théologiens des
autres Eglises (j’en ai maintes preuves écrites). La Revue est
une véritable salle d’étude, laboratoire théologique, biblio-
théque et tribune pour tous et pour chacun. Que nos jeunes
théologiens aient comme leurs anciens le feu sacré, le zéle de
notre sublime cause qui est celle du Christ et de son Eglise!
Que tous soient fideles & nos méthodes de critique scientifique
et surtout & notre critérium si précieux, si simple, si vraiment
catholique. Car n’oublions jamais que la réforme ne peut porter
que sur des choses humaines, vu qu'on ne réforme pas le divin
et que, au contraire, l'union ne peut se faire que dans les choses
divines, attendu que les choses humaines seront toujours livrées
aux disputes des hommes. In necessariis unitas, in dubiis libertas,
in omnibus caritas.»

En 1908, de trés intéressants articles nous sont encore fournis
par le Dr Michaud: La papauté romaine d’aprés le pape Gélase
(492—496), Le monisme de Louis Bourdeau, La théologic d’Optat
de Miléve, L.e modernisme italien, allemand, frangais, M. l.oisy,
Etudes de théodicée, La dogmatique de Martensen étudiée au
point de vue d’'un rapprochement possible entre les luthériens
scandinaves et les anciens-catholiques, Comment la lettre tue
Iesprit. En 1909: Notes sur 1'Eglise du XVII® siécle de Guy
Patin, Les courants théologiques en France au XIXe si¢cle, La
christologie de saint Jean Chrysostome, Les conflits actuels
religieux et ecelésiastiques, Profession de foi, La question des
ordinations pendant les neuf premiers siécles. En 1910, enfin:



— 95 —

La soteriologie de saint Jean Chrysostome, La situation reli-
gieuse en France sous la troisiéme république, L’ancien-catho-
licisme et les raisons de son insuccés momentané, L’accusation
de protestantisme, L’ancien-catholicisme et la théologie scien-
tifique, Esquisse d’un traité de la tradition,  Alexandre Kiréeft,
La logique de l’ancien-catholicisme, ses développements et ses
devoirs, Saint Jean Chrisostome et I’Apocatastase.

Nous avons cru devoir aligner ici le titre des principaux
articles du prof, Michaud parus dans la Revue de 1893 & la fin
de 1910. Nous demandons pardon & nos lecteurs de cette séche
nomenclature, mais & elle seule elle prouve plus que toute
parole élogieuse l'immense travail et la science profonde et
encyclopédique du distingué directeur de la Revue. Nous avons
¢té obligé de passer sous silence les nombreuses variétés et
correspondances, aussi bien que les critiques bibliographiques
et toutes les nouvelles théologiques et ecclésiastiques tombées
de la plume de I'éminent professeur: elles constituent, nous le
repétons, la partie peut-étre la plus attachante de la Revue,
A la fin de 1910, l'age intervenant (le D* Michaud avait alors
12 ans), il demanda & étre déchargé d'un fardeau aussi lourd
que celui de la direction de la Revue: «Il ne s’agit de ma part.
¢crit-il & la fin du numéro de décembre 1910, soit de la 72¢ livrai-
son, il ne s’agit que d'une simple retraite motivée aussi par la
nécessité de consacrer & des études plus suivies, plus complétes
et aussi j'espére, plus importantes, les quelques années que la
Providence daignera m’accorder encore. J'ai des gerbes a lier.
Il en est temps. J'obéis au Maitre du champ. D’ailleurs le direc-
teur d’'une Revue n’'est pas la Revue méme. »

La Revue internationale ecclésiastique succéda bientot apres
4 la Revue internationale de théologie avec un format moindre
mais avec un meérite égal de la part de la direction et des
collaborateurs dont la plupart sont d’'une autre génération, plus
jeunes par conséquent, mais non moins méritants que ceux qui
aidaient & M. le prof. Michaud.

L'eceuvre de M. Michaud n’était pas terminée. Au soir de sa
vie, il sentit le besoin, lui dont toute la vie n’avait été que
recueillement et étude, de se recueillir davantage et de résumer
toute sa pensée religieuse. En 1907 il fit paraitre Les enseigne-
ments essentiels du Christ'), petit volume de 120 pages, dont 1’en-

') Paris, Librairie critique Emile Nourry, 1907.



— 96 —

téte des chapitres révéleront mieux que tout commentaire la
pensée profonde: Le christianisme et les autres religions, Les
Noces et la Céne, L'’homme enfant de Dieu, La foi et la bonne
toi, Le christianisme, doctrine et vie, Les caractéres de la doc-
trine chrétienne, Le quintuple amour, Les caractéres de la
vie chrétienne, Les multiplications des pains, Les résurrections,
Jésus, Christ et Fils de Dieu, Le royaume de Dieu sur la terre
et dans le ciel. Puis un peu plus tard, en 1912 et 1913, il
édite ses trois volumes de méditation de philosophie religieuse.
Le premier: L’ascension vers Diew') (174 p. in-8°) avec cing mé-
ditations: 1. La logique est-elle une base solide et un exact
moyen de connaissance? II. Ontologie: la notion de l'étre et
son contenu. La subjectivité et 1'objectivité, III. La substance,
I’énergie et la matiére, IV. L’ame et la personne, V. Le monde
et Dieu, théodicée philosophique. Le second volume de médi-
tations a pour titre: Diew dans l'univers?). En voici le substan-
tiel contenu en neuf méditations: I. Qu’est-ce que Dieu? II. Dieu
existe, III. Le monisme erroné, 1V. Dieu personnel. La thése,
V. Dieu personnel. Les objections, VI. La création, VII. Encore
la eréation. Quelques essais d’explication, VIII. La Providence,
IX. La Providence et le Chrisi. Enfin le troisiéme volume de
meditations, le chant du cygne du prof. Michaud, est La vie en
Dien?), avec dix méditations: I. Le corps et I'ame, II. T.’ame,
III. La raison et la conscience, IV. Le vrai, le beau, le bien
comme base fondamentale de la morale, V. La sainteté, VI. L'es-
prit dans la priére et dans les sacrements, VII. Comment la
lettre tuc l'esprit, VIII. L’immortalité de 'ame, IX. Le purga-
toire et le salut universel, X. Profession de foi. Epilogue. —- 11
faut lire ces derniéres méditations pour pénétrer intimement
dans I'ame du prof. Michaud. En méme temps qu’elles nous en
dévoileront les hautes capacités métaphysiques, clles nous réve-
leront la délicatesse de ses sentiments, ainsi que la picté et les
besoins mystiques de son cceur. La Semaine religieuse, de Ge-
néve, organe protestant qui ne fut pas toujours d’accord pour-
tant avec le prof. Michaud, écrit & propos de son dernier livre
La vie en Diew: «M. Michaud a une maniére d’écrire qui met
sa pensée cn un singulier relief. Sa phrase concise et précise

) Lausanne, G. Bridel & Cie, 1912.
9 Ibid., 1912
#) Ibid., 1913.



a l'ordinaire, s’amplifie ct devient poétique ou éloquente . . .
11 est nécessaire, juste et réjouissant de signaler ce livre de
M. Michaud, livre de foi et de bonne foi, pensé et élaboré avec
science et conscience et qui mérite, & meilleur titre que bien
d’autres, l'épithete d’édifiant, c’est-a-dire de constructeur . . .
Qualités de style et d’esprit: clarté, fermete, netteté, finesse,
nuance, large culture philosophique et qualités d’ame: foi, cha-
leur, élévation, idéalisme et moralisme trés marqués » ).

On ne saurait faire, et ¢’est notre dernier mot, une critique
plus juste non seulement de la derniére ceuvre, mais de toute
l'eeuvre théologique du regretté professeur Michaud.

) Qutre les nombreux ouvrages signalés, le prof. Michaud laisse en-
core une foule de manuscrits dont il est possible que la Revue internationale
ecclésiastique fasse i I'occasion un choix que lui facilitera sans doute I'ho-
norable famille du distingu¢ théologien. Nous savons en particulier qu'il a
longuement travaillé dans ses derni¢res annces & une Histoire de la Théo-
logie dans les huit premiers siécles de I Eglise, qui formerait, imprimée, plu-
sieurs volumes et qui constitue comme le testament scientifique du prof.
Michaud. 11 n'est pas jusqu'a un recueil de sermons qu'il écrivit pour lui-
méme qui ne meriterait de voir le jour pour I'é¢dification des lecteurs, pour
la connaissance tout & fait intime de 'ame tendre et picuse du prof. Michaud
¢t indirectement pour la réfutation de ceux qui, comme le critique de la
Semaine religiense du 29 décembre 1917, ont prétendu que le D Michaud
¢tait d'un tempérament combatif, qu’il vivait dans la polémique comme un
poisson dans l'cau et que sa tendance ct sa méthode étaient essentiellement
intellectualistes.

Encore que notre ¢tude n'ait comme objet exclusif que les ¢erits mémes
du prof. Michaud, nous croyons devoir signaler a nos lecteurs comme com-
plément indispensable & cet article les deux heaux volumes publiés ces der-
ni¢res années par Mme Olga Novikoff, sceur du Général Kireef et héritiére
de ses sentiments dévoués. a I'égard de notre Eglise ancienne-catholique.
Ces deux volumes sont: 1° Le Général Alexandre Kireef el son dévoucment
Vancien-catholicisme). — 2° Quelques lettres du Général Alexandre Kireef au
professenr Michand sur Uancien-catholicisme ®).

Etant donné I'amiti¢ intime, délicate et profonde qui lia pendant pres
de 40 ans le Géncral Kireef et le professeur Michaud, ces deux livres relatent
une foule de souvenirs out s¢ trouve mélé le nom de ce dernier. Le second
volume surtout, encore qu'il ne contienne que des lettres du Géncral Kireef,
nous ouvre un vaste horizon sur le contenu des lettres du prof. Michaud
auxquelles il fait réponse. Ces réponses du général nous eclairent grande-
ment sur les sujets ¢levés, religieux ou philosophiques, qui constituaient le
fond méme de leur savante correspondance. Nous y renvoyons nos lecteurs.
—_—

') Berne, Stempfli & Cie., 1914.

) Attinger frires, éditeurs, Paris Neuchatel,

A. CHRETIEN.




	Prof. Dr Eugène Michaud

