
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Nachruf: Prof. D. Dr. Friedrich Nippold zum Gedächtnis

Autor: A.K.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


297

Prof. D. Dr. Friedrich Nippold

zum Gedächtnis.

In den kurzen Nachrufen, die dem am 3. August verstorbenen

Prof. Dr. F. Nippold gewidmet wurden, wurde einmütig
seiner Freundschaft zum Altkatholizismus gedacht. Mit Recht.

Der Entschlafene war der letzte, ja der einzige protestantische
Gelehrte, der die p]ntstehung und Entwicklung der kirchlichen
Reform während beinahe eines halben Jahrhunderts mit
herzlicher Teilnahme miterlebt hat. Nicht die äussern Vorgänge
der siebziger Jahre veranlassten dieses einzigartige freundschaftliche

Verhältnis, sondern F. Nippold war dazu durch das Wesen
seiner Persönlichkeit wie durch seine Auffassung der christlichen

Religion geradezu disponiert. Als Schüler Richard Rothes
fühlte er sich frei von enger konfessioneller Gebundenheit und
kirchlicher Voreingenommenheit und besass ein feines
Empfinden für das religiös Wertvolle in allen Äusserungen christlichen

Lebens. Das traf insbesondere bei der Würdigung der
katholischen Form des Christentums zu. In diesem Punkte war
er dem geistvollen Karl von Hase kongenial, dessen Lehrstuhl
in Jena er später eingenommen hat. Aus seiner Familie und

aus seiner Heimat, wo er die „beiden Seelen" der katholischen
Kirche aus eigener Anschauung kennen gelernt hatte, hatte er
die Vorbedingungen zu einer vorurteilslosen Einschätzung des

Katholizismus mitgebracht. Weil er darin ein Meister war,
erkannte er mit Schärfe die wahrer Religion feindlichen Erscheinungen

in der katholischen Kirche. Es sind positive Gründe,
nicht die Freude an Negation und Polemik gewesen, die ihn
zum gründlichen Kenner und entschiedenen Gegner des
Ultramontanismus machten.

Schon in seinen ersten wissenschaftlichen Untersuchungen
befasste et sich mit katholischen Dingen, denen der junge Ge-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1918. 20



— 298 -
lehrte mit Verständnis und Gründlichkeit nachging. Seine

Erstlingsarbeit aus dem Jahre 1860 „Die sogenannten Jansenisten
im 19. Jahrhundert oder die Veteranen des alten Katholizismus
im Kampfe gegen den Jesuitismus"- — eine heute noch lesenswerte

Studie über die altkatholische Kirche in Holland — führte
ihn dem Gegenstand zu, dem er zeitlebens sein Interesse und
seine Liebe zuwenden sollte. Typisch ist sein damaliges Urteil
über die der Vergessenheit anheimgefallene holländische
altkatholische Kirche: „von den Gegnern als gallikanisch und
jansenistisch bezeichnet, zeigt sie in ihrer ganzen Erscheinung
in reichstem Masse gerade das, was wir Protestanten so oft
bei unserer Polemik gegen den Romanismus uns wünschen,
ein letztes Bild des wahren christlichen Katholizismus" l). Seinem
Scharfblick entging das Anwachsen des Einflusses des
Ultramontanismus nicht, so dass ihn die Ereignisse des Vatikanums
nicht überraschen konnten. Von ganzem Herzen begrüsste er
die dagegen sich erhebende Opposition, weil sie von religiöser
Basis aus einsetzte. Klar unterschied er von ihr in der Folgezeit

den Kulturkampf. Seine Ansicht darüber fasst er also:
„Die lange Reihe von Wirren, die unter dem Namen von Kulturkampf

zusammengefasst werden kann, kann nicht scharf genug
von der religiösen Opposition gegen das dem Wesen aller
Religion widersprechende Dogma unterschieden werden"2). Dass
diese religiöse Opposition sich kirchlich organisieren musste,
war ihm ebenso klar. 1871 schrieb er in der Einleitung zu
Leopold Schmid: „Dass aber eine ähnliche Gemeindebildung
(wie in Holland) auch in Deutschland möglich sei, sagen die
Namen Renftle und Tangermann."

Das im folgenden Jahr erschienene Buch: „Die altkatholische

Kirche des Erzbistums Utrecht" führt den Untertitel
„Geschichtliche Parallele zur altkatholischen Gemeindebildung in
Deutschland". S. IX steht der Satz: „Es sind wirkliche katholische

Gemeinden, die dort mit ihrem Klerus zusammenstehen.
Dieselbe Gemeindebildung aber ist es, welche allein die
altkatholische Bewegung in Deutschland zu dem fruchtbringenden
Keim für die deutsche Zukunft zu machen imstande ist, den

') Vgl. Kleine Schriften zur innern Geschichte des Katholizismus.
1899. I, S. 23.

*) Handbuch der neuesten Kirchengeschichte. III. Aufl. 1901. II, S. 136.



— 299 —

wir von ihr hoffen. Und darum hat jenes dem Fürsten Bismarck
zugeschriebene geflügelte Wort, dass der eine Landpfarrer
Renftle mit seiner Meringer Gemeinde Dutzende gelehrter Herren
aufwiege, die keine Gemeinden hinter sich hätten, in der Tat
die grösste innere Berechtigung."

Unterdessen war Prof. Nippold einem Ruf an die Universität
in Bern gefolgt, wo er mit den Führern des schweizerischen
Christkatholizismus, insbesondere mit Prof. Dr. W. Munzinger,
bekannt wurde. Bis jetzt hatte er mehr aus der Ferne die
Ereignisse betrachtet. Munzinger war es, der im November 1871

„mir die Pflicht auferlegt, die Bedenken fallen zu lassen, die
mich in Deutschland von persönlicher Teilnahme an der
katholischen Reformation zurückgehalten hatte". Dazu sollte er
bald Gelegenheit haben. „Als die wichtigste der mir persönlich
gestellten Aufgaben" bezeichnet er die Beteiligung an dem

Gutachten, welches die Berner Regierung über die Errichtung
und Organisation einer Fakultät für katholische Theologie an
der Hochschule Bern einholte, bevor sie dem Grossen Rat einen
darauf bezüglichen Gesetzesvorschlag vorlegte. Das Gutachten
war ausser von ihm noch von Pfarrer Eduard Herzog in Ölten
und Prof. Dr. Ed. Müller in Bern unterschrieben.

Bei den Eröffnungsfeierlichkeiten hielt Prof. Nippold als
Dekan der protestantischen Fakultät die Begrüssungsrede, die
den Charakter einer Zukunftshoffnung trägt. Aus ihr spricht
der ganze Nippold, seine liebenswürdige Art, seine irenische

weitherzige Gesinnung, seine vorurteilslose Auffassung des

Katholizismus, sein ernster Forschergeist wie sein zukunftsgewisser
Idealismus. Wir können uns nicht versagen, einiges daraus
wiederzugeben: „In dem friedlichen Nebeneinanderarbeiten, in
der Erkenntnis und dem Bedürfnis gegenseitiger Ergänzung,
worin sich hier von jetzt an zwei verschiedene theologische
Fakultäten begegnen, tritt ja einmal die erhebendste und
begeisterndste Eigenschaft der „Universitas litterarum" zutage:
der Grundgedanke der Einheit der Wissenschaft, die Verbindung

aller einzelnen Disziplinen in dem gemeinsamen Streben
nach Erforschung der Wahrheit..." Er feierte das Andenken
Munzingers und fuhr fort: „Munzingers Name zeigt unser Bern
nun sofort auch als die von früher her wohl zubereitete
Freistätte für eine ebenfalls nicht von gestern her datierende,
sondern innerhalb des Katholizismus immer wieder hervortre-



— 300 -
tende Richtung. Wie sehr gerade das letztere der Fall, das

mag freilich über dem stets lauter vernommenen wüsten
Gerede, dass Katholizismus und Jesuitismus sich deckten, nur
dem und jenem noch lebendig vor Augen stehen. Doch allein
schon die drei grossen Namen, auf die Munzinger als
Kirchenrechtslehrer so gerne zurückging, Gerson aus dem 15.,
Febronius aus dem 18., Wessenberg aus dem 19. Jahrhundert,
weisen auf die stetige Fortdauer des national-katholischen
Geistes ." Die Bedeutung der neuen Anstalt sieht er darin,
dass sie den hohen Beruf hat, „den Rest unabhängiger theolo-
logischer Wissenschaft, der sich auf katholischem Boden der
jesuitischen Unterdrückung erwehrt hat, für die Kultur als
solche zu retten Der Geist Wessenbergs und seiner
Genossen aber, er ist nicht erstorben. Und jetzt, wo er einen
festen gesicherten Mittelpunkt hat, wird sich erst recht zeigen,
was er vermag". Ihre Bedeutung sieht er auch im Zusammenarbeiten

der beiden theologischen Fakultäten. „Mag das Bild
denen, die gerade in der Betonung der konfessionellen
Besonderheiten das Wesen der Religion sehen wollen, noch so profan
erscheinen, ich kann darum doch in der Kirche nur die
verschieden gebauten, verschieden stilisierten möblierten Häuser
finden, auf die es schliesslich doch wohl weniger ankommt,
als auf die Menschen, die darin wohnen. Die aber mögen,
hüben und drüben, gerne jeder bei dem bleiben, was ihnen
durch langen Gebrauch lieb ist und auch ihrem individuellen
Geschmacke zusagt, sie werden darum doch einer wirklich
gediegenen Leistung auch bei abweichendem Geschmack nicht
ihre Anerkennung verweigern So werden wir denn, und ich
glaube dabei im Sinne aller drei in der reformierten Kantonalkirche

vertretenen Richtungen reden zu dürfen, über dem, was
uns trennt, nicht das, was uns einigt, vergessen, über dem
verschiedenen Gezweige des grossen christlichen Baumes nicht den
gemeinsamen Stamm, und noch weniger die gemeinsame Wurzel.
Von dieser Basis der Betrachtung wird manches, was früher
reiner Gegensatz schien, sich als gegenseitige Ergänzung
bedürftig herausstellen."

Der Berner Zeit erinnerte sich unser Freund stets mit
Freuden, als er schon längst in Jena wirkte. Den zweiten Band
seiner „Kleine Schriften zur innern Geschichte des Katholizismus"

widmete er „der evangelisch-theologischen Fakultät



— :ìoi —

der Universität Bern zum ersten Vierteljahrhundert der papstfreien

katholisch-theologischen Fakultät, 11. Dezember 1899"
und den zweiten Band des Handbuches der neuesten
Kirchengeschichte „Geschichte des Katholizismus seit der Restauration
des Papsttums" „der hochwürdigen katholisch-theologischen
Fakultät der Universität Bern in achtungsvoller Anerkennung
der von ihr ausgegangenen Kräftigung christlicher Glaubenstreue

und kirchlichen Gemeingeistes und als Zeichen persönlichen

Dankes für reiche wissenschaftliche Anregung".
Innigen Anteil nahm Prof. Nippold an der Leidenszeit, die

dem Altkatholizismus beschieden war. Das Schlusskapitel des

zweiten Bandes seines Handbuches ist überschrieben: „Das
Martyrium des deutschen Altkatholizismus." Nichtsdestoweniger
hat er keinen Augenblick an dessen Zukunft gezweifelt. Im
Gegenteil, er fand stets neue weglcitende Gedanken im
Altkatholizismus für die religiöse und kirchliche Gegenwart und
Zukunft. Seinen Optimismus schöpfte er aus der geschichtlichen
Erkenntnis, dass idealer Katholizismus periodisch immer wieder
sich Geltung zu verschaffen weiss und zum Durchbruch kommen
muss. In den langen Jahrzehnten wurde in der Öffentlichkeit
keine katholische Frage besprochen, ohne dass Prof. Nippold seine

gewichtige Stimme erhoben hätte. Er galt auf diesem Gebiet
als erste Autorität. Seine Sach- und Personenkenntnis der
Geschichte des Katholizismus im 19. Jahrhundert bis in die alier-
jüngste Zeit war so umfassend, wie sie kaum gefunden wird.
Einzelheiten zu erwähnen ist nicht unsere Aufgabe, wie jetzt
nicht einmal seine Stellung zum Altkatholizismus erschöpfend
dargestellt werden kann.

Noch das eine soll erwähnt werden, wie der Verstorbene
wracker an unseren internationalen Bestrebungen mitgearbeitet
hat. An verschiedenen internationalen Altkatholikenkongressen
hat er sich aktiv betätigt, zuletzt am letzten in Köln im Jahre
1913. Wie er über diese Arbeit dachte, ist aus seinen
Bemerkungen zu dem Antrag, die Bonner Unionskonferenzen
fortzusetzen, auf dem Wiener Kongress im Jahre 1897 ersichtlich.
Er kritisierte den dogmatischen Charakter der Bonner
Konferenzen, für die man im evangelischen Deutschland kein
Verständnis gehabt habe: „Über Dinge, von denen uns Gott kein
Wissen gegeben, dürfen wir auch keine bindenden Formeln
aufstellen. Auch wir in der protestantischen Kirche haben



— 302 —

unter den Versuchen, solche Formeln zu schaffen, genug
gelitten. Wenn ich nicht irre, hat unsere Zeit für solche Versuche
noch weniger Verständnis als frühere Perioden, daher schätze
und ehre ich zwar die Pietät gegen die dogmatische Entwicklung,

aber ich meine, dass wir uns die praktischen Lebensfragen

der Gegenwart stets vergegenwärtigen, die geschichtlich
gewordenen kirchlichen Formen respektieren, keine Unterwerfung

der einen unter die andern anstreben, wohl aber die
gemeinschaftlichen Interessen verteidigen sollen." Auch an unserer
Zeitschrift hat er mitgeholfen. Wiederholt hat er ihr Beiträge
übergeben. Vor wenigen Monaten noch anerbot er aufs neue
seine Unterstützung, indem er als protestantischer Mitarbeiter
in die Redaktion einzutreten wünschte. Nun hat der Tod solche
Pläne für immer vereitelt. Seinem letzten Wunsch, den er der
Redaktion geäussert, es möchte das Verzeichnis seiner Schriften
veröffentlicht werden, soll vom nächsten Heft an entsprochen
werden. Die Redaktion glaubt, auf diese Weise das Andenken
des Verstorbenen am besten ehren zu können. A. K.


	Prof. D. Dr. Friedrich Nippold zum Gedächtnis

