Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 364 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsbestrebungen im Westen. — Am 19. April fand in
der St. Pauls Cathedral in London unter dem Prisidium des Bischofs
von London eine bemerkenswerte Versammlung statt. Dr. James
Cooper, Professor der Kirchengeschichte an der Universitit in
Glasgow und Moderator der Generalsynode der schottischen Staats-
kirche, hielt einen Vortrag iiber die Moglichkeit engerer Bezie-
hungen zwischen der Kirche von England und der schottischen
presbyterianischen. Die neulichen Fortschritte der Einigungsbestre-
bungen zwischen den grossen schottischen Kirchen, -der Staats-
kirche und den freien Kirchen, legten den Wunsch nach einer
Union der presbyterianischen mit der schottischen bischoflichen
und der englischen Kirche nahe. Prof. Cooper entwickelte den Plan
einer solchen Verbindung, nach welchem unter Beibehaltung der
Autonomie der schottischen Kirche die Bischoéflichen das presbyte-
rianische System der gesetzgebenden Versammlung der Kirche, die
Presbyterianer die bischofliche Konsekration der Synodeprasidenten
annehmen sollten, welche kiinftig als die Didzesanbischofe die Ordi-
nation zu erteilen hitten. Grundlage der Union sollte dér Quadri-
lateralerlass der Lambethkonferenz bilden: hl. Schrift, apostolisches
und nizdisches Bekenntnis, Sakramente der Taufe und des hl.
Abendmahls und bischofliche Verfassung. Der Redner gab der
Uberzeugung Ausdruck, dass es ohne eine allgemeine Annahme
des historischen Episkopates keine « katholische Wiedervereinigung »
gebe. <¢Die Kirche von Schottland und die freien Kirchen haben
sich vereinigt. In Schottland wie in England ist man der Meinung,
dass der Episkopat die beste Grundlage der Union bildet. »

Kurz vorher war der Bericht der von den Erzbischofen von
Canterbury und York, sowie den Behorden der freien Kirchen ein-
gesetzten Kommission der Weltkonferenz fiir Glauben und Ver-
fassung erschienen, in dem ein dhnlicher Standpunkt vertreten wird.
Die Kommission stellt fest, dass es nicht ihre Aufgabe sei, eine
Basis der Union zu suchen, sondern eine solche vorzubereiten,



== 865 —

kommt aber doch zum Schluss, dass eine erspriessliche Zusammen-
arbeit der Kirchen, wie sie dem Geiste ihres Stifters entspreche,
nur durch die Gemeinsamkeit des Gottesdienstes, des Glaubens und
der Verfassung mit Einschluss der gemeinsamen Teilnahme am
hl. Abendmahl erfolgen konne. Sie stellte ferner als die notwendige
Bedingung einer Wiedervereinigung die Kontinuitit mit dem histo-
rischen Lpiskopat fest. Um die Rechte und Sitten der ganzen
Christenheit in der Leitung der Gemeinde anzuerkennen, wird eine
konstitutionelle Form des Episkopates sowohl beziiglich der Wahl
durch Klerus und Gemeinde, wie auch bezuglich der Amtsfiihrung
(government) nach der Wahl fiir notwendig erachtet. Es darf sich
dabei nur um die Zustimmung zur Tatsache des Episkopates, nicht
aber zu einer Theorie iiber seinen Charakter handeln. Dadurch
kommt keine christliche Gemeinschaft in die L.age, ihre Vergangen-
heit verleugnen zu miissen. Die Freiheit des protestantischen Mini-
steriums kann erhalten bleiben wie auch manche Sitten und Ein-
richtungen, welche sich in den getrennten Kirchen gebildet haben.
Der Bericht ist von den Bischofen von Bath und Wells, von Win-
chester, von Oxford und von anglikanischen und nonkonformisti-
schen Theologen unterzeichnet.

Zweifellos kommt diesen Meinungsiusserungen kein verpflich-
tender Charakter zu, aber ihre Bedeutung darf nicht unterschitzt
werden. Denn fiihrende Geister verschiedener Kirchen kommen darin
zu Wort und bestatigen, dass der Gedanke einer vereinigten freien
katholischen Kirche mit bischoflicher Verfassung in England und
Schottland immer mehr Boden gewinnt, dass die Bewegung des
Anglokatholizismus vorwirts schreitet. Es fehlt nicht an Opposition
von seiten der extrem katholisierenden und extrem protestantisie-
renden Richtungen in den einzelnen Kirchen. Aber es ist bezeich-
nend, dass insbesondere unter den Kongregationalisten eine neue
Auffassung iiber die Union Platz gegriffen hat. In einer Kundgebung
des Dr. Forsyth iiber Congregationalism and the Present Movement
towards Union (vgl. « Guardian» vom 16. Mai 1918) wurde dies
ausdriicklich hervorgehoben und nachgewiesen. Die alte lokale
Autonomie, auf welche die Vergangenheit so viel Nachdruck gelegt
habe, stehe in keinem Verhiltnis zu dem grossen Probleme, welches
die Kirche heute vor sich sehe. « Sie muss ihre Autonomie durch
Einheit erkliren und nicht Einheit durch Autonomie, und ihre Au-
tonomie dem Geiste der ganzen Kirche unterwerfen. » In der gegen-
wartigen Zeit sei die Aussicht auf Einheit in bestindigem Wachsen
begriffen, und sie sei dem Ziel durch die Verbindung der freien
Kirchen um einen Schritt nihergekommen.

Aus Australien kommt ebenfalls die Nachricht, dass unter dem
Eindruck des Krieges der Unionsgedanke unter protestantischen



— 366 —

Gemeinschaften Forderung erfahren hat. Seit einiger Zeit sind die
verschiedenen presbyterianischen Kirchen in einer Generalversamm-
lung vereinigt, ebenso die kongregationalistischen. Auch die Kirchen
der Baptisten bilden einen Verband. Der « Council of Churches»,
der an der Spitze dieser verschiedenen Verbinde steht, beschaftigt
sich mit praktischen Zielen gemeinsamer Arbeit auf dem Ge-
biete der Abstinenz, sozialer Reformen, der Evangelisation. Nun
suchen auch diese grossen Verbinde untereinander Fiihlung. Im
Jahre 1916 fasste die Generalversammlung der presbyterianischen
Kirchen eine Resolution, dass der Krieg die Notwendigkeit einer
Union der Kirchen erheische. Vorbildlich sei der Beschluss der
presbyterianischen, methodistischen und kongregationalistischen
Kirchen von Canada, eine Union einzugehen. Die dort festgesetzte
Basis einer solchen sei annehmbar. Es wurde eine Kommission zum
Studium der Frage eingesetzt. Auch der Verband der Kongrega-
tionalisten fasst eine Union mit den Presbyterianern, Baptisten und
Methodisten ins Auge und bestellte ebenfalls eine Kommission.
Diesen Bestrebungen schlossen sich die Methodisten an, welche auf
ihrer Konferenz des Jahres 1917 dhnliche Beschliisse fassten und
zunichst ein einheitliches Vorgehen in den Fragen der Evangeli-
sation, der Sonntagsschule und verwandter Gebiete befiirworteten.

Das Haus der Bischofe der protestantisch-bischoflichen Kirche
der Vereinigten Staaten hatte sich in der Aprilsitzung mit einem
praktischen Versuch einer Union zu befassen. In New Brunswick N. ]J.
haben vier verschiedene Gemeinden, unter ihnen die bischéfliche,
im Winter angefangen, an Sonntagen gemeinschaftliche Gottes-
dienste zu veranstalten. Das machte einen solchen Eindruck, dass
man an die kirchlichen Behtrden gelangte, um von ihnen die Zu-
stimmung zu der gegenseitigen Anndherung zu erhalten. In der
Eingabe sagen die Vertreter dieser Pfarreien u. a.:

« Bewogen durch die unerhorte leibliche und geistige Not, in
der unsere Jungmannschaft ins Heerlager und auf das Schlachtfeld
gezogen ist, haben wir uns seit dem 30. Dezember 1917 an jedem
Sonntagabend zu einem gemeinschaftlichen Gottesdienst vereinigt.
Dieser hat zu allgemeiner Erbauung gedient, auf die ganze Stadt
tiefen Eindruck gemacht, unsere Kirchen gefiillt und in den Herzen
aller den Gedanken geweckt, dass unsere gemeinschaftlichen Auf-
gaben unendlich viel grosser sind als die Dinge, durch die wir uns
unterscheiden. Wir sind auch zur Ansicht gekommen, dass sogar
die tiefe Liebe, mit der wir an unsern Uberlieferungen festhalten,
kein Hindernis einer bessern Erfiillung des Gebetes unseres Herrn
um Einheit sein sollte. Wir wiinschen zu einer Einheit zu gelangen,
die uns gestattet, uns zu christlichem Gottesdienst zu vereinigen,
ohne einen Bestandteil positiver Wahrheit, zu der wir uns in unsern



— 367 —

besondern Kirchen bekennen, preiszugeben. Dabei mochten wir
aber nicht ohne die volle Mitwirkung der kirchlichen Oberbehorden
handeln, unter deren Leitung wir stehen.

Unsere Kirchen reichen an den Anfang des 18. Jahrhunderts
zuriick. Aber wir selbst und unsere Vorfahren haben seit Genera-
tionen friedlich als Nachbarn zusammengelebt und unsere Familien
sind durch Heiraten und Verwandtschaft miteinander verbunden.
Wir sind iiberzeugt, dass die durch die christliche Welt gehende
grosse Bewegung zu kirchlicher Wiedervereinigung durch konkretes
Vorgehen mehr gefordert wird als durch blosse Diskussion theore-
tischer Formeln. Daher richten wir an unsere kirchlichen Ober-
behorden die Anfrage, ob sie uns zu unserm Vorgehen ermutigen
konnen.

Wir bitten in erster Linie um Weisung. Sodann legen wir die
Anregung vor, besondere Kommissionen zu ernennen, die mit uns
die ganze Angelegenheit zu einer gemeinschaftlichen Konferenz zu
besprechen hitten. Schon jetzt aber fragen wir,

1. ob es den Mitgliedern unserer Gemeinden erlaubt werden
konnte, je in einer andern oder in allen andern Gemeinden —
gleichviel durch welchen Akt — als Mitglieder sich aufnehmen zu
lassen, ohne dadurch die Zugehorigkeit zu der eigenen Gemeinde
zu verlieren und ohne dass durch eine solche Aufnahme an den
mit der Statistik der Gemeinden zusammenhidngenden Dingen etwas
geandert wiirde:

2. ob die geistlichen Vorsteher unserer Gemeinden, falls sie es
wiinschen, auch Diener je einer andern oder aller andern Gemeinden
werden konnen, ohne damit in der Kirche, der sie angehéren, in
irgendeiner Weise die geistlichen Befugnisse einzubiissen. »

Die Eingabe erhielt in der bischoflichen Kirche die erwartete
- Zustimmung nicht, denn das Haus der Bischife fand, dass solche
lokale Unternehmungen das grosse Werk der Union gefahrden
wiirden, indem durch sie die Einheit in der eigenen Kirche in
Frage gestellt wiirde. Zu den beiden Punkten wurde gesagt, dass
die Firmung als apostolische Ergianzung der Taufe nicht aufgegeben
werden diirfe, und dass die Konsekration nicht solchen Geistlichen
erteilt werden konne, die thr Amt in teilweiser Unabhdngigkeit von
der Gemeinschaft ausiiben mochten, von welcher sie die Vollmacht
empfangen haben.

In derselben Session befasste sich das Haus der Bischoéfe auch
mit der Petition des Dr. Smyth und seiner Gesinnungsgenossen, von
der wir in Heft II, S. 170, Notiz genommen haben. So sehr die
Bischofe das Gesuch zu wiirdigen wissen, konnen sie in dem an-
geregten Vorgehen kein wirkliches Heilmittel fiir die tatsichlichen
bedauernswerten Ubelstinde erblicken. Ein Friede, der nicht auf



-— 368 —

solider Basis aufgebaut sei, wiirde nur neue Missverstindnisse und
Spaltungen zur Folge haben. Die Differenzen seien grosser als die
Frage der Ordination. Sie gingen oft bis zur Leugnung von Offen-
barungswahrheiten. Manche Gemeinschaft, aus der Vertreter die
Petition unterzeichnet haben, kenne keine autorisierte Behorde, mit
der iiber die Interkommunion verhandelt werden kénne. Eine An-
erkennung aller in Armee und Flotte titigen Geistlichen bedeute
praktisch das Zugestindnis, dass keine Wahrheit, nicht einmal die
Dreifaltigkeit Gottes oder die Gottessohnschaft Christi von Wichtig-
keit und Notwendigkeit sei. Es sei darauf zu dringen, sich jeder un-
notigen Kontroverse von Rivalitit in der Fiirsorge fiir Armee und
Flotte zu enthalten, und in der Zusammenarbeit jede Verletzung
der Uberzeugung der andern zu meiden. Zur Besprechung der
Unionsfrage sei eine besondere Kommission bestellt, eine voreilige
Zustimmung zu einem Notbehelf auch angesichts dringender Not
wiirde friiher oder spater die Sache der Wiedervereinigung nur
gefahrden.

Unionshoffnungen im Osten. — Der Anschluss der Bulgaren
an die Zentralmichte, die russische Revolution und die politischen
Folgen des Friedens von Brest-Litowsk und Bukarest haben in
rémischkatholischen Kreisen der Hoffnung neue Nahrung gegeben,
der Augenblick sei gekommen, da eine Union ganzer Kirchen oder
grosser Volksteile der Volker des Ostens mit der romischen Kirche
zu erwarten sei. Die Hoffnung schien schon aus dem Grunde be-
rechtigt, weil in der Ukraine zu Zeiten schon starke Unionskirchen
existiert hatten, in Bulgarien wiederholt Unionsversuche angebahnt
worden und auch unter dem ruminischen Volk schon Ahnliches
angestrebt worden war.

Erst kiirzlich ist allgemein bekannt geworden, dass die romische .
Kurie in neuester Zeit wieder um Bulgarien geworben hat!). Bei
der Verfolgung der Bulgaren in Mazedonien im Jahre 1907 schlug
der romische Erzbischof der Bulgaren dem hl. Synod der Landes-
kirche vor, mit Rom die Union einzugehen. Der Vorschlag wurde
mit der Aussicht, dass dadurch die Bulgaren Mazedoniens unter
den Schutz der romischkatholischen Michte des Abendlandes ge-
langten, verlockender gemacht. Der hl. Synod lehnte jedoch ab.
Nach dem zweiten Balkankrieg 1912/13 wurden abermals dhnliche
Versuche unternommen mit demselben negativen Erfolg. Den Kontro-
versen iber die Moglichkeit einer Union, die bald nach Ausbruch
des Krieges in der romischkatholischen Presse einsetzten, wurde
wenig Beachtung geschenkt, bis die Angelegenheit im deutschen

) Vgl. St. Zankow: Die Verfassung der bulgarisch-orthodoxen Kirche. Ziirich
1918, Gebr. Leemann. S. 42 f, ‘



— 369 —

Reichstag beriihrt wurde. Der Regierung war vorgeworfen worden,
den Abgeordneten und Zentrumsfiihrer Erzberger in einer politischen
Mission nach Wien gesandt zu haben. In der Sitzung vom 7. Juni
wurde vom Auswirtigen Amt dies zugegeben, aber beigefiigt,
dass es sich bei dieser Mission ¢ um eine die katholische Kirche
betreffende Angelegenheit handelte, deren giinstige Erledigung auch
im Interesse des Landes lag». Das «Siiddeutsche Volksblatt »
wusste dariiber nihern Aufschluss zu geben: « Aus der Regierungs-
antwort geht hervor, dass die deutsche Regierung die bulgarische
Union, deren Zustandekommen Erzbergers Wienerreise galt, fiir im
Interesse der deutschen Politik liegend erachtet und ihre Politik mit
diesem Ziel identifiziert. » Nun nahm sich die Presse der Sache an.
Die dem Abgeordneten Erzberger aus politischen Griinden nicht
gewogene « Koln. Volksztg. » bestritt ihm das Recht, in diese An-
gelegenheit, die doch rein kirchlicher Natur sei, einzugreifen. Dazu
bediirfe es einer kirchlichen Mission. Iine solche Einmischung der
weltlichen Politik in kirchliche Dinge sei fiir die kirchlichen Inter-
essen nicht erspriesslich. Sie berief sich ausserdem auf ein Dementi
des «Osserv. Rom.», der davon nichts wissen wollte, ¢ dass Erz-
berger vom Papst mit einem kirchlichen Auftrag anlidsslich seiner
W iener Dezemberreise nach Usterreich gesandt worden sei». Allerlei
Mitteilungen enthilt die Juninummer der « Kath. Monatsbriefe », die
in Freiburg i. Br. erscheinen. Danach hat am Karfreitag der Strass-
burger Kirchenhistoriker Ehrhard in Sofia iiber die geschichtliche
Seite der bulgarischen religiosen Frage einen Vortrag gehalten, bei
welchem die koniglichen Prinzen und die Mitglieder des hl. Synods
mit ihrem Prasidenten an der Spitze anwesend waren, Der prote-
stantische Kirchenhistoriker Harnack ist beziiglich der Union sehr
optimistisch. Schon wiederholt sei Bulgarien ein zwischen der romi-
schen und byzantinischen Kirche und Kultur umstrittenes I.and
gewesen. Nun habe es sich unter Fiithrung seines Konigs politisch
fester an die Mittelmichte angeschlossen. Man diirfe erwarten, dass
auch kirchlicherseits eine Anndherung erfolgen werde. Es lasse sich
schwer vorstellen, dass es sich politisch im aktiven Dienste des
Abendlandes aufbaue, kirchlich aber bei dem quietistischen Geiste
des Morgenlandes verharre. Die isolierte orientalische Kirche sei
irreformabel und schwach, und sie habe in dem Zerfall Russlands
aufs neue ihre Schwiche bewiesen. Der Fortschritt der Geschichte
werde lehren, dass auf die Dauer kein fortschreitendes Volk bei ihr
zu verharren vermoge. Der romische Prof. Finke ist auf Grund seiner
Eindriicke in Bulgarien nicht so optimistisch. Seitdem die Bulgaren
vom Patriarchen von Konstantinopel exkommuniziert seien, bilden
sie fiir sich eine religiose Gemeinschaft, bei der sich Staat, Nation
und Kirche so vollstindig wie nirgends decken. Die Religion habe



(-

deshalb in den Augen der modernen Politiker auch ein besonderes
Verdienst und viele wiinschen, dass es so bleibe. Um das, was
spater werde, kilmmere man sich nicht allzu sehr. Auf den Ein-
wand, dass die Religion Bulgariens nur einen kleinen Menschheits-
bruchteil umfasse, werde erwidert, man konne mit der Ukraine eine
kirchliche Union eingehen. An eine stirkere baldige Anderung im
bulgarischen Kirchentum glaubt Prof. Finke schon darum nicht,
weil der moderne Bulgare wenig Neigung zur religiésen Spekulation
und zur Bestirkung seiner religiosen Probleme zu haben scheine.

Grosse Hoffnungen wurden auf die Ukraine gesetzt. In diesem
Lande bestand ecinst eine bedeutende, mit Rom unierte Kirche.
Die Union wurde im Jahre 1595 auf der Synode von Brest-Litowsk
beschlossen, sie soll noch im Jahre 1771 12 Millionen Anhinger
gezihlt haben, sie wurde aber zuriickgedringt, zihlte 1834 noch
1'/s Millionen und verschwand nach und nach. Nach dem Toleranz-
edikt des Jahres 1905 wurde eine starke Bewegung fiir die Union
gemeldet. Die russische Revolution schien ihr ebenfalls giinstig.
Dem von der Revolutionsregierung aus der Gefangenschaft freige-
gebenen ruthenischen Erzbischof Szeptycki von Lemberg gelang
es, in den an Galizien anstossenden Bezirken Podolien und Wol-
hynien der Union Anhinger zu gewinnen, sie zu organisieren und
in Kiew den Bau einer Kirche durchzufiihren. Des Erzbischofs
Berichte waren vertrauenerweckend. Als nun durch den Frieden
von DBrest-Litowsk die Ukraine vom russischen Reich losgelost
wurde, glaubte man, dass nun auch die Kirche sich konsequenter-
weise von der Orthodoxie lossagen werde.

Eine erste Enttiuschung erlebten die Freunde der Union bei
der Wahl des Metropoliten von Kiew. An Stelle des von den Bol-
schewiki ermordeten Metropoliten wurde der Metropolit von Charkow,
Antonius Chrapowicki, gewdhlt. Er ist einer der Kandidaten fiir
den Patriarchenstuhl von Moskau, also durchaus orthodox gesinnt.
IThm wird sogar entschiedene Abneigung gegen die Union nach-
geredet und es wird behauptet, er habe sich bei der Besetzung
Galiziens durch die russischen Truppen besonders durch die Be-
kehrung der unierten Ruthenen zur Orthodoxie hervorgetan. Er
richtete an den Patriarchen von Moskau die Bitte um Bestitigung
seiner Wahl, um auf diese Weise die Einheit mit der russischen
Kirche dusserlich zu dokumentieren.

Die zweite Enttauschung brachte die Landessynode der Kirche
der Ukraine, die vom 21. Juni bis 10. Juli 1918 in Kiew tagte und
aus Vertretern des Episkopates, des Klerus und der Laien bestand.
Die Frage der Union kam dabei gar nicht zur Sprache, wohl aber
die der Autokephalie und Autonomie der Kirche der Ukraine. Die
Autokephalie wurde abgelehnt, aber die Notwendigkeit einer auto-



- — 371 —

nomen Verwaltung der Kirche anerkannt, die in Verbindung bleibt
mit dem Patriarchat von Moskau. Der Beschluss wurde mit 264
gegen 111 Stimmen gefasst. Von Interesse ist, dass die Vertreter
der Regierung, der Kultusminister und der Hetman, in die Debatte
eingriffen und entschieden fiir die selbstindige Unabhingigkeit der
Kirche von Moskau — die Autokephalie — eintraten. Schon bei
der Debatte um die Bestatigung der Wahl des Metropoliten von
Kiew trat das zutage. Der Kultusminister hatte den Patriarchen von
Moskau telegraphisch ersucht, die Wahl nicht zu bestatigen, bevor
die Synode dariiber beschlossen habe. Trotzdem sprach der Pa-
triarch die Bestidtigung aus. Der Kultusminister bezeichnete das als
eine Beleidigung der Regierung, die Synode beschloss jedoch, die
Regierung zu ersuchen, diese am 19. Juni von einer Versammlung
der Metropole vorgenommene Wahl anzuerkennen. In einer Rede
fiber die Zusammenarbeit von Staat und Kirche zum Wohl der
Ukraine betonte der Hetman die Notwendigkeit, dass die orthodoxe
Religion und der Klerus sich frei und selbstindig entwickeln, und
dass alle Geschiifte der Kirche im Il.ande selbst zu erledigen seien.

Aus der Arbeit der Synode ist erwdhnenswert die Bestellung
von Kommissionen zum Studium der Verwaltung der Kirche, des
Verhiltnisses von Staat und Kirche, der Angelegenheiten der Ge-
meinden und Diozesen, der Nationalisierung der Kirche, des Reli-
gionsunterrichtes, der Akademien, der Missionen, Seminarien, der
religiosen Belehrung des Volkes, der Organisation des Klosterwesens,
der okonomischen Fragen, besonders der Besserstellung des Klerus
und der Hebung des Kirchengutes. Bei der Beratung der Verfas-
sung der Kirche erklarten sich die Vertreter der Regierung gegen
den Vorschlag, dass der Metropolit von der Kiewer Lokalsynode
gewdhlt werden soll und gegen die Trennung der Synode in ein
Haus der Bischofe und ein Haus der Geistlichen und Laien. Die
Wahl sei durch die Landessynode vorzunehmen. Alle Glieder der
Synode seien gleichberechtigt. Das Kultusministerium sei ihr ver-
tretendes Organ. Der Patriarch soll die Bischofe bestitigen, nicht
aber wihlen. Erwahnt seien noch die Beschliisse: An der Spitze der
Kirche steht ein Kirchenrat bestehend aus vier Bischofen, vier
Geistlichen und Professoren und drei Laien. Die Schulen und kirch-
lichen Seminarien, die vom Staat unterhalten, sind dem Kultus-
ministerium unterstellt, dem Klerus die, welche von der Kirche
unterhalten werden. Wie in politischer, so ist auch in kirchlicher
Beziehung die Lage in der Ukraine noch unabgeklart. Jedenfalls sind
die Aussichten auf eine Union mit Rom nicht giinstig. Volker, die die
politische Freiheit erkimpft haben, werden kaum gewillt sein, auf

ithre kirchliche zu verzichten.



Die Mariawiten. — Wiederholt sind wir iiber das Schicksal
der altkatholischen Kirche der Mariawiten angefragt worden. Fast
ein Jahr blieben die Nachrichten nach Kriegsausbruch aus. Was
in den Jahren 1915 bis 1917 eingetroffen ist, ist in einer kleinen
Schrift gesammelt!). Da sie aber vielen Freunden der Bewegung
nicht zuginglich ist, sei das Wesentliche hier mitgeteilt und erganzt
durch die seitherigen Berichte des Bonner « Altkatholischen Volks-
blattes » und des « Altkatholischen Kalenders 1918 ». Die Kirche
der Mariawiten befand sich zu Beginn des Krieges in einem Sta-
dium erfreulichen Aufschwungs (vgl. diese Zeitschrift, 1913, S. 114f1.).
Sie hatte eine grosse Ausdehnung gewonnen und zihlte 102 Pfar-
reien mit 178 Kirchen und gottesdienstlichen Lokalen. Das Werk
der dusseren Organisation sollte im Sommer 1914 durch die Ein-
weihung der grossen Kathedrale in Plock gleichsam gekront werden.
Noch lebhaft ist den Teilnehmern am internationalen Altkatholiken-
kongress in Koln im Jahre 1913 die Einladung zu dieser Feier
durch Bischof Dr. J. Kowalski und den seither verstorbenen rus-
sischen Staatsrat von Lodygensky in Erinnerung. Thr konnte nicht
Folge geleistet werden, denn das Fest fiel in die Zeit des Kriegs-
ausbruches. Unter grosser Beteiligung der Geistlichkeit und des
Volkes wurde es am 15. August 1914 trotzdem gefeiert. Die Nach-
richten waren zunichst dusserst sparlich, da die Verbindungen im
Lande selbst lange Zeit unterbrochen waren. Solange Polen der
Kriegsschauplatz war, waren die Zeiten fiir die Kirche #usserst
kritisch. Sie ist aber &dusserlich verhiltnismissig gliicklich davon-
gekommen. Einige Kirchen und Gemeindehiuser in der Umgebung
von Lodz wurden zerstort, schwerer und leichter beschidigt, so
die Kirche von Niesnekow. Die Gemeinden in andern Gegenden
litten ebenfalls schweren Schaden. Zerstért wurde die Kirche in
Leszno, mehrere Dorfer wurden niedergebrannt. Jenseits der Weichsel
litt die Bevolkerung mehr durch die von den Russen vorgenommene
Evakuierung als durch die kriegerischen Ereignisse. Nach der Be-
setzung des Landes traten ruhigere Zeiten ein; empfindlich getroffen
wurden die Mariawiten durch eine Verfiigung der Osterreichischen
Okkupationsbehorden, dass im Okkupationsgebiet der dsterreichischen
Armee nur die religiosen Gemeinschaften geduldet werden, die in
Osterreich gesetzlich anerkannt sind. Am 3. Juni 1916 mussten die
Kirchen, Schulen und Frobelgirten in Lublin, in Markuschew und
in Prendotschin geschlossen werden., «Die Mariawiten empfingen
diesen Schlag, so berichtet Bischof Golembiowski im < Altkathol.
Kalender 1917», in Ergebung in den Willen Gottes, und hatten

1) Kurze Ubersicht iiber die Geschichte und die gegenwiirtige Lage der Maria-
witen in Polen. Bonn 1917, Verlag des altkatholischen Press- und Schriftenvereins,



— 313

den Trost, dass ihre traurige Lage in den weitesten Kreisen der
Bevolkerung das grosste Beileid erweckte, und unsere Kirche sich
dadurch viele Génner und Freunde erwarb. Unsere getroffenen Mass-
regeln und Beschwerden hatten das Resultat, dass in Lublin die
Schule und Frobelschule schon gedffnet sind, und wir hoffen, dass
auch die Kirchen nicht lange geschlossen bleiben werden.» Diese
Hoffnung ist erst in allerjiingster Zeit in Erfiillung gegangen. Die
Massregel der Okkupationsbehdrden war um so seltsamer, weil in
Osterreich die altkatholische Kirche staatlich anerkannt ist.

Stark zu leiden hatten die Mariawiten wie die polnische Be-
volkerung iiberhaupt unter der Not des Krieges, am meisten
in den Stidten. Die mariawitische Kirche hatte sich schon
vor dem Kriege durch ihre grossziigigen sozialen Werke ausge-
zeichnet, die jetzt vorziigliche Dienste leisteten. Dass sie wihrend
des Kampfes ihre Spitdler und Gemeindehduser den verwundeten
und kranken Kriegern zur Verfiigung stellte, ist selbstverstandlich.
Manch anerkennendes Wort dariiber gelangte von Soldaten, die
mariawitische Barmherzigkeit kennen gelernt hatten, nach dem
Westen. Bischof Golembiowski schreibt in einem seiner Berichte:
« Die Beziehungen zwischen den kranken Soldaten und ihren Pfle-
gern sind die besten. Und allgemein muss man sagen, dass sowohl
die biirgerlichen wie die militirischen Behérden des deutschen Heeres
mit grosser Liebenswiirdigkeit und Menschlichkeit mit uns ver-
kehren.» Vor allem aber kamen der einheimischen Bevolkerung
die Wohlfahrtseinrichtungen sehr zu statten. Sie wurden ausgebaut
und vermehrt. Im ungliicklichen Winter 1915/16 mit seinem un-
beschreiblichen Jammer wurden iiberall in den Pfarreien Volks-
kiichen eingerichtet, die Asyle fiir Obdachlose, die Kinderheime,
Kinderbewahranstalten, Waisenhiuser fiillten sich, neue Asyle aller
Art wurden errichtet und die von den Schwestern verwalteten
Kleiderdepots stark in Anspruch genommen. Die Schulen, die kurze
Zeit unterbrochen waren, wurden bald wieder in Betrieb gesetzt
und in vielen Pfarreien nach und nach neue eroffnet. Mit der Schule
wurde und wird noch eine umsichtige Kinderfiirsorge verbunden.
Als die grosse Not bekannt wurde, wurden in den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Hollands und der Schweiz Sammlungen ver-
anstaltet. Auch englische Freunde leisteten Hiilfe. Das konnte
natiirlich nur ein kleines Zeichen der briiderlichen Gesinnung sein,
welches die Altkatholiken mit ihren Genossen im schwerbedringten
Land verband. Wie nétig das war, ist aus dem Briefe vom 31. Jan.
1916 ersichtlich: ¢ Wir mochten von Herzen gern allen unseren
Kindern und den vielen tausenden Notleidenden behiilflich sein,
aber wir sind leider ausserstande. Die Zeitungen melden zwar, dass
in Europa und Amerika Spenden zugunsten Polens gesammelt und



— BT —

den beziiglichen Bﬁrgerausschiisser: Uibermittelt werden, wir Maria-
witen aber haben bis heute nichts davon erhalten. »

Die Berichte iiber das religiose und kirchliche Leben, die
Bischof Golembiowski an die Altkatholiken sandte, lauteten giinstig.
So heisst es in einem: ¢ Das religiose Leben der Mariawitenkirche
entwickelte sich giinstig in den Tagen der Mobilisation — Tagen
voller Ernst und diisteren Erwartungen. Soldaten und Reservisten
sammelten sich scharenweise in den Kirchen, um dort die hl. Sakra-
mente zu erhalten. Unermiidlich horten die Priester die ganzen
Nichte hindurch Beichte, und oft mussten sie sich in die Versamm-
lungen und Kasernen begeben, um dort die von weither ange-
kommenen Mariawiten mit dem Worte Gottes und dep hl. Sakra-
menten zu stiarken. In Zeiten der wiitendsten Kampfe im Lande
sammelte sich das Volk an den Stufen der Altire und suchte
daselbst Trost und Kraft, um die voriiberziehenden Stiirme des
Krieges auszuhalten. Es kam oft vor, dass inmitten des Donners
der Geschiitze, aus welchen die Kugeln an die Kirchenmauern
schlugen, die Gldaubigen im Innern in Demut zu Gott beteten. Sie
irrten sich nicht in ihrem Vertrauen zu Gott. Vom April 1916 ab
besuchte der Hochwiirdige Bischof Dr. J. M. Kowalski die itn ganzen
Lande liegenden Gemeinden. Dieser Hirtenbesuch, welchen der
Segen Gottes begleitete, iibte einen grossen Einfluss auf das fromme
und religiose Leben der Glaubigen aus. Die Kirchen sind stets
uberfiillt, viele Romischkatholische kommen, um dem Gottesdienst
beizuwohnen und die Lehren des Bischofs zu héren, wonach sie
unsere Priester bitten, die Beichte zu horen und ihnen die hl. Kom-
munion zu erteilen. » Seither hat sich das religiose und kirchliche
Leben weiter entwickelt. Die kirchlichen Blitter und Zeitschriften
mussten bis zur Stunde ihr Erscheinen einstellen. Dagegen sind
Gebetbiicher in starken Auflagen hergestellt und abgesetzt worden.

Mit grosser Regelmissigkeit erscheinen in den romischkatho-
lischen Blittern Deutschlands und Osterreichs Berichte iiber den
Riickgang der Mariawiten. Die « Koln. Volksztg. » wusste sogar an-
zugeben, dass mit einem Male achttausend Mariawiten zur romischen
Kirche iibergetreten seien. Uber diese Meldungen gab Bischof
Golembiowski dem « Altkathol. Volksblatt » in Bonn folgende
Auskunft:

"« Was den Abfall von achttausend Seelen von unserer Kirche
anbelangt, so trigt diese Zeitungsmeldung denselben Stempel der
Unwahrheit wie alle anderen Meldungen, die aus r&mischkatho-
lischen Quellen iiber uns verbreitet werden. Wir widerrufen aber
alle derartigen Meldungen schon aus dem Grunde nicht, weil wir
die Ansicht vertreten und auch fest davon iiberzeugt sind, dass die
Liige von der Wahrheit selbst besiegt werden wird. Ausserdem



W {s -

mussten wir auch deshalb von der Verdffentlichung eines Widerrufs
absehen, weil wir wihrend der Dauer des Krieges keine eigene Zeit-
schrift herausgeben. Wir unserseits konnen nur sagen, dass un-
serer genauen Statistik zufolge die Zahl der Mariawiten wihrend
der Kriegsdauer um ein erhebliches gestiegen ist, und zwar bezieht
sich dies hauptsichlich auf die landlichen Gemeinden. In Plock
wurden 100 und in Lodz gegen 400 Personen in den Schoss un-
serer Kirche aufgenommen. Iis waren sogar wiederholt Fille zu
verzeichnen (erst kiirzlich wieder in Lodz), dass ganze Familien um
Aufnahme nachsuchten und von uns auch aufgenommen wurden.»

Bischof Golembiowski gibt am Schlusse die Versicherung, dass
die mariawitische Kirche sich sowobhl hinsichtlich ihrer dusserlichen
Titigkeit wie auch ihres religiosen Lebens iiberaus vorteilhaft ent-
wickelt.

Es fehlte von gegnerischer Seite auch nicht an Versuchen, die
Mariawiten politisch zu verdachtigen. Dariiber schrieb der prote-
stantische Superintendent Dr. Arthur Rhode an Bischof Dr. Moog
in Bonn: «Die iiblen Nachreden romischkatholischer Quartierwirte
an unsere Offiziere und Beamten, dass das ganze Mariawitentum
von der russischen Regierung kiinstlich geziichtet worden sei zur
Spaltung der romischkatholischen Kirche, wurde bald Liigen gestraft,
als man sich deutscherseits von der wahrhaften, echt religiosen Art
des Mariawitentums iiberzeugte, insbesondere durch Kennenlernen
seiner Verwundetenkrankenpflege, seiner Schultatigkeit und seiner
Volkskiichen. Manche Gemeinden haben durch die eingetretene
Arbeitslosigkeit in der Art gelitten, dass viele ihrer Mitglieder zu
Verwandten aufs Land gezogen sind, wo sie hidufig mitten unter
romischen Katholiken wohnen miissen und dort auch deren Kirche
besuchen, ohne aber dem Mariawitentum untreu zu werden. In den
stadtischen Gemeinden ist die leibliche Not oft sehr gross, aber die
Briider vom Lande helfen mit Lebensmittelsendungen, soviel sie
konnen. Das innere Gemeindeleben hat nicht gelitten. » Auch Dr.
Rhode bezeichnet die Geriichte von Masseniibertritten als unrichtig.

Eine Hochkirchliche Vereinigung in Deutschland. — Uber
diese Organisation innerhalb des deutschen Protestantismus gibt ein
Aufruf Kunde, den zwei Geistliche — Pastor Heinrich Hansen in
Kropp bei Schleswig und Pastor Heinrich Mosel in Hetzdorf (Kr.
Prenzlau) — erlassen und unterzeichnet haben. Wir drucken das Doku-
ment in extenso ab. Die Leitsdtze lauten:

¢« Die Hochkirchliche Vereinigung verehrt in der Kirche die
von Christus und den Aposteln gegriindete sichtbare Heilsanstalt,
die alleinige Spenderin der Gnadenmittel, alleinige Zeugin der Wahr-
heit und hochste Autoritdt des christlichen Glaubens, der christlichen



376 —

Lehre und des christlichen Lebens ist. Sie sieht die <Heilige all-
gemeine Kirche» (sancta ecclesia Catholica) des Apostolikums in der
Evangelischen Kirche am vollkommensten verkdrpert und wiinscht,
dass dieselbe sich ihrer Katholizitit mehr bewusst werde. Die Heilige
Schrift als das Wort Gottes und das Augsburgische Bekenntnis sind
ihr die unverriickbaren Grundlagen der Evangelischen Kirche, von
der sie fordert, dass beides unverkiirzt in ihr zur Geltung komme.
Sie erstrebt die volle Selbstindigkeit der Evangelischen Kirche in
kirchlichen Dingen und eine Kirchenleitung, die durch keine Riick-
sicht behindert ist, das Bekenntnis und die Interessen der Kirche
nach innen und aussen, wo und wem gegeniiber es auch immer
sei, mit Nachdruck zu vertreten.

Sie erachtet die bischofliche Verfassung als dem Geiste der
Heiligen Schrift gemiss und auch fiir die Evangelische Kirche er-
strebenswert. Sie erblickt in dem geistlichen Amte, dessen wesent-
liche Funktionen die Verkiindigung des gottlichen Wortes und die
Administration der heiligen” Sakramente sind, eine unmittelbare,
bis auf den heutigen Tag giiltige Einsetzung des Herrn selbst und
erkennt darum der Ordination (Priesterweihe) sakramentalen Charakter
zu. Sie wiinscht gegeniiber dem Uberwiegen der Wortverkiindigung
eine stirkere Betonung der Bedeutung der Heiligen Sakramente und
ihres objektiven Charakters d. h. ihrer Wirkung ex opere operato;
unerlédssliche Voraussetzung ist ihr Vollzug nach den Ordnungen
der Kirche (Augsburg. Bekenntnis, Artikel 14). In der Lehre vom
Hl. Altarssakrament hilt sie fest, dass I.eib und Blut des Herrn
wahrhaftig darin zugegen sind (Realprisenz). Sie befiirwortet, um die
Gemeinde in den Gottesdiensten moglichst unabhingig zu machen
von menschlicher Subjektivitit und sie zugleich mehr als bisher
selbsttitig daran zu beteiligen, ein massvolles Zuriicktreten der
Predigt und demgegeniiber eine reichere liturgische Ausgestaltung
der evangelischen Gottesdienste.

Sie wiinscht, dass die Evangelische Kirche von der romischen
lerne, in ihren Gottesdiensten (durch Kirchen- und Altarschmuck,
priesterliche Gewandung u. a.) dem Sinn fiir das Schéne Rechnung
zu tragen und den heiligen Inhalt stets auch in heiligen wiirdigen
Formen darzubieten. Sie hilt eine wirksame Reform der evangeli-
schen Beichtpraxis, wie sie jetzt geiibt wird, fiir unerldsslich und
die Wiedereinfilhrung der Privatbeichte in fakultativer Form fiir
wiinschenswert, Sie wiinscht, dass die fromme Ubung (Askese) auch
in der Evangelischen Kirche gebiihrend gewiirdigt werde und Ge-
legenheit finde, sich befriedigend zu betitigen, und verkennt nicht
den Segen klosterlichen Lebens. Als eine ihrer Aufgaben betrachtet
sie die Schaffung eines evangelischen Breviers. Sie erblickt in der
Kirche die gottgewollte Erzieherin der Menschheit und erstrebt



— AT —
darum fiir die Evangelische Kirche einen der Bedeutung dieser
Aufgabe entsprechenden Einfluss auf das Volksleben.

Die «Hochkirchliche Vereinigung» lidt alle diejenigen Geist-
lichen und Laien herzlichst zum Anschluss ein, welche durch Arbeit
und Gebet dazu mithelfen wollen, dass die Evangelische Kirche
eine rechte Hochkirche werde, eine Stadt auf dem Berge, ein Licht
auf dem Leuchter, das da leuchtet allen, die im Hause sind! Da
die « Hochkirchliche Vereinigung » vor allem eine Gesinnungsgemein-
schaft sein will, so ist der Beitritt zu ihr unabhingig von jeder Bei-
tragspflicht. Indessen werden freiwillige Spenden zur Forderung ihrer
Bestrebungen mit Dank entgegengenommen. »

Die Kundgebung rief natiirlich einer starken Kritik. Sie wurde
als eine Neuerung und als eine Lehre, die aus England komme,
zuriickgewiesen. Darauf wurde von den Anhidngern erwidert, dass
sie bei Miannern wie Lohe, Vilmar, Kliefort, Delitzsch u. a. in die
Schule gegangen seien und dass sie jeden Satz durch ein entspre-
chendes Zitat aus ihren Schriften belegen konnen. In einem Artikel
des «Reichsboten» gibt Pastor Mosel zu den einzelnen Punkten
folgende Erldauterungen: ,

«Dass auch fiir uns Evangelische zum mindesten die Mag-
lichkest besteht, die Ordination nach der Apologie als ein Sakrament
aufzufassen, haben Sie treffend nachgewiesen. Nach der dort (Kap. 7)
gegebenen Sakramentsdefinition stiinde sogar nichts im Wege, sie
mit Taufe, Abendmahl und Absolution auf eine Stufe zu stellen.
Wir rechnen sie indes nur zu den Sakramenten im weiteren Sinne,
den sog. Sakramentalien, zu denen auch die Konfirmation gehort.
Eine zutreffende Ubersetzung von «Ordination» ins Deutsche ist
schwer zu geben. Dem Nichttheologen wird sie als evangelische
« Priesterweihe » noch am ehesten verstindlich sein. Die Bedenken,
welche unsere Theologen gegen dieses Wort haben, werden von
den Laien kaum empfunden, zumal sich nicht leugnen ldsst, dass
dem geistlichen Amte auch in der evangelischen Kirche gewisse
priesterliche Funktionen obliegen. Nimmermehr konnen wir uns
dazu verstehen, dieses Amt anzusehen als ein L.ehen, das die Gemeinde
zu vergeben hitte und mit dem sie infolgedessen schalten diirfte,
wie es ihr beliebt. Es hat seine Existenzberechtigung nicht iure
humano, sondern iure divino. Fiir diese unsere Auffassung des Amtes
haben wir den consensus des Evangeliums auf unserer Seite, sie ist
also ohne Frage «evangelisch». Die Lehre von einem allgemeinen
Priestertum der Glaubigen ist so, wie sie meist verstanden wird:
mit ihrer Spitze gegen das geistliche Amt, nicht schriftgemiss. —
Zum richtigen Verstindnis der Formel ex opere operato bemerke
ich, dass dieselbe lediglich den <objektiven Charakters» der hl. Sa-
kramente unterstreichen und besagen soll: nicht der Mensch, sondern

Int.rnat. kireh). Zeitschrift, Heft 4. 1918, 25



— 313 —

Gott macht die Sakramente wirkungskraftig. In dieser seiner klassi-
schen, urspriinglichen Gestalt hitte auch Luther den Gedanken des
opus operatum nicht zuriickzuweisen brauchen (R E.3XVII 373).
Dabei kommt der Glaube zu seinem vollen Recht. Nicht zwar,
dass, wohl aber, was die Sakramente wirken, ist bedingt durch die
sittliche Disposition ihrer Empfinger. Anderes wirkt Gott durch sie
in den Gldubigen, anderes in den Ungldubigen: dort Segen, hier
Gericht. — Und nun zur ¢ Evangelischen Kirche». Um die Grund-
wahrheiten der hl. Schrift vor willkiirlicher Ausdeutung zu sichern,
haben wir als kirchliche Auslegung die Augsburgische Konfession
daneben gestellt, in welcher einst das gemeinsame Bekenntnis der
Lutheraner und der Reformierten zum Ausdruck kam (Gossner,
Kirchenrecht I 3) und die auch in den Vokationsurkunden unserer
unierten Landeskirche als vornehmstes Bekenntnis ¢ der Evangeli-
schen Kirche» (Einzahl!) genannt wird. Die Augustana mit ihrer
grossartigen Weite, mit ihrem Bemiihen, das auszudriicken, was
uns mit der ecclesia catholica aller Zeiten einigt, erscheint uns als
der geeignetste Boden, auf dem sich Lutheraner, Reformierte und
Unierte zu einer die Welt umspannenden evangelischen Grosskirche
zusammenschliessen konnten. Wir sind weit davon entfernt, exklusiv
lutherisch zu sein und die Union zu negieren oder ihre Segnungen
zu verkennen., Wir suchen unsere Freunde ebenso gut, wie in der
lutherischen und in der unierten, auch in der reformierten Kirche,
an der wir uns des Ernstes freuen, mit dem sie neben dem Glauben
die Werke, mit der Bekehrung die Heiligung betont und auf kirch-
liche Zucht gehalten hat. Und sollte uns jemand nachst der Schrift
ein besseres Fundament fiir unsere evangelische Kirche nachweisen
konnen als das Augsburgische Bekenntnis, so diirfte er sicher sein,
bei uns Gehor zu finden. Von der Kirche Roms freilich trennt uns
eine tiefe Kluft. Wir konnen ihr nicht zugestehen, dass sie die katho-
lische Kirche seZ, sondern nur dies, dass sie mit uns zu ihr gekore,
Dieses Abstandes bleiben wir uns auch da bewusst, wo wir in
ausseren Dingen von ihr lernen, die auf eine Erfahrung von fast
zwel Jahrtausenden zuriickblickt. In dem was wir haben, fiihlen wir
uns ihr nicht bloss ebenbiirtig, sondern iiberlegen. Denn allein unsere
evangelische Kirche besitzt das heilige Gotteswort in ungetriibter
Reinheit und die stiftungsgemasse Verwaltung der heiligen Sakra-
mente. Diese Ausfiihrungen werden unsere Gegner gleichwohl nicht
abhalten, uns des Katholisierens zu beschuldigen. Ihnen ist es eben
noch nicht aufgegangen, was P. Brandt so treffend sagt: «Ist es
moglich, dass ein Ding, eine Einrichtung ez szc/ katholisch ist?
Vielmehr liegt das Romische nur in dem Verkdltnis des Herzens
zu den Dingen!» Sie haben es leicht, uns zu schmihen. Denn noch
fehlt uns die Moglichkeit, durch ein eigenes Organ unsere Sache



— 319 —

zu vertreten und zu verteidigen. Um so mehr danken wir es dem
-« Reichsboten », dass er unsere Bestrebungen so ernst und sachlich
gepriift und unseren Beweggriinden so grosses Verstindnis entgegen-
gebracht hat. Auch dass die Zahl unserer offenen Freunde vorlaufig
noch klein ist, beirrt uns nicht. Es gehort schon eine gewisse Zivil-
kourage dazu, sich zu Zielen zu bekennen, deren Vertreter das Odium,
als hierarchisch gesinnte Finsterlinge und Kryptokatholiken ver-
schrien zu werden, nicht scheuen diirfen, und jener Amtsbruder
mag recht haben, wenn er uns <gute Nerven und ein dickes Fell»
wiinschte, um der Anfeindung, die unser warte, nicht zu erliegen.
Nun, wir stellen unsere Arbeit unter das Wort Apostelgeschichte
5, 38f. Die grosse Not unserer zerfallenden evangelischen Kirche
hat uns gedringt, Hand ans Werk zu legen; wie unsere Gegner
warten auch wir ab, ob der Herr der Kirche sich zu uns bekennt.
Zu unserem Programm mogen manchem zum Schluss noch einige
Erlduterungen willkommen sein. Die « sichtbare » Kirc/ie verstehen
wir mit Delitzsch als «die Gesamtheit aller derer, die da getauft
sind, und teilnehmen an des Herrn Mahle»>. Von einer ¢ unsicht-
baren Kirche » weiss die Schrift nichts. Von der Bricite sagt Ar-
tikel 11 des Augsburger Bekenntnisses, ¢ dass man in den Kirchen
die Privatabsolution erhalten und nicht fallen lassen soll». Auch
jetzt ist die Privatbeichte in unserer evangelischen Kirche noch nicht
vollig ausgestorben; besonders gepflegt wird sie in den Loheschen
Anstalten in Neuendettelsau (Bayern). Beziglich der « priesteriichen
Gewandung » sei erwahnt, dass noch heute in manchen evangelischen
Kirchen (auch in Berlin) der Geistliche die Alba trigt, ein unlingst
verstorbener Pastor hatte auch das Messgewand wieder eingefiihrt.
Was das «klosterliche Leben» anbetrifit, so hat sich kein Geringerer
als Harnack fir ein evangelisches Monckstum eingesetzt, und erst
jingst wieder ist ein Buch erschienen ¢ Evangelisches Monchtum,
ein Beitrag zur Reform der evangelischen Kirche der Gegenwart s,
von P. Fr. Parpert (Verlag A. Deichert, Leipzig). Das Verlangen
nach einem «Evangelischen Brevzier » bezeugen uns zahlreiche Zu-
schriften. Auch in dieser Sache gehen wir auf lingst beschrittenen
Bahnen. Die PP. Dieffenbach und Miiller haben dafiir in ihrem
« Evangelischen Brevier» (?1869), das jetzt noch von vielen Geist
lichen benutzt wird, im Buchhandel aber leider vergriffen ist, gute
Vorarbeit geleistet. Aus unseren Forderungen erhellt, dass es weniger
Fragen der Dogmatik als der kirchlichen Praxss sind, die uns be-
schaftigen. Fiir sie erhoffen wir Verstindnis und Sympathien bei
allen Kirchenparteien. Schon haben sich aus Altpreussen, Bayern,
Sachsen, Thiiringen, Braunschweig, Schleswig-Holstein treue Freunde
um das Panier der ¢« Hochkirche» geschart. Mochten sich noch recht
viele, namentlich auch kirchlich gesinnte Laien, zu uns finden und



— 380 —

uns helfen, den Tempel Gottes vor der Zerstorung zu schiitzen und
gegeniiber denen, die das Heilige zum Profanen herabwiirdigen
wollen, die gottliche souveraineté unserer teuren Kirche zu stabi-
lieren, auf einen rocher de bronze! s

Die Weltkonferenz iiber Glauben und Verfassung. — Laut
dem 17. Bulletin ist die angeregte Gebetswoche vom 18.—235. Januar
zur Wiedervereinigung der Kirchen von sehr viel Christen und sehr
viel Kirchen beobachtet worden. Besonders die Kirchen in Indien
haben sich durch besondere Veranstaltungen ausgezeichnet, tber
die das Bulletin eingehend Bericht erstattet. Auf den 18.—235. Januar
1919 wird nun wiederum eine solche Gebetswoche angeregt. Die
Kommission versendet dafiir eine besondere Liturgie. Sie enthilt
fir jeden Tag der Woche im Anschluss an eine Schriftstelle eine
Betrachtung mit entsprechenden Gebeten. Das Biichlein — in eng-
lischer Sprache — kann vom Sekretir der Weltkonferenz Robert
H. Gardiner in Gardiner-Maine U. S. A. bezogen werden.

Adolf KURY.



	Kirchliche Chronik

