
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 364

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsbestrebungen im Westen. — Am 19. April fand in
der St. Pauls Cathedral in London unter dem Präsidium des Bischofs
von London eine bemerkenswerte Versammlung statt. Dr. James
Cooper, Professor der Kirchengeschichte an der Universität in
Glasgow und Moderator der Generalsynode der schottischen
Staatskirche, hielt einen Vortrag über die Möglichkeit engerer
Beziehungen zwischen der Kirche von England und der schottischen
presbyterianischen. Die neulichen Fortschritte der Einigungsbestrebungen

zwischen den grossen schottischen Kirchen, der Staatskirche

und den freien Kirchen, legten den Wunsch nach einer
Union der presbyterianischen mit der schottischen bischöflichen
und der englischen Kirche nahe. Prof. Cooper entwickelte den Plan
einer solchen Verbindung, nach welchem unter Beibehaltung der
Autonomie der schottischen Kirche die Bischöflichen das presbyte-
rianische System der gesetzgebenden Versammlung der Kirche, die
Presbyterianer die bischöfliche Konsekration der Synodepräsidenten
annehmen sollten, welche künftig als die Diözesanbischöfe die
Ordination zu erteilen hätten. Grundlage der Union sollte der Quadri-
lateralerlass der Lambethkonferenz bilden : hl. Schrift, apostolisches
und nizäisches Bekenntnis, Sakramente der Taufe und des hl.
Abendmahls und bischöfliche Verfassung. Der Redner gab der
Überzeugung Ausdruck, dass es ohne eine allgemeine Annahme
des historischen Episkopates keine « katholische Wiedervereinigung >

gebe. « Die Kirche von Schottland und die freien Kirchen haben
sich vereinigt. In Schottland wie in England ist man der Meinung,
dass der Episkopat die beste Grundlage der Union bildet. »

Kurz vorher war der Bericht der von den Erzbischöfen von
Canterbury und York, sowie den Behörden der freien Kirchen
eingesetzten Kommission der Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung erschienen, in dem ein ähnlicher Standpunkt vertreten wird.
Die Kommission stellt fest, dass es nicht ihre Aufgabe sei, eine
Basis der Union zu suchen, sondern eine solche vorzubereiten,



— 365 —

kommt aber doch zum Schluss, dass eine erspriessliche Zusammenarbeit

der Kirchen, wie sie dem Geiste ihres Stifters entspreche,
nur durch die Gemeinsamkeit des Gottesdienstes, des Glaubens und
der Verfassung mit Einschluss der gemeinsamen Teilnahme am
hl. Abendmahl erfolgen könne. Sie stellte ferner als die notwendige
Bedingung einer Wiedervereinigung die Kontinuität mit dem
historischen Episkopat fest. Um die Rechte und Sitten der ganzen
Christenheit in der Leitung der Gemeinde anzuerkennen, wird eine
konstitutionelle Form des Episkopates sowohl bezüglich der Wahl
durch Klerus und Gemeinde, wie auch bezüglich der Amtsführung
(government) nach der Wahl für notwendig erachtet. Es darf sich
dabei nur um die Zustimmung zur Tatsache des Episkopates, nicht
aber zu einer Theorie über seinen Charakter handeln. Dadurch
kommt keine christliche Gemeinschaft in die Lage, ihre Vergangenheit

verleugnen zu müssen. Die Freiheit des protestantischen
Ministeriums kann erhalten bleiben wie auch manche Sitten und

Einrichtungen, welche sich in den getrennten Kirchen gebildet haben.
Der Bericht ist von den Bischöfen von Bath und Wells, von
Winchester, von Oxford und von anglikanischen und nonkonformisti-
schen Theologen unterzeichnet.

Zweifellos kommt diesen Meinungsäusserungen kein verpflichtender

Charakter zu, aber ihre Bedeutung darf nicht unterschätzt
werden. Denn führende Geister verschiedener Kirchen kommen darin
zu Wort und bestätigen, dass der Gedanke einer vereinigten freien
katholischen Kirche mit bischöflicher Verfassung in England und
Schottland immer mehr Boden gewinnt, dass die Bewegung des

Anglokatholizismus vorwärts schreitet. Es fehlt nicht an Opposition
von seiten der extrem katholisierenden und extrem protestantisie-
renden Richtungen in den einzelnen Kirchen. Aber es ist bezeichnend,

dass insbesondere unter den Kongregationalisten eine neue
Auffassung über die Union Platz gegriffen hat. In einer Kundgebung
des Dr. Forsyth über Congregationalism and the Present Movement
towards Union (vgl. «Guardian» vom 16. Mai 1918) wurde dies
ausdrücklich hervorgehoben und nachgewiesen. Die alte lokale
Autonomie, auf welche die Vergangenheit so viel Nachdruck gelegt
habe, stehe in keinem Verhältnis zu dem grossen Probleme, welches
die Kirche heute vor sich sehe. « Sie muss ihre Autonomie durch
Einheit erklären und nicht Einheit durch Autonomie, und ihre
Autonomie dem Geiste der ganzen Kirche unterwerfen. » In der
gegenwärtigen Zeit sei die Aussicht auf Einheit in beständigem Wachsen
begriffen, und sie sei dem Ziel durch die Verbindung der freien
Kirchen um einen Schritt nähergekommen.

Aus Australien kommt ebenfalls die Nachricht, dass unter dem
Eindruck des Krieges der Unionsgedanke unter protestantischen



— 366 -
Gemeinschaften Förderung erfahren hat. Seit einiger Zeit sind die
verschiedenen presbyterianischen Kirchen in einer Generalversammlung

vereinigt, ebenso die kongregationalistischen. Auch die Kirchen
der Baptisten bilden einen Verband. Der « Council of Churches »,
der an der Spitze dieser verschiedenen Verbände steht, beschäftigt
sich mit praktischen Zielen gemeinsamer Arbeit auf dem
Gebiete der Abstinenz, sozialer Reformen, der Evangelisation. Nun
suchen auch diese grossen Verbände untereinander Fühlung. Im
Jahre 1916 fasste die Generalversammlung der presbyterianischen
Kirchen eine Resolution, dass der Krieg die Notwendigkeit einer
Union der Kirchen erheische. Vorbildlich sei der Beschluss der
presbyterianischen, methodistischen und kongregationalistischen
Kirchen von Canada, eine Union einzugehen. Die dort festgesetzte
Basis einer solchen sei annehmbar. Es wurde eine Kommission zum
Studium der Frage eingesetzt. Auch der Verband der Kongregationalisten

fasst eine Union mit den Presbyterianern, Baptisten und
Methodisten ins Auge und bestellte ebenfalls eine Kommission.
Diesen Bestrebungen schlössen sich die Methodisten an, welche auf
ihrer Konferenz des Jahres 1917 ähnliche Beschlüsse fassten und
zunächst ein einheitliches Vorgehen in den Fragen der Evangelisation,

der Sonntagsschule und verwandter Gebiete befürworteten.
Das Haus der Bischöfe der protestantisch-bischöflichen Kirche

der Vereinigten Staaten hatte sich in der Aprilsitzung mit einem
praktischen Versuch einer Union zu befassen. In New Brunswick N. J.
haben vier verschiedene Gemeinden, unter ihnen die bischöfliche,
im Winter angefangen, an Sonntagen gemeinschaftliche Gottesdienste

zu veranstalten. Das machte einen solchen Eindruck, dass

man an die kirchlichen Behörden gelangte, um von ihnen die
Zustimmung zu der gegenseitigen Annäherung zu erhalten. In der
Eingabe sagen die Vertreter dieser Pfarreien u. a. :

« Bewogen durch die unerhörte leibliche und geistige Not, in
der unsere Jungmannschaft ins Heerlager und auf das Schlachtfeld
gezogen ist, haben wir uns seit dem 30. Dezember 1917 an jedem
Sonntagabend zu einem gemeinschaftlichen Gottesdienst vereinigt.
Dieser hat zu allgemeiner Erbauung gedient, auf die ganze Stadt
tiefen Eindruck gemacht, unsere Kirchen gefüllt und in den Herzen
aller den Gedanken geweckt, dass unsere gemeinschaftlichen
Aufgaben unendlich viel grösser sind als die Dinge, durch die wir uns
unterscheiden. Wir sind auch zur Ansicht gekommen, dass sogar
die tiefe Liebe, mit der wir an unsern Überlieferungen iesthalten,
kein Hindernis einer bessern Erfüllung des Gebetes unseres Herrn
um Einheit sein sollte. Wir wünschen zu einer Einheit zu gelangen,
die uns gestattet, uns zu christlichem Gottesdienst zu vereinigen,
ohne einen Bestandteil positiver Wahrheit, zu der wir uns in unsern



— 367 —

besondern Kirchen bekennen, preiszugeben. Dabei möchten wir
aber nicht ohne die volle Mitwirkung der kirchlichen Oberbehörden
handeln, unter deren Leitung wir stehen.

Unsere Kirchen reichen an den Anfang des 18. Jahrhunderts
zurück. Aber wir selbst und unsere Vorfahren haben seit Generationen

friedlich als Nachbarn zusammengelebt und unsere Familien
sind durch Heiraten und Verwandtschaft miteinander verbunden.
Wir sind überzeugt, dass die durch die christliche Welt gehende

grosse Bewegung zu kirchlicher Wiedervereinigung durch konkretes
Vorgehen mehr gefördert wird als durch blosse Diskussion theoretischer

Formeln. Daher richten wir an unsere kirchlichen
Oberbehörden die Anfrage, ob sie uns zu unserm Vorgehen ermutigen
können.

Wir bitten in erster Linie um Weisung. Sodann legen wir die

Anregung vor, besondere Kommissionen zu ernennen, die mit uns
die ganze Angelegenheit zu einer gemeinschaftlichen Konferenz zu

besprechen hätten. Schon jetzt aber fragen wir,
i. ob es den Mitgliedern unserer Gemeinden erlaubt werden

konnte, je in einer andern oder in allen andern Gemeinden —
gleichviel durch welchen Akt — als Mitglieder sich aufnehmen zu
lassen, ohne dadurch die Zugehörigkeit zu der eigenen Gemeinde
zu verlieren und ohne dass durch eine solche Aufnahme an den
mit der Statistik der Gemeinden zusammenhängenden Dingen etwas
geändert würde:

2. ob die geistlichen Vorsteher unserer Gemeinden, falls sie es

wünschen, auch Diener je einer andern oder aller andern Gemeinden
werden können, ohne damit in der Kirche, der sie angehören, in
irgendeiner Weise die geistlichen Befugnisse einzubüssen. »

Die Eingabe erhielt in der bischöflichen Kirche die erwartete
Zustimmung nicht, denn das Haus der Bischöfe fand, dass solche
lokale Unternehmungen das grosse Werk der Union gefährden
würden, indem durch sie die Einheit in der eigenen Kirche in
Frage gestellt würde. Zu den beiden Punkten wurde gesagt, dass
die Firmung als apostolische Ergänzung der Taufe nicht aufgegeben
werden dürfe, und dass die Konsekration nicht solchen Geistlichen
erteilt werden könne, die ihr Amt in teilweiser Unabhängigkeit von
der Gemeinschaft ausüben möchten, von welcher sie die Vollmacht
empfangen haben.

In derselben Session befasste sich das Haus der Bischöfe auch
mit der Petition des Dr. Smyth und seiner Gesinnungsgenossen, von
der wir in Heft II, S. 170, Notiz genommen haben. So sehr die
Bischöfe das Gesuch zu würdigen wissen, können sie in dem
angeregten Vorgehen kein wirkliches Heilmittel für die tatsächlichen
bedauernswerten Übelstände erblicken. Ein Friede, der nicht auf



— 368 —

solider Basis aufgebaut sei, würde nur neue Missverständnisse und
Spaltungen zur Folge haben. Die Differenzen seien grösser als die
Frage der Ordination. Sie gingen oft bis zur Leugnung von
Offenbarungswahrheiten. Manche Gemeinschaft, aus der Vertreter die
Petition unterzeichnet haben, kenne keine autorisierte Behörde, mit
der über die Interkommunion verhandelt werden könne. Eine
Anerkennung aller in Armee und Flotte tätigen Geistlichen bedeute
praktisch das Zugeständnis, dass keine Wahrheit, nicht einmal die
Dreifaltigkeit Gottes oder die Gottessohnschaft Christi von Wichtigkeit

und Notwendigkeit sei. Es sei darauf zu dringen, sich jeder
unnötigen Kontroverse von Rivalität in der Fürsorge für Armee und
Flotte zu enthalten, und in der Zusammenarbeit jede Verletzung
der Überzeugung der andern zu meiden. Zur Besprechung der
Unionsfrage sei eine besondere Kommission bestellt, eine voreilige
Zustimmung zu einem Notbehelf auch angesichts dringender Not
würde früher oder später die Sache der Wiedervereinigung nur
gefährden.

Unionshoffnungen im Osten. — Der Anschluss der Bulgaren
an die Zentralmächte, die russische Revolution und die politischen
Folgen des Friedens von Brest-Litowsk und Bukarest haben in
römischkatholischen Kreisen der Hoffnung neue Nahrung gegeben,
der Augenblick sei gekommen, da eine Union ganzer Kirchen oder
grosser Volksteile der Völker des Ostens mit der römischen Kirche
zu erwarten sei. Die Hoffnung schien schon aus dem Grunde
berechtigt, weil in der Ukraine zu Zeiten schon starke Unionskirchen
existiert hatten, in Bulgarien wiederholt Unionsversuche angebahnt
worden und auch unter dem rumänischen Volk schon Ähnliches
angestrebt worden war.

Erst kürzlich ist allgemein bekannt geworden, dass die römische
Kurie in neuester Zeit wieder um Bulgarien geworben hat *). Bei
der Verfolgung der Bulgaren in Mazedonien im Jahre 1907 schlug
der römische Erzbischof der Bulgaren dem hl. Synod der Landeskirche

vor, mit Rom die Union einzugehen. Der Vorschlag wurde
mit der Aussicht, dass dadurch die Bulgaren Mazedoniens unter
den Schutz der römischkatholischen Mächte des Abendlandes
gelangten, verlockender gemacht. Der hl. Synod lehnte jedoch ab.
Nach dem zweiten Balkankrieg 1912/13 wurden abermals ähnliche
Versuche unternommen mit demselben negativen Erfolg. Den Kontroversen

über die Möglichkeit einer Union, die bald nach Ausbruch
des Krieges in der römischkatholischen Presse einsetzten, wurde
wenig Beachtung geschenkt, bis die Angelegenheit im deutschen

') Vgl. St. Zankow: Die Verfassung der bulgarisch-orthodoxen Kirche. Zürich
1918, Gebr. Leemann. S. 42 f.



— 369 -
Reichstag berührt wurde. Der Regierung war vorgeworfen worden,
den Abgeordneten und Zentrumsführer Erzberger in einer politischen
Mission nach Wien gesandt zu haben. In der Sitzung vom 7. Juni
wurde vom Auswärtigen Amt dies zugegeben, aber beigefügt,
dass es sich bei dieser Mission « um eine die katholische Kirche
betreffende Angelegenheit handelte, deren günstige Erledigung auch
im Interesse des Landes lag». Das «Süddeutsche Volksblatt»
wusste darüber nähern Aufschluss zu geben: «Aus der Regierungsantwort

geht hervor, dass die deutsche Regierung die bulgarische
Union, deren Zustandekommen Erzbergers Wienerreise galt, für im
Interesse der deutschen Politik liegend erachtet und ihre Politik mit
diesem Ziel identifiziert. » Nun nahm sich die Presse der -Sache an.
Die dem Abgeordneten Erzberger aus politischen Gründen nicht
gewogene < Köln. Volksztg. » bestritt ihm das Recht, in diese
Angelegenheit, die doch rein kirchlicher Natur sei, einzugreifen. Dazu
bedürfe es einer kirchlichen Mission. Eine solche Einmischung der
weltlichen Politik in kirchliche Dinge sei für die kirchlichen Interessen

nicht erspriesslich. Sie berief sich ausserdem auf ein Dementi
des « Osserv. Rom. », der davon nichts wissen wollte, « dass

Erzberger vom Papst mit einem kirchlichen Auftrag anlässlich seiner
Wiener Dezemberreise nach Österreich gesandt worden sei». Allerlei
Mitteilungen enthält die Juninummer der «Kath. Monatsbriefe», die
in Freiburg i. Br. erscheinen. Danach hat am Karfreitag der
Strassburger Kirchenhistoriker Ehrhard in Sofia über die geschichtliche
Seite der bulgarischen religiösen Frage einen Vortrag gehalten, bei
welchem die königlichen Prinzen und die Mitglieder des hl. Synods
mit ihrem Präsidenten an der Spitze anwesend waren. Der
protestantische Kirchenhistoriker Harnack ist bezüglich der Union sehr

optimistisch. Schon wiederholt sei Bulgarien ein zwischen der
römischen und byzantinischen Kirche und Kultur umstrittenes Land
gewesen. Nun habe es sich unter Führung seines Königs politisch
fester an die Mittelmächte angeschlossen. Man dürfe erwarten, dass
auch kirchlicherseits eine Annäherung erfolgen werde. Es lasse sich
schwer vorstellen, dass es sich politisch im aktiven Dienste des
Abendlandes aufbaue, kirchlich aber bei dem quietistischen Geiste
des Morgenlandes verharre. Die isolierte orientalische Kirche sei
irreformabel und schwach, und sie habe in dem Zerfall Russlands
aufs neue ihre Schwäche bewiesen. Der Fortschritt der Geschichte
werde lehren, dass auf die Dauer kein fortschreitendes Volk bei ihr
zu verharren vermöge. Der römische Prof. Finke ist auf Grund seiner
Eindrücke in Bulgarien nicht so optimistisch. Seitdem die Bulgaren
vom Patriarchen von Konstantinopel exkommuniziert seien, bilden
sie für sich eine religiöse Gemeinschaft, bei der sich Staat, Nation
und Kirche so vollständig wie nirgends decken. Die Religion habe



-- 370 —

deshalb in den Augen der modernen Politiker auch ein besonderes
Verdienst und viele wünschen, dass es so bleibe. Um das, was
später werde, kümmere man sich nicht allzu sehr. Auf den
Einwand, dass die Religion Bulgariens nur einen kleinen Menschheitsbruchteil

umfasse, werde erwidert, man könne mit der Ukraine eine
kirchliche Union eingehen. An eine stärkere baldige Änderung im
bulgarischen Kirchentum glaubt Prof. Finke schon darum nicht,
weil der moderne Bulgare wenig Neigung zur religiösen Spekulation
und zur Bestärkung seiner religiösen Probleme zu haben scheine.

Grosse Hoffnungen wurden auf die Ukraine gesetzt. In diesem
Lande bestand einst eine bedeutende, mit Rom unierte Kirche.
Die Union wurde im Jahre 1595 auf der Synode von Brest-Litowsk
beschlossen, sie soll noch im Jahre 1771 12 Millionen Anhänger
gezählt haben, sie wurde aber zurückgedrängt, zählte 1834 noch
i'/a Millionen und verschwand nach und nach. Nach dem Toleranzedikt

des Jahres 1905 wurde eine starke Bewegung für die Union
gemeldet. Die russische Revolution schien ihr ebenfalls günstig.
Dem von der Revolutionsregierung aus der Gefangenschaft
freigegebenen ruthenischen Erzbischof Szeptycki von Lemberg gelang
es, in den an Galizien anstossenden Bezirken Podolien und Wol-
hynien der Union Anhänger zu gewinnen, sie zu organisieren und
in Kiew den Bau einer Kirche durchzuführen. Des Erzbischofs
Berichte waren vertrauenerweckend. Als nun durch den Frieden
von Brest-Litowsk die Ukraine vom russischen Reich losgelöst
wurde, glaubte man, dass nun auch die Kirche sich konsequenterweise

von der Orthodoxie lossagen werde.
Eine erste Enttäuschung erlebten die Freunde der Union bei

der Wahl des Metropoliten von Kiew. An Stelle des von den Bol-
schewiki ermordeten Metropoliten wurde der Metropolit von Charkow,
Antonius Chrapowicki, gewählt. Er ist einer der Kandidaten für
den Patriarchenstuhl von Moskau, also durchaus orthodox gesinnt.
Ihm wird sogar entschiedene Abneigung gegen die Union
nachgeredet und es wird behauptet, er habe sich bei der Besetzung
Galiziens durch die russischen Truppen besonders durch die
Bekehrung der unierten Ruthenen zur Orthodoxie hervorgetan. Er
richtete an den Patriarchen von Moskau die Bitte um Bestätigung
seiner Wahl, um auf diese Weise die Einheit mit der russischen
Kirche äusserlich zu dokumentieren.

Die zweite Enttäuschung brachte die Landessynode der Kirche
der Ukraine, die vom 21. Juni bis 10. Juli 1918 in Kiew tagte und
aus Vertretern des Episkopates, des Klerus und der Laien bestand.
Die Frage der Union kam dabei gar nicht zur Sprache, wohl aber
die der Autokephalie und Autonomie der Kirche der Ukraine. Die
Autokephalie wurde abgelehnt, aber die Notwendigkeit einer auto-



— 371 —

nomen Verwaltung der Kirche anerkannt, die in Verbindung bleibt
mit dem Patriarchat von Moskau. Der Beschluss wurde mit 264
gegen 111 Stimmen gefasst. Von Interesse ist, dass die Vertreter
der Regierung, der Kultusminister und der Hetman, in die Debatte
eingriffen und entschieden für die selbständige Unabhängigkeit der
Kirche von Moskau — die Autokephalie — eintraten. Schon bei
der Debatte um die Bestätigung der Wahl des Metropoliten von
Kiew trat das zutage. Der Kultusminister hatte den Patriarchen von
Moskau telegraphisch ersucht, die Wahl nicht zu bestätigen, bevor
die Synode darüber beschlossen habe. Trotzdem sprach der
Patriarch die Bestätigung aus. Der Kultusminister bezeichnete das als

eine Beleidigung der Regierung, die Synode beschloss jedoch, die

Regierung zu ersuchen, diese am 19. Juni von einer Versammlung
der Metropole vorgenommene Wahl anzuerkennen. In einer Rede
über die Zusammenarbeit von Staat und Kirche zum Wohl der
Ukraine betonte der Hetman die Notwendigkeit, dass die orthodoxe
Religion und der Klerus sich frei und selbständig entwickeln, und
dass alle Geschäfte der Kirche im Lande selbst zu erledigen seien.

Aus der Arbeit der Synode ist erwähnenswert die Bestellung
von Kommissionen zum Studium der Verwaltung der Kirche, des

Verhältnisses von Staat und Kirche, der Angelegenheiten der
Gemeinden und Diözesen, der Nationalisierung der Kirche, des
Religionsunterrichtes, der Akademien, der Missionen, Seminarien, der
religiösen Belehrung des Volkes, der Organisation des Klosterwesens,
der ökonomischen Fragen, besonders der Besserstellung des Klerus
und der Hebung des Kirchengutes. Bei der Beratung der Verfassung

der Kirche erklärten sich die Vertreter der Regierung gegen
den Vorschlag, dass der Metropolit von der Kiewer Lokalsynode
gewählt werden soll und gegen die Trennung der Synode in ein
Haus der Bischöfe und ein Haus der Geistlichen und Laien. Die
Wahl sei durch die Landessynode vorzunehmen. Alle Glieder der
Synode seien gleichberechtigt. Das Kultusministerium sei ihr
vertretendes Organ. Der Patriarch soll die Bischöfe bestätigen, nicht
aber wählen. Erwähnt seien noch die Beschlüsse : An der Spitze der
Kirche steht ein Kirchenrat bestehend aus vier Bischöfen, vier
Geistlichen und Professoren und drei Laien. Die Schulen und
kirchlichen Seminarien, die vom Staat unterhalten, sind dem
Kultusministerium unterstellt, dem Klerus die, welche von der Kirche
unterhalten werden. Wie in politischer, so ist auch in kirchlicher
Beziehung die Lage in der Ukraine noch unabgeklärt. Jedenfalls sind
die Aussichten auf eine Union mit Rom nicht günstig. Völker, die die

politische Freiheit erkämpft haben, werden kaum gewillt sein, auf
ihre kirchliche zu verzichten.



— 372 —

Die Mariawiten. — Wiederholt sind wir über das Schicksal
der altkatholischen Kirche der Mariawiten angefragt worden. Fast
ein Jahr blieben die Nachrichten nach Kriegsausbruch aus. Was
in den Jahren 1915 bis 1917 eingetroffen ist, ist in einer kleinen
Schrift gesammelt *). Da sie aber vielen Freunden der Bewegung
nicht zugänglich ist, sei das Wesentliche hier mitgeteilt und ergänzt
durch die seitherigen Berichte des Bonner « Altkatholischen Volksblattes

» und des «Altkatholischen Kalenders 1918 ». Die Kirche
der Mariawiten befand sich zu Beginn des Krieges in einem
Stadium erfreulichen Aufschwungs (vgl. diese Zeitschrift, 1913, S. 114L).
Sie hatte eine grosse Ausdehnung gewonnen und zählte 102
Pfarreien mit 178 Kirchen und gottesdienstlichen Lokalen. Das Werk
der äusseren Organisation sollte im Sommer 1914 durch die
Einweihung der grossen Kathedrale in Plock gleichsam gekrönt werden.
Noch lebhaft ist den Teilnehmern am internationalen Altkatholikenkongress

in Köln im Jahre 1913 die Einladung zu dieser Feier
durch Bischof Dr. J. Kowalski und den seither verstorbenen
russischen Staatsrat von Lodygensky in Erinnerung. Ihr konnte nicht
Folge geleistet werden, denn das Fest fiel in die Zeit des
Kriegsausbruches. Unter grosser Beteiligung der Geistlichkeit und des
Volkes wurde es am 15. August 1914 trotzdem gefeiert. Die
Nachrichten waren zunächst äusserst spärlich, da die Verbindungen im
Lande selbst lange Zeit unterbrochen waren. Solange Polen der
Kriegsschauplatz war, waren die Zeiten für die Kirche äusserst
kritisch. Sie ist aber äusserlich verhältnismässig glücklich
davongekommen. Einige Kirchen und Gemeindehäuser in der Umgebung
von Lodz wurden zerstört, schwerer und leichter beschädigt, so
die Kirche von Niesnekow. Die Gemeinden in andern Gegenden
litten ebenfalls schweren Schaden. Zerstört wurde die Kirche in

Leszno, mehrere Dörfer wurden niedergebrannt. Jenseits der Weichsel
litt die Bevölkerung mehr durch die von den Russen vorgenommene
Evakuierung als durch die kriegerischen Ereignisse. Nach der
Besetzung des Landes traten ruhigere Zeiten ein ; empfindlich getroffen
wurden die Mariawiten durch eine Verfügung der österreichischen
Okkupationsbehörden, dass im Okkupationsgebiet der österreichischen
Armee nur die religiösen Gemeinschaften geduldet werden, die in
Österreich gesetzlich anerkannt sind. Am 3. Juni 1916 mussten die
Kirchen, Schulen und Fröbelgärten in Lublin, in Markuschew und
in Prendotschin geschlossen werden. < Die Mariawiten empfingen
diesen Schlag, so berichtet Bischof Golembiowski im < Altkathol.
Kalender 1917 », in Ergebung in den Willen Gottes, und hatten

') Kurze Übersicht über die Geschichte und die gegenwärtige Lage der Mariawiten

in Polen. Bonn 1917, Verlag des altkatholischen Press- und Schriftenvereins.



den Trost, dass ihre traurige Lage in den weitesten Kreisen der
Bevölkerung das grösste Beileid erweckte, und unsere Kirche sich
dadurch viele Gönner und Freunde erwarb. Unsere getroffenen
Massregeln und Beschwerden hatten das Resultat, dass in Lublin die
Schule und Fröbelschule schon geöffnet sind, und wir hoffen, dass

auch die Kirchen nicht lange geschlossen bleiben werden. » Diese
Hoffnung ist erst in allerjüngster Zeit in Erfüllung gegangen. Die
Massregel der Okkupationsbehörden war um so seltsamer, weil in
Österreich die altkatholische Kirche staatlich anerkannt ist.

Stark zu leiden hatten die Mariawiten wie die polnische
Bevölkerung überhaupt unter der Not des Krieges, am meisten
in den Städten. Die mariawitische Kirche hatte sich schon

vor dem Kriege durch ihre grosszügigen sozialen Werke
ausgezeichnet, die jetzt vorzügliche Dienste leisteten. Dass sie während
des Kampfes ihre Spitäler und Gemeindehäuser den verwundeten
und kranken Kriegern zur Verfügung stellte, ist selbstverständlich.
Manch anerkennendes Wort darüber gelangte von Soldaten, die
mariawitische Barmherzigkeit kennen gelernt hatten, nach dem
Westen. Bischof Golembiowski schreibt in einem seiner Berichte:
< Die Beziehungen zwischen den kranken Soldaten und ihren
Pflegern sind die besten. Und allgemein muss man sagen, dass sowohl
die bürgerlichen wie die militärischen Behörden des deutschen Heeres
mit grosser Liebenswürdigkeit und Menschlichkeit mit uns
verkehren. » Vor allem aber kamen der einheimischen Bevölkerung
die Wohlfahrtseinrichtungen sehr zu statten. Sie wurden ausgebaut
und vermehrt. Im unglücklichen Winter 1915/16 mit seinem
unbeschreiblichen Jammer wurden überall in den Pfarreien
Volksküchen eingerichtet, die Asyle für Obdachlose, die Kinderheime,
Kinderbewahranstalten, Waisenhäuser füllten sich, neue Asyle aller
Art wurden errichtet und die von den Schwestern verwalteten
Kleiderdepots stark in Anspruch genommen. Die Schulen, die kurze
Zeit unterbrochen waren, wurden bald wieder in Betrieb gesetzt
und in vielen Pfarreien nach und nach neue eröffnet. Mit der Schule
wurde und wird noch eine umsichtige Kinderfürsorge verbunden.
Als die grosse Not bekannt wurde, wurden in den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Hollands und der Schweiz Sammlungen
veranstaltet. Auch englische Freunde leisteten Hülfe. Das konnte
natürlich nur ein kleines Zeichen der brüderlichen Gesinnung sein,
welches die Altkatholiken mit ihren Genossen im schwerbedrängten
Land verband. Wie nötig das war, ist aus dem Briefe vom 31. Jan.
1916 ersichtlich: «Wir möchten von Herzen gern allen unseren
Kindern und den vielen tausenden Notleidenden behülflich sein,
aber wir sind leider ausserstande. Die Zeitungen melden zwar, dass
in Europa und Amerika Spenden zugunsten Polens gesammelt und



— 374 —

den bezüglichen Bürgerausschüssen übermittelt werden, wir Mariawiten

aber haben bis heute nichts davon erhalten. >

Die Berichte über das religiöse und kirchliche Leben, die
Bischof Golembiowski an die Altkatholiken sandte, lauteten günstig.
So heisst es in einem : « Das religiöse Leben der Mariawitenkirche
entwickelte sich günstig in den Tagen der Mobilisation — Tagen
voller Ernst und düsteren Erwartungen. Soldaten und Reservisten
sammelten sich scharenweise in den Kirchen, um dort die hl. Sakramente

zu erhalten. Unermüdlich hörten die Priester die ganzen
Nächte hindurch Beichte, und oft mussten sie sich in die Versammlungen

und Kasernen begeben, um dort die von weither
angekommenen Mariawiten mit dem Worte Gottes und den hl.
Sakramenten zu stärken. In Zeiten der wütendsten Kämpfe im Lande
sammelte sich das Volk an den Stufen der Altäre und suchte
daselbst Trost und Kraft, um die vorüberziehenden Stürme des

Krieges auszuhalten. Es kam oft vor, dass inmitten des Donners
der Geschütze, aus welchen die Kugeln an die Kirchenmauern
schlugen, die Gläubigen im Innern in Demut zu Gott beteten. Sie
irrten sich nicht in ihrem Vertrauen zu Gott. Vom April 1916 ab
besuchte der Hochwürdige Bischof Dr. J. M. Kowalski die im ganzen
Lande liegenden Gemeinden. Dieser Hirtenbesuch, welchen der
Segen Gottes begleitete, übte einen grossen Einfluss auf das fromme
und religiöse Leben der Gläubigen aus. Die Kirchen sind stets
überfüllt, viele Römischkatholische kommen, um dem Gottesdienst
beizuwohnen und die Lehren des Bischofs zu hören, wonach sie
unsere Priester bitten, die Beichte zu hören und ihnen die hl.
Kommunion zu erteilen. > Seither hat sich das religiöse und kirchliche
Leben weiter entwickelt. Die kirchlichen Blätter und Zeitschriften
mussten bis zur Stunde ihr Erscheinen einstellen. Dagegen sind
Gebetbücher in starken Auflagen hergestellt und abgesetzt worden.

Mit grosser Regelmässigkeit erscheinen in den römischkatholischen

Blättern Deutschlands und Österreichs Berichte über den

Rückgang der Mariawiten. Die < Köln. Volksztg. » wusste sogar
anzugeben, dass mit einem Male achttausend Mariawiten zur römischen
Kirche übergetreten seien. Über diese Meldungen gab Bischof
Golembiowski dem < Altkathol. Volksblatt » in Bonn folgende
Auskunft :

« Was den Abfall von achttausend Seelen von unserer Kirche
anbelangt, so trägt diese Zeitungsmeldung denselben Stempel der
Unwahrheit wie alle anderen Meldungen, die aus römischkatholischen

Quellen über uns verbreitet werden. Wir widerrufen aber
alle derartigen Meldungen schon aus dem Grunde nicht, weil wir
die Ansicht vertreten und auch fest davon überzeugt sind, dass die
Lüge von der Wahrheit selbst besiegt werden wird. Ausserdem



- 375 —

mussten wir auch deshalb von der Veröffentlichung eines Widerrufs
absehen, weil wir während der Dauer des Krieges keine eigene
Zeitschrift herausgeben. Wir unserseits können nur sagen, dass
unserer genauen Statistik zufolge die Zahl der Mariawiten während
der Kriegsdauer um ein erhebliches gestiegen ist, und zwar bezieht
sich dies hauptsächlich auf die ländlichen Gemeinden. In Plock
wurden ioo und in Lodz gegen 400 Personen in den Schoss
unserer Kirche aufgenommen. Es waren sogar wiederholt Fälle zu
verzeichnen (erst kürzlich wieder in Lodz), dass ganze Familien um
Aufnahme nachsuchten und von uns auch aufgenommen wurden.»

Bischof Golembiowski gibt am Schlüsse die Versicherung, dass
die mariawitische Kirche sich sowohl hinsichtlich ihrer äusserlichen
Tätigkeit wie auch ihres religiösen Lebens überaus vorteilhaft
entwickelt.

Es fehlte von gegnerischer Seite auch nicht an Versuchen, die
Mariawiten politisch zu verdächtigen. Darüber schrieb der
protestantische Superintendent Dr. Arthur Rhode an Bischof Dr. Moog
in Bonn : « Die üblen Nachreden römischkatholischer Quartierwirte
an unsere Offiziere und Beamten, dass das ganze Mariawitentum
von der rassischen Regierung künstlich gezüchtet worden sei zur
Spaltung der römischkatholischen Kirche, wurde bald Lügen gestraft,
als man sich deutscherseits von der wahrhaften, echt religiösen Art
des Mariawitentums überzeugte, insbesondere durch Kennenlernen
seiner Verwundetenkrankenpflege, seiner Schultätigkeit und seiner
Volksküchen. Manche Gemeinden haben durch die eingetretene
Arbeitslosigkeit in der Art gelitten, dass viele ihrer Mitglieder zu
Verwandten aufs Land gezogen sind, wo sie häufig mitten unter
römischen Katholiken wohnen müssen und dort auch deren Kirche
besuchen, ohne aber dem Mariawitentum untreu zu werden. In den
städtischen Gemeinden ist die leibliche Not oft sehr gross, aber die
Brüder vom Lande helfen mit Lebensmittelsendungen, soviel sie
können. Das innere Gemeindeleben hat nicht gelitten. » Auch Dr.
Rhode bezeichnet die Gerüchte von MassenÜbertritten als unrichtig.

Eine Hochkirchliche Vereinigung in Deutschland. — Über
diese Organisation innerhalb des deutschen Protestantismus gibt ein
Aufruf Kunde, den zwei Geistliche — Pastor Heinrich Hansen in

Kropp bei Schleswig und Pastor Heinrich Mosel in Hetzdorf (Kr.
Prenzlau) — erlassen und unterzeichnet haben. Wir drucken das Dokument

in extenso ab. Die Leitsätze lauten:
« Die Hochkirchliche Vereinigung verehrt in der Kirche die

von Christus und den Aposteln gegründete sichtbare Heilsanstalt,
die alleinige Spenderin der Gnadenmittel, alleinige Zeugin der Wahrheit

und höchste Autorität des christlichen Glaubens, der christlichen



376 —

Lehre und des christlichen Lebens ist. Sie sieht die «Heilige
allgemeine Kirche» (sancta ecclesia Catholica) des Apostolikums in der
Evangelischen Kirche am vollkommensten verkörpert und wünscht,
dass dieselbe sich ihrer Katholizität mehr bewusst werde. Die Heilige
Schrift als das Wort Gottes und das Augsburgische Bekenntnis sind
ihr die unverrückbaren Grundlagen der Evangelischen Kirche, von
der sie fordert, dass beides unverkürzt in ihr zur Geltung komme.
Sie erstrebt die volle Selbständigkeit der Evangelischen Kirche in
kirchlichen Dingen und eine Kirchenleitung, die durch keine Rücksicht

behindert ist, das Bekenntnis und die Interessen der Kirche
nach innen und aussen, wo und wem gegenüber es auch immer
sei, mit Nachdruck zu vertreten.

Sie erachtet die bischöfliche Verfassung als dem Geiste der
Heiligen Schrift gemäss und auch für die Evangelische Kirche
erstrebenswert. Sie erblickt in dem geistlichen Amte, dessen wesentliche

Funktionen die Verkündigung des göttlichen Wortes und die
Administration der heiligen " Sakramente sind, eine unmittelbare,
bis auf den heutigen Tag gültige Einsetzung des Herrn selbst und
erkennt darum der Ordination (Priesterweihe) sakramentalen Charakter
zu. Sie wünscht gegenüber dem Überwiegen der Wortverkündigung
eine stärkere Betonung der Bedeutung der Heiligen Sakramente und
ihres objektiven Charakters d.h. ihrer Wirkung ex opere operato;
unerlässliche Voraussetzung ist ihr Vollzug nach den Ordnungen
der Kirche (Augsburg. Bekenntnis, Artikel 14). In der Lehre vom
Hl. Altarssakrament hält sie fest, dass Leib und Blut des Herrn
wahrhaftig darin zugegen sind (Realpräsenz). Sie befürwortet, um die
Gemeinde in den Gottesdiensten möglichst unabhängig zu machen
von menschlicher Subjektivität und sie zugleich mehr als bisher
selbsttätig daran zu beteiligen, ein massvolles Zurücktreten der
Predigt und demgegenüber eine reichere liturgische Ausgestaltung
der evangelischen Gottesdienste.

Sie wünscht, dass die Evangelische Kirche von der römischen
lerne, in ihren Gottesdiensten (durch Kirchen- und Altarschmuck,
priesterliche Gewandung u. a.) dem Sinn für das Schöne Rechnung
zu tragen und den heiligen Inhalt stets auch in heiligen würdigen
Formen darzubieten. Sie hält eine wirksame Reform der evangelischen

Beichtpraxis, wie sie jetzt geübt wird, für unerlässlich und
die Wiedereinführung der Privatbeichte in fakultativer Form für
wünschenswert. Sie wünscht, dass die fromme Übung (Askese) auch
in der Evangelischen Kirche gebührend gewürdigt werde und
Gelegenheit finde, sich befriedigend zu betätigen, und verkennt nicht
den Segen klösterlichen Lebens. Als eine ihrer Aufgaben betrachtet
sie die Schaffung eines evangelischen Breviers. Sie erblickt in der
Kirche die gottgewollte Erzieherin der Menschheit und erstrebt



darum für die Evangelische Kirche einen der Bedeutung dieser
Aufgabe entsprechenden Einfluss auf das Volksleben.

Die «Hochkirchliche Vereinigung» lädt alle diejenigen
Geistlichen und Laien herzlichst zum Anschluss ein, welche durch Arbeit
und Gebet dazu mithelfen wollen, dass die Evangelische Kirche
eine rechte Hochkirche werde, eine Stadt auf dem Berge, ein Licht
auf dem Leuchter, das da leuchtet allen, die im Hause sind! Da
die « Hochkirchliche Vereinigung » vor allem eine Gesinnungsgemeinschaft

sein will, so ist der Beitritt zu ihr unabhängig von jeder
Beitragspflicht. Indessen werden freiwillige Spenden zur Förderung ihrer
Bestrebungen mit Dank entgegengenommen. »

Die Kundgebung rief natürlich einer starken Kritik. Sie wurde
als eine Neuerung und als eine Lehre, die aus England komme,
zurückgewiesen. Darauf wurde von den Anhängern erwidert, dass
sie bei Männern wie Lohe, Vilmar, Kliefort, Delitzsch u. a. in die
Schule gegangen seien und dass sie jeden Satz durch ein entsprechendes

Zitat aus ihren Schriften belegen können. In einem Artikel
des « Reichsboten > gibt Pastor Mosel zu den einzelnen Punkten
folgende Erläuterungen :

< Dass auch für uns Evangelische zum mindesten die
Möglichkeit besteht, die Ordination nach der Apologie als ein Sakrament
aufzufassen, haben Sie treffend nachgewiesen. Nach der dort (Kap. 7)
gegebenen Sakramentsdefinition stünde sogar nichts im Wege, sie
mit Taufe, Abendmahl und Absolution auf eine Stufe zu stellen.
Wir rechnen sie indes nur zu den Sakramenten im weiteren Sinne,
den sog. Sakramentalien, zu denen auch die Konfirmation gehört.
Eine zutreffende Übersetzung von < Ordination » ins Deutsche ist
schwer zu geben. Dem Nichttheologen wird sie als evangelische
* Priesterweihe » noch am ehesten verständlich sein. Die Bedenken,
welche unsere Theologen gegen dieses Wort haben, werden von
den Laien kaum empfunden, zumal sich nicht leugnen lässt, dass
dem geistlichen Amte auch in der evangelischen Kirche gewisse
priesterliche Funktionen obliegen. Nimmermehr können wir uns
dazu verstehen, dieses Amt anzusehen als ein Lehen, das die Gemeinde
zu vergeben hätte und mit dem sie infolgedessen schalten dürfte,
wie es ihr beliebt. Es hat seine Existenzberechtigung nicht iure
humano, sondern iure divino. Für diese unsere Auffassung des Amtes
haben wir den consensus des Evangeliums auf unserer Seite, sie ist
also ohne Frage < evangelisch ». Die Lehre von einem allgemeinen
Priestertum der Gläubigen ist so, wie sie meist verstanden wird:
mit ihrer Spitze gegen das geistliche Amt, nicht schriftgemäss. —
Zum richtigen Verständnis der Formel ex opere operato bemerke
ich, dass dieselbe lediglich den «objektiven Charakter» der hl.
Sakramente unterstreichen und besagen soll : nicht der Mensch, sondern

lui mat. kirchl. Zeitschrift, Heft ¦». 1918. -5



— 378 —

Gott macht die Sakramente wirkungskräftig. In dieser seiner
klassischen, ursprünglichen Gestalt hätte auch Luther den Gedanken des

opus operatum nicht zurückzuweisen brauchen (RE. 3XVII 373).
Dabei kommt der Glaube zu seinem vollen Recht. Nicht zwar,
dass, wohl aber, was die Sakramente wirken, ist bedingt durch die
sittliche Disposition ihrer Empfänger. Anderes wirkt Gott durch sie

in den Gläubigen, anderes in den Ungläubigen: dort Segen, hier
Gericht.— Und nun zur « Evangelischen Kirche ». Um die
Grundwahrheiten der hl. Schrift vor willkürlicher Ausdeutung zu sichern,
haben wir als kirchliche Auslegung die Augsburgische Konfession
daneben gestellt, in welcher einst das gemeinsame Bekenntnis der
Lutheraner und der Reformierten zum Ausdruck kam (Gossner,
Kirchenrecht I 3) und die auch in den Vokationsurkunden unserer
unierten Landeskirche als vornehmstes Bekenntnis « der Evangelischen

Kirche » (Einzahl genannt wird. Die Augustana mit ihrer
grossartigen Weite, mit ihrem Bemühen, das auszudrücken, was
uns mit der ecclesia catholica aller Zeiten einigt, erscheint uns als
der geeignetste Boden, auf dem sich Lutheraner, Reformierte und
Unierte zu einer die Welt umspannenden evangelischen Grosskirche
zusammenschliessen könnten. Wir sind weit davon entfernt, exklusiv
lutherisch zu sein und die Union zu negieren oder ihre Segnungen
zu verkennen. Wir suchen unsere Freunde ebenso gut, wie in der
lutherischen und in der unierten, auch in der reformierten Kirche,
an der wir uns des Ernstes freuen, mit dem sie neben dem Glauben
die Werke, mit der Bekehrung die Heiligung betont und auf kirchliche

Zucht gehalten hat. Und sollte uns jemand nächst der Schrift
ein besseres Fundament für unsere evangelische Kirche nachweisen
können als das Augsburgische Bekenntnis, so dürfte er sicher sein,
bei uns Gehör zu finden. Von der Kirche Roms freilich trennt uns
eine tiefe Kluft. Wir können ihr nicht zugestehen, dass sie die katholische

Kirche sei, sondern nur dies, dass sie mit uns zu ihr gehöre.
Dieses Abstandes bleiben wir uns auch da bewusst, wo wir in
äusseren Dingen von ihr lernen, die auf eine Erfahrung von fast
zwei Jahrtausenden zurückblickt. In dem was wir haben, fühlen wir
uns ihr nicht bloss ebenbürtig, sondern überlegen. Denn allein unsere
evangelische Kirche besitzt das heilige Gotteswort in ungetrübter
Reinheit und die stiftungsgemässe Verwaltung der heiligen
Sakramente. Diese Ausführungen werden unsere Gegner gleichwohl nicht
abhalten, uns des Katholisierens zu beschuldigen. Ihnen ist es eben
noch nicht aufgegangen, was P.Brandt so treffend sagt: «Ist es

möglich, dass ein Ding, eine Einrichtung an sich katholisch ist?
Vielmehr liegt das Römische nur in dem Verhältnis des Herzens
zu den Dingen! » Sie haben es leicht, uns zu schmähen. Denn noch
fehlt uns die Möglichkeit, durch ein eigenes Organ unsere Sache



— 379 —

zu vertreten und zu verteidigen. Um so mehr danken wir es dem
« Reichsboten », dass er unsere Bestrebungen so ernst und sachlich
geprüft und unseren Beweggründen so grosses Verständnis entgegengebracht

hat. Auch dass die Zahl unserer offenen Freunde vorläufig
noch klein ist, beirrt uns nicht. Es gehört schon eine gewisse Zivil-
kourage dazu, sich zu Zielen zu bekennen, deren Vertreter das Odium,
als hierarchisch gesinnte Finsterlinge und Kryptokatholiken
verschrien zu werden, nicht scheuen dürfen, und jener Amtsbruder

mag recht haben, wenn er uns « gute Nerven und ein dickes Fell »

wünschte, um der Anfeindung, die unser warte, nicht zu erliegen.
Nun, wir stellen unsere Arbeit unter das Wort Apostelgeschichte
5, 38 f. Die grosse Not unserer zerfallenden evangelischen Kirche
hat uns gedrängt, Hand ans Werk zu legen; wie unsere Gegner
warten auch wir ab, ob der Herr der Kirche sich zu uns bekennt.
Zu unserem Programm mögen manchem zum Schluss noch einige
Erläuterungen willkommen sein. Die « sichtbare » Kirche verstehen
wir mit Delitzsch als « die Gesamtheit aller derer, die da getauft
sind, und teilnehmen an des Herrn Mahle». Von einer «unsichtbaren

Kirche » weiss die Schrift nichts. Von der Beichte sagt
Artikel 11 des Augsburger Bekenntnisses, « dass man in den Kirchen
die Privatabsolution erhalten und nicht fallen lassen soll». Auch
jetzt ist die Privatbeichte in unserer evangelischen Kirche noch nicht
völlig ausgestorben ; besonders gepflegt wird sie in den Löheschen
Anstalten in Neuendettelsau (Bayern). Bezüglich der « priesterlichen
Gewandung » sei erwähnt, dass noch heute in manchen evangelischen
Kirchen (auch in Berlin) der Geistliche die Alba trägt, ein unlängst
verstorbener Pastor hatte auch das Messgewand wieder eingeführt.
Was das « klösterliche Leben» anbetrifft, so hat sich kein Geringerer
als Harnack für ein evangelisches Mbnchstum eingesetzt, und erst
jüngst wieder ist ein Buch erschienen «Evangelisches Mönchtum,
ein Beitrag zur Reform der evangelischen Kirche der Gegenwart »,

von P. Fr. Parpert (Verlag A. Deichert, Leipzig). Das Verlangen
nach einem « Evangelischen Brevier » bezeugen uns zahlreiche
Zuschriften. Auch in dieser Sache gehen wir auf längst beschrittenen
Bahnen. Die PP. Dieffenbach und Müller haben dafür in ihrem
«Evangelischen Brevier» (2i869), das jetzt noch von vielen Geist
liehen benutzt wird, im Buchhandel aber leider vergriffen ist, gute
Vorarbeit geleistet. Aus unseren Forderungen erhellt, dass es weniger
Fragen der Dogmatik als der kirchlichen Praxis sind, die uns
beschäftigen. Für sie erhoffen wir Verständnis und Sympathien bei
allen Kirchenparteien. Schon haben sich aus Altpreussen, Bayern,
Sachsen, Thüringen, Braunschweig, Schleswig-Holstein treue Freunde
um das Panier der « Hochkirche > geschart. Möchten sich noch recht
viele, namentlich auch kirchlich gesinnte Laien, zu uns finden und



— 380 —

uns helfen, den Tempel Gottes vor der Zerstörung zu schützen und
gegenüber denen, die das Heilige zum Profanen herabwürdigen
wollen, die göttliche souveraineté unserer teuren Kirche zu stabi-
lieren, auf einen rocher de bronze >

Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Laut
dem 17. Bulletin ist die angeregte Gebetswoche vom 18.—25. Januar
zur Wiedervereinigung der Kirchen von sehr viel Christen und sehr
viel Kirchen beobachtet worden. Besonders die Kirchen in Indien
haben sich durch besondere Veranstaltungen ausgezeichnet, über
die das Bulletin eingehend Bericht erstattet. Auf den 18.—25. Januar
1919 wird nun wiederum eine solche Gebetswoche angeregt. Die
Kommission versendet dafür eine besondere Liturgie. Sie enthält
für jeden Tag der Woche im Anschluss an eine Schriftstelle eine

Betrachtung mit entsprechenden Gebeten. Das Büchlein — in
englischer Sprache — kann vom Sekretär der Weltkonferenz Robert
H. Gardiner in Gardiner-Maine U. S. A. bezogen werden.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

