
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


275

KIRCHLICHE CHRONIK.

Bischof Dr. E. Herzog über die Folgen des neuen römischen
Codex für romfreie katholische Kirchen. — An der diesjährigen
Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz hielt Bischof
Dr. E. Herzog einen Vortrag über den neuen Codex. Nach dessen

grundsätzlicher Würdigung äusserte er sich über die Folgen für
romfreie katholische Kirchen folgendermassen :

i. In Ländern mit ganz oder überwiegend römisch-katholischer
und päpstlich gesinnter Bevölkerung wird man natürlich das neue
Gesetzbuch ohne weiteres hinnehmen und sich allen seinen
Vorschriften so unterwerfen, wie man sich den vatikanischen Dogmen
unterworfen hat.

2. In andern Ländern, in denen es eine katholische Bevölkerung
gibt und in denen auch der Staat eine societas perfecta sein will, die
von keiner andern Macht abhängig ist, sondern sich die
massgebenden Gesetze selbst gibt, wird man den Konflikten zwischen
den beiden souveränen Gewalten mehr und mehr dadurch
auszuweichen suchen, dass man zur Trennung von Kirche und Staat
schreitet.

3. Sowohl da, wo der Staat die neue papstliche Gesetzgebung
einfach als gültig hinnimmt, wie da, wo es zur Trennung von
Kirche und Staat kommt, werden die Katholiken, die um einen
allgemeinen Ausdruck zu gebrauchen — am Nationalkirchentum
festhalten, nur eine mehr oder weniger beträchtliche Minorität
bilden. Die Erfahrung hat uns selbst davon überzeugen können,
dass der Widerwille gegen dogmatische und kirchenrechtliche
Neuerungen nicht stark genug ist, um wenigstens diejenigen, die
die Neuerungen fur unwahr und unberechtigt halten, sich aber

gleichwohl der kirchlichen Segnungen nicht berauben lassen wollen, in
ihrer Mehrheit zu einem Ausscheiden aus der päpstlichen Obedienz
und zur Schaffung einer eigenen und selbständigen kirchlichen
Organisation zu veranlassen. Unter Pius X. hat man das noch
mehr als bisher dadurch zu verhindern gesucht, dass man mit den
Erlassen über die Beichte und Kommunion siebenjähriger Kinder die
Katholiken von frühester Jugend an an die angeblich zur Seligkeit
nötige Abhängigkeit von den Dienstleistungen der unter dem Papst
stehenden Geistlichkeit gewöhnte, so dass psychologisch den so



— 276 —

Erzogenen in der Regel später nur entweder die völlige Indifferenz
gegenüber dem religiös kirchlichen Leben oder dann das gehorsame

Verbleiben in der päpstlichen Gemeinschaft übrigbleibt.
4. Daher kommen die von Rom unabhängigen kirchlich organisierten

katholischen Minderheiten in relativ schwierige Verhältnisse.
In Ländern mit vorwiegend päpstlich gesinnter Bevölkerung war
deren Lage ja schon bisher nicht besonders günstig. Man denke

— um nicht von gewissen schweizerischen Kan Ionen zu reden —

an Bayern, wo die Altkatholiken nur als private Religionsgenossen -

schaff geduldet sind, der nicht einmal das Glockengeläute gestattet
ist, oder man denke an Österreich, wo die Kirche der Altkatholiken

zwar die staatliche Anerkennung besitzt, sich jedoch bisher
keiner Unterstützung aus Staatsmitteln erfreut und keinen Anteil
an den katholischen Kirchengütern hat, oder man denke an Polen,

wo die Mariawiten unter der Regierung des Zars zwar gegen die
sonst nur den Juden drohenden « Pogrome » polizeilich geschützt
wurden, sonst aber auch gar nichts erhielten als die Freiheit,
Gemeinden zu organisieren, Kirchen und Pfarrhäuser zu erbauen
und die bewundernswerten Wohltätigkeitsanstalten zu errichten
und zu betreiben. Es ist sehr zu befürchten, dass in solchen
Ländern die Verhältnisse nicht günstiger werden, wenn das neue
päpstliche Gesetzbuch als für Katholiken massgebend hingenommen
und in allen Teilen angewendet wird. Wie traurig, wenn nun in
dem < vom Zarismus befreiten » Polen die Märtyrerkirche der
Mariawiten neuer schamloser Verleumdung, roher Beraubung und
gewalttätiger Unterdrückung anheimfiele!

5. Nicht so tragisch werden sich die Verhältnisse da gestalten,
wo das neue päpstliche Gesetzbuch über kurz oder lang zur
Trennung von Kirche und Staat führt. Man versteht ja gewöhnlich
unter solcher Trennung einfach : Freiheit für jeden Kultus, der sich mit
der öffentlichen Ordnung verträgt, aber Verweigerung jeder
Unterstützung und Dienstleistung von seiten des Staates und seiner
Organe. Wird damit Ernst gemacht, so ist für jede anständige
Kultusgesellschaft genügend Raum gewährt, dass sie existieren
kann. Leichter wird natürlich die Beschaffung der Existenzmittel
einer Gemeinschaft sein, die gut organisiert ist, strenge Kirchendisziplin

üben kann, recht viel Wege kennt, die Mitglieder in

Anspruch zu nehmen, recht viel Organe hat, die Glieder der
Gemeinschaft miteinander in persönliche Beziehung zu bringen,
nicht auf nationale Grenzen beschränkt, sondern mit grossen und
mächtigen Gemeinschaften des Auslandes solidarisch verbunden
ist. Es ist darum nicht schwer zu sagen, welches die Kirche ist,
die sich mit der Trennung von Kirche und Staat am leichtesten
abfindet. Das wird — abgesehen von der Heilsarmee — die



277 —

römische Kirche sein. Nicht so leicht wird die Beschaffung der
Existenzbedingungen solchen Gemeinschaften sein, die auf die
besondere kirchliche Zugehörigkeit kein für die Ewigkeit entscheidendes

Gewicht legen, sich nur einer sehr bescheidenen Seelenzahl

rühmen können, isoliert sind, für gottesdienstliche Funktionen
keine Taxen erheben, aber auch sonst vielleicht nach der
Geistesrichtung ihrer Freunde nicht selten unter der Vorstellung leiden,
man bringe schon genug Opfer, wenn man sich der Genossenschaft

überhaupt zuzahlen lasse oder sogar die Kinder in den

Religionsunterricht schicke. Von den 200 associations cultuelles,
die sich nach 1905 in Frankreich auf Grund des Trennungsgesetzes

gebildet hatten, existiert meines Wissens schon längst
keine einzige mehr. In Portugal, wo 1911 das französische
Beispiel der Trennung von Kirche und Staat nachgeahmt worden ist,
gibt es noch einige wenige unabhängige Gemeinden ; aber diese
hatten sich schon lange vor dem Erlass des Trennungsgesetzes
und mit Hülfe irischer Bischöfe organisiert: von einem wesentlichen
Zuwachs ist mir im Laufe der letzten sieben Jahre nichts bekannt
geworden. Wo man unter Religion wesentlich den Gehorsam

gegenüber den kirchlichen Obern versteht, ist auch gebildeten
Leuten Glaubens- und Gewissensfreiheit gleichbedeutend mit der
Ablehnung dieses Gehorsams und damit der positiven Religion
überhaupt. Mit dem neuen Gesetzbuch ist die römische Kirche
überall zu einer so starken Korporation gemacht worden, dass sie
auch die grösste Schädigung, von der sie etwa infolge einer
Trennung von Kirche und Staat betroffen werden kann, mit
Leichtigkeit erträgt. Aber das in diesem Gesetzbuch verkörperte
kirchliche System hat gleichzeitig die Wirkung, dass es die Organisierung

unabhängiger kirchlicher Gemeinschaften psychologisch
fast unmöglich macht.

6. Es ist für die selbständigen, das heisst für die weder von
der papstlichen Hierarchie regierten, noch durch eine bürgerliche
Gesetzgebung in ihrem äussern Bestand geordneten kirchlichen
Verbände noch eine andere Gefahr vorhanden, die der endlosen

Zersplitterung. Dafür bieten die kirchlichen Zustände in den

Vereinigten Staaten ein sprechendes Beispiel. Dort beschäftigt man
sich gegenwärtig in protestantischen Kreisen mit sehr ernsthaften
kirchlichen Einigungsversuchen. Veranlassung dazu gab die stets
wachsende Zahl selbständiger kirchlicher Gemeinschaften. Von
diesen haben sich etwa 160 die Rechte juridischer Persönlichkeiten
«rworben. Wohl ebenso gross oder noch grösser wird die Zahl
von privaten Genossenschaften sein, die heute sich bilden und

morgen sich auflösen, ohne der Bundesregierung von ihrem Dasein
Kenntnis zu geben. Immer ist es natürlich die Glaubens - und



— 278 —

Gewissensfreiheit, mit der man die Neugründung rechtfertigt. Die
neuen Einigungsversuche, denen sich bisher dreissig protestantische
Kirchen angeschlossen haben, bestehen aber nicht darin, dass man
miteinander über dogmatische oder kirchenrechtliche oder
liturgische Dinge verhandelt, sondern einfach darin, dass man sich für
gemeinschaftliche Zwecke zu gemeinschaftlicher Arbeit die Hand
reicht. Dass mit theologischen Diskussionen eine Einigung möglich

sei, hält man — wenigstens einstweilen — für ausgeschlossen.
Das ist im Grunde die gleiche Anschauung, der das in seiner Art
klassische Werk des neuen päpstlichen Gesetzbuches die
Entstehung verdankt. Rom weiss ganz genau, wie es in Wirklichkeit
bei seinen Untergebenen im subjektiven Sinne mit der « Einheit
des Glaubens» bestellt ist: es denkt nicht daran, die Erkenntnis
und Anerkenntnis der von ihm vorgetragenen Lehren zum Band
der kirchlichen Gemeinschaft zu machen, sondern es stellt diese

Gemeinschaft her, indem es die Gläubigen den von ihm erlassenen
Geboten unterwirft. Für die kirchliche Gemeinschaft ist das Kirchen-
recht von grösserer Wichtigkeit als die Dogmatik. Darum wird
das neue Gesetzbuch, das jedem Kaplan und jedem Bischof
klar und bestimmt vorschreibt, woran er sich zu halten hat, für
die Befestigung und Stärkung der päpstlichen Gemeinschaft von
sehr grosser Bedeutung sein. Dieser, wenn man will, pessimistischen
Anschauung hat Segesser 1870 gleich nach dem Ausgang des

vatikanischen Konzils Ausdruck gegeben. Er stellte (« Studien und
Glossen zur Tagesgeschichte», Schwyz, Aug. Eberle, 1870,
Seite 7) den Sieg der vatikanischen Konzilsmehrheit mit dem

Sieg der Deutschen im Krieg vom Jahr 1870 zusammen und
bemerkte : « In Rom war wie an der Mosel und an der Maas es

die Masse, zu der der Vorteil überlegener Strategie der Führung
kam, die den Sieg entschied ; der innere Wert der oppositionellen
Elemente vermochte auf dem Konzil ebensowenig den Mangel
einheitlicher Wirkung und durchgreifender Energie zu ersetzen,
als im Felde die Tapferkeit der französischen Truppen in
hoffnungsloser Defensive zu siegen vermochte. » Dem hätte ich Anno
1870 nur mit Einschränkung zustimmen können; ich hatte den
innern Wert der oppositionellen Elemente höher angeschlagen,
aber ich muss heute gestehen, dass die seitherige Geschichte
Segessers Ansichten zu bestätigen scheint. Das jetzt in aller Stille
zur Geltung gekommene römische Gesetzbuch ist nichts anderes
als die konsequente Durchführung des 1870 in überlegener
Machtentfaltung und tüchtiger Strategie zustande gekommenen Dogmas
von der absoluten päpstlichen Jurisdiktionsgewalt.

Wozu mahnt aber diese neue Wendung unsere eigene kirchliche

Gemeinschaft



— 279 --

i. Es kann natürlich keine Rede davon sein, dass nun auch
wir das innerkirchliche Leben mit möglichst genau formulierten
Vorschriften in allen Einzelheiten regeln und stramme Disziplin
herstellen. Man war bei uns von Anfang an und zumal in den
ersten Zeiten mehr nur darauf bedacht, für Sonderrechte Raum
zu schaffen und keinerlei Rücksichten zu verletzen, die irgendwie
in Betracht kommen könnten. Aber auch solche, die in erster
Linie für eine lebensfähige christkatholische Nationalkirche Interesse
hatten, glaubten weder einer streng hierarchischen, noch einer
detaillierten disziplinaren Ordnung zu bedürfen, sondern sich
überall auf die Einsicht, den guten Willen und die Treue der
Glaubensgenossen verlassen zu dürfen. Darauf sind wir bis auf
diesen Tag angewiesen. Aber an das, was hinsichtlich unserer
kirchlichen Ordnung in unserer Verfassung, in unsern Reglementen
und Synodalbeschlüssen festgestellt und nicht geändert worden ist,
wird man sich allerdings in allen Gemeinden zu halten haben,

wenn man Einheit und Bestand unserer Kirche nicht gefährden will.
2. Ich wende das insbesondere auf unsern Gottesdienst an.

Wir sind der Meinung, eine Kirche sei in erster Linie der Religionsübung

wegen da, obwohl wir sehr gut wissen, dass die christliche
Religion für das moralische und gesellschaftliche Leben von aller-
grösster Bedeutung ist und da, wo sie in dieser Hinsicht ohne

Wirkung bliebe, eine wertlose Formsache wäre. Legen wir aber
in erster Linie Gewicht auf die gemeinschaftliche Religionsübung
und nicht auf die Beobachtung kanonischer Vorschriften, so muss
der Zweck unserer Gottesdienste die Erbauung sein. Ich kann
mich an Zeiten erinnern, in denen ich nicht ohne Gewissensunruhe

von der Kanzel gestiegen bin, weil ich mich fragen musste,
ob ich nicht vielleicht durch diese oder jene Äusserung einem
frommen Gemüt Anstoss gegeben habe. Wenn wir den Zweck
des Gottesdienstes im Auge behalten, so werden wir auch das

bescheidene Opfer der Witwe nach seinem wahren Werte
beurteilen und uns wohl hüten, diese vom Opferkasten zu verdrängen.
Nach meinen Erfahrungen haben sich die Gemeinden am besten

erhalten, in denen man in schonender Sorgfalt darauf bedacht war,
diesen Grundsatz zu befolgen.

3. Es gibt bis auf diesen Tag in der päpstlichen Obedienz
zahllose Katholiken, die es fast als Kränkung empfinden, wenn
man sie als römisch bezeichnet. Das neue Gesetzbuch hat aber
den Zweck, die Katholiken des Erdkreises in allen Dingen zur
Unterwürfigkeit unter die päpstliche Jurisdiktion zu bringen.
Unsere Kirche hingegen wurde zu dem Zwecke organisiert, solchen
Katholiken, die sich der päpstlichen Allgewalt entziehen und doch
katholisch bleiben wollten, eine Zufluchtsstätte zu bieten. Dieser



— 280 —

Zweck wird durch die neue Gesetzgebung nicht überflüssig, sondern
erst recht notwendig. Daher dürfen wir die Fühlung mit dem
Teil des katholischen Volkes, der im Grunde eines Geistes mit
uns ist, nicht verlieren ; wir müssen die Türen offen halten nicht
bloss für diejenigen, die vielleicht gehen wollen, sondern namentlich

für diejenigen, die kommen wollen, und diesen durch die Tat
beweisen, dass sie freundliche Aufnahme finden und durch ihren
Eintritt nichts verlieren, sondern viel gewinnen.

4. Wir haben uns von Anfang an auf nationalen Boden gestellt.
Wir wollten ungehemmten, von jeder fremden Macht unabhängigen
Anteil nehmen an allen Angelegenheiten, die unser Volk als Ganzes

angehen. Wir waren und sind eben der Meinung, Kirche im
christlichen und alten katholischen Sinne sei nicht der Papst und
nicht der Bischof, nicht der Klerus und nicht das Laientum,
sondern Kirche sei das zur christlichen Religionsübung organisierte
Volk, oder doch ein Teil des Volkes, das zugleich das bürgerliche
Gemeinwesen bildet. Demgemäss wahren wir uns das Recht, auch
in bürgerlichen Dingen völlig frei zu sein. Mit dem vatikanischen
Dogma vom Universalepiskopat wurde aber prinzipiell jede Kirche
und jeder Katholik in allen Sachen, die den Glauben, die Sitten,
die Disziplin und Kirchenregierung betreffen, unmittelbar dem Papst
unterworfen, und nun ist konkret im neuen Gesetzbuche gesagt,
was diese Pflicht des Gehorsams in sich schliesst. Diese
Bestimmungen stehen in so vielfachem Widerspruch mit den Gesetzen
und Einrichtungen unseres Landes, dass es — namentlich in
kirchenpolitischen Dingen — zu endlosen Konflikten kommen muss. Wir
stehen aber zu unserm Land und Volk: dazu bietet uns unsere
Kirche die Möglichkeit. Haben wir das vatikanische Dogma
abgelehnt, so weisen wir auch die praktische Durchführung dieses

Dogmas von uns.
Meine Brüder Unser Heiland hat am Abend vor seinen

Leiden an seine Jünger die merkwürdige Frage gerichtet: «Als
ich euch aussandte ohne Beutel, ohne Tasche und ohne Schuhe,
habt ihr da an irgend etwas Mangel gehabt?» (Luk. 22, 35.) Man
erwartet beinahe die Antwort: Ja wohl: denn wir waren ja ohne
Geld im Beutel, ohne Lebensmittel in der Tasche und sogar ohne
Schuhwerk an den Füssen. Aber die Jünger antworteten: Nein,
es hat uns an nichts gefehlt; sie wussten, wie die Frage gemeint
war. Als wir bald vor einem halben Jahrhundert im Vertrauen
auf den Herrn und sein heiliges Wort ausgezogen sind, hätte uns

auch die Angst beschleichen können, dass wir Mangel haben
werden an allem, was namentlich zu einer Kirchenbildung nötig
war. Tag für Tag wurde uns von kirchlichen Gegnern und persönlichen

Freunden, dort im Tone triumphierender Schadenfreude, hier im



— 281 —

Tone wohlwollender Teilnahme, zugerufen: Eure Sache wird im Sande
verlaufen Das ist nicht geschehen. Wo und warum Gemeinden
eingegangen oder doch zurückgegangen sind, habe ich hier ebensowenig

zu erörtern, wie ich den anwesenden Vertretern der
christkatholischen Gemeinden erst noch darzutun habe, dass unsere
Kirche lebensfähig sei. Wollte ich aber an die Herren Synodalen
nun auch die Frage richten : Habt ihr jemals an etwas Mangel
gehabt, so wären vielleicht diese und jene versucht, an den kleinen
Beutel zu erinnern : aber im allgemeinen würde ich doch wohl auf
die Frage in dem Sinne, in welchem sie gemeint ist, die Antwort
erhalten: Nein, es hat uns an nichts gefehlt; wir haben in der
Kirche die Belehrung und Erbauung gefunden, die wir suchten ;

die Kinder erhielten den geziemenden Unterricht, und die Gemeinde
feierte in würdiger Form ihre Gottesdienste; der Klerus ist seiner

Aufgabe gewachsen und erfüllt sie gewissenhaft, und die Laien
haben gelernt, sich mitverantwortlich zu machen, mitzuraten und
mitzutaten. Und man dürfte auch hinzufügen: Im übrigen waren
und sind wir genau so arm und so reich wie unsere Volksgenossen
überhaupt: denn wir scheiden uns in gesellschaftlichen und
politischen Dingen, in gemeinnützigen Bestrebungen, in Schul- und
Armensachen nicht aus von unsern Mitbürgern. Wir haben die
Möglichkeit, uns in öffentlichen Angelegenheiten nach unserm
eigenen Gutfinden zu verhalten und doch treue Mitglieder unserer
Kirche zu sein. Fragt man uns also, was uns fehle, so können
wir nur Mängel namhaft machen, die wir mit unsern Volksgenossen
teilen und für die unser Kirchenwesen nicht in besonderer Weise
verantwortlich ist. —¦ Gleichwohl, meine Brüder, dürfen wir uns
nicht verhehlen, dass wir nun als Kirche einer nicht bloss an Zahl
und Hülfskräften uns unendlich überlegenen, sondern auch einer
unvergleichlich disziplinierten Macht gegenüber befinden, einer
Macht, die es als ihr Recht und ihre Pflicht betrachtet, unser
Kirchenwesen zu bekämpfen und zu schwächen und wenn möglich
zu beseitigen. Die Gegenwart lehrt uns freilich, dass auch die
grösste Macht in sich zusammenbrechen kann, wenn ihre Zeit
gekommen ist, und erinnert Gläubige und Ungläubige, Demütige
und Hochmütige an das Gesetz: Der Mensch denkt und Gott
lenkt. Allein das darf uns nicht hindern, mit erneutem Eifer zu
tun, was wir unserm Gewissen, unsern Familien, unserm katholischen
Volk schuldig sind, nämlich getrost und mutig auszuharren bis
zum letzten Stündlein, in verständnisvoller Treue zusammenzuhalten,
den uns geschenkten Tag gut anzuwenden und die uns verliehene Kraft
weise und eifrig zu verwerten. Alles andere sei Gott anheimgegeben.

Interntt. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1»18. 19


	Kirchliche Chronik

