
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 166

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsgedanken und Bestrebungen. — Der Krieg bewirkte
in allen Ländern eine entschlossene Einigung des Volksganzen, die
alle kirchlichen, sozialen und politischen Gegensätze in den Hintergrund

drängte. Der Gedanke lag nahe, die Zeit dieses Burgfriedens
zu benutzen, um die Frage der kirchlichen Einigung zu erörtern.
In Deutschland sind tatsächlich über dieses Thema Artikel geschrieben
worden und sind Broschüren erschienen. Allein die konfessionellen
und kirchenpolitischen Gegensätze sind zu alt und zu gross, als
dass zwischen den katholischen und protestantischen Kirchen nur
ein ernstlicher Versuch einer Verständigung erreicht werden könnte.
Zu einer Schrift von K. Engelbrecht, die als das grosse Friedensziel

die deutsche Nationalkirche vertritt, bemerkte das führende Blatt
der deutschen Römisch-Katholiken, die «Köln. Volksztg. » : Für die
Römisch-Katholiken ist « der Gedanke einer Nationalkirche im eigentlichen

Sinne, d. h. der Verzicht auf die eine Weltkirche, welche
auch durch ihre Verfassung die nationalen Grenzen überspannt,
nicht erörterungsfähig. Die Wahrung des konfessionellen Friedens
und in angemessenen Grenzen auch eine «Zusammenarbeit» lässt
sich damit bei gutem Willen auf beiden Seiten sehr wohl
vereinbaren.» Das gemeinsame Hirtenschreiben, das die römischen
deutschen Bischöfe letzten Plerbst erlassen haben und das, wenn auch
in verbindlicher Form, die starrsten konfessionellen Schranken
aufgerichtet hat, wird alle Träume einer künftigen Aussöhnung der
beiden Hauptkirchen auf deutschem Boden für immer begraben haben.
Von einem andern Gesichtspunkt aus beleuchtet in einem Aufsatz im
Oktoberheft 1917 des «Hochland» über «M. Luthers religiöse Psyche»
Domdekan F. X. Kiefl die Frage, indem er u. a. ausführt : «Was
uns heute vor allem nottut, ist der innere Friede. Die Religion Jesu
Christi, des ewigen Friedensfürsten, darf nicht mehr dazu dienen,
uns im Heiligtum unseres vaterländischen Empfindens zu entzweien.
Nicht als ob wir dabei an religiöse Gleichgültigkeit oder gar an
eine Nationalkirche denken sollten. Wir Katholiken werden von



— 167 —

dem Ideale der Weltkirche und ihrem unendlich erhabenen
Einheitsgedanken niemals lassen. Der Gedanke einer inneren
Verschmelzung der Konfessionen ist eine Utopie, welche sich nur
verwirklichen liesse, wenn der Krieg uns die schrecklichste aller
Folgen, den religiösen Indifferentismus, bringen würde. Wie der
deutsche Geist selbst auf diesem verhängnisvollen Gebiete gegenüber

anderen Völkern seine ehrliche Art nicht verleugnet hat, wie
die traurige Spaltung in ihrem ersten Ursprung bei uns trotz vielen
weltlichen Beimischungen das innerste Streben beider Teile nach
Festhaltung des reinen Christentums nicht verleugnet hat, so möj.
es höchste Ehrensache des deutschen Geistes sein, den Zwist wiecer
auf dieses höchste und reinste Geistesgebiet einzuschränken i nd
dabei in allen auf das Patriotische bezüglichen Fragen nicht Uoss
bürgerliche Duldung zu pflegen, sondern ehrliche christliche Liebe.
Dies können auch wir Katholiken tun, unbeschadet aller Festigkeit
in den unerschütterlichen Grundlagen unseres Glaubens, aber
vertrauend, dass die Vorsehung auch diesen schmerzlichen Riss im
Herzen der Christenheit höheren Zwecken dienstbar mache
Die Spaltung wird nicht ewig sein wie die Kirche. Wie es auch
gehen möge: der übernatürliche Lebensgedanke der Kirche wird
neu verjüngt aus dem gewaltigen Prozesse hervorgehen. Eine
neue Zeit wird ihr neue Kämpfe ganz anderer Art bringen, bis sie,
die unbefleckte Braut Christi, die Menschheit zur Sternenhöhe der
ewigen Ideale emporgeführt hat. Dieser Gedanke schwebt als ein
versöhnender Lichtstrahl über dem wogenden Meer des Kampfes.»
Aus diesem Gedanken heraus wirft im Aprilheft derselben
Zeitschrift Max Fischer in einem Artikel «Die überstaatlichen Kräfte
der Gegenwart» die Frage auf, ob der Katholizismus noch die
innere Kraft und die äussere Möglichkeit besitzt, die Aufgabe einer
überstaatlichen Sendung zu erfüllen. Die Lösung sieht er in der
Annäherung und Vereinigung des Katholizismus mit dem modernen
Kulturbewusstsein. «Gelingt es», schreibt er, «der überstaatlichen
Idee des Katholizismus, auch wieder die Mehrheit der Menschen
und die kulturschaffenden Kräfte der Zeit für sich zu gewinnen,
dann ist der katholischen Kirche wieder ihre überstaatliche,
völkervereinigende Macht, die sie im Mittelalter besessen hat. Dann ist
s'e wirklich wieder die einigende geistige Macht über den streitenden
Physischen Mächten, die Macht der Ruhe über dem Wettstreit der
Staaten, die Macht des Friedens über den selbstsüchtigen Interessen
der Welt Als einigende Macht muss der Katholizismus einem
verinnerlichten Europa wieder Form und geistige Richte schenken
Wer»n, seiner ewigen Aufgabe bewusst, der Katholizismus, die
gefahren zeitlicher Erstarrung meidend, statt den realpolitischen
v°rteilen der Stunde, seinen grossen überstaatlichen Zielen mit



— 168 —

voller Kraft zugewendet ist, dann wird er wieder das werden, was
die heutige Menschheit im Tosen der Waffen und im blutigen Streit
der Völker ersehnt, das umschliessende Band der Menschheit über
die Sonderprägung der Staaten. Es ist nur seine wesenhafte und
immanente Aufgabe, die der Katholizismus auf solche Weise
erfüllen würde, es ist — die Katholisierung der Menschlich. - Der
Verfasser erwartet nur von einem Katholizismus, der ein : nur
geistige Macht ist und der diese nur mit geistigen Mitteln oline
Land und ohne Soldaten bewahren müsse, die Lösung der Aufgabe.
Allein diese Auffassung teilt die Kurie, das ist doch der
weitverbreitete Eindruck in der jetzigen Krisis, nicht. Benedikt XV.
fühlt und geriert sich als Souverän, wie irgendeiner seiner
Vorgänger. Auch die Mittel, mit denen er die Katholisierung der
Menschheit durchführen möchte, zielen nicht auf eine Verständigung
mit dem modernen Kulturbewusstsein, wie der neue Codex juris
canonici bestätigt.

Unter den deutschen Protestanten ist der Plan einer « Reichskirche »,

die alle Landeskirchen umfassen soll, aufgetaucht. Sie besitzen ja einen

Einigungspunkt seit 1852 in der Eisenacher Konferenz und seit

1903 in einem Kirchenausschusse. In einer Flugschrift des
Dürerbundes entwickelte Prof. Weinel in Jena einen Plan dieser deutschen
Reichskirche. Von rechtsstehender Seite wurde ihm entgegengehalten,

dass gerade im kirchlichen Leben sich die Eigenart der
deutschen Stämme behaupte und dass es auf absehbare Zeit bei
den Landeskirchen bleiben und die Reichskirche nach wie vor
ein Traum sein werde. «Die deutsch-evangelische Reichssynode»
ist der Verhandlungsgegenstand, der auf die Tagesordnung der
nächsten Vorstandssitzung der deutsch-evangelischen Pfarrvereine
gestellt ist. Der Präsident Dr. Deissmann schreibt dazu : « Es ist
ein beschämendes und bitteres Gefühl, das gerade in dem Jubeljahr
der Reformation durch mancherlei Erscheinungen am politischen
Himmel geweckt werden musste und bei vielen geweckt worden
ist: Die evangelische Kirche in dem zu Zweidrittel evangelischen
Deutschland ist für das öffentliche Leben zu einer Null geworden,
mit der niemand, weder Bekenner noch Gegner mehr rechnet.
Sollte gar, was viele schon kommen sehen, die Trennung der
Kirche vom Staate eintreten, so würde sie in den Augen der Welt
zu einer Schar zerbröckelnder Sekten herabsinken, Rom aber und
die übrigen unevangelischen und unchristlichen Mächte ihren
Einfluss um so schrankenloser entfalten. Ich verweise nur auf die
Tatsachen: Aufhebung des Jesuitengesetzes, Friedensbotschaft des

«Vaters der Christenheit», Erzberger-Scheidemann die Vertrauensmänner

eines deutschen Reichskanzlers, ein gut evangelischer
Reichskanzler hilflos nach wenigen Tagen abgegangen und an seiner



— 169 —

Stelle ein Zentruinsführer. Dies würde nicht möglich sein, wenn es
im deutschen Reich ein corpus evangelicorum gäbe, das seine
Stimme erheben kann und auf dessen Stimme man hören muss.
Ja, was ein jeder wahre Freund des Volkes wünschen muss und
wünscht: ein gemeinschaftlicher Kampf der Katholiken und
Evangelischen gegen die zersetzenden Elemente erschiene dann für die
Zukunft nicht mehr ausgeschlossen. Ich denke, dass deshalb
mancher jetzt williger ist, ein solches corpus evangelicorum schaffen zu
helfen, der früher gleichgültig oder eigenwillig beiseite gestanden hat. »

Anders liegen die Verhältnisse in der angelsächsischen Welt. Hier
ist die römisch-katholische Kirche nicht von der Bedeutung, und die
kirchliche Zersplitterung ist auf der anderen Seite eine viel grössere.
Besonders in den Vereinigten Staaten, wo die Einigungsbestrebungen
unter den nicht römischen Gemeinschaften auf dankbaren Boden
lallen. Auch hat sie der Krieg gefördert, besonders weil dieser die
kirchliche Zersplitterung in grellstem Licht erscheinen liess, sobald
die Kirchen anfingen, für das kirchliche und soziale Wohl der
Armee und der Flotte zu arbeiten. In der «Living Church» und
der « Christian Union Quarterly » finden wir eine Anzahl Artikel
und Dokumente, die über diese Bestrebungen Aufschluss geben.

Die letzte Zeitschrift erwähnt, dass es Sitte geworden, dass
Kirchen sich durch offizielle Abgeordnete auf den Versammlungen
und Synoden vertreten lassen. Sie begrüsst dieses Vorgehen und
bezeichnet es, wenn es auch nur langsam zum Ziele führe, als den
Weg zum gegenseitigen Vertrauen, zur Duldung, Nachsicht und
Liebe, den Fundamenten, auf denen die Einigung der gesamten
Christenheit aufgebaut werden müsse. Als Beispiele werden erwähnt,
dass auf der Generalsynode der Jünger Christi (Disciples of Christ)
ln Kansas City Gäste der presbyterianischen, der kongregationa-
hstischen uud der amerikanischen christlichen Konvention erschienen
seien. An der Versammlung, die sich mit der Unionsfrage beschäftigte,
hielt BischofAnderson von der protestantisch-bischöflichen Kirche eine
•^merkenswerte Ansprache über dieses Thema. Delegierte der
* Jünger Christi» erschienen an der Generalsynode der presbyteria-
nischen Kirche der U. S. A. in Dallas und am Nationalkonzil der
kongregationalistischen Kirchein Columbus. Auf dieser Versammlung
wurde eine umfangreiche Resolution über denselben Gegenstand
Sefasst und mit Rücksicht auf die Zeitverhältnisse « den Kirchen
a'ler Länder nahegelegt, es sich zur höchsten Pflicht zu machen,
dle Zivilisation so durchgängig christlich zu gestalten, dass nur
5jn Minimum von Gewalt nötig sein sollte, um ein Maximum von

"eden zu sichern. Die Vorbereitung auf diese Arbeit sollte nicht
¦^zögert werden Keine einzige Kirche, wenn sie noch so
achtig sei, sei dieser Aufgabe allein gewachsen.»

Interna!, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1918. 12



— 170 —

In einem Artikel über * The war call to Christian Union »

führt die «Living Church» aus, dass die Zersplitterung der Kirche
noch nie in der ganzen Hässlichkeit so zutage getreten und die
Wichtigkeit der Einigkeit niemals so überwältigend einleuchtend

gewesen sei wie gerade jetzt. Grosse Denker hätten deshalb

begonnen, das Geheimnis der Union zu erforschen. Sie erwähnt eine
Rede des oben erwähnten Bischofs Anderson, die Aufsehen erregt
habe. Sie zitiert die wesentlichen Sätze daraus : « Die Zukunft der
Kirche wird sozusagen hauptsächlich davon abhängen, ob die
Kirchen gewillt sind, sich zu einer katholischen Gemeinschaft der
Kinder Gottes zusammenzuschliessen Das Heil der Völker ist
nur in einem Zusammenschluss zu einer starken Armee Gottes zu
finden Es gibt zwei Wege, der Verwirklichung der Einigkeit
nahe zu kommen, der Weg des gegenseitigen Zugeständnisses und
der der gegenseitigen Versöhnung Der Weg, diesem Ziel sich
zu nähern, ist der Weg des Glaubens Zwei Methoden führen
dazu, die der Vorsicht und die des Wagnisses. Die eine geht
zögernd Schritt für Schritt, die andere setzt alles auf Gott ein.
Die eine ist wiederholt versucht worden und ist stets misslungen.
Die andere ist nie versucht worden Einigkeit durch ein Wagnis
des Glaubens (Unity through a venture of faith)... Sind die Kirchen
bereit dazu?»

In dieselbe Richtung gehört ein Aufruf von 85 hervorragenden
Denkern — Geistlichen und Laien — die neun und mehr
verschiedenen Kirchen angehören. Er hat folgenden Wortlaut:

« Gruss allen unsern Glaubensgenossen aller Kirchen Die
gegenwärtige Krisis tritt an die Kirche mit einem «Entweder-Oder»
heran ; entweder wird sie aus dem Kriege mit verkleinerter oder
aber mit veigrösserter Macht hervorgehen. Heutigen Tages müssen
die Kirchen der Wirklichkeit ins Auge schauen Eine in sich
entzweite Kirche kann nicht fortbestehen. Überall vereinigt heute
das Volk seine Industrie, um die Alliierten zu einem mächtigen
Faktor im Kriege zu machen. Die Kirchen aber vereinigen sich

nicht einmal in den einfachsten Sparmassnahmen, um Vergeudungen
zu vermeiden, wie dies an vielen Orten geschehen könnte. Wie
viele Tonnen Kohle und wie viel Elektrizität könnte erspart werden,
wenn kleine Gemeinschaften sich einverstanden erklären könnten,
in einem grossen Gebäude gemeinsamen Gottesdienst zu halten-

Noch mehr! Zur Stunde vertritt die «Vereinigung christlicher
junger Männer» vor der Welt das Christentum. Die vielen christlichen

Kirchen stehen als eine unorganisierte und zerstreute Hülfs*

truppe hinter diesem wohlorganisierten Heer von Freiwilligen. Wenn
diese nun vorwärts gehen, so können die getrennten Kirchgemein'
schaften der Welt nicht zur Kenntnis bringen, dass hinter diesen



— 171 —

die vereinigte Reservekraft der ganzen Kirche Gottes stehe. Einige
unserer Geistlichen an der Front vergessen den besondern Namen
der Kirche, welche sie dorthin geschickt hat, und arbeiten auf
Schlachtfeldern und in Spitälern nebeneinander und miteinander
als Geistliche und Diener Gottes. Daheim aber stehen sie getrennt!

Die Regierung der Vereinigten Staaten verteilt zur Stunde die
Kapläne unter den verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften im
Felde; das Rote Kreuz nur für unsere Hülfstätigkeit, unsere
verschiedenen kirchlichen Namen und kirchlichen Gewänder nur für
unsere Religion Dies sollte nicht so sein. Die Krisis der Christenheit

verlangt die Unterordnung aller Dinge, die trennen. Ohne
Beeinträchtigung der bestehenden persönlichen Verbindungen ist die
ganze Kirche heute berufen, das Opfer allen Dingen zu bringen, die
irgendwelchen Wert in dem einen grossen Wagnis des Glaubens
(venture of faith) vor Gott haben. Heute dürfen wir nicht unsere
Befürchtungen, sondern nur unsere Hoffnungen um Rat fragen, wie
unsere Väter es lange vor uns getan haben. Heute könnte aus
unsern Befürchtungen Untreue entstehen.

Bischöfe, Geistliche und Laien Sollen wir auf unserm Wege
umherschlendern, indem wir uns um so manche nichtigen Dinge
streiten, während in den Leiden dieser Welt unser Herr aufs neue
für die Sünden moderner Zivilisation gekreuzigt wird Der Augenblick

verlangt Einigkeit! Durch einen entscheidenden Schritt muss
unser Glaube an Einigkeit zur Tatsache gemacht werden. Das
könnte nun geschehen, wenn wir z. B. als eine Kriegsmassregel die
Kapläne und Geistlichen in die Kantonnemente, zu den
Regimentern, auf die Kriegsschiffe senden würden ohne Rücksichtnahme
auf die Kirche, zu der sie gehören, indem sie nicht als Gesandte
dlrer eigenen Kirchgemeinschaft auftreten würden, sondern indem
S1e durch eine gemeinsame Ordination oder Konsekration mit aller
Autorität und Gnade ausgestattet, welche die ganze Kirche Gottes
»inen übertragen kann, kein anderes Zeichen führen würden als
das Kreuz.

Heute muss etwas zu einer greifbaren Tatsache der Einheit
Und Einigkeit erhoben werden, wenn die Kirche — die einzige
Kirche vieler Kirchen, um die zu beten unser Herr Glauben genug
hatte — morgen die Kraft Gottes werden soll, um die Welt zu
Jetten. Dies kann nicht lange mehr hinausgeschoben werden. Die
leiten, in denen wir leben, verlangen raschen Entschluss. Dürfen
"•r zugeben, dass die Kirchen zur Stunde vergessen, dass der Herr
n der Woche vor seinem Leiden dem unfruchtbaren Feigenbaume
nur ein Jahr noch Zeit gewährte, Früchte zu tragen oder dann
Un[igehauen zu werden? Diese Parabel möge heute den Kirchen
z"m Nutzen sein.



— 172 —

Die Unterzeichneten, Mitglieder verschiedener Kirchen, richten
deshalb an Sie diesen Aufruf mit der Bitte, ihn zu beantworten
und Ratschläge zu geben, die Ihnen zeitgemäss erscheinen.»

Zwei Fälle der tatsächlichen Union kleinerer kirchlicher
Gemeinschaften aus England erwähnt die « Christian Union Quarterly ».

Der englische und amerikanische Zweig der Disciples of Christ in
England, die in zwei verschiedene Organisationen zerfielen, haben
sich unter dem Namen Churches of Christ vereinigt. Ebenso haben
sich die freie Kirche von England, die aus dem Jahre 1844 stammt
und die reformierte bischöfliche Kirche, welche sich in Amerika
im Jahre 1873 und in England 1877 bildete, vereinigt. Beide
Kirchen stimmen in Lehre, Disziplin und Verfassung überein. Seit
der Vereinigung, die mit dem I. Januar 1918 Tatsache wurde,
anerkennen sie als höchste Instanz die Generalsynode der freien
reformierten bischöflichen Kirche von England, haben das Land
zur bischöflichen Verwaltung in Diözesen eingeteilt und unterziehen
das allgemeine Gebetbuch einer angemessenen Revision.

Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Das
Sekretariat hat am 25. Januar das 16. Bulletin verschickt, das über
die grosse einlaufende Korrespondenz berichtet. Vor dem Kriege
sind beim Sekretär der Konferenz jährlich 16,000 Briefe und Karten
eingegangen. Reichlich kamen sie aus den Vereinigten Staaten.
Seit Kriegsausbruch ist ihre Zahl zurückgegangen, weil viele Leute
der Ansicht sind, die Bewegung sei während des Krieges
unterbrochen. Es trifft zu, dass die Kommission der bischöflichen Kirche
sich nicht so stark angestrengt hat, im eigenen Land die
Angelegenheit zu forcieren, denn das ist jetzt die Aufgabe der
nordamerikanischen Vorbereitungskommission, die in Garden City im
Januar 1917 organisiert wurde und aus Mitgliedern der führenden
Gemeinschaften in Nordamerika mit Einschluss der römisch-katholischen,

serbischen und armenischen Kirche zusammengesetzt ist.
Die Bemühungen der Kornmission der bischöflichen Kirche

bewirkten die Ausschreibung einer Gebetswoche für die
Wiedervereinigung in den Tagen vom 18. bis 25. Januar 1918 und
vermochten einflussreiche Persönlichkeiten der übrigen Welt für
die Sache zu interessieren. Diejenigen, die glauben, die Bewegung
flaue ab, würden angenehm überrascht, wenn sie von den Briefen
Einsicht nehmen könnten, die aus allen Weltteilen und von Christen
jeden Namens eingehen. So trafen am 3. Januar 1918 Briefe ein

von den Sekretariaten der Y. M. C. A. (Jungmänner-Organisation)
in Massachusetts, Virginia und Ohio, von einem reformierten
Geistlichen in Ohio, einem kongregationalistischen Geistlichen in Minnesota,

einem Geistlichen aus New Zealand, dem Leiter eines religiösen



— 173 —

Ordens der bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten, einer
amerikanischen Baptisten-Mission in Burma, einem Erzbischof der
anglikanischen Kirche in Australien, einem Bischof der
anglikanischen Kirche in Kanada, von einem solchen einer Insel in
South Atlantic, einem hervorragenden freikirchlichen Geistlichen in
England, einem Geistlichen der Kirche von England, einem solchen
aus Süd-Afrika, jetzt Kaplan in Frankreich, einem Geistlichen der
Kirche von England Kanadas, jetzt Kaplan in Frankreich, einem
englischen Doktor der Theologie, einem Bischof der bischöflichen
Kirche in Japan, von vier Geistlichen der christlichen Kirche in
Kentucky, den Geistlichen verschiedener Kirchen in Iowa. Alle
diese erklärten, die Gebetswoche zu beobachten. Weitere Briefe
von einem griechischen Bischof auf Kreta, einem römisch-katholischen

Bischof in Indien, einem hervorragenden römisch-katholischen
Geistlichen in Italien, einem griechischen Metropoliten in
Mazedonien, einem römisch-katholischen Erzbischof, einem Bischof und
apostolischen Vikar in Asien und einem hervorragenden Laien
der Kirche von Griechenland zeigen grosses Interesse an der

Bewegung. Dieser Laie schickte eine Zeitschrift mit einem Artikel
über die Weltkonferenz und der italienische Geistliche eine solche
mit einem Artikel über die Messe zur Hebung des Schismas. Aus
verschiedenen Ländern erfolgten Erkundigungen nach einschlägiger
Literatur. Sie kann von Sekretär R. H. Gardiner, Post Office
Box 436 Gardiner, Maine U. S. A. bezogen werden.

Der Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. — Die nach Upsala einberufene Versammlung zu einer
internationalen kirchlichen Aussprache wurde zu einer Konferenz
der Delegierten des Weltbundes der Gruppen der neutralen Länder
Schweden, Dänemark, Norwegen, Holland und Schweiz. Aus den
drei ersten Ländern waren je zehn Abgeordnete, aus Holland Prof.
Pont aus Utrecht und aus der Schweiz Prof. Böhringer aus Basel
¦erschienen. Die Verhandlungen dieser « neutralen kirchlichen
Konferenz » unter Leitung von Erzbischof Soderblom dehnten sich auf
die Tage des 14. bis 16. Dezember aus. Erzbischof Soderblom
teilte in seinem Bericht über die Vorgeschichte der Konferenz die
Gründe mit, warum sie nur von neutralen Ländern beschickt
Worden sei. Aus England und Deutschland lagen sympathische
Schreiben vor. Als Termin für die geplante internationale
Konferenz, die einen ökumenischen Charakter haben soll, wurde der
*4- April 1918 projektiert. Die Hauptfrage, die allen Diskussionen
zugrunde lag, lautete: «Was kann und soll die Kirche tun, um
öem Hass und dem Misstrauen zwischen den Völkern
entgegenzuarbeiten, um die Bruderliebe zu stärken und so Kriege zu ver-



— 174 -
hüten?» Der Ertrag der Diskussion über diese Frage wurde in
drei Resolutionen zusammengefasst. Eine vierte beschäftigt sich
mit der Missionsfrage. Am Schluss der Verhandlungen schilderte
ein Augenzeuge die furchtbaren Zustände in Finnland. Die
Konferenz wandte sich telegraphisch um*Hülfe an die amerikanische
Gruppe des Weltbundes und an « The Federal Council of the
Churches of Christ in America », damit aus Amerika das unglückliche

Land mit Lebensmitteln versehen werde. Wie seither bekannt
geworden, hat der Hülferuf in Amerika gute Aufnahme gefunden.

Wir bringen noch die vier Resolutionen nach der Übersetzung
des «Evangelischer Wochenbrief» Nr. 47/48 zum Abdruck:

1. Die Einheit der Christen. Wenn unser christliches
Glaubensbekenntnis von einer heiligen allgemeinen Kirche redet, so erinnert
es an die tiefe innere Einheit, die alle Christen trotz nationaler und
konfessioneller Unterschiede in Christus und dem Werke seines
Geistes besitzen. Ohne Undankbarkeit oder Untreue gegen die
besonderen Gaben an christlicher Erfahrung und Anschauung, die
jede Gemeinschaft von dem Gott der Geschichte empfangen hat,
muss diese Einheit, die am tiefsten am Kreuze Christi zu finden
ist, besser als bisher in Leben und Verkündigung verwirklicht
werden.

2. Die Christen und das Gemeinschaftsleben. Die grosse
Aufgabe der christlichen Gemeinschaft, Salz der Erde und Licht
der Welt zu sein, kann und muss die evangelische Kirche nur auf
geistige W7eise durch ihre Verkündigung und ihr Leben lösen. Die
Kirche soll das wache Gewissen des Volkes und der Völker sein.

Zusammen mit den Christen in allen kriegführenden Ländern
empfinden wir tief den Gegensatz zwischen dem Kriege und dem
Geiste Christi, und wir wollen infolgedessen einige Hauptpunkte
mit Beziehung auf das Verhalten der Christen im Gemeinschaftsleben

hervorheben.
Die Kirche, die leider nicht selten das Trennende stärker betont

hat, als das Einigende, muss das Ideal der christlichen Brüderschaft

geltend machen, das Urteil über die Selbstsucht wecken und schärfen
und mit aller Kraft an der Arbeit der Beseitigung von
Kriegsursachen teilnehmen, mögen diese sozialer, wirtschaftlicher oder

politischer Natur sein.
Die Christen müssen ihre Mitverantwortlichkeit an der öffentlichen

Meinung fühlen und im öffentlichen, nationalen und
internationalen Leben, wie auch im persönlichen Verhalten der Wahrheit
und der Liebe dienen und suchen, die Voraussetzungen der Denk-,
Rede- und Handlungsweise anderer Menschen zu begreifen.

Die Kirche soll die Völker zu einem immer höheren Grad von

Selbstbestimmung: erziehen. *



— 175 —

Die Kirche muss für zwischenvölkliche Verständigung und fur
die Schlichtung internationaler Zwistigkeiten durch Vergleiche, und
Schiedsgerichte wirken.

3. Die Christen und die Rechtsordnung. Nach der
Anschauung des Christentums sind das Bewusstsein von Recht und
Unrecht und die daraus entstandene Gesetzes- und Staatsordnung
Gottes Gaben an die Menschen. Das Evangelium setzt für seine
Wirksamkeit wenigstens eine elementare Rechtsordnung voraus.
Jede vorhandene Rechtsform ist unvollkommen und muss nach
Massgabe der Entwicklung des sittlichen Bewusstseins
vervollkommnet werden. Die Kirche hat infolgedessen im Namen Christi
die Heilighaltung des Rechts zu behaupten und seine
Weiterentwicklung zu verlangen. Sie muss dies zunächst mit aller Kraft
in ihrem eigenen Lande tun. Aber es ist auch ihre unabweisbare
Pflicht, die Arbeit am internationalen Ausbau des Rechts möglichst
zu fördern. Sie muss deswegen jede Verherrlichung der Gewalt
und der Macht auf Kosten des Rechts bekämpfen und betonen,
dass auch die Handlungen der Völker und Staaten ebenso wie der
einzelnen Menschen sittlichen Grundsätzen unterworfen sind und
dass ihr Zusammenleben auf die Grundsätze der Wahrheit, der
Gerechtigkeit und der Liebe gegründet werden muss. Was die
Kirche hierin gefehlt hat, muss sie demütig bekennen und mit aller
Kraft gutmachen. Der Wert der Rechtsformen sowohl innerhalb
eines Volkes, als auch zwischen den Völkern ist insofern begrenzt,
als sie immer, um wirksam zu sein, von einer inneren aufrichtigen
Überzeugung getragen werden müssen. Eine solche Gesinnung
christlicher Bruderliebe, Selbstzucht und Gerechtigkeit zu schaffen
und zu fördern, ist die erste Pflicht der Kirche auf diesem Gebiete.

4. Der Grundsatz der Supernationalität der Mission. Der
gegenwärtige Weltkrieg hat für die christliche Mission auf allen
ihren verschiedenen Gebieten Störungen und Schwierigkeiten mit
S1ch gebracht, die zunächst den Leitern und Förderern der Mission
die schwersten Befürchtungen einflössten, die Arbeit könne aufhören
*°der doch im wesentlichen Masse erschwert werden. Mit
Befriedigung hat man festgestellt, dass die Rückwirkungen unter den
¦Eingeborenen nicht so schlimm geworden sind, wie man befürchtete,
und dass die Verbindungen mit den Heimatländern im grossen und
ganzen haben aufrechterhalten werden können. Gewisse
Vorkommnisse, namentlich in jüngster Zeit, haben jedoch zu der
Befürchtung Anlass gegeben, dass auch nach dem Kriege
Einschränkungen in bezug auf die Grundsätze erfolgen könnten, die
bisher für das, was man die Supernationalität der Mission nennen
Kann, allgemein anerkannt waren, so dass diese eine wesentliche
Störung erleiden würde. Offenbar kann ein Krieg es für ein Land



— 176 —

notwendig machen, wenn in seinen Kolonialgebieten oder
Nebenländern Missionare, die einem anderen Volke angehören, Massregeln
treffen, die politische Verwicklungen nach sich ziehen können, ihnen
gewisse Einschränkungen in ihrer Bewegungsfreiheit aufzuerlegen.
Es würde aber für die Zukunft der christlichen Mission verhängnisvoll

sein, wenn sich das Prinzip behaupten würde, dass die Mission
in den Kolonien nur von den Angehörigen desjenigen Staates
ausgeübt werden darf, unter dessen Oberherrschaft das fragliche Gebiet
steht. Die in gewissen Fällen seit Menschenaltern ausgeführte
Missionstätigkeit von höchstem kulturellen und religiösen Wert,
die von anderen Ländern als den über die betreffenden Gebiete
herrschenden ausgegangen ist, hat den berechtigten Anspruch, ohne
Rücksicht auf die politischen Verhältnisse weiterzubestehen. Für
die Eingeborenen selbst ist es von der grössten Bedeutung, die
christliche Religion nicht nur in der Form, die sie bei dem
herrschenden Volke angenommen hat, sondern auch bei andern Völkern
kennen zu lernen. Es ist nicht nur das Recht, sondern auch die
christliche Pflicht dieser anderen Völker, nach Massgabe ihrer
Kräfte und auf den Wegen, auf die sie sich von Gottes Hand
gewiesen glauben, das den Jüngern gegebene Gebot Christi zu
erfüllen : « Gehet hin in alle Welt und prediget das Evangelium
aller Kreatur!»

Die Internationale kirchliche Konferenz in Upsala vom
14. bis 16. Dezember 1917 mit Vertretern aus fünf neutralen
Ländern, Dänemark, Holland, Norwegen, Schweiz und Schweden, bittet
in derselben Weise, wie es von seiten der vom 15. bis 17.
September 1916 in Stockholm versammelten Missionsleiterversammlung
geschah, an die Mitglieder des Fortsetzungsausschusses der
Edinburgher Konferenz die warme und ehrerbietige Bitte richten zu
dürfen, dass jeder bei seinem Volke dafür arbeiten möge, dass bei
den Friedensverhandlungen, die auf den jetzigen Krieg folgen
werden, das Prinzip der Supernation alitât der christlichen Mission
ausdrückliche Anerkennung und Anwendung erhalte.

Nach dem schwedischen Berichterstatter des « Ev. Wochenbriefs »

sind die drei ersten Resolutionen im wesentlichen für die nordischen
Kirchen gedacht ; ob sie für die Verhandlungen der grösseren Konferenz
verwendbar seien, lasse sich noch nicht sagen. Der Text über die
Mission deckt sich mit der Resolution einer Missionsleiterversammlung

in Stockholm des Jahres 1916. Den Gesamteindruck der
Konferenz nennt der erwähnte Berichterstatter gut. « Man hat jetzt
in unseren neutralen kirchlichen Kreisen in dieser Sache miteinander
Fühlung bekommen, und man ist einmütig darauf bedacht, das irgend
mögliche zu tun, um der Kirche in den verschiedenen kriegführenden

Ländern die, wie es uns scheint, von vielen Seiten gewünschte



— 177 —

Gelegenheit zu geben, in einer Zusammenkunft an günstiger Stätte
abgerissene Fäden wieder anzuknüpfen. Die Aufgabe ist ja nicht
leicht. Man will sich den kriegführenden Brüdern, die von den
Stürmen der Zeit so ungemein viel härter als wir betroffen sind,
nicht mit leerer Veranstaltungsmacherei aufdrängen; anderseits
aber ist die Zerspaltung der Christenheit eben auch für uns eine
so furchtbare Tatsache, dass wir keine Möglichkeit versäumen
möchten, eine, wenn auch sehr bescheidene Abhülfe zu bringen.
Zuvieltun und Nichtstun, das sind Scylla und Charybdis. Segne
nun Gott das Werk »

Zur gleichen Zeit, da in Upsala die Konferenz tagte, kam der
britische Zweig des Weltbundes in London zusammen. Es wurden
hier die Grundsätze eines christlichen Friedens durch verschiedene

Redner auseinandergesetzt und in einer Resolution zusammengefasst.

Sie lautet: «Es ist die Ansicht der Konferenz, dass ein
gerechter und dauernder Friede nur durch die christlichen Grundsätze

der Versöhnung und Brüderlichkeit, die allgemein in den
Beziehungen zwischen den Völkern anzuwenden sind, gesichert
werden kann. Es ist wesentlich, dass Gerechtigkeit und Gemeinschaft

allen internationalen Verkehr ordnet und dass zu diesem
Zweck ein internationales Organ zur Handhabung der Gerechtigkeit
und zum Ausgleich von Differenzen eingesetzt und von allen
Völkern anerkannt werden sollte. In Anbetracht dieser Dinge sollte
m allen Kirchen alles auf Gott eingestellt werden, um seinen
Willen zu erforschen und um sich fortwährend anzustrengen, damit
die ganze öffentliche Meinung und Tätigkeit unter die Aufsicht des
Geistes Jesu Christi gebracht werde. » — Das Organ des Bundes
« Goodwill » berichtet zu diesen Resolutionen, dass sie wie die
Versammlung überhaupt von der Tagespresse vollständig ignoriert
worden seien. Die genannte Zeitschrift druckt die gehaltenen Reden
ab und gibt einen kurzen Bericht über die Tätigkeit des englischen
Bundeskomitees. Natürlich ist die Lage für die Aufgabe des
Komitees gar nicht günstig. Es verlegte seine Haupttätigkeit darauf,
in dieser Zeit der entfesselten Leidenschaften, die schlimmen
Stimmungen zu mildern, die Ursachen unnötigerErregungenzu bekämpfen,
die Lage der Gefangenen zu verbessern, ihren Austausch und ihre
Heimreise zu fördern. Die Zeitschrift « Goodwill » wird regelmässig
an 6000 und periodisch an 3000 Bezieher geschickt. Seit Juli 1916
smd 69,050 Exemplare abgesetzt worden. Der Präsident des Exekutivkomitees

suchte in Russland und Griechenland den Weltbund zu
0rganisieren. Nach persönlichem Besuch dieser Länder waren Ver-
treter der orthodoxen Kirche für den Bund interessiert, aber die
Politische Situation ist für seine Bestrebungen nicht günstig. Ein
¦Anschluss der russischen und griechischen Kirche an den Bund ist



— 178 -
früher oder später zu erwarten. Die eigentliche Tätigkeit des Bundes

liegt in der Zukunft. Sein Programm, das er 1915 veröffentlicht
hat, ist seither weithin diskutiert worden hauptsächlich in Verbindung

mit verschiedenen Vorschlägen über eine Liga der Nationen
zur Sicherung eines dauerhaften Friedens. Das Komitee empfiehlt
seinen Bundesmitgliedern diese Vorschläge zum Studium, die als

Grundlage der menschlichen Gesellschaft für alle Zeiten internationale

Gerechtigkeit, Freiheit und Frieden voraussetzen.
Von den übrigen Landesorganisationen des Weltbundes liegen

Nachrichten aus Holland und der Schweiz vor. Das holländische
Komitee veranlasste im September 1917 einen «Aufruf der gesamten
protestantischen Kirchen in den Niederlanden an die Regierungen und
Völker ». Er richtet sich gegen die Fortsetzung des Krieges, gegen
den unsagbaren geistigen Schaden, den der Krieg verursacht, zu
dem die Kirche nicht schweigen dürfe, und schliesst im Namen
Gottes: Fort mit den Waffen, lasst Gerechtigkeit walten! Dann
wird der heissersehnte Frieden kommen. Der Aufruf ist in
französischer Sprache in den «Holländischen Nachrichten» Nr. 18

vom 5. November 1917 und in deutscher im «Evangelischen
Wochen brief » 41/42 1917 abgedruckt.

Die schweizerische Gruppe gibt seit Oktober 1917 die «Christlichen

Stimmen » heraus. Sie « möchte nun auch ein Lebenszeichen
von sich geben, ein bescheidenes zwar. Den von allen so heiss ersehnten
Frieden herbeizuführen, vermag sie freilich nicht. Aber sie möchte
im Sinne einer gegenseitigen Verständigung zwischen den verschiedenen

Völkern oder wenigstens an einer Milderung des Hasses

arbeiten, indem sie Kenntnis von christlichen Stimmen gibt, die

von da und dort ertönen, und die zeigen, dass echt menschliches
Gefühl auch im Kriegslärm nicht gänzlich erstorben ist. Solche
Stimmen sind es, die hoffen lassen, dass man sich auch nach
dem Kriege doch wieder finden wird. Sie sind entsprungen aus
der Gemeinschaft des hl. Geistes, die zu fördern unser aller höchstes
Bestreben sein muss, gemäss der Verheissung : Es wird eine Herde
und ein Hirte werden. » Die « Christlichen Stimmen » erscheinen in

zwangloser Reihe und werden kostenlos allen zugeschickt, die sie

wünschen.

Die internationale katholische Union. — Am 12. und

13. Februar 1917 kamen in Zürich 40 römisch-katholische
Parlamentarier und Politiker aus Österreich-Ungarn, Deutschland, Belgien,
Polen, Holland und aus der Schweiz zusammen, um Schritte für
eine Wiederannäherung der politischen, kulturellen und sozialen
römisch-katholischen Führungen, sowie aller Völker zu tun. V>ie

Leitsätze, die aufgestellt wurden, sind :



— 179 —

1. Die Union ist eine freie und neutrale Vereinigung der
politischen und sozialen Führungen der Katholiken aller Länder,
ohne Unterschied der Nationen und Rassen.

2. Sie bezweckt: a) Soweit die Verhältnisse es gestatten, eine
Fühlungnahme zwischen den genannten Instanzen während des
Restes der Kriegsdauer, b) Wo immer möglich, eine Einfluss-
nahme auf die Friedensverhandlungen im Sinne der
allgemeinchristlichen und katholischen Interessen, c) Eine beständige Fühlung
der genannten Instanzen nach Friedensschluss.

3. Sie betrachtet als Aufgabe der unter c) genannten Fühlung:
a) Die Wiederherstellung und Pflege jener geistigen Beziehungen
und Bande zwischen den Katholiken aller Länder, welche die
katholische Lehre zur Pflicht macht, und damit auch die Pflege
des Geistes der Versöhnung, der Liebe und gegenseitiger
Hochachtung, b) Die getreue Mitarbeit an der Wiederaufrichtung und
Festigung der Welt- und Gesellschaftsordnung, sowie einer
internationalen Rechtsordnung im Sinne und Geiste der Kundgebungen
S. Heiligkeit Papst Benedikts XV. c) Die Aufstellung gewisser
einheitlicher, politischer, sozialer, wirtschaftlicher Richtlinien ohne
Beeinträchtigung der Aktionsfreiheit der Katholiken der einzelnen
Staaten, d) Die gegenseitige moralische Unterstützung, soweit eine
solche als notwendig oder angezeigt erachtet wird.

4. Als Organ dieser Aufgabe sind bestellt: Ein ständiges
Generalsekretariat in Zürich; ein leitender Ausschuss von fünf
Mitgliedern, bestehend aus führenden katholischen schweizerischen
Politikern ; ein Zentralkomitee mit Vertretung aller Länder ; eine
alljährliche allgemeine Konferenz.

Am 29.—31. Januar 1918 fand in Zürich die zweite Konferenz
statt. Teilnehmer waren gegenwärtig aus Dänemark, Deutschland,
Litauen, der österreichischen Ukraina, Österreich-Ungarn, Russland
Und der Schweiz. Durch zwei Schreiben vom 2. März und 4. Oktober
l9^7 des päpstlichen Staatssekretariats hatte die Konferenz die
Päpstliche Anerkennung erhalten Die Verhandlungen wurden in
Resolutionen über die päpstliche Friedensnote, das Völkerrecht,
Einberufung eines internationalen Kongresses christlicher
Arbeiterorganisationen zusammengefasst. Die Konferenz stellte sich
vollständig auf den Boden der Friedensnote des Papstes vom 1. August 1917
und erliess einen Aufruf an die Katholiken aller Staaten und Nationen,
*in den Parlamenten, in der Presse und in den Organisationen
einhellig und mit aller Kraft für die Beendigung des Krieges und
die Sicherung des Friedens unter den Völkern, dessen die Menschheit

schon allzulang entbehrt, einzustehen und zu wirken ». Von
einer Wirkung dieses Beschlusses konnte nicht einmal in römisch-



— 180 -
katholischen Kreisen der Länder, die die Konferenz beschickt hatten,
etwas bemerkt werden, mit Ausnahme einer Rede, die Professor
Lammasch im Herrenhaus in Wien im Sinne der päpstlichen Note
gehalten hat. Die Resolution über das Völkerrecht sagt:

i. Der von Gott gewollte Verkehr der Menschen, der Ideen
und der Güter, sowie die Entwicklung der Menschheit zu höheren
Zielen kann nur durch eine Rechtsordnung unter den Völkern und
Staaten gesichert werden, die ihre Grundlage in dem von dem

ewigen Sittengesetz getragenen Naturrecht besitzt, wie es der
christlichen Rechtsauffassung von jeher entspricht.

2. Der Weltkrieg hat eine wesentliche Vertiefung und
Erweiterung des Völkerrechts als notwendig erwiesen, insbesondere
in der Richtung einer solchen Gestaltung der Beziehungen der
Staaten zueinander, dass dadurch der Krieg mit allen seinen Schrecken
hintangehalten wird.

3. Die völkerrechtlichen Abmachungen dürfen in Zukunft nicht
von materialistischen und selbstsüchtigen Gesichtspunkten beherrscht,
sondern müssen vom christlichen Geiste der Gerechtigkeit und
Nächstenliebe durchdrungen sein, soll ihnen die unentbehrliche
absolute Verbindlichkeit gesichert werden.

Die Konferenz ermuntert, in den einzelnen Ländern
völkerrechtliche Ausschüsse zum Studium der einschlägigen Fragen zu
bilden. Ferner wurde beschlossen, sämtliche Regierungen der
kriegführenden Staaten zu ersuchen, ihren Delegationen zu den
Friedensverhandlungen einen Sachverständigen für katholische Fragen
beizugeben und durch eine ständige Vertretung der Union am Sitze
der Friedensverhandlungen die katholischen Interessen zu fördern.
Die Konferenz befasste sich auch mit der Lage des Papstes und nahm
« mit Schmerz und Entrüstung » davon Kenntnis, dass sie infolge
des Krieges « noch unerträglicher » geworden und « die zur Führung
seines übernatürlichen Amtes unentbehrliche Freiheit mehr und
mehr gefährdet» sei.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

