Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 166 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsgedanken und Bestrebungen. — Der Krieg bewirkte
in allen Landern eine entschlossene Einigung des Volksganzen, die
alle kirchlichen, sozialen und politischen Gegensitze in den Hinter-
grund driangte. Der Gedanke lag nahe, die Zeit dieses Burgfriedens
zu benutzen, um die Frage der kirchlichen Einigung zu erortern.
In Deutschland sind tatsidchlich iiber dieses Thema Artikel geschrieben
worden und sind Broschiiren erschienen. Allein die konfessionellen
und kirchenpolitischen Gegensitze sind zu alt und zu gross, als
dass zwischen den katholischen und protestantischen Kirchen nur
ein ernstlicher Versuch einer Verstindigung erreicht werden konnte.
Zu einer Schrift von K. Engelbrecht, die als das grosse Friedens-
ziel die deutsche Nationalkirche vertritt, bemerkte das fiihrende Blatt
der deutschen Romisch-Katholiken, die «Koln. Volksztg.»: Fiir die
Romisch-Katholiken ist «der (Gedanke einer Nationalkirche im eigent-
lichen Sinne, d. h. der Verzicht auf die eine Weltkirche, welche
auch durch ihre Verfassung die nationalen Grenzen iiberspannt,
nicht erorterungsfahig. Die Wahrung des konfessionellen Friedens
und in angemessenen Grenzen auch eine «Zusammenarbeit» lisst
sich damit bei gutem Willen auf beiden Seiten sehr wohl verein-
baren.» Das gemeinsame Hirtenschreiben, das die romischen
deutschen Bischofe letzten Herbst erlassen haben und das, wenn auch
in verbindlicher Form, die starrsten konfessionellen Schranken auf-
gerichtet hat, wird alle Triume einer kiinftigen Aussohnung der
beiden Hauptkirchen auf deutschem Boden fiir immer begraben haben.
Von einem andern Gesichtspunkt aus beleuchtet in einem Aufsatz im
Oktoberheft 1917 des «<Hochland» iiber « M. Luthers religiése Psyche?
Domdekan F. X. Kiefl die Frage, indem er u. a. ausfiihrt: <Was
uns heute vor allem nottut, ist der innere Friede. Die Religion Jesu
Christi, des ewigen Friedensfiirsten, darf nicht mehr dazu dienen,
uns im Heiligtum unseres vaterlindischen Empfindens zu entzweien.
Nicht als ob wir dabei an religivse Gleichgiiltigkeit oder gar an
eine Nationalkirche denken soliten. Wir Katholiken werden von

\



— 167 —

dem Ideale der Weltkirche und ihrem unendlich erhabenen
Einheitsgedanken niemals lassen. Der Gedanke einer inneren Ver-
schmelzung der Konfessionen ist eine Utopie, welche sich nur
verwirklichen liesse, wenn der Krieg uns die schrecklichste aller
Folgen, den religiosen Indifferentismus, bringen wiirde. Wie der
deutsche Geist selbst auf diesem verhingnisvollen Gebiete gegen-
- Uber anderen Vélkern seine ehrliche Art nicht verleugnet hat, wie
die traurige Spaltung in ihrem ersten Ursprung bei uns trotz vielen
weltlichen Beimischungen das innerste Streben beider Teile nach
Festhaltung des reinen Christentums nicht verleugnet hat, so mo>.
es hochste Ehrensache des deutschen Geistes sein, den Zwist wiecer
auf dieses hochste und reinste Geistesgebiet einzuschrinken nd
dabei in allen auf das Patriotische beziiglichen Fragen nicht Lloss
biirgerliche Duldung zu pflegen, sondern ehrliche christliche Liebe.
Dies konnen auch wir Katholiken tun, unbeschadet aller Festigkeit
in den unerschiitterlichen Grundlagen unseres Glaubens, aber ver-
trauend, dass die Vorsehung auch diesen schmerzlichen Riss im
Herzen der Christenheit hoheren Zwecken dienstbar mache
Die Spaltung wird nicht ewig sein wie die Kirche. Wie es auch
gehen moge: der iibernatiirliche Lebensgedanke der Kirche wird
neu verjingt aus dem gewaltigen Prozesse hervorgehen. Eine
neue Zeit wird ihr neue Kidmpfe ganz anderer Art bringen, bis sie,
die unbefleckte Braut Christi, die Menschheit zur Sternenhihe der
ewigen Ideale emporgefiihrt hat. Dieser Gedanke schwebt als ein
versohnender Lichtstrahl iiber dem wogenden Meer des Kampfes.»
Aus diesem Gedanken heraus wirft im Aprilheft derselben Zeit-
schrift Max Fischer in einem Artikel «Die iiberstaatlichen Krifte
der Gegenwart> die Frage auf, ob der Katholizismus noch die
innere Kraft und die dussere Moglichkeit besitzt, die Aufgabe einer
Uberstaatlichen Sendung zu erfillen. Die Losung sieht er in der
Anniherung und Vereinigung des Katholizismus mit dem modernen
Kulturbewusstsein. «Gelingt es», schreibt er, «der iiberstaatlichen
Idee des Katholizismus, auch wieder die Mehrheit der Menschen
und die kulturschaffenden Krifte der Zeit fiir sich zu gewinnen,
dann ist der katholischen Kirche wieder ihre iiberstaatliche, vélker-
Vereinigende Macht, die sie im Mittelalter besessen hat. Dann ist
sie wirklich wieder die einigende geistige Macht iiber den streitenden
Physischen Maichten, die Macht der Ruhe iiber dem Wettstreit der
Staaten, die Macht des Friedens iiber den selbstsiichtigen Interessen
der Welt . . . Als einigende Macht muss der Katholizismus einem
Verinnerlichten Europa wieder Form und geistige Richte schenken . . .
€nn, seiner ewigen Aufgabe bewusst, der Katholizismus, die
Gefahren zeitlicher Erstarrung meidend, statt den realpolitischen
Orteilen der Stunde, seinen grossen iiberstaatlichen Zielen mit



168 —

voller Kraft zugewendet ist, dann wird er wieder das werden, was
die heutige Menschheit im Tosen der Waffen und im blutigen Streit
der Volker ersehnt, das umschliessende Band der Menschheit iiber
die Sonderprigung der Staaten. Es ist nur seine wesenhafte und
immanente Aufgabe, die der Katholizismus auf solche Weise er-
fiillen wiirde, es ist — die Katholisierung der Menschheii.» Der
Verfasser erwartet nur von einem Katholizismus, der ein: nur
geistige Macht ist und der diese nur mit geistigen Mitteln oline
Land und ohane Soldaten bewahren miisse, die Losung der Aufgabe.
Allein diese Auffassung teilt die Kurie, das ist doch der weit-
verbreitete Eindruck in der jetzigen Krisis, nicht. Benedikt XV.
fithlt und geriert sich als Souverin, wie irgendeiner seiner Vor-
ganger. Auch die Mittel, mit denen er die Katholisierung der
Menschheit durchfithren mochte, zielen nicht auf eine Verstandigung
mit dem modernen Kulturbewusstsein, wie der neue Codex juris
canonici bestitigt.

Unter den deutschen Protestanten ist derPlan einer <Reichskirches,
die alle Landeskirchen umfassen soll, aufgetaucht. Sie besitzen ja einen
Einigungspunkt seit 1852 in der Eisenacher Konferenz und seit
1903 in einem Kirchenausschusse. In einer Flugschrift des Diirer-
bundes entwickelte Prof. Weinel in Jena einen Plan dieser deutschen
Reichskirche. Von rechtsstehender Seite wurde ihm entgegen-
gehalten, dass gerade im kirchlichen Leben sich die Eigenart der
deutschen Stimme behaupte und dass es auf absehbare Zeit bei
den Landeskirchen bleiben und die Reichskirche nach wie vor
ein Traum sein werde. «<Die deutsch-evangelische Reichssynode»
ist der Verhandlungsgegenstand, der auf die Tagesordnung der
nachsten Vorstandssitzung der deutsch-evangelischen Pfarrvereine
gestellt ist. Der Prisident Dr. Deissmann schreibt dazu: «Es ist
ein beschimendes und bitteres Gefiihl, das gerade in dem Jubeljahr
der Reformation durch mancherlei Erscheinungen am politischen
Himmel geweckt werden musste und bei vielen geweckt worden
ist: Die evangelische Kirche in dem zu Zweidrittel evangelischen
Deutschland ist fiir das offentliche Leben zu einer Null geworden,
mit der niemand, weder Bekenner noch Gegner mehr rechnet.
Sollte gar, was viele schon kommen sehen, die Trennung der
Kirche vom Staate eintreten, so wiirde sie in den Augen der Welt
zu einer Schar zerbrockelnder Sekten herabsinken, Rom aber und
die {brigen unevangelischen und unchristlichen Michte ihren Ein-
fluss um so schrankenloser entfalten. Ich verweise nur auf di€
Tatsachen: Aufhebung des Jesuitengesetzes, Friedensbotschaft des
«Vaters der Christenheit >, Erzberger-Scheidemann die Vertrauens:
méanner eines deutschen Reichskanzlers, ein gut evangelischer
Reichskanzler hilflos nach wenigen Tagen abgegangen und an seiner



— 169 —

Stelle ein Zentrumsfiithrer. Dies wiirde nicht moglich sein, wenn es
im deutschen Reich ein corpus evangelicorum gibe, das scine
Stimme erheben kann und auf dessen Stimme man hoéren muss.
Ja, was ein jeder wahre IFreund des Volkes wiinschen muss und
wiinscht: ein gemeinschaftlicher Kampf der Katholiken und Evan-
gelischen gegen die zersetzenden Elemente erschiene dann fir die
Zukunft nicht mehr ausgeschlossen. Ich denke, dass deshalb
mancher jetzt williger ist, ein solches corpus evangelicorum schaffen zu
helfen, der friiher gleichgiiltig oder eigenwillig beiseite gestanden hat.»
Anders liegen die Verhaltnisse in der angelsachsischen Welt. Hier
ist die romisch-katholische Kirche nicht von der Bedeutung, und die
kirchliche Zersplitterung ist auf der anderen Seite eine viel grossere.
Besonders in den Vereinigten Staaten, wo die Einigungsbestrebungen
unter den nicht romischen Gemeinschaften auf dankbaren Boden
fallen. Auch hat sie der Krieg gefordert, besonders weil dieser die
kirchliche Zersplitterung in grellstem Licht erscheinen liess, sobald
die Kirchen anfingen, fiir das kirchliche und soziale Wohl der
Armee und der Flotte zu arbeiten. In der «Living Church» und
der . ¢« Christian Union Quarterly » finden wir eine Anzahl Artikel
und Dokumente, die iiber diese Bestrebungen Aufschluss geben.
Die letzte Zeitschrift erwidhnt, dass es Sitte geworden, dass
Kirchen sich durch offizielle Abgeordnete auf den Versammlungen
und Synoden vertreten lassen. Sie begriisst dieses Vorgehen und
bezeichnet es, wenn es auch nur langsam zum Ziele fiihre, als den
Weg zum gegenseitigen Vertrauen, zur Duldung, Nachsicht und
Liebe, den Fundamenten, auf denen die Einigung der gesamten
Christenheit aufgebaut werden miisse. Als Beispiele werden erwahnt,
‘f-iass auf der Generalsynode der Jiinger Christi (Disciples of Christ)
In Kansas City Gaste der presbyterianischen, der kongregationa-
listischen uud der amerikanischen christlichen Konvention erschienen
Seien. An der Versammlung, die sich mit der Unionsfrage beschiftigte,
hielt Bischof Anderson von der protestantisch-bischoflichen Kirche eine
bemerkenswerte Ansprache iber dieses Thema. Delegierte der
¢ Jinger Christi» erschienen an der Generalsynode der presbyteria-
Nischen Kirche der U. S. A. in Dallas und am Nationalkonzil der
Ongregationalistischen Kirche in Columbus. Auf dieser Versammlung
Wurde eine umfangreiche Resolution iiber denselben Gegenstand
€efasst und mit Riicksicht auf die Zeitverhiltnisse «¢den Kirchen
al'lm‘ Lander nahegelegt, es sich zur hochsten Pflicht zu machen,
d_lﬂ Zivilisation so durchgingig christlich zu gestalten, dass nur
¢In Minimum von Gewalt nitig sein sollte, um ein Maximum von
fleden zu sichern. Die Vorbereitung auf diese Arbeit sollte nicht
Ve'l.‘zijgeﬂ werden . .. Keine einzige Kirche, wenn sie noch so
Machtig sei, sei dieser Aufgabe allein gewachsen.»

Internat. Kkirehl, Zeitsclrift, Heft 2, 1918. 12



— 170 —

In einem Artikel iiber «The war call to Christian Union ».
fiihrt die «Living Church» aus, dass die Zersplitterung der Kirche
noch nie in der ganzen Haisslichkeit so zutage getreten und die.
Wichtigkeit der Einigkeit niemals so iiberwiltigend einleuchtend
gewesen sei wie gerade jetzt. Grosse Denker hitten deshalb be-
gonnen, das Geheimnis der Union zu erforschen. Sie erwihnt eine
Rede des oben erwidhnten Bischofs Anderson, die Aufsehen erregt
habe. Sie zitiert die wesentlichen Satze daraus: « Die Zukunft der
Kirche wird sozusagen hauptsichlich davon abhingen, ob die
Kirchen gewillt sind, sich zu einer katholischen (Gemeinschaft der
Kinder Gottes zusammenzuschliessen . . . Das Heil der Volker ist
nur in einem Zusammenschluss zu einer starken Armee Gottes zu
finden ... Es gibt zwei Wege, der Verwirklichung der Einigkeit
nahe zu kommen, der Weg des gegenseitigen Zugestindnisses und
der der gegenseitigen VersOhnung ... Der Weg, diesem Ziel sich
zu nihern, ist der Weg des Glaubens ... Zwei Methoden fiihren
dazu, die der Vorsicht und die des Wagnisses. Die eine geht
zogernd Schritt fiir Schritt, die andere setzt alles auf Gott ein.
Die eine ist wiederholt versucht worden und ist stets misslungen.
Die andere ist nie versucht worden ... Einigkeit durch ein Wagnis
des Glaubens (Unity through a venture of faith)... Sind die Kirchen
bereit dazur»

In dieselbe Richtung gehort ein Aufruf von 85 hervorragenden
Denkern — GQeistlichen und Laien — die neun und mehr ver-
schiedenen Kirchen angehdren. Er hat folgenden Wortlaut:

¢ Gruss allen unsern Glaubensgenossen aller Kirchen! Die
gegenwirtige Krisis tritt an die Kirche mit einem « Entweder-Oder »
heran; entweder wird sie aus dem Kriege mit verkleinerter oder .
aber mit vergrosserter Macht hervorgehen. Heutigen Tages miissen
die Kirchen der Wirklichkeit ins Auge schauen! Eine in sich
entzweite Kirche kann nicht fortbestehen. Uberall vereinigt heute
das Volk seine Industrie, um die Alliierten zu einem méchtigen
Faktor im Kriege zu machen. Die Kirchen aber vereinigen sich
nicht einmal in den einfachsten Sparmassnahmen, um Vergeudungen
zu vermeiden, wie dies an vielen Orten geschehen konnte. Wi€
viele Tonnen Kohle und wie viel Elektrizitat konnte erspart werden,
wenn Kkleine Gemeinschalten sich einverstanden erklaren konnten
in einem grossen Gebidude gemeinsamen Gottesdienst zu halten'

Noch mehr! Zur Stunde vertritt die ¢Vereinigung christlicher
junger Minner» vor der Welt das Christentum. Die vielen christ-
lichen Kirchen stehen als eine unorganisierte und zerstreute Hiilfs-
truppe hinter diesem wohlorganisierten Heer von Freiwilligen. Wf{"“
diese nun vorwirts gehen, so konnen die getrennten Kirchgemein®
schaften der Welt nicht zur Kenntnis bringen, dass hinter diesen



— 171 —

die vereinigte Reservekraft der ganzen Kirche Gottes stehe. Einige
unserer Geistlichen an der Front vergessen den besondern Namen
der Kirche, welche sie dorthin geschickt hat, und arbeiten auf
Schlachtfeldern und in Spitdlern nebeneinander und miteinander
als Geistliche und Diener Gottes. Daheim aber stehen sie getrennt!

Die Regierung der Vereinigten Staaten verteilt zur Stunde die
Kapline unter den verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften im
Felde; das Rote Kreuz nur fiir unsere Hiilfstiatigkeit, unsere ver-
schiedenen kirchlichen Namen und kirchlichen Gewinder nur fiir
unsere Religion! Dies sollte nicht so sein. Die Krisis der Christen-
heit verlangt die Unterordnung aller Dinge, die trennen. Ohne
Beeintrachtigung der bestehenden personlichen Verbindungen ist die
ganze Kirche heute berufen, das Opfer allen Dingen zu bringen, die
irgendwelchen Wert in dem einen grossen Wagnis des Glaubens
(venture of faith) vor Gott haben. Heute diirfen wir nicht unsere
Befirchtungen, sondern nur unsere Hoffnungen um Rat fragen, wie
unsere Viater es lange vor uns getan haben. Heute konnte aus
unsern Befiirchtungen Untreue entstehen.

Bischéfe, Geistliche und Laien! Sollen wir auf unserm Wege
umherschlendern, indem wir uns um so manche nichtigen Dinge
streiten, wahrend in den Leiden dieser Welt unser Herr aufs neue
fir die Siinden moderner Zivilisation gekreuzigt wird? Der Augen-
blick verlangt Einigkeit! Durch einen entscheidenden Schritt muss
unser Glaube an Einigkeit zur Tatsache gemacht werden. Das
konnte nun geschehen, wenn wir z. B. als eine Kriegsmassregel die
Kapline und Geistlichen in die Kantonnemente, zu den Regi-
mentern, auf die Kriegsschiffe senden wiirden ohne Riicksichtnahme
auf die Kirche, zu der sie gehoren, indem sie nicht als Gesandte
threr eigenen Kirchgemeinschaft auftreten wiirden, sondern indem
sie durch eine gemeinsame Ordination oder Konsekration mit aller
Autoritéit und Gnade ausgestattet, welche die ganze Kirche Gottes
thnen ibertragen kann, kein anderes Zeichen fithren wiirden als
das Kreuz.

Heute muss etwas zu einer greifbaren Tatsache der Einheit
und Einigkeit erhoben werden, wenn die Kirche — die einzige
Kirche vieler Kirchen, um die zu beten unser Herr Glauben genug

atte — morgen die Kraft Gottes werden soll, um die Welt zu
Tetten. Dies kann nicht lange mehr hinausgeschoben werden. Die
L?lten, in denen wir leben, verlangen raschen Entschluss. Diirfen
Wir zugeben, dass die Kirchen zur Stunde vergessen, dass der Herr
N der Woche vor seinem Leiden dem unfruchtbaren Feigenbaume
Ar ein Jahr noch Zeit gewihrte, Friichte zu tragen oder dann

Umgehauen zu werden? Diese Parabel moge heute den Kirchen
Z2um Nutzen sein.



— 172 —

Die Unterzeichneten, Mitglieder verschiedener Kirchen, richten
deshalb an Sie diesen Aufruf mit der Bitte, ihn zu beantworten
und Ratschlige zu geben, die Thnen zeitgemaiss erscheinen.»

Zwei Fille der tatsachlichen Union kleinerer kirchlicher Ge-
meinschaften aus England erwihnt die « Christian Union Quarterly ».
Der englische und amerikanische Zweig der Disciples of Christ in
England, die in zwei verschiedene Organisationen zerfielen, haben
sich unter dem Namen Churches of Christ vereinigt. Ebenso haben
sich die freie Kirche von England, die aus dem Jahre 1844 stamnmt
und die reformierte bischofliche Kirche, welche sich in Amerika
im Jahre 1873 und in England 1877 bildete, vereinigt. Beide
Kirchen stimmen in Lehre, Disziplin und Verfassung iiberein. Seit
der Vereinigung, die mit dem 1. Januar 1918 Tatsache wurde,
anerkennen sie als hochste Instanz die Generalsynode der freien
reformierten bischoflichen Kirche von England, haben das Land
zur bischoflichen Verwaltung in Didzesen eingeteilt und unterziehen
das allgemeine Gebetbuch einer angemessenen Revision.

Die Weltkonferenz iiber Glauben und Verfassung. — Das
Sekretariat hat am 25. Januar das 10. Bulletin verschickt, das iiber
die grosse einlaufende Korrespondenz berichtet. Vor dem Kriege
sind beim Sekretir der Konferenz jahrlich 16,000 Briefe und Karten
eingegangen. Reichlich kamen sie aus den Vereinigten Staaten.
Seit Kriegsausbruch ist ihre Zahl zuriickgegangen, weil viele Leute
der Ansicht sind, die Bewegung sei wihrend des Krieges unter-
brochen. Es trifft zu, dass die Kommission der bischoflichen Kirche
sich nicht so stark angestrengt hat, im eigenen Land die Ange-
legenheit zu forcieren, denn das ist jetzt die Aufgabe der nord-
amerikanischen Vorbereitungskommission, die in Garden City im
Januar 1917 organisiert wurde und aus Mitgliedern der fiihrenden
Gemeinschaften in Nordamerika mit Einschluss der rémisch-katho-
lischen, serbischen und armenischen Kirche zusammengesetzt ist.

Die Bemiihungen der Kommission der bischoflichen Kirche
bewirkten die Ausschreibung einer Gebetswoche fiir die Wieder-
vereinigung in den Tagen vom 18. bis 23. Januar 1918 und
vermochten einflussreiche Personlichkeiten der iibrigen Welt fir
die Sache zu interessieren. Diejenigen, die glauben, die Bewegung
flaue ab, wiirden angenehm iiberrascht, wenn sie von den Briefen
Einsicht nehmen konnten, die aus allen Weltteilen und von Christen
jeden Namens eingehen. So trafen am 3. Januar 1918 Briefe ein
von den Sekretariaten der Y. M. C. A. (Jungménner-Organisatioﬂ)
in Massachusetts, Virginia und Ohio, von einem reformierten Geist-
lichen in Ohio, einem kongregationalistischen Geistlichen in Minne-
sota, einem Geistlichen aus New Zealand, dem Leiter eines religiosen



Ordens der bischoflichen Kirche der Vereinigten Staaten, einer
amerikanischen Baptisten-Mission in Burma, einem Erzbischof der
anglikanischen Kirche in Australien, einem Bischof der angli-
kanischen Kirche in Kanada, von einem solchen einer Insel in
South Atlantic, einem hervorragenden freikirchlichen Geistlichen in
England, einem Geistlichen der Kirche von England, einem solchen
aus Sid-Afrika, jetzt Kaplan in IFrankreich, einem Geistlichen der
Kirche von England Kanadas, jetzt Kaplan in Frankreich, einem
englischen Doktor der Theologie, einem Bischof der bischoflichen
Kirche in Japan, von vier Geistlichen der christlichen Kirche in
Kentucky, den Geistlichen verschiedener Kirchen in lowa. Alle
diese erklirten, die Gebetswoche zu beobachten. Weitere Briefe
von einem griechischen Bischof auf Kreta, einem romisch-katho-
lischen Bischof in Indien, einem hervorragenden romisch-katholischen
Geistlichen in Italien, einem griechischen Metropoliten in Maze-
donien, einem romisch-katholischen Erzbischof, einem Bischof und
apostolischen Vikar in Asien und einem hervorragenden Laien
der Kirche von Griechenland zeigen grosses Interesse an der Be-
wegung. Dieser l.aie schickte eine Zeitschrift mit einem Artikel
uber die Weltkonferenz und der italienische Geistliche eine solche
mit einem Artikel iber die Messe zur Hebung des Schismas. Aus
verschiedenen Liandern erfolgten Erkundigungen nach einschligiger
Literatur. Sie kann von Sekretir R. H. Gardiner, Post Office
Box 436 Gardiner, Maine U. S. A. bezogen werden.

Der Weltbund fiir internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. — Die nach Upsala einberufene Versammlung zu einer
internationalen kirchlichen Aussprache wurde zu einer Konferenz
der Delegierten des Weltbundes der Gruppen der ncutralen Lander
Schweden, Dianemark, Norwegen, Holland und Schweiz. Aus den
drei ersten Lindern waren je zehn Abgeordnete, aus Holland Prof.
Pont aus Utrecht und aus der Schweiz Prof. Bohringer aus Basel
€rschienen. Die Verhandlungen dieser « neutralen kirchlichen Kon-
ferenz» unter Leitung von Erzbischof Séderblom dehnten sich auf
die Tage des 14. bis 16. Dezember aus. Erzbischof Soéderblom
teilte in seinem Bericht uber die Vorgeschichte der Konferenz die
Grinde mit, warum sie nur von neutralen Lindern beschickt
Worden sei. Aus England und Deutschland lagen sympathische
Schreiben vor. Als Termin fir die geplante internationale Kon-
ferenz, die einen okumenischen Charakter haben soll, wurde der
14. April 1918 projektiert. Die Hauptfrage, die allen Diskussionen
Zugrunde lag, lautete: «Was kann und soll die Kirche tun, um
dem Hass und dem Misstrauen zwischen den Vélkern entgegen-
Zuarbeiten, um die Bruderliebe zu stirken und so Kriege zu ver-



— 174 —

hiiten?» Der Ertrag der Diskussion tber diese Frage wurde in
drei Resolutionen zusammengefasst. Eine vierte beschiftigt sich
it der Missionsfrage. Am Schluss der Verhandlungen schilderte
ein Augenzeuge die furchtbaren Zustinde in Finnland. Die
Konferenz wandte sich telegraphisch um Hiilfe an die amerikanische
Gruppe des Weltbundes und an «The Federal Council of the
Churches of Christ in America », damit aus Amerika das ungliick-
liche LLand mit Lebensmitteln versehen werde. Wie seither bekannt
geworden, hat der Hiilferuf in Amerika gute Aufnahme gefunden.

Wir bringen noch die vier Resolutionen nach der Ubersetzung
des ¢« Evangelischer Wochenbrief»> Nr. 47/48 zum Abdruck:

1. Die Ezinhest der Christen. Wenn unser christliches Glaubens-
bekenntnis von einer heiligen allgemeinen Kirche redet, so erinnert
es an die tiefe innere Einheit, die alle Christen trotz nationaler und
konfessioneller Unterschiede in Christus und dem Werke seines
Geistes besitzen. Ohne Undankbarkeit oder Untreue gegen die
besonderen (Gaben an christlicher Erfahrung und Anschauung, die
jede Gemeinschaft von dem Gott der (seschichte empfangen hat,
muss diese Einheit, die am tiefsten am Kreuze Christi zu finden
ist, besser als bisher in Leben und Verkiindigung verwirklicht
werden. .

2. Die Christen und das Gemeinschaftsleben. Die grosse
Aufgabe der christlichen Gemeinschaft, Salz der Erde und Licht
der Welt zu sein, kann und muss die evangelische Kirche nur auf
geistige Weise durch ihre Verkiindigung und ihr Leben l6sen. Die
Kirche soll das wache Gewissen des Volkes und der Volker sein.
Zusammen mit den Christen in allen kriegfiihrenden Liandern emp-
finden wir tief den Gegensatz zwischen dem Kriege und dem
Geiste Christi, und wir wollen infolgedessen einige Hauptpunkte
mit Beziehung auf das Verhalten der Christen im Gemeinschalfts-
leben hervorheben.

Die Kirche, die leider nicht selten das Trennende stiarker betont
hat, als das Einigende, muss das Ideal der christlichen Briiderschaft
geltend machen, das Urteil iiber die Selbstsucht wecken und scharfen
und mit aller Kraft an der Arbeit der Beseitigung von Kriegs-
ursachen teilnehmen, mogen diese sozialer, wirtschaftlicher oder
politischer Natur sein. _

Die Christen miissen ihre Mitverantwortlichkeit an der offent-
lichen Meinung fiihlen und im Ooffentlichen, nationalen und inter-
nationalen Leben, wie auch im personlichen Verhalten der Wahrheit
und der Liebe dienen und suchen, die Voraussetzungen der Denk-
Rede- und Handlungsweise anderer Menschen zu begreifen.

' Die Kirche soll die Vélker zu einem immer hoheren Grad von
Selbstbestimmung erziehen. .



— 175 —

Die Kirche muss fiir zwischenvélkliche Verstandigung und fiir
die Schlichtung internationaler Zwistigkeiten durch Vergleiche_ und
Schiedsgerichte wirken.

3. Dic Christen und die Rechtsordnung. Nach der An-
schauung des Christentums sind das Bewusstsein von Recht und
Unrecht und die daraus entstandene Gesetzes- und Staatsordnung
Gottes Gaben an die Menschen. Das Evangelium setzt fiir seine
Wirksamkeit wenigstens eine elementare Rechtsordnung voraus.
Jede vorhandene Rechtsform ist unvollkommen und muss nach
Massgabe der Entwicklung des sittlichen Bewusstseins vervoll-
kommnet werden. Die Kirche hat infolgedessen im Namen Christi
die Heilighaltung des Rechts zu behaupten und seine Weiter-
entwicklung zu verlangen. Sie muss dies zundchst mit aller Kraft
in ihrem eigenen Lande tun. Aber es ist auch ihre unabweisbare
Pflicht, die Arbeit am internationalen Ausbau des Rechts moglichst
zu fordern. Sie muss deswegen jede Verherrlichung der Gewalt
und der Macht auf Kosten des Rechts bekdmpfen und betonen,
dass auch die Handlungen der Volker und Staaten ebenso wie der
einzelnen Menschen sittlichen Grundsdtzen unterworfen sind und
dass ihr Zusammenleben auf die Grundsitze der Wahrheit, der
Gerechtigkeit und der Liebe gegriindet werden muss. Was die
Kirche hierin gefehlt hat, muss sie demiitig bekennen und mit aller
Kraft gutmachen. Der Wert der Rechtsformen sowohl innerhalb
eines Volkes, als auch zwischen den Vélkern ist insofern begrenzt,
E_l_ls sie immer, um wirksam zu sein, von einer inneren aufrichtigen
Uberzeugung getragen werden miissen. Eine solche Gesinnung
christlicher Bruderliebe, Selbstzucht und Gerechtigkeit zu schaffen
und zu fordern, ist die erste Pflicht der Kirche auf diesem Gebiete.

4. Der Grundsatz der Supernationalitit der Mission. Der
gegenwartige Weltkrieg hat fiir die christliche Mission auf allen
thren verschiedenen Gebieten Storungen und Schwierigkeiten mit
sich gebracht, die zunichst den Leitern und Forderern der Mission
die schwersten Befiirchtungen einflossten, die Arbeit konne aufhoren
oder doch im wesentlichen Masse erschwert werden. Mit Befrie-
digung hat man festgestellt, dass die Riickwirkungen unter den
Eingeborenen nicht so schlimm geworden sind, wie man befiirchtete,
und dass die Verbindungen mit den Heimatlindern im grossen und
ganzen haben aufrechterhalten werden konnen. Gewisse Vor-
Kommnisse, namentlich in jiingster Zeit, haben jedoch zu der

efiirchtung Anlass gegeben, dass auch nach dem Kriege Ein-
Sffhréinkungcn in bezug auf die Grundsitze erfolgen konnten, die
bisher fiir das, was man die Supernationalitit der Mission nennen
‘kann, allgemein anerkannt waren, so dass diese eine wesentliche
‘Stﬁrung erleiden wiirde. Offenbar kann ein Krieg es fiir ein Land



— 176 —

notwendig machen, wenn in seinen Kolonialgebieten oder Neben-
landern Missionare, die einem anderen Volke angehéren, Massregeln
treften, die politische Verwicklungen nach sich ziehen konnen, ihnen
gewisse Einschrankungen in ihrer Bewegungsfreiheit aufzuerlegen.
Es wiirde aber fiir die Zukunft der christlichen Mission verhdngnis-
voll sein, wenn sich das Prinzip behaupten wiirde, dass die Mission
in den Kolonien nur von den Angehérigen desjenigen Staates aus-
geiibt werden darf, unter dessen Oberherrschaft das fragliche Gebiet
steht. Die in gewissen Fillen seit Menschenaltern ausgefiihrte
Missionstitigkeit von hochstem kulturellen und religiosen Wert,
die von anderen Lindern als den iiber die betreffenden Gebiete
herrschenden ausgegangen ist, hat den berechtigten Anspruch, ohne
Riicksicht auf die politischen Verhaltnisse weiterzubestehen. Fiir
die Eingeborenen selbst ist es von der grossten Bedeutung, die
christliche Religion nicht nur in der Form, die sie bei dem herr-
schenden Volke angenommen hat, sondern auch bei andern Volkern
kennen zu lernen. Es ist nicht nur das Recht, sondern auch die
christliche Pflicht dieser anderen Volker, nach Massgabe ihrer
Krifte und auf den Wegen, auf die sie sich von Gottes Hand
gewiesen glauben, das den Jiingern gegebene Gebot Christi zu
erfilllen: <« Gehet hin in alle Welt und prediget das Evangelium
aller Kreatur!» '

Die Internationale kirchliche Konferenz in Upsala vom
14. bis 16. Dezember 1917 mit Vertretern aus fiinf neutralen Lin-
dern, Danemark, Holland, Norwegen, Schweiz und Schweden, bittet
in derselben Weise, wie es von seiten der vom 15. bis 17. Sep-
tember 1916 in Stockholm versammelten Missionsleiterversammlung
geschah, an die Mitglieder des Fortsetzungsausschusses der Edin-
burgher Konferenz die warme und ehrerbietige Bitte richten zu
diirfen, dass jeder bei seinem Volke dafiir arbeiten moge, dass bet
den Friedensverhandlungen, die auf den jetzigen Krieg folgen
werden, das Prinzip der Supernationalitit der christlichen Mission
ausdriickliche Anerkennung und Anwendung erhalte.

Nach dem schwedischen Berichterstatter des « Ev. Wochenbriets »
sind die drei ersten Resolutionen im wesentlichen fiir die nordischen
Kirchen gedacht; ob sie fiir die Yerhandlungen der grosseren Konferenz
verwendbar seien, lasse sich noch nicht sagen. Der Text iiber die
Mission deckt sich mit der Resolution einer Missionsleiterversamm-
lung in Stockholm des Jahres 1916, Den Gesamteindruck der
Konferenz nennt der erwihnte Berichterstatter gut. «Man hat jetzt
in unseren neutralen kirchlichen Kreisen in dieser Sache miteinander
Fiihlung bekommen, und man ist einmiitig darauf bedacht, das irgend
'mogliche zu tun, um der Kirche in den verschiedenen kriegfiihren-
den Lindern die, wie es uns scheint, von vielen Seiten gewiinscht€¢



= FTT ==

Gelegenheit zu geben, in einer Zusammenkunft an giinstiger Stitte
abgerissene Faden wieder anzukniipfen. Die Aufgabe ist ja nicht
leicht. Man will sich den kriegfiihrenden Briidern, die von den
Stirmen der Zeit so ungemein viel hadrter als wir betroffen sind,
nicht mit leerer Veranstaltungsmacherei aufdringen; anderseits
aber ist die Zerspaltung der Christenheit eben auch fiir uns eine
so furchtbare Tatsache, dass wir keine Moglichkeit versaumen
mochten, eine, wenn auch sehr bescheidene Abhiilfe zu bringen.
Zuvieltun und Nichtstun, das sind Scylla und Charybdis. Segne
nun Gott das Werk!»

Zur gleichen Zeit, da in Upsala die Konferenz tagte, kam der
britische Zweig des Weltbundes in London zusammen. Es wurden
hier die Grundsitze eines christlichen Friedens durch verschie-
dene Redner auseinandergesetzt und in einer Resolution zusammen-
gefasst. Sie lautet: <Es ist die Ansicht der Konferenz, dass ein
gerechter und dauernder Friede nur durch die christlichen Grund-
satze der Versohnung und Briiderlichkeit, die allgemein in den
Beziehungen zwischen den Volkern anzuwenden sind, gesichert
werden kann. Es ist wesentlich, dass Gerechtigkeit und (Gemein-
schaft allen internationalen Verkehr ordnet und dass zu diesem
Zweck ein internationales Organ zur Handhabung der Gerechtigkeit
und zum Ausgleich von Differenzen eingesetzt und von allen
Vélkern anerkannt werden sollte. In Anbetracht dieser Dinge sollte
in allen Kirchen alles auf Gott eingestellt werden, um seinen
Willen zu erforschen und um sich fortwihrend anzustrengen, damit
die ganze offentliche Meinung und Titigkeit unter die Aufsicht des
Geistes Jesu Christi gebracht werde.» — Das Organ des Bundes
«Goodwill » berichtet zu diesen Resolutionen, dass sie wie die Ver-
Sammlung {iberhaupt von der Tagespresse vollstindig ignoriert
Worden seien. Die genannte Zeitschrift druckt die gehaltenen Reden
ab und gibt einen kurzen Bericht iiber die Titigkeit des englischen
Bundeskomitees. Natiirlich ist die Lage fiir die Aufgabe des
_KOmitees gar nicht giinstig. Es verlegte seine Haupttatigkeit darauf,
In dieser Zeit der entfesselten Leidenschaften, die schlimmen Stim-
Mungen zu mildern, die Ursachen unnotiger Erregungen zu bekampfen,
die Lage der Gefangenen zu verbessern, ihren Austausch und ihre
Heimreise zu fordern. Die Zeitschrift « Goodwill » wird regelmissig
an 6000 und periodisch an 3000 Bezieher geschickt. Seit Juli 1916
Sind 69,050 Exemplare abgesetzt worden. Der Prisident des Exekutiv-

Omitees suchte in Russland und Griechenland den Weltbund zu
Organisieren. Nach personlichem Besuch dieser Linder waren Ver-
tretf:r der orthodoxen Kirche fiir den Bund interessiert, aber die
Politische Situation ist fiir seine Bestrebungen nicht giinstig., Ein
Anschluss der russischen und griechischen Kirche an den Bund ist



— 178 —

friiher oder spiter zu erwarten. Die eigentliche Tatigkeit des Bundes
liegt in der Zukunft. Sein Programm, das er 1915 verdffentlicht
hat, ist seither weithin diskutiert worden hauptsichlich in Verbin-
dung mit verschiedenen Vorschligen iiber eine Liga der Nationen
zur Sicherung eines dauerhaften Friedens. Das Komitee empfiehlt
seinen Bundesmitgliedern diese Vorschlige zum Studium, die als
Grundlage der menschlichen Gesellschaft fiir alle Zeiten internatio-
nale Gerechtigkeit, Freiheit und Frieden voraussetzen.

Von den iibrigen Landesorganisationen des Weltbundes liegen
Nachrichten aus Holland und der Schweiz vor. Das hollandische
Komitee veranlasste im September 1917 einen ¢« Aufruf der gesamten
protestantischen Kirchen in den Niederlanden an die Regierungen und
Volker ». Er richtet sich gegen die Fortsetzung des Krieges, gegen
den unsagbaren geistigen Schaden, den der Krieg verursacht, zu
dem die Kirche nicht schweigen diirfe, und schliesst im Namen
Gottes: Fort mit den Waffen, lasst Gerechtigkeit walten! Dann
wird der heissersehnte Frieden kommen. Der Aufruf ist in fran-
zosischer Sprache in den «Hollindischen Nachrichten» Nr. 18
vom §. November 1917 und in deutscher im ¢ Evangelischen
Wochenbrief» 41/42 1917 abgedruckt.

Die schweizerische Gruppe gibt seit Oktober 1917 die « Christ-
lichen Stimmen » heraus. Sie « mochte nun auch ein Lebenszeichen
von sich geben, ein bescheidenes zwar. Den von allen so heiss ersehnten
Frieden herbeizufiihren, vermag sie freilich nicht. Aber sie mochte
im Sinne einer gegenseitigen Verstindigung zwischen den verschie-
denen Volkern oder wenigstens an einer Milderung des Hasses
arbeiten, indem sie Kenntnis von christlichen Stimmen gibt, die
von da und dort ertonen, und die zeigen, dass echt menschliches
Gefiihl auch im Kriegslirm nicht ginzlich erstorben ist. Solche
Stimmen sind es, die hoffen lassen, dass man sich auch nach
dem Kriege doch wieder finden wird. Sie sind entsprungen aus
der Gemeinschaft des hl. Geistes, die zu fordern unser aller hochstes
Bestreben sein muss, gemadss der Verheissung: Es wird eine Herde
und ein Hirte werden.» Die «¢Christlichen Stimmen» erscheinen in
zwangloser Reihe und werden kostenlos allen zugeschickt, die sie
wiinschen,

Die internationale katholische Union. — Am 12.. und
13. Februar 1917 kamen in Ziirich 40 romisch-katholische Parla-
mentarier und Politiker aus Osterreich-Ungarn, Deutschland, Belgien,
Polen, Holland und aus der Schweiz zusammen, um Schritte fur
eine Wiederanndherung der politischen, kulturellen und sozialen
romisch-katholischen Fithrungen, sowie aller Volker zu tun. Di€
Leitsitze, gie aufgestellt wurden, sind:



— 179 —

i. Die Union ist eine freie und neutrale Vereinigung der
politischen und sozialen Fiihrungen der Katholiken aller Lander,
ohne Unterschied der Nationen und Rassen.

2. Sie bezweckt: a) Soweit die Verhiltnisse es gestatten, eine
Fihlungnahme zwischen den genannten Instanzen wiahrend des
Restes der Kriegsdauer. b) Wo immer mdoglich, eine Einfluss-
nahme auf die Friedensverhandlungen im Sinne der allgemein-
christlichen und katholischen Interessen. c) Eine bestindige Fiihlung
der genannten Instanzen nach Friedensschluss.

3. Sie betrachtet als Aufgabe der unter ¢) genannten Fiihlung:
a) Die Wiederherstellung und Pflege jener geistigen Beziehungen
und Bande zwischen den Katholiken aller Lander, welche die
katholische Lehre zur Pflicht macht, und damit auch die Pflege
des Geistes der Versohnung, der Liebe und gegenseitiger Hoch-
achtung. b) Die getreue Mitarbeit an der Wiederaufrichtung und
Festigcung der Welt- und Gesellschaftsordnung, sowie einer inter-
nationalen Rechtsordnung im Sinne und Geiste der Kundgebungen
S. Heiligkeit Papst Benedikts XV. ¢) Die Aufstellung gewisser ein-
heitlicher, politischer, sozialer, wirtschaftlicher Richtlinien ohne
Beeintrichtigung der Aktionsfreiheit der Katholiken der einzelnen
Staaten. d) Die gegenseitige moralische Unterstiitzung, soweit eine
solche als notwendig oder angezeigt erachtet wird.

4. Als Organ dieser Aufgabe sind bestellt: Ein stindiges
Generalsekretariat in Ziirich; ein leitender Ausschuss von fiinf
Mitgliedern, bestehend aus fiihrenden katholischen schweizerischen
Politikern; ein Zentralkomitee mit Vertretung aller Linder; eine
alljahrliche allgemeine Konferenz.

Am 29.—31. Januar 1918 fand in Ziirich die zweite Konferenz
Statt. Teilnehmer waren gegenwirtig aus Danemark, Deutschland,
Litauen, der osterreichischen Ukraina, Osterreich- Ungarn Russland
und der Schweiz. Durch zwei Schreiben vom 2. Mirz und 4. Oktober
1917 des papstlichen Staatssekretariats hatte die Konferenz die
Papstliche Anerkennung erhalten. Die Verhandlungen wurden in
Resolutionen iiber die pipstliche Friedensnote, das Volkerrecht,
Einberufung eines internationalen Kongresses christlicher Arbeiter-
Organisationen zusammengefasst. Die Konferenz stellte sich voll-
Standig auf den Boden der Friedensnote des Papstes vom 1. August 1917
und erliess einen Aufruf an die Katholiken aller Staaten und Nationen,
¢in den Parlamenten, in der Presse und in den Organisationen
elnhelllg und mit aller Kraft fiir die Beendigung des Krieges und
die Sicherung des Friedens unter den Vélkern, dessen die Mensch-
heit schon allzul'mc entbehrt, einzustehen und zu wirken». Von
€iner Wirkung dieses Beschlusses konnte nicht einmal in romisch-



— 180 —

katholischen Kreisen der Linder, die die Konferenz beschickt hatten,
etwas bemerkt werden, mit Ausnahme einer Rede, die Professor
Lammasch im Herrenhaus in Wien im Sinne der pipstlichen Note
gehalten hat. Die Resolution iiber das Vélkerrecht sagt:

1. Der von Gott gewollte Verkehr der Menschen, der Ideen
und der Giiter, sowie die Entwicklung der Menschheit zu hoheren
Zielen kann nur durch eine Rechtsordnung unter den Vélkern und
Staaten gesichert werden, die ihre Grundlage in dem von dem
ewigen Sittengesetz getragenen Naturrecht besitzt, wie es der
christlichen Rechtsauffassung von jeher entspricht.

2. Der Weltkrieg hat eine wesentliche Vertiefung und Er-
weiterung des Volkerrechts als notwendig erwiesen, insbesondere
in der Richtung einer solchen Gestaltung der Beziehungen der
Staaten zueinander, dass dadurch der Krieg mit allen seinen Schrecken
hintangehalten wird. :

3. Die volkerrechtlichen Abmachungen diirfen in Zukunft nicht
von materialistischen und selbstsiichtigen Gesichtspunkten beherrscht,
sondern miissen vom christlichen Geiste der Gerechtigkeit und
Nachstenliebe durchdrungen sein, soll ihnen die unentbehrliche
absolute Verbindlichkeit gesichert werden.

Die Konferenz ermuntert, in den einzelnen Lindern volker-
rechtliche Ausschiisse zum Studium der einschligigen Fragen zu
bilden. Ferner wurde beschlossen, samtliche Regierungen der krieg-
fiilhrenden Staaten zu ersuchen, ihren Delegationen zu den Friedens-
verhandlungen einen Sachverstindigen fiir katholische Fragen bei-
zugeben und durch eine stindige Vertretung der Union am Sitze
der Friedensverhandlungen die katholischen Interessen zu fordern.
Die Konferenz befasste sich auch mit der Lage des Papstes und nahm
«mit Schmerz und Entriistung » davon Kenntnis, dass sie infolge
des Krieges ¢noch unertriaglicher » geworden und «<die zur Fiihrung
seines ibernatiirlichen Amtes unentbehrliche Freiheit mehr und

mehr gefahrdet» sei.
Adolf KUry.




	Kirchliche Chronik

