Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Eine internationale kirchliche Aussprache. — Das Jahr 1917
hat verschiedene Kundgebungen zum Frieden aus kirchlichen Krei-
sen gebracht, Die bekannteste ist die Friedensnote des Papstes an
die Regierungen der kriegfiihrenden Staaten. Im Mai erschien ein
Aufruf an die Christen aller Lander von Fiihrern der protestantischen
Kirchen Dinemarks, Hollands, Norwegens, Schwedens und der
Schweiz. Schon einmal hatten dieselben Midnner im November 1914
— an ‘ihrer Spitze Erzbischof Séderblom von Upsala — eine Auffor-
derung zum Frieden und zur christlichen Gemeinschaft ergehen
lassen. Diesmal gab ihnen das Jubeljahr der Reformation Anlass
zu ihrem neuen Versuch, mit eindringlichen Worten auf die Ver-
heerungen des Krieges in der Christenheit hinzuweisen. Sie schreiben:
« Man hat gedussert, dass es nach diesem Kriege nur Besiegte, aber
keine Sieger geben werde. Welchen Ausgang der Krieg auch
nehmen wird, soviel steht fest, FAznen Besiegten wird es geben,
namlich unsere blutig zerrissene Christenheit, welche die Arbeiter
von heute auf morgen verloren hat und die Arbeit von gestern
vernichtet sieht. Deshalb erhalten wir den Gedanken des Friedens
lebendig. Wir segnen alle Bestrebungen fiir einen gerechten und
dauerhaften Frieden. Lasset uns nicht miide werden, trotz der
Grenzen, die der Krieg zieht, eintrichtig und mit reinem Herzen
unsern gemeinsamen Gott und Vater anzurufen, damit der Wach-
samkeit keine Gelegenheit entgehe, fiir den Frieden zu wirken,
und damit das Gefiihl christlicher Gemeinschaft und gehorsamer
Ergebung in die Leitung des Hochsten gestirkt werden moge, wie
beides ja auch in der durch den Weltkrieg hervorgerufenen Zersplit-
terung bisweilen zu wunderbarem Ausdruck gekommen ist»?1).
Der Aufruf zeitigte den Plan einer internationalen christlichen Aus-
sprache. Der Gedanke ist nicht neu. Im Hinblick auf die Kon-
ferenz der Sozialisten in Stockholm war er schon in England er-

1 Der Aufruf ist abgedruckt in Nro. 25/26 des Ev. Wochenbriefs, im Berner
« Katholik », Nr. 35, im « Goodwill », Nr. 9.



e B

ortert worden. Der Anglikaner Rev. William Temple regte im
¢« Challenge » die Einberufung einer Konferenz an, auf der die haupt-
sachlichsten christlichen Korperschaften aller kriegfiihrenden Linder
vertreten sein sollen, nicht um Recht oder Unrecht des Krieges
oder politische Iriedensbedingungen, sondern um Mittel und Wege
zu besprechen, wie man dem Kriegsdiinkel und der Kriegsleiden-
schaft entgegentritt, die Friedensneigung fordert und den Glauben
an die Einheit aller christlichen Glaubigen stirke!). Die Durch-
fihrung des Projektes nahmen der Erzbischof von Upsala, der
danische Bischof von Seleno und der Bischof von Christiania an
die Hand, in dem sie eine Einladung an ¢ Liebe Mitchristen in
kriegfilhrenden Lindern » erliessen. Sie sagten in dem Schreiben,
dass sie aus den Antworten auf den Aufruf und aus andern Aus-
serungen von verschiedenen Seiten den Eindruck erhalten haben,
« dass jetzt unter den Christen in beiden Gruppen der kriegfiihrenden
Linder ein Wunsch sich geltend macht, dass von der Kirche etwas
mehr getan werde, um ihre Einheit zu beweisen ». Die Notwendig-
keit, ein gegenseitiges Ubereinkommen iiber eine schiedsrichterliche
Eantscheidung und Entwaffnung zu treffen, sei jetzt von verschiedenen
Seiten von den Hochstbetrauten der Staaten ausgesprochen worden.
Der Papst habe diese Grundrisse ebenfalls geltend gemacht. « Aber
um sie zu verwirklichen, ist ein starkeres Gefiihl christlicher Bruder-
schaft iiber die nationalen Grenzen hinaus erforderlich. Der gegen-
wartige Zustand der Welt fordert von uns ein deutliches Zeugnis
unserer Einheit in Christo. » Die Konferenz sollte am 14. Dezember
in Upsala stattfinden, bei Gelegenheit der Tagung der skandina-
vischen Komitees des Weltbundes fiir internationale Freundschaft
durch die Kirche. Als ihre Tendenz wird genannt: « Bei dieser
Gelegenheit sollte natiirlich keine Diskussion in bezug auf die Ur-
Sachen des Krieges, noch auf die rein politischen Bedingungen fiir
den Frieden stattfinden. Die Aufgabe der Konferenz sollte sein,
Unbeschadet nationaler Pflichten die verwickelten Fragen zu be-
handeln, die in betreff der christlichen iiber die nationalen und
Politischen Grenzen hinausreichenden Gemeinschaft entstanden sind.
orallem wollen wir im Gebet und Gedankenaustausch den Glauben
a0 die Kinheit aller Gliubigen in Christo stirken und die Pflicht
der Kirche bedenken, den l.eidenschaften des Krieges Widerstand
Zu_ leisten und die Sinnesart zu fordern, die Gerechtigkeit, guten

tllen und Frieden im Verkehr der Staaten begiinstigt. > Die Kon-
fenz kam zustande — allerdings ohne Beteiligung aus den krieg-
Uhrenden Lindern hatte sie nur neutralen, nicht internationalen
harakter, Ihr Prasident, Erzbischof Soderblom, teilte mit, dass die

3 Vgl. Ev., Wochenbrief, 37/38, 1917.



— 80 —

Schwierigkeiten der Pdsse und des Verkehrs eine Verschiebung der
allgemeinen Konferenz bis Mitte April notig mache. In Nummer 1o
der Zeitschrift « Goodwill » werden die Griinde namhaft gemacht,
warum die Englinder der Einladung nicht folgen konnten. Die
Frist war zu kurz bemessen, so dass Amerikas Beteiligung aus-
oeschlossen und die Englands unmdoglich wurde. Dazu kamen Be-
denken grundsitzlicher Natur., Die Diskussionsgegenstinde — als
solche bezeichnet die Zeitschrift Schiedsgericht und Abristung —
seien von solcher Beschaffenheit, dass politische Auseinandersetzungen
nicht zu vermeiden seien. Die Konferenz ist ihr sympathisch, sie
vertritt aber eine solche Auffassung der Dinge, die kaum die Zu-
stimmung der anderen Seite erfahren diirfte. Der deutsche Prof.
Deissmann schreibt zum allgemeinen Gedanken einer solchen Aus-
sprache? «Technisch wird meines Erachtens allerdings die Ein-
berufung einer grossen Konferenz von Vertretern aller grosseren
Kirchenkorper der kriegfilhrenden Linder zurzeit unmoglich; es
konnte sich nur um eine kleine Konferenz nichtoffiziellen Charakters
handeln. » Abgesehen von rein dusserlichen Dingen, die mit dem
erschwerten Verkehr zusammenhdngen, scheint eine solche Aus-
sprache auf fast uniiberwindliche Schwicrigkeiten zu stossen, die
ihren letzten Grund in einer total verschiedenen Auffassung der
Dinge haben, fiir die vielfach das gegenseitige Verstindnis zu fehlen
scheint. Allein solche Schwieriglkeiten werden Christen nicht ab-
halten, das ins Auge gefasste Ziel weiter zu verfolgen.

Zur internationalen Lage des Protestantismus beim Refor-
mationsjubildum. — Dazu hat Prof. Dr. Deissmann in Berlin in
Nr. 37/38 des von ihm herausgegebenen <« Evangelischen Wochen-
briefs» folgende neuen Sidtze mit einer kurzen Einleitung aufgestellt?):

« Seit drei Jahren an der christlichen Verstindigungsarbeit im
Kriege arbeitend, begehe ich das Reformationsjubilium nicht aus-
schliesslich mit Gedanken iiber mein eigenes Volk. Die Reformation
war nicht nur eine deutsche Angeclegenheit, sondern hat mechr als’
irgendein anderes Ereignis der neuen GGeschichte internationale
Wirkungen gehabt und internationale Probleme hinterlassen. So
bedenke ich in diesen (eddchtnistagen mit besonderer Bewegung
die internationale ILage des Protestantismus beim Reformations-
jubildum; einige dieser Gedanken seien hier in knappen Sitzen
dargeboten. Fiir eine Aussprache dariiber aus dem Kreise meiner
Adressaten ware ich dankbar.

1} «Die am 1. Advent 1914 begonnenen « Evangelischen Wochenbriefe » sollen
der Verstiindigung unter den Vdélkern und der Stirkung der christlichen Solidaritiit
dicnen. Iir offenen Meinungsaustausch ist der Verfasser stets dankbar; er bittet
auch um Nennung von Persdnlichkeiten, die mit der Absicht dieser Bricle sym-

pathisieren. »



1. Gott lasst die protestantische Welt das Reformationsjubilaum
von 1917 unter Kriegswettern erleben, damit sie nicht jubiliere,
sondern auf Reformation bedacht sei.

2. Kein protestantisches Volk darf sich fiir berufen halten, ein
anderes reformieren zu sollen. Es gibt fiir uns keine auswirtigen,
sondern nur innere Reformationsnotwendigkeiten. Was die anderen
von uns lernen wollen, muss ihnen, — was wir von den Fremden
zu lernen haben, muss uns iiberlassen bleiben.

3. Der vor dem Kriege in deutlichen Anfingen bemerkbar
gewordene angelsdchsische, besonders nordamerikanische religiose
Imperialismus, eine Spielart « auswirtiger Reformation », war seiner
Natur nach ebenso undemokratisch wie unprotestantisch; er ist nach
dem Kriege, der den Kredit jedes Imperialismus minderte, ungefihr-
licher. Demiitig geworden, kann die hinter ihm stehende christliche
Energic zu einer Macht innerer Erneuerung werden.

4. Innere Reformation eines Volkes kommt nicht mit dusseren
Gebirden, wird auch nicht gemacht durch Behorden und Synoden.
Sie ist iiberall da im Werden, wo ein einzelner sich unter Christus
beugt und wo zwei oder drei ihres Gottes gewiss werden. Hier
entstehen die Kraftzentren, von denen Erneuerung fiir die Gemein-
schaft ausstrahlt.

5. Auf dem breiten Wege der gottesgelehrten Christologie gibt
€s romische, lutherische, reformierte, anglikanische, methodistische
Biirgersteige. Der schmale Pfad der Gottesgemeinschaft in der Nach-
folge Christi hat wenig Raum fiir Sondergeleise; einer tritt in des
anderen Spur, und der Vorderste sieht nur die Fusstapfen des
Meisters.

6. Die Erfahrungen des Krieges legen dem deutschen landes-
kirchlichen Protestantismus eine Revision seiner Stellung zu den
Freikirchen nahe, im Sinne eines briiderlichen Entgegenkommens.

7. Das Kampffeld der Konfessionen nach dem Kriege ist die
Caritas,

8. Die unumgingliche Voraussetzung fiir den Wiederaufbau
f‘liner internationalen protestantischen und christlichen Gemeinschaft
Ist nicht so sehr eine sich etwa bildende communis opinio iiber die
Ursachen des Krieges und die « Schuld am Kriege», als die auf
allen Seiten notwendige ehrliche Bereitschaft, die patriotische bona
fides der Glaubensgenossen in IFeindesland bei Ausbruch und im
Verlaufe des Krieges anzuerkennen.

9. Je mehr wir uns zeitlich von 1517 entfernen, um so grosser
erscheint das Mass der seelischen Krifte, die 1917 und 1517 mit
1417 verbinden und 1417 mit 117. Die den Protestantismus und
die Christenheit scheinbar zersprengenden Schwierigkeiten der Zeit

Internat. kirchl. Zeitschrift, Hoft 1, 1918, 6



— 82

um 1917 werden ihre sichere Losung finden durch die unwider-
stehbare Wucht seelichen Zusammenhalts, die in der Kontinuitdt
der christlichen Jahrtausende trotz aller zersetzenden Theologie und
kirchlichen Hoffart beschlossen ist. »

Fiinf Berliner Pfarrer erliessen Anfang Oktober folgende Er-
klirung: «Im Gedichtnismonat der Reformation fiihlen wir unter-
zeichneten Berliner Pfarrer, im Einverstindnis mit vielen evangelischen
Minnern und Frauen, uns zu folgender Erklirung verpflichtet, die
zugleich Antwort auf mehrfache Kundgebungen aus neutralen Lin-
dern sein soll.

Wir deutschen Protestanten reichen im Bewusstsein der gemein-
samen christlichen Giiter und Ziele allen Glaubensgenossen, auch
denen in den feindlichen Staaten, von Herzen die Bruderhand. Wir
erkennen die tiefsten Ursachen dieses Krieges in den widerchrist-
lichen Michten, die das Volkerleben beherrschen, in Misstrauen,
Gewaltvergotterung und Begehrlichkeit, und erblicken in einem
Frieden der Verstindigung und VersOhnung den erstrebenswerten
Frieden. Wir sehen den Hinderungsgrund einer ehrlichen Volker-
anniherung vor allem in der unheilvollen Herrschaft von Liige und
Phrase, durch die die Wahrheit verschwiegen oder entstellt und
Wahn verbreitet wird, und rufen alle, die den Frieden wiinschen,
in allen Liandern zum entschlossenen Kampf gegen dies Hindernis
auf. Wir fiihlen angesichts dieses fiirchterlichen Krieges die Gewissens-
pflicht, im Namen des Christentums fortan mit aller Entschieden-
heit dahin zu streben, dass der Krieg als Mittel der Auseinander-
setzung unter den Volkern aus der Welt verschwindet. »

Unterschrieben ist dieser Aufruf von: Lic. Dr. K. Aner, W.
Nithack-Stahn, O. Pless, Lic. Dr. Fr, Rittelmeyer, Lic. R. Wielandt.

Die Weltkonferenz tiber Glauben und Verfassung. — Dasame-
rikanische Komitee hat im November zwei weitere Bulletin verschickt
(vgl. diese Zeitschrift 1917, S, 369). Im ersten, dem vierzehnten der
ganzen Reihe, wird mitgeteilt, dass die Anregung die Woche vom
18. bis 25. Januar speziell dem Gebet fur die Wiedervereinigung
der Christenheit zu weihen, iiberall gute Aufnahme gefunden habe.
In kurzer Zeit sind aus vielen Lindern von Angehorigen der ver-
schiedensten christlichen Kirchen Zustimmungsadressen eingetroffen.
Es ist wohl das erstemal, dass in der ganzen Christenheit zur selben
Zeit im selben Sinn gebetet wird.

Nach dem folgenden Bulletin sind in verschiedenen Kirchen
und Lindern gegenwirtig 61 Kommissionen der Weltkonferenz ein-
gesetzt. Wegen des Krieges konante die Organisation in Europa
noch nicht durchgefithrt werden. Im letzten Sommer schien es
moglich, nach Russland und nach Rom eine Deputation zu senden.



cee B8 =

Die fiir Russland bestimmte musste im letzten Moment auf die
Reise verzichten, weil das Staatsdepartement die Befiirchtung aus-
sprach, es konnten ihr pazifistische Motive unterschoben werden.
Im gleichen Moment, da das Staatsdepartement sich so dusserte,
kehrte Dr. John R. Mott als Mitglied einer Gesandtschaft aus Russ-
land zuriick, die im Namen des Priasidenten der Vereinigten Staaten
der russischen Demokratie eine Sympathiekundgebung tuberbracht
hatte. Dr. Mott berichtete, dass der Gedanke der Weltkonferenz
in Russland allgemein Verstindnis und Zustimmung finde. Manche
hervorragende Angehorige der russischen Kirche hatten deren Mit-
arbeit in Aussichi gestellt, sobald die offizielle Einladung eintreffe.
Dr. Mott riet, noch einige Monate mit der Einladung zuzuwarten,
bis sich die Verhiltnisse der Kirche, insbesondere ihre Beziehungen
zum Staate einigermassen abgeklart hatten. Die russische Kirche
werde es nicht empfinden, wenn Rom zuerst die formelle Einladung
erhalte. Infolgedessen wurde die Mission nach Russland verschoben.
Um die Mission nach Rom vorzubereiten, wurde indessen an eine
einflussreiche Personlichkeit in Rom, die mit der Tendenz der Welt-
konferenz vertraut ist, ein Schreiben geschickt. Die Deputation
soll im Laufe des Winters oder des Friihjahrs folgen.

Wir beschrinken uns darauf, von diesen Dingen Notiz zu
nehmen, da sie noch im Werden begriffen sind. Wir verkennen
die grossen Schwierigkeiten nicht, auf die das Werk der Welt-
konferenz besonders in Europa stossen wird, miissen aber doch
jede ernst und aufrichtig gemeinte, rein kirchliche Bestrebung, die
verschiedenen Kirchen einander naher zu fiuhren, gerade in jetziger
Zeit begriissen. Ist das Ziel auch in weite Ferne geriickt, wird
doch gemeinsames Trachten darnach zur Verschnung der Volker
machtig beitragen. In den letzten drei Jahren konnte man erfahren,
dass gerade die Minner — leider nicht alle —, denen die inter-
Nationalen Aufgaben der Kirchen ans Herz gewachsen sind, sich
liber der Flutwelle des Hasses behaupten konnten, die insbesondere
auch christliche Kreise in allen Landern erfasst hatte. Dass das Prob-
lem der Union tief aufgefasst wird, bestitigt die immer wiederholte
Behauptung, wire die Christenheit geeint gewesen, ein solcher
Weltkrieg ware nicht moglich gewesen. Wer so urteilt, versteht
unter Union nicht bloss eine Einigung auf kirchlicher und dogma-
tischer, sondern auf allgemeiner evangelischer Basis, die natiirlich
bur moglich ist, wenn die Angehorigen der Teilkirchen nicht nur
kirchlich gesinnt, sondern vom Geiste des Evangeliums in ihrem
ganzen Wesen durchdrungen sind. Wieweit die Kirchen davon
noch entfernt sind, hat der Krieg in geradezu erschreckender Weise
kund getan. Der Unionsgedanke bedarf der Vertiefung.



e 81 e

The Anglican and Eastern Association. — Auf der Jahres-
versammlung, die am 23. Oktober in IL.ondon stattfand, wurde kon-
statiert, dass der Krieg das Interesse fiir die Kirchen des Ostens
machtig gefordert habe, was einen Fortschritt der freundschaft-
lichen Beziehungen zur Folge habe. Die Gesellschaft hat sich be-
sonders der serbischen Kirche angenommen, veranlasst durch die
Anwesenheit des Theologieprofessors Dr. Velimirowitch und meh-
rerer Geistlichen. . Am Hiilfswerk hat sich ferner die britische
Bibelgesellschaft beteiligt, welche den serbischen Truppen Bibeln
zur Verfiigung stellte und die Society for promoting Christian
Knowledge, die ein serbisches Gebetbuch mit einem Vorwort des
Erzbischofs von Canterbury und dem Imprimatur des Erzbischofs
von Belgrad herausgegeben hat. Die Gesellschaft hat auf einen
Brief des Erzbischofs von Belgrad hin, der auch die verzweifelte
Lage der in Serbien zuriickgebliebenen Monche und Geistlichen
schildert, einen Hiilferuf fiir die serbische Kirche erlassen. Es ist
ein Hiilfsfonds gegriindet worden, um die bediirftigen Priester und
thre Familien und die Geistlichen und Monche, die im Exil leben,
zu unterstiitzen. Die Hiilfe wurde ferner ausgedehnt auf eine An-
zahl serbischer Theologiestudenten, die unter Leitung serbischer
Geistlicher in Oxford, Mirfield und anderswo studieren, und auf
einige Monche und Priester, die in England ihre Studien fort-
setzen, um nach der Ruckkehr in die Heimat am Wiederaufbau
ihrer Kirche arbeiten zu konnen. Es sei erwihnt, dass auch in
Bern Serben im Exil leben und an der katholisch-theologischen
Fakultit studieren. Moge der Aufruf Anklang finden. Er ist
unterzeichnet vom Sekretir der Gesellschaft Rev. H. J. Fynes-Clinton,
27 Finsbury Square, London E. C.

Neue piépstliche Massnahmen zur Bekehrung der morgen-
lindischen Kirchen. — Nach dem ¢Oss. Rom.» vom 6. Novem-
ber, hat Benedikt XV. die Zeitverhiltnisse fiir giinstig erachtet, die
Bemiihungen, die morgenlindischen Kirchen der papstlichen Juris-
diktion.zu unterwerfen, in neue Wege zu leiten. In der offizidsen
Einleitung des pédpstlichen Hoforganes wird ausgefiihrt, wie der
gegenwirtige Papst gleich nach seiner Thronbesteigung den orien-
talischen Kirchen seine viterliche Aufmerksaimnkeit zugewendet habe.
Man konne sich nicht ohne Bewegung der Zeiten erinnern, in
denen das Morgenland mit dem Abendland kirchlich noch ver-
bunden gewesen sei. Es ist selbstverstindlich, dass die Union so
dargestellt wird, wie wenn in jenen Jahrhunderten auch die orien-
talischen Christen den papstlichen Jurisdiktionsprimat anerkannt
hitten, was bekanntlich niemals der Fall war, geschweige denn, dass
man im Morgenland jemals etwas von einer pipstlichen Unfehlbar-



keit gewusst hitte. Leider sei es aber gelungen, die Geister so zu
verwirren, dass sich die orientalischen Volker «von dem von alters
her anerkannten Erben des allgemeinen und bestindigen Apostolates,
der von Christus dem Petrus als Haupt und Fundament der Kirche
anvertraut worden» sei, trennten. Zu diesem Ungliick soll auch
beigetragen haben der Zerfall der theologischen, biblischen und
historischen Studien in den orientalischen Kirchen, so dass all-
mahlich die apostolische Kirchenverfassung in Vergessenheit ge-
raten sei. Anstatt die christliche Kirche als eine Korperschaft an-
zusehen, die einem Haupte — dem Papste — unterworfen sei,
denke man sich nun im Orient die Kirche als eine Vereinigung
von Gemeinschaften, die lediglich durch den Glauben und die Liebe
verbunden seien und fiir die Christus das einzige Haupt sei; die
romische Kirche aber gelte nicht mehr als «die Mutter der wahren
und katholischen Kirche Christi, sondern nur noch als die latei-
nische Partikularkirche». Der Primat des romischen Papstes werde
verneint. (Das ist eine ganz richtige Darstellung der morgenlin-
dischen Anschauung.) So seien denn bisher alle Versuche der
romischen Pipste, die orientalischen Kirchen mit Rom zu vereini-
gen, vereitelt worden.

Benedikt XV. habe sich nun vorgenommen, den bereits unierten
orientalischen Kirchen die «urspriingliche Wiirde» wieder zu ver-
schaffen und die noch getrennten zur Wiedervereinigung einzu-
laden. Diesem doppelten Zweck sollen die zwei neuen gesetzgebe-
rischen Erlasse dienen, die der Papst mit einem Motuproprio vom
15. Oktober 1917 promulgiert hat. Schon Pius IX. hatte eine «Kon-
gregation » fiir « Angelegenheiten des orientalischen Ritus» einge-
setzt. Allein diese Behorde wurde immer als Beweis dafiir ange-
sehen, dass der Papst die Orientalen dem lateinischen Ritus unter-
werfen wollte, zumal sie der «Propaganda» angegliedert war. Um
dieses Misstrauen zu beseitigen, frennt nun der Papst die genannte
Kongregation von der Propaganda, bezeichnet sie als « Kongre-
gation fiir die orientalische Kirche» und iibernimmt zur Erhéhung
ithrer Wiirde und Bedeutung fiir sich und seine Nachfolger das
Prisidium. Auf diese Weise kommen auch die bereits bestehenden
unierten Kirchen des Orients unter die besondere papstliche Fiirsorge.

Um den Anschluss der noch von Rom getrennten (orthodoxen)
Kirchen des Orients zu fordern, errichtet der Papst gleichzeitig ein
¢ Institut zur Forderung des Studiums orientalischer Angelegen-
heiten . Dieses Institut ist zur Ausbildung von Geistlichen des
lateinischen Ritus bestimmt, die sich vornehmen, im Orient tatig zu
sein. Doch werden auch orientalische Studierende, und zwar sowohl
unierte wie orthodoxe, zugelassen. In der neuen Schule sollen
nimlich sowohl die Eigentiimlichkeiten der lateinischen wie der



orthodoxen Kirche dargestellt werden, so dass der wahrheitsliebende
Studierende sich selbst ein Urteil bilden kann, auf welcher Seite
sich die apostoiische Lehre und Einrichtung befinden. Die beiden
Erlasse sind im papstlichen Amtsblatt « Acta apostolicae Sedis »
promulgiert und haben daher bereits immerwihrende Gesetzeskraft.
Sie haben folgenden Wortlaut:

«I. Kongregation liir die orientalische Kirche.

1. Die heilige Kongregation « Propaganda Fide fiir Geschifte
des morgenlindischen Ritus» hort mit dem 30. November dieses
Jahres zu existieren auf.

2. Getrennt von der hl. Kongregation Propaganda Fide soll
es vom I.Dezember an eine hl. Kongregation fiir die orientalische
Kirche geben, der der Papst selbst vorstehen wird. Sie wird einige
Kardinile der hl. romischen Kirche umfassen, von denen einer der
Sekretir sein soll. Beigegeben werden ihr aus den angesehensten
Mitgliedern des Klerus ein Assessor und mehrere Konsultoren so-
wohl des lateinischen wie des orientalischen Ritus; ausserdem eine
angemessene Anzahl von Beamten aus den Geistlichen, die mit
orientalischen Dingen bekannt sind.

3. Dieser Kongregation sollen alle gleichviel wie gearteten Ge-
schifte iiberwiesen sein, die sich, sei es auf Personen, sei es auf
Disziplin, sei es auf Ritus der orientalischen Kirchen beziehen, und
zwar auch dann, wenn sie gemischter Art sind, d. h. sei es mit
Riicksicht auf Sache oder auf Personen auch Lateiner beriihren.

4. Fir die Kirchen des orientalischen Ritus soll die Kongre-
gation alle Befugnisse besitzen, welche andere Kongregationen fiir
die Kirchen des lateinischen Ritus haben, unbeschadet jedoch des
Rechts der Kongregation des hl. Offiziums

5. Die Kongregation hat Streitfragen auf dem Disziplinarweg
zu losen; Fragen jedoch, die nach ihrem Urteil auf richterlichem
Wege zu l6sen sind, wird sie an den Gerichtshof iiberweisen, den
sie selbst bezeichnet.

Wir wollen, dass das alles fiir immer als gesetzmissig und
unverbriichlich Geltung habe, ohne dass dagegen irgendwelche
Umstidnde, wenn sie auch noch so sehr ganz spezieller Erwidhnung
wert wiren, angerufen werden konnten. »

« II. Papstliches Institut fiir das Studium der orientalischen Sachen.

I. Es soll in Rom ein Institut zur Forderung des Studiums
orientalischer Dinge errichtet werden, das, unter die besondere
Uberwachung und Fiirsorge des Papstes gestellt, als ein « pipst-
liches » zu bezeichnen ist.

2. Das Institut soll zunidchst der hl. Kongregation fiir die
orientalische Kirche unterstellt sein und durch dieselbe Uns und
Unsern Nachfolg‘ern.



3. Das Institut soll seinen eigenen und besondern Sitz in den
nahe beim Vatikan gelegenen Gebdiulichkeiten haben, wo sich bis-
her das sog. «Konvertiten-Hospiz» befunden hat. Damit soll aber
dem Hospiz selbst kein Eintrag geschehen.

4. In diesem Institut sollen folgende Ficher gelehrt werden:

a) Orthodoxe Theologie mit Beriicksichtigung der mannig-
faltigen Lehren der orientalischen Christen iiber die gottlichen
Dinge und mit Vorlesungen iiber orientalische Patrologie, historische
Theologie und Patristik;

b) kanonisches Recht aller christlicher Volker des Orients;

c) die verschiedenartigen Liturgien der Orientalen;

d) Kirchen- und Profangeschichte von Byzanz und des iibrigen
Morgenlandes. Dazu sollen kommen Vorlesungen iiber ethno-
graphische Geographie, kirchliche Archiologie und die biirgerliche
und politische Verfassung jener Volkerschaften;

e) orientalische Literatur und Predigt.

5. Alle diese Facher sind in einem zjahrigen Kursus zu absolvieren.

6. Den Unterricht des Institutes haben die Geistlichen des
lateinischen Ritus zu besuchen, die ihr heiliges Amt im Orient aus-
uiben wollen; es diirfen ithn aber auch besuchen nicht bloss unsere
(unierten) orientalischen Kleriker, sondern auch (nicht unierte) ortho-
doxe, die begierig sind, die Wahrheit tiefer zu erforschen.

7. Damit es aber dem Institut an keinem Hiilfsmittel zum Stu-
dium fehle, geben Wir ihm eine gute Auswah! von Biichern sowieauch
von periodischen Zeitschriften, die auf die Sache Bezug haben.

Und Wir befehlen, dass, was hiermit von Uns verordnet ist,
immerwihrende Giiltigkeit haben soll, ohne dass dagegen irgend-
welche Umstiande, wenn sie auch noch so sehr ganz spezieller Er-
wihnung wert wiren, angerufen werden konnten. »

Zu diesen beiden neuen Erlassen bemerkt der Berner «Katholiks :
« Vielleicht kommt der eine oder andere Leser auf den (Gedanken,
es sei eigentlich nicht recht verstindlich, warum Benedikt XV, es
fiir notig gehalten habe, mit einem besondern Motuproprio die bis-
herige Einrichtung zu modifizieren. Die Propaganda-Kongregation
gehort zu den allerwichtigsten Abteilungen des papstlichen Hofes.
Die dieser Kongregation angegliederte Abteilung fiir die Ange-
legenheiten des orientalischen Ritus, die Pius IX. mit Dekret
vom 6. Januar 1862 ins Leben gerufen hatte, war mit der Voll-
macht und Aufgabe betraut, «alle Geschifte », die sich auf den
Ritus und die Disziplin der orientalischen Kirchen bezogen, ¢allein»
(unice) zu behandeln und zu regeln. Pius X. hatte in der Konsti-
tution ¢Sapienti Consilio> vom Jahr 1908 auch noch ausdriicklich
efklé.rt, dass in den Geschiftskreis der genannten Kongregation
nicht bloss die rein orientalischen, sondern auch die «gemischtens



—— 88 —

Angelegenheiten (negotia mixta) fallen sollen, also auch solche Ge-
schifte, die in sachlicher oder personlicher Hinsicht Lateiner und
Orientalen angehen konnten. So waren nicht leicht Umstdnde denk-
bar, unter denen es an kompetenten Behorden fehlte, das fiir den
Orient und Occident Erspriessliche vorzukehren. Nach dem papst-
lichen Jahrbuch fiir das Jahr 1917 zihlte die Kongregation 16
Kardinile, 26 Konsultoren, 4 Konzipienten, 3 Schreiber, 1 Archi-
var, 1 Protokollfihrer, 2 Ubersetzer. Einem so zahlreichen, mit
allen Befugnissen und Hiilfsmitteln ausgestatteten Kollegium war
es offenbar moglich, die zur Bekehrung der orientalischen Kirchen
dienlichen Massnahmen zu treffen, ohne dass der Papst mit einem
neuen Motuproprio eingriff. Allein wir bekommen den Eindruck,
es habe sich weniger darum gehandelt, neue Einrichtungen zu
schaffen, als vielmehr darum, dem Verhiltnis zwischen Rom und
den morgenldndischen Kirchen eine neue Form zu geben.

Wer die Sprache der papstlichen Kurie kennt, weiss, dass
Rom niemals von protestantischen « Kirchen» redet. Es hat von
der im Protestantismus vorherrschend gewordenen Abschwichung
des Kirchenbegriffs Gebrauch gemacht und drickt sich so aus,
wie wenn es da hochstens noch Vereine und staatliche Gebilde
gibe, die keineswegs als « Kirchen» im alten Sinne bezeichnet
werden konnten. Der gleichen Sprache bedient sich Rom auch
dann, wenn es sich um den Anglikanismus handelt. Sogar fiir
Leo XIIL, der sich doch bei den Anglikanern einer ganz besondern
Sympathie erfreute, war die Kirche Englands nur das « Stabilimen-
tum », eine vom Staat geschaffene Einrichtung. Unter den beiden
Nachfolgern des grossen Diplomaten auf dem pipstlichen Stuhl
ist es in dieser Hinsicht nicht anders geworden. Wer im Abend-
land dem Papst nicht unterwiirfig ist, wurde von jeher als ein von
der christlichen Kirche Abgefallener angesehen. Daher konnte es
sich im Abendland um keine Wiedervereinigung von <« Kirchen »
handeln, sondern nur um die Bekehrung zu der cinen vom Papste
geleiteten Kirche. Wer sich aber ¢ bekehrt», wird — sofern das
nicht aus besondern Griinden als gar zu inopportun erscheint —
wiedergetauft, wie wenn er bisher noch gar kein Christ gewesen wire.

Anders verhielt sich Rom bisher dem Morgenland gegendiiber.
Die orthodoxen Orientalen wurden und werden zwar auch als
« Schismatiker » bezeichnet, die sich eigenmichtig und siindhaft
der pépstlichen Oberhoheit entzogen haben, aber es wurde doch
immer noch anerkannt, dass sie in «Kirchen » vereinigt seien. Das
war so sehr anerkannt, dass die Gemeinschaften, die sich, wie das
in bewegten Zeiten haufig vorgekommen ist, Rom unterwarfen, ihre
kirchliche Disziplin, ihre Kultusformen und Kultuskleidung be-
halten durften und nun einfach zu «¢unierten» Kirchen wurden.



— 89 —

Das scheint sich nun indern zu wollen. Wir machen wiederholt
darauf aufmerksam, dass in der offiziosen Einleitung zu den neuen
Dekreten ganz richtig gesagt wird, wie verschieden man sich im
Morgenland und in Rom die Einheit der Kirche vorstellt. Dort ist
Christus das einzige Haupt der christlichen Korperschaft, an das
man sich zu halten hat; hier ist der romische Papst das Haupt,
dem man in erster Linie unterworfen sein muss; dort regieren sich
die nationalen Kirchen selbst und sind miteinander nur durch den
gemeinschaftlichen Glauben und die Liebe verbunden ; hier werden
alle durch das gemeinschaftliche Oberhaupt regiert und das Band
der Gemeinschaft ist darum eigentlich der Gehorsam gegen den
Papst, der angeblich von Christus zum ¢ Haupt und Fundament »
der ganzen christlichen Kirche gemacht worden ist. Demgemiss
war es im Grunde falsch, wenn man bisher von «Kirchens in der
Mehrzahl sprach; es kann nur esne Kirche geben und héchstens
noch insofern von der Kirche im Morgenland und Abendland ge-
redet werden, als eben die eine unter dem Papste stehende christ-
liche Kirche im Osten und im Westen eine besondere Organisation
und besondere Formen hat. Auf diesen Standpunkt stellt sich nun
Benedikt XV. mit den neuen Dekreten. Man beachte darum, dass
die Kongregation fiir orientalische Angelegenheiten vom 1. De-
zember an nicht mehr bloss fiir den orientalischen Ritus, auch
nicht mehr bloss fiir orientalische Kirchen (in der Mehrzahl), son-
dern fiir « die orientalische Kirche» (pro Ecclesia orientali, in der
Einzahl) da ist. Allerdings koénnen die mit der Kongregation in
Beziehung stehenden Ditzesen und Landeskirchen immer noch als
«Kirchen» bezeichnet werden; aber im zweiten Dekret wird da,
Wo von den nichtunierten Orientalen gesprochen wird, das Wort
«Kirche» sorgfiltig vermieden; da ist nur noch die Rede von der
Theologie der « orientalischen Christen », vom kanonischen Recht
der corientalischen christlichen Vélkers, von der verschiedenartigen
Liturgie der « Orientalen », von der Geschichte « Konstantinopels
und des iibrigen Orients», von der Literatur und den Predigten
der «Orientalen ».

Die Bedeutung der neuen Erlasse besteht also, wie wir glauben,
Wesentlich darin, dass kiinftig auch den orientalischen Kirchen, so-
Weit sie dem Papste nicht unterworfen sind, die Wiirde wahre,
Christlic;he Kirchen zu sein, abgesprochen wird. Es wird damit
den Orientalen deutlicher als bisher zum Bewusstsein gebracht,
d?:SS sie zu der von Christus gestifteten einen Kirche nur dann ge-
?loren, wenn sie sich dem romischen Papst unterwerfen. Benedikt XV.
I8t offenbar der Ansicht, der gegenwirtige Moment sei giinstig, die
Pflpstliche Autoritiat auch auf die orthodoxen und autonomen National-
klT‘Chen des Morgenlandes auszudehnen.» Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

