
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


78

KIRCHLICHE CHRONIK.

Eine internationale kirchliche Aussprache. — Das Jahr 1917
hat verschiedene Kundgebungen zum Frieden aus kirchlichen Kreisen

gebracht. Die bekannteste ist die Friedensnote des Papstes an
die Regierungen der kriegführenden Staaten. Im Mai erschien ein
Aufruf an die Christen aller Länder von Führern der protestantischen
Kirchen Dänemarks, Hollands, Norwegens, Schwedens und der
Schweiz. Schon einmal hatten dieselben Männer im November 1914
— an ihrer Spitze Erzbischof Soderblom von Upsala — eine Aufforderung

zum Frieden und zur christlichen Gemeinschaft ergehen
lassen. Diesmal gab ihnen das Jubeljahr der Reformation Anlass
zu ihrem neuen Versuch, mit eindringlichen Worten auf die
Verheerungen des Krieges in der Christenheit hinzuweisen. Sie schreiben :

« Man hat geäussert, dass es nach diesem Kriege nur Besiegte, aber
keine Sieger geben werde. Welchen Ausgang der Krieg auch
nehmen wird, soviel steht fest, Einen Besiegten wird es geben,
nämlich unsere blutig zerrissene Christenheit, welche die Arbeiter
von heute auf morgen verloren hat und die Arbeit von gestern
vernichtet sieht. Deshalb erhalten wir den Gedanken des Friedens
lebendig. Wir segnen alle Bestrebungen für einen gerechten und
dauerhaften Frieden. Lasset uns nicht müde werden, trotz der
Grenzen, die der Krieg zieht, einträchtig und mit reinem Herzen
unsern gemeinsamen Gott und Vater anzurufen, damit der
Wachsamkeit keine Gelegenheit entgehe, für den Frieden zu wirken,
und damit das Gefühl christlicher Gemeinschaft und gehorsamer
Ergebung in die Leitung des Höchsten gestärkt werden möge, wie
beides ja auch in der durch den Weltkrieg hervorgerufenen Zersplitterung

bisweilen zu wunderbarem Ausdruck gekommen ist > --).

Der Aufruf zeitigte den Plan einer internationalen christlichen
Aussprache. Der Gedanke ist nicht neu. Im Hinblick auf die
Konferenz der Sozialisten in Stockholm war er schon in England er-

') Der Aufruf ist abgedruckt in Nrn. 25/26 des Ev. Wochenbriefs, im Berner
«Katholik», Nr. 35, im «Goodwill», Nr. 9.



— 79 —

örtert worden. Der Anglikaner Rev. William Temple regte im
« Challenge » die Einberufung einer Konferenz an, auf der die
hauptsächlichsten christlichen Körperschaften aller kriegführenden Länder
vertreten sein sollen, nicht um Recht oder Unrecht des Krieges
oder politische Friedensbedingungen, sondern um Mittel und Wege
zu besprechen, wie man dem Kriegsdünkel und der Kriegsleidenschaft

entgegentritt, die Friedensneigung fördert und den Glauben
an die Einheit aller christlichen Gläubigen stärke '). Die
Durchführung des Projektes nahmen der Erzbischof von Upsala, der
dänische Bischof von Seleno und der Bischof von Christiania an
die Hand, in dem sie eine Einladung an « Liebe Mitchristen in
kriegführenden Ländern » erliessen. Sie sagten in dem Schreiben,
dass sie aus den Antworten auf den Aufruf und aus andern
Äusserungen von verschiedenen Seiten den Eindruck erhalten haben,
« dass jetzt unter den Christen in beiden Gruppen der kriegführenden
Länder ein Wunsch sich geltend macht, dass von der Kirche etwas
mehr getan werde, um ihre Einheit zu beweisen ». Die Notwendigkeit,

ein gegenseitiges Übereinkommen über eine schiedsrichterliche
Entscheidung und Entwaffnung zu treffen, sei jetzt von verschiedenen
Seiten von den Höchstbetrauten der Staaten ausgesprochen worden.
Der Papst habe diese Grundrisse ebenfalls geltend gemacht. « Aber
um sie zu verwirklichen, ist ein stärkeres Gefühl christlicher Bruderschaft

über die nationalen Grenzen hinaus erforderlich. Der
gegenwärtige Zustand der Welt fordert von uns ein deutliches Zeugnis
unserer Einheit in Christo. » Die Konferenz sollte am 14. Dezember
in Upsala stattfinden, bei Gelegenheit der Tagung der skandinavischen

Komitees des Weltbundes für internationale Freundschaft
durch die Kirche. Als ihre Tendenz wird genannt : « Bei dieser
Gelegenheit sollte natürlich keine Diskussion in bezug auf die
Ursachen des Krieges, noch auf die rein politischen Bedingungen für
den Frieden stattfinden. Die Aufgabe der Konferenz sollte sein,
unbeschadet nationaler Pflichten die verwickelten Fragen zu
behandeln, die in betreff der christlichen über die nationalen und
Politischen Grenzen hinausreichenden Geineinschaft entstanden sind.
' °r allem wollen wir im Gebet und Gedankenaustausch den Glauben

an die Einheit aller Gläubigen in Christo stärken unti die Pflicht
aer Kirche bedenken, den Leidenschaften des Krieges Widerstand
*u leisten und die Sinnesart zu fördern, die Gerechtigkeit, guten
Willen und Frieden im Verkehr der Staaten begünstigt. s Die Kon-

renz kam zustande — allerdings ohne Beteiligung aus den krieg-
nrenden Ländern hatte sie nur neutralen, nicht internationalen
«arakter. Ihr Präsident, Erzbischof Soderblom, teilte mit, dass die

Vgl. Ev. Wochenbrief, 37/38, 1917.



— 80 —

Schwierigkeiten der Pässe und des Verkehrs eine Verschiebung der
allgemeinen Konferenz bis Mitte April nötig mache. In Nummer io
der Zeitschrift « Goodwill ¦> werden die Gründe namhaft gemacht,
warum die Engländer der Einladung nicht folgen konnten. Die
Frist war zu kurz bemessen, so dass Amerikas Beteiligung
ausgeschlossen und die Englands unmöglich wurde. Dazu kamen
Bedenken grundsätzlicher Natur. Die Diskussionsgegenstände — als

solche bezeichnet die Zeitschrift Schiedsgericht und Abrüstung —
seien von solcher Beschaffenheit, dass politische Auseinandersetzungen
nicht zu vermeiden seien. Die Konferenz ist ihr sympathisch, sie

vertritt aber eine solche Auffassung der Dinge, die kaum die
Zustimmung der anderen Seite erfahren dürfte. Der deutsche Prof.
Deissmann schreibt zum allgemeinen Gedanken einer solchen
Aussprache? «Technisch wird meines Erachtens allerdings die
Einberufung einer grossen Konferenz von Vertretern aller grösseren
Kirchenkörper der kriegführenden Länder zurzeit unmöglich ; es

könnte sich nur um eine kleine Konferenz nichtoffiziellen Charakters
handeln. » Abgesehen von rein äusserlichen Dingen, die mit dein
erschwerten Verkehr zusammenhängen, scheint eine solche
Aussprache auf fast unüberwindliche Schwierigkeiten zu stossen, die
ihren letzten Grund in einer total verschiedenen Auffassung der

Dinge haben, für die vielfach das gegenseitige Verständnis zu fehlen
scheint. Allein solche Schwierigkeiten werden Christen nicht
abhalten, das ins Auge gefasste Ziel weiter zu verfolgen.

Zur internationalen Lage des Protestantismus beim
Reformationsjubiläum. — Dazu hat Prof. Dr. Deissmann in Berlin in
Nr. 37/38 des von ihm herausgegebenen « Evangelischen Wochenbriefs»

folgende neuen Sätze mit einer kurzen Einleitung aufgestellt1) :

« Seit drei Jahren an der christlichen Verständigungsarbeit im
Kriege arbeitend, begehe ich das Reformationsjubiläum nicht
ausschliesslich mit Gedanken über mein eigenes Volk. Die Reformation
war nicht nur eine deutsche Angelegenheit, sondern hat mehr als''

irgendein anderes Ereignis der neuen Geschichte internationale
Wirkungen gehabt und internationale Probleme hinterlassen. So

bedenke ich in diesen Gedächtnistagen mit besonderer Bewegung
die internationale Lage des Protestantismus beim Reformations-
jubiläum ; einige dieser Gedanken seien hier in knappen Sätzen
dargeboten. Für eine Aussprache darüber aus dem Kreise meiner
Adressaten wäre ich dankbar.

') «Die am 1. Advent 1914 begonnenen «Evangelischen Wochenbriefe» sollen
der Verständigung unter den Völkern und der Stärkung der christlichen Solidarität
dienen. Kür offenen Meinungsaustausch ist der Verfasser stets dankbar; er billet
auch um Nennung von l'ersönlichkeiten, die mit der Absicht dieser Briefe
sympathisieren. »



— 81 -
i. Gott lässt die protestantische Welt das Reformationsjubiläum

von 1917 unter Kriegswettern erleben, damit sie nicht jubiliere,
sondern auf Reformation bedacht sei.

2. Kein protestantisches Volk darf sich für berufen halten, ein
anderes reformieren zu sollen. Es gibt für uns keine auswärtigen,
sondern nur innere Reformationsnotwendigkeiten. Was die anderen
von uns lernen wollen, muss ihnen, — was wir von den Fremden
zu lernen haben, muss uns überlassen bleiben.

3. Der vor dem Kriege in deutlichen Anfängen bemerkbar
gewordene angelsächsische, besonders nordamerikanische religiöse
Imperialismus, eine Spielart « auswärtiger Reformation », war seiner
Natur nach ebenso undemokratisch wie unprotestantisch ; er ist nach
dem Kriege, der den Kredit jedes Imperialismus minderte, ungefährlicher.

Demütig geworden, kann die hinter ihm stehende christliche
Energie zu einer Macht innerer Erneuerung werden.

4. Innere Reformation eines Volkes kommt nicht mit äusseren
Gebärden, wird auch nicht gemacht durch Behörden und Synoden.
Sie ist überall da im Werden, wo ein einzelner sich unter Christus
beugt und wo zwei oder drei ihres Gottes gewiss werden. Hier
entstehen die Kraftzentren, von denen Erneuerung für die Gemeinschaft

ausstrahlt.
5. Auf dem breiten Wege der gottesgelehrten Christologie gibt

es römische, lutherische, reformierte, anglikanische, methodistische
Bürgersteige. Der schmale Pfad der Gottesgemeinschaft in der Nachfolge

Christi hat wenig Raum für Sondergeleise; einer tritt in des
anderen Spur, und der Vorderste sieht nur die Fusstapfen des
Meisters.

6. Die Erfahrungen des Krieges legen dem deutschen
landeskirchlichen Protestantismus eine Revision seiner Stellung zu den
Freikirchen nahe, im Sinne eines brüderlichen Entgegenkommens.

7. Das Kampffeld der Konfessionen nach dem Kriege ist die
Caritas.

8. Die unumgängliche Voraussetzung für den Wiederaufbau
einer internationalen protestantischen und christlichen Gemeinschaft
,st nicht so sehr eine sich etwa bildende communis opinio über die
Ursachen des Krieges und die « Schuld am Kriege », als die auf
allen Seiten notwendige ehrliche Bereitschaft, die patriotische bona
hdes der Glaubensgenossen in Feindesland bei Ausbruch und im
Verlaufe des Krieges anzuerkennen.

9- Je mehr wir uns zeitlich von 1517 entfernen, um so grösser
Crscheint das Mass der seelischen Kräfte, die 1917 und 1517 mit
I417 verbinden und 1417 mit 117. Die den Protestantismus und
le Christenheit scheinbar zersprengenden Schwierigkeiten der Zeit

Internat, kirchl. Zeitschrift, Hüft 1, 1918. 6



— 82 —

um 1917 werden ihre sichere Lösung finden durch die unwider-
stehbare Wucht seelichen Zusammenhalts, die in der Kontinuität
der christlichen Jahrtausende trotz aller zersetzenden Theologie und
kirchlichen Hoffart beschlossen ist. »

Fünf Berliner Pfarrer erliessen Anfang Oktober folgende
Erklärung : « Im Gedächtnismonat der Reformation fühlen wir
unterzeichneten Berliner Pfarrer, im Einverständnis mit vielen evangelischen
Männern und Frauen, uns zu folgender Erklärung verpflichtet, die
zugleich Antwort auf mehrfache Kundgebungen aus neutralen Ländern

sein soll.
Wir deutschen Protestanten reichen im Bewusstsein der gemeinsamen

christlichen Güter und Ziele allen Glaubensgenossen, auch
denen in den feindlichen Staaten, von Herzen die Bruderhand. Wir
erkennen die tiefsten Ursachen dieses Krieges in den widerchristlichen

Mächten, die das Völkerleben beherrschen, in Misstrauen,
Gewaltvergötterung und Begehrlichkeit, und erblicken in einem
Frieden der Verständigung und Versöhnung den erstrebenswerten
Frieden. Wir sehen den Hinderungsgrund einer ehrlichen
Völkerannäherung vor allem in der unheilvollen Herrschaft von Lüge und
Phrase, durch die die Wahrheit verschwiegen oder entstellt und
Wahn verbreitet wird, und rufen alle, die den Frieden wünschen,
in allen Ländern zum entschlossenen Kampf gegen dies Hindernis
auf. Wir fühlen angesichts dieses fürchterlichen Krieges die Gewissenspflicht,

im Namen des Christentums fortan mit aller Entschiedenheit

dahin zu streben, dass der Krieg als Mittel der Auseinandersetzung

unter den Volkern aus der Welt verschwindet. »

Unterschrieben ist dieser Aufruf von: Lie. Dr. K. Aner, W.
Nithack-Stahn, O. Pless, Lie. Dr. Fr. Rittelmeyer, Lie. R. Wielandt.

Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Das
amerikanische Komitee hat im November zwei weitere Bulletin verschickt
(vgl. diese Zeitschrift 1917, S. 369). Im ersten, dem vierzehnten der

ganzen Reihe, wird mitgeteilt, dass die Anregung die Woche vom
18. bis 25. Januar speziell dem Gebet für die Wiedervereinigung
der Christenheit zu weihen, überall gute Aufnahme gefunden habe.

In kurzer Zeit sind aus vielen Ländern von Angehörigen der
verschiedensten christlichen Kirchen Zustimmungsadressen eingetroffen.
Es ist wohl das erstemal, dass in der ganzen Christenheit zur selben
Zeit im selben Sinn gebetet wird.

Nach dem folgenden Bulletin sind in verschiedenen Kirchen
und Ländern gegenwärtig 61 Kommissionen der Weltkonferenz
eingesetzt. Wegen des Krieges konnte die Organisation in Europa
noch nicht durchgeführt werden. Im letzten Sommer schien es

möglich, nach Russland und nach Rom eine Deputation zu senden.



— 83 -
Die für Russland bestimmte musste im letzten Moment auf die
Reise verzichten, weil das Staatsdepartement die Befürchtung
aussprach, es könnten ihr pazifistische Motive unterschoben werden.
Im gleichen Moment, da das Staatsdepartement sich so äusserte,
kehrte Dr. John R. Mott als Mitglied einer Gesandtschaft aus Russland

zurück, die im Namen des Präsidenten der Vereinigten Staaten
der russischen Demokratie eine Sympathiekundgebung überbracht
hatte. Dr. Mott berichtete, dass der Gedanke der Weltkonferenz
in Russland allgemein Verständnis und Zustimmung finde. Manche
hervorragende Angehörige der russischen Kirche hätten deren
Mitarbeit in Aussichi gestellt, sobald die offizielle Einladung eintreffe.
Dr. Mott riet, noch einige Monate mit der Einladung zuzuwarten,
bis sich die Verhältnisse der Kirche, insbesondere ihre Beziehungen
zum Staate einigermassen abgeklärt hätten. Die russische Kirche
werde es nicht empfinden, wenn Rom zuerst die formelle Einladung
erhalte. Infolgedessen wurde die Mission nach Russland verschoben.
Um die Mission nach Rom vorzubereiten, wurde indessen an eine
einflussreiche Persönlichkeit in Rom, die mit der Tendenz der
Weltkonferenz vertraut ist, ein Schreiben geschickt. Die Deputation
soll im Laufe des Winters oder des Frühjahrs folgen.

Wir beschränken uns darauf, von diesen Dingen Notiz zu
nehmen, da sie noch im Werden begriffen sind. Wir verkennen
die grossen Schwierigkeiten nicht, auf die das Werk der
Weltkonferenz besonders in Europa stossen wird, müssen aber doch
jede ernst und aufrichtig gemeinte, rein kirchliche Bestrebung, die
verschiedenen Kirchen einander näher zu führen, gerade in jetziger
Zeit begrüssen. Ist das Ziel auch in weite Ferne gerückt, wird
doch gemeinsames Trachten darnach zur Versöhnung der Völker
mächtig beitragen. In den letzten drei Jahren konnte man erfahren,
dass gerade die Männer — leider nicht alle —, denen die
internationalen Aufgaben der Kirchen ans Herz gewachsen sind, sich
über der Flutwelle des Hasses behaupten konnten, die insbesondere
auch christliche Kreise in allen Ländern erfasst hatte. Dass das Problem

der Union tief aufgefasst wird, bestätigt die immer wiederholte
Behauptung, wäre die Christenheit geeint gewesen, ein solcher
Weltkrieg wäre nicht möglich gewesen. Wer so urteilt, versteht
unter Union nicht bloss eine Einigung auf kirchlicher und dogmatischer,

sondern auf allgemeiner evangelischer Basis, die natürlich
nur möglich ist, wenn die Angehörigen der Teilkirchen nicht nur
unehlich gesinnt, sondern vom Geiste des Evangeliums in ihrem
ganzen Wesen durchdrungen sind. Wieweit die Kirchen davon
noch entfernt sind, hat der Krieg in geradezu erschreckender Weise
kund getan. Der Unionsgedanke bedarf der Vertiefung.



— 84 —

The Anglican and Eastern Association. — Auf der
Jahresversammlung, die am 23. Oktober in London stattfand, wurde
konstatiert, dass der Krieg das Interesse für die Kirchen des Ostens

mächtig gefördert habe, was einen Fortschritt der freundschaftlichen

Beziehungen zur Folge habe. Die Gesellschaft hat sich
besonders der serbischen Kirche angenommen, veranlasst durch die
Anwesenheit des Theologieprofessors Dr. Velimirowitch und mehrerer

Geistlichen. Am Hülfswerk hat sich ferner die britische
Bibelgesellschaft beteiligt, welche den serbischen Truppen Bibeln
zur Verfügung stellte und die Society for promoting Christian
Knowledge, die ein serbisches Gebetbuch mit einem Vorwort des
Erzbischofs von Canterbury und dem Imprimatur des Erzbischofs
von Belgrad herausgegeben hat. Die Gesellschaft hat auf einen
Brief des Erzbischofs von Belgrad hin, der auch die verzweifelte
Lage der in Serbien zurückgebliebenen Mönche und Geistlichen
schildert, einen Hülferuf für die serbische Kirche erlassen. Es ist
ein Hülfsfonds gegründet worden, um die bedürftigen Priester und
ihre Familien und die Geistlichen und Mönche, die im Exil leben,
zu unterstützen. Die Hülfe wurde ferner ausgedehnt auf eine
Anzahl serbischer Theologiestudenten, die unter Leitung serbischer
Geistlicher in Oxford, Mirfield und anderswo studieren, und auf
einige Mönche und Priester, die in England ihre Studien
fortsetzen, um nach der Rückkehr in die Heimat am Wiederaufbau
ihrer Kirche arbeiten zu können. Es sei erwähnt, dass auch in
Bern Serben im Exil leben und an der katholisch-theologischen
Fakultät studieren. Möge der Aufruf Anklang finden. Er ist
unterzeichnet vom Sekretär der Gesellschaft Rev. H. J. Fynes-Clinton,
27 Finsbury Square, London E. C.

Neue päpstliche Massnahmen zur Bekehrung der
morgenländischen Kirchen. — Nach dem « Oss. Rom. » vom 6. November,

hat Benedikt XV. die Zeitverhältnisse für günstig erachtet, die
Bemühungen, die morgenländischen Kirchen der päpstlichen
Jurisdiktion, zu unterwerfen, in neue Wege zu leiten. In der offiziösen

Einleitung des päpstlichen Hoforganes wird ausgeführt, wie der
gegenwärtige Papst gleich nach seiner Thronbesteigung den
orientalischen Kirchen seine väterliche Aufmerksamkeit zugewendet habe.
Man könne sich nicht ohne Bewegung der Zeiten erinnern, in
denen das Morgenland mit dem Abendland kirchlich noch
verbunden gewesen sei. Es ist selbstverständlich, dass die Union so
dargestellt wird, wie wenn in jenen Jahrhunderten auch die
orientalischen Christen den päpstlichen Jurisdiktionsprimat anerkannt
hätten, was bekanntlich niemals der Fall war, geschweige denn, dass

man im Morgenland jemals etwas von einer päpstlichen Unfehlbar-



— 85 —

keit gewusst hätte. Leider sei es aber gelungen, die Geister so zu
verwirren, dass sich die orientalischen Völker «von dem von alters
her anerkannten Erben des allgemeinen und beständigen Apostolates,
der von Christus dem Petrus als Haupt und Fundament der Kirche
anvertraut worden > sei, trennten. Zu diesem Unglück soll auch
beigetragen haben der Zerfall der theologischen, biblischen und
historischen Studien in den orientalischen Kirchen, so dass
allmählich die apostolische Kirchenverfassung in Vergessenheit
geraten sei. Anstatt die christliche Kirche als eine Körperschaft
anzusehen, die einem Haupte ¦— dem Papste — unterworfen sei,
denke man sich nun im Orient die Kirche als eine Vereinigung
von Gemeinschaften, die lediglich durch den Glauben und die Liebe
verbunden seien und für die Christus das einzige Haupt sei ; die
römische Kirche aber gelte nicht mehr als « die Mutter der wahren
und katholischen Kirche Christi, sondern nur noch als die
lateinische Partikularkirche». Der Primat des römischen Papstes werde
verneint. (Das ist eine ganz richtige Darstellung der morgenländischen

Anschauung.) So seien denn bisher alle Versuche der
römischen Päpste, die orientalischen Kirchen mit Rom zu vereinigen,

vereitelt worden.
Benedikt XV. habe sich nun vorgenommen, den bereits unierten

orientalischen Kirchen die « ursprüngliche Würde » wieder zu
verschaffen und die noch getrennten zur Wiedervereinigung
einzuladen. Diesem doppelten Zweck sollen die zwei neuen gesetzgeberischen

Erlasse dienen, die der Papst mit einem Motuproprio vom
15. Oktober 1917 promulgiert hat. Schon Pius IX. hatte eine
«Kongregation » für « Angelegenheiten des orientalischen Ritus > eingesetzt.

Allein diese Behörde wurde immer als Beweis dafür
angesehen, dass der Papst die Orientalen dem lateinischen Ritus
unterwerfen wollte, zumal sie der «Propaganda» angegliedert war. Um
dieses Misstrauen zu beseitigen, trennt nun der Papst die genannte
Kongregation von der Propaganda, bezeichnet sie als « Kongregation

für die orientalische Kirche » und übernimmt zur Erhöhung
ihrer Würde und Bedeutung für sich und seine Nachfolger das
Präsidium. Auf diese Weise kommen auch die bereits bestehenden
unierten Kirchen des Orients unter die besondere päpstliche Fürsorge.

Um den Anschluss der noch von Rom getrennten (orthodoxen)
Kirchen des Orients zu fördern, errichtet der Papst gleichzeitig ein
« Institut zur Förderung des Studiums orientalischer Angelegenheiten

». Dieses Institut ist zur Ausbildung von Geistlichen des
lateinischen Ritus bestimmt, die sich vornehmen, im Orient tätig zu
sein. Doch werden auch orientalische Studierende, und zwar sowohl
unierte wie orthodoxe, zugelassen. In der neuen Schule sollen
nämlich sowohl die Eigentümlichkeiten der lateinischen wie der



— 86 —

orthodoxen Kirche dargestellt werden, so dass der wahrheitsliebende
Studierende sich selbst ein Urteil bilden kann, auf welcher Seite
sich die apostolische Lehre und Einrichtung befinden. Die beiden
Erlasse sind im päpstlichen Amtsblatt «Acta apostolicae Sedis>

promulgiett und haben daher bereits immerwährende Gesetzeskraft.
Sie haben folgenden Wortlaut:

< I. Kongregation tür die orientalische Kirche.
i. Die heilige Kongregation «Propaganda Fide für Geschäfte

des morgenländischen Ritus » hört mit dem 30. November dieses

Jahres zu existieren auf.

2. Getrennt von der hl. Kongregation Propaganda Fide soll

es vom I.Dezember an eine hl. Kongregation für die orientalische
Kirche geben, der der Papst selbst vorstehen wird. Sie wird einige
Kardinäle der hl. römischen Kirche umfassen, von denen einer der
Sekretär sein soll. Beigegeben werden ihr aus den angesehensten

Mitgliedern des Klerus ein Assessor und mehrere Konsultoren
sowohl des lateinischen wie des orientalischen Ritus ; ausserdem eine

angemessene Anzahl von Beamten aus den Geistlichen, die mit
orientalischen Dingen bekannt sind.

3. Dieser Kongregation sollen alle gleichviel wie gearteten
Geschäfte überwiesen sein, die sich, sei es auf Personen, sei es auf
Disziplin, sei es auf Ritus der orientalischen Kirchen beziehen, und
zwar auch dann, wenn sie gemischter Art sind, d. h. sei es mit
Rücksicht auf Sache oder auf Personen auch Lateiner berühren.

4. Für die Kirchen des orientalischen Ritus soll die Kongregation

alle Befugnisse besitzen, welche andere Kongregationen für
die Kirchen des lateinischen Ritus haben, unbeschadet jedoch des
Rechts der Kongregation des hl. Offiziums

5. Die Kongregation hat Streitfragen auf dem Disziplinarweg
zu lösen; Fragen jedoch, die nach ihrem Urteil auf richterlichem
Wege zu lösen sind, wird sie an den Gerichtshof überweisen, den
sie selbst bezeichnet.

Wir wollen, dass das alles für immer als gesetzmässig und
unverbrüchlich Geltung habe, ohne dass dagegen irgendwelche
Umstände, wenn sie auch noch so sehr ganz spezieller Erwähnung
wert wären, angerufen werden könnten. »

« IL Päpstliches Institut für das Studium der orientalischen Sachen.
1. Es soll in Rom ein Institut zur Förderung des Studiums

orientalischer Dinge errichtet werden, das, unter die besondere
Überwachung und Fürsorge des Papstes gestellt, als ein « päpstliches

» zu bezeichnen ist.
2. Das Institut soll zunächst der hl. Kongregation für die

orientalische Kirche unterstellt sein und durch dieselbe Uns und
Unsern Nachfolgern.

1



— 87 —

3- Das Institut soll seinen eigenen und besondern Sitz in den
nahe beim Vatikan gelegenen Gebäulichkeiten haben, wo sich bisher

das sog. «Konvertiten-Hospiz» befunden hat. Damit soll aber
dem Hospiz selbst kein Eintrag geschehen.

4. In diesem Institut sollen folgende Fächer gelehrt werden:
a) Orthodoxe Theologie mit Berücksichtigung der mannigfaltigen

Lehren der orientalischen Christen über die göttlichen
Dinge und mit Vorlesungen über orientalische Patrologie, historische
Theologie und Patristik ;

b) kanonisches Recht aller christlicher Völker des Orients ;

c) die verschiedenartigen Liturgien der Orientalen;
d) Kirchen- und Profangeschichte von Byzanz und des übrigen

Morgenlandes. Dazu sollen kommen Vorlesungen über
ethnographische Geographie, kirchliche Archäologie und die bürgerliche
und politische Verfassung jener Völkerschaften ;

e) orientalische Literatur und Predigt.
5. Alle diese Fächer sind in einem 2jährigen Kursus zu absolvieren.
6. Den Unterricht des Institutes haben die Geistlichen des

lateinischen Ritus zu besuchen, die ihr heiliges Amt im Orient
ausüben wollen ; es dürfen ihn aber auch besuchen nicht bloss unsere
(unierten) orientalischen Kleriker, sondern auch (nicht unierte) orthodoxe,

die begierig sind, die Wahrheit tiefer zu erforschen.

7. Damit es aber dem Institut an keinem Hülfsmittel zum
Studium fehle, geben Wir ihm eine gute Auswahl von Büchern sowie auch
von periodischen Zeitschriften, die auf die Sache Bezug haben.

Und Wir befehlen, dass, was hiermit von Uns verordnet ist,
immerwährende Gültigkeit haben soll, ohne dass dagegen irgendwelche

Umstände, wenn sie auch noch so sehr ganz spezieller
Erwähnung wert wären, angerufen werden könnten. »

Zu diesen beiden neuen Erlassen bemerkt der Berner «Katholik» :

« Vielleicht kommt der eine oder andere Leser auf den Gedanken,
es sei eigentlich nicht recht verständlich, warum Benedikt XV. es
für nötig gehalten habe, mit einem besondern Motuproprio die
bisherige Einrichtung zu modifizieren. Die Propaganda-Kongregation
gehört zu den allcrwichtigsten Abteilungen des päpstlichen Hofes.
Die dieser' Kongregation angegliederte Abteilung für die
Angelegenheiten des orientalischen Ritus, die Pius IX. mit Dekret
vom 6. Januar 1862 ins Leben gerufen hatte, war mit der
Vollmacht und Aufgabe betraut, « alle Geschäfte », die sich auf den
Ritus und die Disziplin der orientalischen Kirchen bezogen, «allein»
(unice) zu behandeln und zu regeln. Pius X. hatte in der Konstitution

«Sapienti Consilio» vom Jahr 1908 auch noch ausdrücklich
erklärt, dass in den Geschäftskreis der genannten Kongregation
nicht bloss die rein orientalischen, sondern auch die «gemischten»



Angelegenheiten (negotia mixta) fallen sollen, also auch solche
Geschäfte, die in sachlicher oder persönlicher Hinsicht Lateiner und
Orientalen angehen konnten. So waren nicht leicht Umstände denkbar,

unter denen es an kompetenten Behörden fehlte, das für den
Orient und Occident Erspriessliche vorzukehren. Nach dem päpstlichen

Jahrbuch für das Jahr 1917 zählte die Kongregation 16

Kardinäle, 26 Konsultoren, 4 Konzipienten, 3 Schreiber, 1 Archivar,

1 Protokollführer, 2 Übersetzer. Einem so zahlreichen, mit
allen Befugnissen und Hülfsmitteln ausgestatteten Kollegium war
es offenbar möglich, die zur Bekehrung der orientalischen Kirchen
dienlichen Massnahmen zu treffen, ohne dass der Papst mit einem

neuen Motuproprio eingriff. Allein wir bekommen den Eindruck,
es habe sich weniger darum gehandelt, neue Einrichtungen zu

schaffen, als vielmehr darum, dem Verhältnis zwischen Rom und
den morgenländischen Kirchen eine neue Form zu geben.

Wer die Sprache der päpstlichen Kurie kennt, weiss, dass

Rom niemals von protestantischen « Kirchen » redet. Es hat von
der im Protestantismus vorherrschend gewordenen Abschwächung
des Kirchenbegriffs Gebrauch gemacht und drückt sich so aus,
wie wenn es da höchstens noch Vereine und staatliche Gebilde
gäbe, die keineswegs als « Kirchen » im alten Sinne bezeichnet
werden könnten. Der gleichen Sprache bedient sich Rom auch
dann, wenn es sich um den Anglikanismus handelt. Sogar für
Leo XIIL, der sich doch bei den Anglikanern einer ganz besondern
Sympathie erfreute, war die Kirche Englands nur das « Stabilimen-
tum», eine vom Staat geschaffene Einrichtung. Unter den beiden
Nachfolgern des grossen Diplomaten auf dem päpstlichen Stuhl
ist es in dieser Hinsicht nicht anders geworden. Wer im Abendland

dem Papst nicht unterwürfig ist, wurde von jeher als ein von
der christlichen Kirche Abgefallener angesehen. Daher konnte es
sich im Abendland um keine Wiedervereinigung von « Kirchen »

handeln, sondern nur um die Bekehrung zu der einen vom Papste
geleiteten Kirche. Wer sich aber «bekehrt», wird — sofern das
nicht aus besondern Gründen als gar zu inopportun erscheint —
wiedergetauft, wie wenn er bisher noch gar kein Christ gewesen wäre.

Anders verhielt sich Rom bisher dem Morgenland gegenüber.
Die orthodoxen Orientalen wurden und werden zwar auch als
c Schismatiker » bezeichnet, die sich eigenmächtig und sündhaft
der päpstlichen Oberhoheit entzogen haben, aber es wurde doch
immer noch anerkannt, dass sie in «Kirchen» vereinigt seien. Das
war so sehr anerkannt, dass die Gemeinschaften, die sich, wie das
in bewegten Zeiten häufig vorgekommen ist, Rom unterwarfen, ihre
kirchliche Disziplin, ihre Kultusformen und Kultuskleidung
behalten durften und nun einfach zu « unierten » Kirchen wurden.



— 89 —

Das scheint sich nun ändern zu wollen. Wir machen wiederholt
darauf aufmerksam, dass in der offiziösen Einleitung zu den neuen
Dekreten ganz richtig gesagt wird, wie verschieden man sich im
Morgenland und in Rom die Einheit der Kirche vorstellt. Dort ist
Christus das einzige Haupt der christlichen Körperschaft, an das

man sich zu halten hat; hier ist der römische Papst das Haupt,
dem man in erster Linie unterworfen sein muss ; dort regieren sich
die nationalen Kirchen selbst und sind miteinander nur durch den

gemeinschaftlichen Glauben und die Liebe verbunden ; hier werden
alle durch das gemeinschaftliche Oberhaupt regiert und das Band
der Gemeinschaft ist darum eigentlich der Gehorsam gegen den

Papst, der angeblich von Christus zum « Haupt und Fundament »

der ganzen christlichen Kirche gemacht worden ist. Demgemäss
war es im Grunde falsch, wenn man bisher von « Kirchen » in der
Mehrzahl sprach ; es kann nur eine Kirche geben und höchstens
noch insofern von der Kirche im Morgenland und Abendland
geredet werden, als eben die eine unter dem Papste stehende christliche

Kirche im Osten und im Westen eine besondere Organisation
und besondere Formen hat. Auf diesen Standpunkt stellt sich nun
Benedikt XV. mit den neuen Dekreten. Man beachte darum, dass
die Kongregation für orientalische Angelegenheiten vom i.
Dezember an nicht mehr bloss für den orientalischen Ritus, auch
nicht mehr bloss für orientalische Kirchen (in der Mehrzahl),
sondern für « die orientalische Kirche » (pro Ecclesia orientali, in der
Einzahl) da ist. Allerdings können die mit der Kongregation in
Beziehung stehenden Diözesen und Landeskirchen immer noch als
«Kirchen» bezeichnet werden; aber im zweiten Dekret wird da,
wo von den nichtunierten Orientalen gesprochen wird, das Wort
* Kirche » sorgfältig vermieden ; da ist nur noch die Rede von der
Theologie der « orientalischen Christen », vom kanonischen Recht
der «orientalischen christlichen Völker», von der verschiedenartigen
Liturgie der «Orientalen», von der Geschichte «Konstantinopels
und des übrigen Orients », von der Literatur und den Predigten
der «Orientalen».

Die Bedeutung der neuen Erlasse besteht also, wie wir glauben,
Wesentlich darin, dass künftig auch den orientalischen Kirchen,
soweit sie dem Papste nicht unterworfen sind, die Würde wahre,
christliche Kirchen zu sein, abgesprochen wird. Es wird damit
den Orientalen deutlicher als bisher zum Bewusstsein gebracht,
dass sie zu der von Christus gestifteten einen Kirche nur dann
geboren, wenn sie sich dem römischen Papst unterwerfen. Benedikt XV.
'st offenbar der Ansicht, der gegenwärtige Moment sei günstig, die
Päpstliche Autorität auch auf die orthodoxen und autonomen Nationalkirchen

des Morgenlandes auszudehnen.» Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

