
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


181 —

BIBLIOGRAPHIE.

Huf, Oskar, S. J.: Liturgische Studien. Bussum, Paul Brand,
Pauselijk Uitgever. Deel I. Oorlogsfeesten. Studien op den

liturgischen Feestkalender. — 1916. XI en 132 bldz. F. 1.75,
geb. F. 2. 40. Deci II. Krijgs-Gebeden en Oorlogs-Missen.
Studien op het Missale Romanum. — 1917. XII en 181 bldz.
F. 2. —, geb. F. 2. 60.

Wiederum hat der gelehrte Jesuit Oskar Huf das
römischtheologische Schriftenlager mit zwei gediegenen Bänden : Liturgische

Studien bereichert. Huf, der dem Koenderschen Handbuche
der Liturgik durch sein „Woord over Liturgie-Literatuur" den
hauptsächlichsten wissenschaftlichen Wert gab, veröffentlichte
bis jetzt, abgesehen von seinem „Van Palmzondag tot Paschen"
(1912) und „Het Goede-Week-Kerkboek" (1914), seine liturgischen
Untersuchungen und Studien ausschliesslich inZeitschriften. Auch
dem 2. Band der jetzt vorliegenden „Liturgische Studien" liegen
zwei Aufsätze in „Studien" (1915 und 1916) und einer in „De
Katholiek" (1916) zugrunde. Die Neubearbeitung, Erweiterung
und Herausgabe in zwei Buchteilen hat allen Grund und
verdient lobenswerte Anerkennung.

Der Verfasser hat in seinen Studien „zwei zwar aktuelle,
aber scheinbar eben sehr wenig zusammenhängende
Gegenstände, Liturgie und Krieg", durch diesen einen Grundgedanken
Verbunden: „Welchen Einfluss hat im Laufe der Zeiten der
•Krieg auf die Liturgie oder, bestimmter ausgedrückt, auf das
Liturgische Gebet und den Liturgischen Festkalender ausgeübt?"
öiit dem Zweck: „Was lässt sich daraus für die nächste Zukunft
lernen?" Auch in seinem „Besluit" kommt Huf auf dieses
Thema zurück. „Krieg und Liturgie, freilich eine Begriffs-
Verbindung, welche manchem auf den ersten Blick unmöglich
vorkommen wird, was sie tatsächlich nicht ist."- Es ist vom
römischen Standpunkt aus nicht übel erdacht, dass der
Verfasser seinem Werke das Wort Leo XIIL aus dessen Allocutio ad



— 182 —

Card, vom 11. Februar 1889 als Motto vorgesetzt hat, um seine

Auffassung damit gleichsam zu fechtfertigen: „Probe (Ecclesia)
memor legum et exemplorum divini auctoris sui, qui „Rex
Pacificus" appellari voluit, cuius ipsum Natalem coelestia pacis
praeconia nuntiavere, quiescere vult homines in pulchritudine
pacis, ac multa prece studet contendere a Deo, ut belli
discrimina a capite fortunisque populorum defendat." Übrigens ist
Huf nicht der einzige, den der heutige Völkerkrieg zu einer
derartigen Untersuchung veranlasst hat. In „Naschrift" des

2. Teils (S. 156 ff.) erwähnt und bespricht er die denselben
Gegenstand behandelnden Studien des Paters A. de Santi, S. J.,
in der Civiltà Cattolica von 1916 und 1917 (La Preghiera
Liturgica tra il Fremito delle Armi).

Die Frage nach dem Einfluss des Krieges überhaupt sucht
der Verfasser nach zwei Richtungen hin zu beantworten,
indem er das Gebiet der Liturgie, welches für seine Untersuchung
in Betracht kommt, nach Fest und Gebet unterscheidet. Demnach

verfolgt er im ersten Teile den Einfluss des Krieges auf
den liturgischen Festkalender oder auf das Kirchenjahr und sucht
im zweiten Teile die Spuren nachzuweisen, welche der Krieg
im „offiziellen Gebet der hl. Kirche" hinterlassen hat, wobei
hauptsächlich die Gebete des Missale Romanum in Betracht
gezogen werden. „Im Missale", schreibt er in der „Inleiding"
(S. VII), „betet die hl. Kirche wiederholt um Frieden unter den

Menschen, und sie hat Feste eingesetzt, um einen langersehnten
Frieden herabzuflehen oder für Sieg und Frieden zu danken...
Manches Gebet im Missale, welches um Linderung oder Auskunft
in der Not, um Hülfe oder Schutz oder Frieden bittet, stellt sich bei
näherer Untersuchung als ursprüngliches Kriegsgebet heraus, so

dass von Anfang also nicht so sehr das rein geistliche, sondern
vielmehr das gesellschaftlich-zeitliche im Vordergrund stand. Bis
in die täglich wiederholten Gebete unseres so altehrwürdigen
Kanons der hl. Messe hinein stehen Friedensgebete, wobei man
allmählich unwillkürlich an geistlichen Frieden zu denken
begonnen hat, während ihre Einschiebung tatsächlich durch
Kriegsnöte veranlasst worden ist." So weit können wir den

Anschauungen des Verfassers beipflichten. Wenn er aber als

seine weitere Meinung kundgibt, die Geschichte der von ihm
erwähnten „Kriegsfeste" lehre, dass sie „die vorzüglichst
angewiesenen Tage sind, um Gott um Frieden zu bitten", und,.



- 183 —

wenn der Friede einmal von Gott geschenkt -worden, „auch die

vorzüglichsten Tage geblieben sind, um Gott Dank darzubringen",
so gehen unsere Wege auseinander. Welche Sympathie vermögen
wir Festen wie der „Septem Dolores"-, der Mariahilf, des
Rosenkranzes, des kostbarsten Blutes u. dgl. entgegenzubringen?
Indessen scheint Huf auch in eigenen Kreisen nicht auf
einstimmige Anerkennung dieses „subjektiven Elements", dieses

„geistlichen Leitmotivs" seines Werkes zu hoffen; jedoch meint
er, das Vertrauen hegen zu dürfen, „dass seine Arbeit auch
für solche, die sie objektiv betrachten, ihren Wert behalten
werde". Als „liturgische Studien des Kirchenjahres und Missale"
können auch wir der Arbeit Hufs ihr volles Recht zuteil werden

lassen, und für das Neue, was er in dieser Hinsicht bringt,
kommt ihm gebührende Anerkennung zu.

Für den mit den „Oorlogsfeesten" sich befassenden 1. Teil
können wir nur wenig mehr als historisches Interesse haben,
vielleicht auch eine gewisse Neugierde für die Psychologie der
römischen Kirche, wie sie immer weiter auf dem Wege der
Marienvergötterung und sonstiger Ausartung abgleitet. Wir
möchten nebenbei noch bemerken, wie die römische Kirche
schon längst mit den neuen Dogmen verwachsen ist. Vor einem
Jahrzehnt wurde z. B. die Infallibilität des Papstes immer noch
gern mit dogmatischer Apologie aufs Tapet gebracht. Solche
Lehren verstehen sich heutzutage von selbst. Der Glaube hat
sich gut bewährt und ist nun unbedingt Gemeingut geworden.
Indes, an der Rechtgläubigkeit der holländischen Romkatho-
lisehen hat sich niemals zweifeln lassen. In neun Hauptstücken
bespricht Huf die folgenden Feste: I. Feest der „VII Smarten
van de H. Maagd Maria" en van „Maria Hulp der Christenen",
II- Feest van het Allerkostbaarst Bloed van Onzen Heer Jezus
Christus, III. Feest van Maria-Visitatie, IV. Feest van 's Heeren
Gedaante-Verwisseling, V. Feest van den H. Stefanus, Koning
van Hongarije, VI. Feest van Maria-Geboorte, VII. Feest van
den Allerheiligsten Naam der H. Maagd Maria, VIII. Feest van
tfen Allerheiligsten Rozenkrans der H. Maagd Maria, IX. Feest
van Alle-Heiligen. „Die Wahl dieser Feste wurde natürlich
durch den schriftstellerischen Zweck bestimmt. Sie sind nach
ihrer geschichtlichen Entstehung behandelt; nur verbreitete ich
das meiste Licht über die Kriegszustände, aus welchen sie
gewachsen sind. Der Begriff „Krieg" gilt dabei sowohl im Sinne



— 184 -
des Völkerkrieges als der kirchlichen Streitigkeiten, denen

Waffengewalt oft nichts weniger als fremd war" Mit grosser
Gewissenhaftigkeit hat der Verfasser diese Aufgabe ausgeführt.
Keine Tatsache wird von ihm festgestellt, keine Bemerkung
gemacht, keine Meinung oder Hypothese geäussert, ohne dass

er seine Worte genau und ausführlich mit Belegstellen zu
begründen sucht, wobei er von grösster Belesenheit und gründlichen

Studien Zeugnis gibt. Jedesmal geht er dem ältesten
Ursprung des betreffenden Festes nach und beschreibt dann
die Zeitumstände, welche die Kirche — den Papst —
veranlassten, das Fest zu einem höheren Grad oder zu einem von
der ganzen Kirche zu begehenden Feste zu erheben oder mit
einer Oktav auszustatten. In dieser Hinsicht sind viele Seiten
des I. Teiles dem Historiker höchst interessant ; dem religiösen
Geist jedoch bietet diese durch und durch römische Kalenderliturgie

nur dürftige Nahrung. Es ist mehr pikant als erhebend
zu lesen, dass Pius VII. aus Dankbarkeit gegen die „Gottes-
gebärerin" für die zweimalige Befreiung aus den Händen
Napoleons das zweite Schmerzensfest Marias im September
auf die ganze Kirche ausgedehnt und das Fest „Mariahilf der
Christen" eingesetzt habe, da die Ansicht, dass Maria „ihre
Schmerzen mit der Passion ihres Sohnes vereinigte und sie

also dem himmlischen Vater zur Seligkeit der Seelen auftrug,
und wir damit in Maria die leidende und miterlösende Mutter
sehen", als nur wenig Katholisches enthaltend erscheint. Das
Fest des kostbaren Blutes verdankt seine allgemeine Feier dem

politischen Aufruhr in Italien von 1848. Hier wie auch anderswo
ist der Verfasser nicht frei von Wundersucht und Aberglauben.
Vom Feste der Heimsuchung Marias scheint Urbanus VI. im
Jahre 1389 die Beilegung des Avignonschen Schismas erwartet
zu haben, indem es später wieder als Schutz wider die Türken
dienen sollte. Die Türken haben überhaupt im liturgischen
Kalender eine bedeutende Rolle gespielt und haben auch dem
Feste der Transfiguratio Domini, des hl. ungarischen Königs
Stefanus, dem Feste Mariae Namens (Befreiung Wiens im
Jahre 1683), dem Rosenkranzfeste (die Seeschlacht bei Lepanto
im Jahre 1571) und der Oktav des Allerheiligenfestes das Kriegssiegel

aufgeprägt. Obwohl der Verfasser in all diesem „rumor
belli" pünktlich auf päpstlicher Seite steht (man vergleiche
z. B. den Streit zwischen Gregorius IX. und Kaiser Friedrich II.»



— 185 —

S. 87 ff., Einsetzung der Oktav der Maria Geburt), hat er
jedenfalls in diesem 1. Teile eine Fülle historischer Einzelheiten
zusammengebracht, welche man sonst in liturgischen Studien
vermisst. So weit, aber eben nicht weiter, verdient er unser
Interesse.

Viel sympathischer stehen wir dem 2. Teile: „Krijgs-Gebeden
en Oorlogs-Missen*, gegenüber. In diesem Band geht der Verfasser
den Spuren nach, welche der Krieg in den liturgischen
Gebetsformeln, die die Trägerinnen des Kirchengebetes unserer Zeiten
sind, hinterlassen hat. Jede Aufklärung über die Entwicklung
des Missale, zumal über dessen innere Geschichte, hat unbedingt
die Liebe des liturgischen Forschers. Und wenn auch gar nicht
alles, was Huf hier erwähnt, als neu gelten kann, hat er doch
von dem Gesichtspunkte des Krieges aus vieles zusammengetragen,

was man anderswo nur sehr zerstreut und dürftig
findet. Im ersten Abschnitt dieses Teiles gibt er, nachdem er
sein Urteil über das Sacramentarium Leonianum abgegeben
hat, eine chronologische Tabelle der Kriegserlebnisse „aus der
Leidensgeschichte Roms" vom Jahre 400 bis 552. Mit Hinweis
auf die Forschungen Duchesnes, Buchwalds, Cabrols, Probsts,
Franz', Eisenhofers u. a. stellt er fest, dass das Leonianum
einen ausgesprochenen lokalrömischen Charakter trägt, dass
der Ursprung seiner Messformeln in Rom selbst zu suchen ist,
dass es ein Bild der römischen Liturgie zwischen 366 und 460,
vielleicht bis 550, gibt, und dass es aus der Zeit datiert, da der
Liturg sein offizielles Gebet improvisierte und nach der Stimmung
der Zeitumstände und des Augenblicks einrichtete. Da lässt es
sich verstehen, dass aus dem Leonianum ein lautes Echo der
vielbewegten Kriegszeiten, welche Rom zwischen 400 und 550

erlebte, aufgehen wird (S. 4 f.). Die wichstigsten der neun
Abschnitte sind die folgenden: IL Krijgsgebeden in het Missale
Renumum, III. Gebeden van Vredo en Oorlog in het Missale
Romanum, V. Oorlogsmissen in het Missale Romanum, VI. Oorlog
en Vrede in het „Ordinariuni Missae". Mit grosser Pünktlichkeit
u^d feinem Scharfsinn weist der Verfasser hier auf jeder Seite
die historische Entwicklung und den kriegerischen Ursprung
aüf, wobei er auch das Gelasianum und Gregorianum in Betracht
leht. — Es lässt sich selbstverständlich auf die Arbeit, die
xeh in zahllose Einzelgebete und Gebetssätze und Satz-
ede vertieft, hier nicht näher eingehen ; aber wir erwähnen

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1918. 13



— 186 —

gern den Gedanken, dass im heutigen Weltkriege ein grosser
Teil der Christenheit — auch unsere holländische altkatholische
Kirche — dieselben Gebete um Frieden zu Gott sendet wie
die Christen Roms während der Leidensjahre von 400 bis 550 ;

wir meinen die Gebete aus der „Missa pro pace" (Collecta :

„Deus, a quo sancta desideria et recta Consilia et iusta sunt

opera ."; Secreta: „Deus, qui credentes in te populos nullis
sinis concuti terroribus ."; Postcommunio: „Deus, auctor
pacis et amator, quem nosse, vivere, cui servire, regnare est ...").
Auch an die aus den ältesten Sakramentarien stammenden
Messformulare von Septuagesima, Sexagesima und Quinquagesima,
welche ihren Ursprung den Einfällen der Longobarden in
Italien im 6. Jahrhundert, wobei Rom so schwer ins Gedränge
kam, verdanken, erinnern wir. Auch die Collecten des 2. bis
5. Sonntags nach Epiphania, die Messen der Quadragesimazeit
und viele Gebete aus der Reihe der Sonntage nach Pfingsten
verdienen Beachtung. Zumal das VI. Hauptstück : Oorlog en Vrede
in het „Ordinarium Missae", verdient Interesse. Es kommen
hier in Betracht das „Te igitur", die „Oratio ad pacem" (vor
der Kommunion: „Dornine Jesu Christi, qui dixisti Apostolis
tuis ..."), das „Hanc igitur", das „Liberanos" und das „Agnus Dei"
(„dona nobis pacem"). Den Abschnitt: De groote Europeesche
Oorlog en de Liturgie, worin der Verfasser den von Benediktus XV.
mit Ablässen bereicherten Embolismus (das Gebet „Libera nos")
und die gleichermassen begnadete dritte Bitte des „Agnus Dei",
die Zufügung des „Regina pacis, ora pro nobis" an die Litanei
von Loreto, und die drei Allerseelenmessen erwähnt, welchen
zwei letzteren Gegenständen er am Schluss des 2. Teils noch
einen 40 Seiten umfassenden Anhang gewidmet hat, können
wir übergehen.

Können wir aus dem Kriegsursprung der vielen genannten
Gebete und Feste nicht dieselben Schlüsse für unsere Zeit ziehen
wie der Verfasser, auch wir beten ihm in unseren Tagen gerne
die alte Leonianumbitte nach: „Augmentum nobis tribue
religionis et pacis." Das Verzeichnis der zu Rate gezogenen Werke,
die drei Personen-, Gebets- und Sachregister erhöhen den

Wert und die Brauchbarkeit der „Studien". Auch daraus ersieht

man, dass diese Studien weit mehr enthalten, was von allge'
meinem Interesse ist, als die einzelnen Aufschriften der beiden

Teile vermuten lassen. A. R-



187

JiRKu, Dr. Anton: Die älteste Geschichte Israels im Rahmen
lehrhafter Darstellungen. Leipzig 1917, A. Deichert (Werner
Scholl). 173 S. Ji 4. 50.

Jirku ist als Schüler von Alfred Seeberg durch dessen Werk
„Der Katechismus der Urchristenheit" (1903) zu der vorliegenden
Untersuchung angeregt worden. Wie Seeberg aus Stellen des
Neuen Testamentes eine Lchrformel von der Geburt Jesu
bis zu dessen Wiederkunft abzuleiten und als ältesten
„Katechismus" im Gebrauch der Christen bis zu den ersten Jahren
nach dem Tode Jesu zurückzuführen suchte, so will Jirku eine
oft wiederkehrende, teils längere, teils kürzere Darstellung im
Alten Testament, dessenApokryphen und Pseudepigraphen, aber
auch im Neuen Testament und der Patristik nachweisen, die meist
die Zeit von Abrahams Auszug aus Mesopotamien bis zum Einzug

der Israeliten in Kanaan umfasst und die er darum als „die
älteste Geschichte Israels im Rahmen lehrhafter Darstellungen"
bezeichnet. Die diese Darstellungen enthaltenden Stücke werden
nun nach ihrem Umfange und der Reihenfolge ihrer einzelnen
Bestandteile in Gleichheit, Ähnlichkeit und Verschiedenheit,
ferner einzelne hierauf bezügliche Stellen, endlich eine Anzahl
formelhafter Wendungen in den Stücken untersucht. Weiter
stellt Jirku das Verhältnis dieser lehrhaften Darstellungen zum
Tetrateuch (das Deuteronomium bleibt hier ausser Betracht) dahin
fest, dass sich in den ersteren Wendungen finden, die solchen
des Tetrateuch ähnlich, aber keineswegs von ihm abhängig
erscheinen, und dass auch die ähnlichen zugleich einer eigenen
Quelle gefolgt sind. Als Zeit der Abfassung auf Grund bereits
Vorliegender Überlieferung wird diejenige Sauls und Davids
angenommen, wo leicht der Wunsch nach einer derartigen
Verherrlichung der Vorzeit entstandeu sein kann (S. 154). Im
letzten Kapitel nimmt Jirku auf Grund seiner Ergebnisse Stellung
zUr Pentateuchfrage im allgemeinen. Wenn erwiesen werden
kann, dass die „lehrhaften Darstellungen" auf eine vor die
schriftliche Zusammenstellung des Pentateuch führende Tradition
über die älteste Geschichte Israels zurückgehen, sollen dann nicht
auch die jetzt meist als die schriftstellerische Ineinanderarbeitung
Verschiedener Quellen angesehenen Bestandteile desselben „als
Kristallisation verschiedener Überlieferungen zu einem Ganzen"
zu betrachten sein? (S. 163). Vor allem „wäre dann auch der



— 188 —

Zahl der Überlieferungen keine Grenze gesetzt. Die Fesseln der
3-Quellentheorie wären gesprengt, und unsere Augen blickten
ungetrübt auf den reichen Strom der Überlieferungen, die ebenso
zahlreich gewesen sein können wie die Stämme in Israel" (S. 167).

Es ist nicht zu leugnen, dass Jirkus von gründlicher Kenntnis
des Alten Testamentes getragenen und mit grossem Scharfsinn
durchgeführten Aufstellungen an vielen Stellen etwas
Bestechendes haben, zumal da sie ohne alle Zudringlichkeit des eigenen
Urteils vorgetragen werden. Aber ebenso wie A. Seeberg wird
Jirku grossen Widerspruch erfahren, da der Boden, auf dem er
baut, doch zu sehr mit Hypothesen belegt ist. G. M.

Müller, Dr. Johann Baptist: Ignaz Heinrich v. Wessenberg, ein
christlicher Pädagog. Ein Beitrag zur Geschichte der Pädagogik

im 19. Jahrhundert. (Pädagogische Forschungen und

Fragen, 2. Heft.) Paderborn, Verlag Ferdinand Schöningh,
1916. Preis Ji 5.

Der Verfasser lehrt uns Wessenberg von einer Seite gründlich

kennen, der bisher zu wenig Beachtung geschenkt worden
ist: er würdigt ihn auf Grund seiner schriftstellerischen,
organisatorischen und parlamentarischen Tätigkeit als Pädagogen,
und zwar als eine in vielen Erziehungsfragen ihrer Zeit
vorauseilende, mit ihren Forderungen in mehrfacher Hinsicht
bahnbrechende, kraftvolle und schöpferische Persönlichkeit. Es ist
ein anziehendes Bild, das hier geboten wird, und wer Wessenberg

schon kannte als Charakter, wie als Theologen, Bistums-
verweser und kirchlichen Reformator, der wundert sich darüber
keineswegs; denn den Eindruck machte seine Persönlichkeit
bisher schon auf ihn: er ist eine Nathanaelseele ohne Falsch,
eine Johannesgestalt voll Milde und Güte und ein mutiger
Bekenner wie St. Paulus. Das bestätigt auch Dr. Müller ausdrücklich,

wenn er für Wessenberg Worte wie diese findet: ein „von
Wahrheits- und Menschenliebe durchglühtor Mann und Priester",
„eine religiöse Persönlichkeit xai slo%r)v wie Sailer", „ein spiegelreiner

Charakter" (S. 183, 185, 186), und wenn er über ihn
urteilt: „In Wessenberg sind edelste Menschlichkeit, ernsteste

Sittlichkeit, wahre Vaterlandsliebe und religiöse Innerlichkeit
harmonisch verkörpert" (S. 30) und „Von Natur aus massvoH



— 189 —

und versöhnlich, natur- und wirklichkeitsfreudig, weitherzig
und vornehm, ästhetisch und harmonisch veranlagt, hasste
Wessenberg Extreme, Parteiungen und Sekten auf allen
Gebieten, drängte zu Abklärung und Friedfertigkeit und schwang
sich hinweg über Zerklüftung, Spaltung und kleinlichen Neid
sich befehdender Schulen" (S. 186). Einzig die Seite des Bekenners
der Wahrheit und der eigenen Überzeugung selbst der päpstlichen

Autorität gegenüber kommt etwas zu kurz, und so recht
Dr. Müller hat, wenn er Wessenberg einen Feind aller Parteiungen

und aller Sektiererei nennt — Wessenberg hat z. B.
bekanntlich mit aller Schärfe erklärt, dass er mit dem
Deutschkatholizismus Ronges nichts zu tun haben wolle—, so irreführend
ist es doch, wenn er ihn für den romtreuen Katholizismus retten
will: „Wessenberg wollte in Wirklichkeit keine romfreie deutsche
Nationalkirche, sondern eine romtreue, wie aus allen seinen
irgendwie einschlägigen Schriften erhellen dürfte" (S. 25) — ja
mit dem vorvatikanischen Papsttum konnte er noch trotz aller
Demütigungen, die er von demselben hat hinnehmen müssen,
in Verbindung bleiben; aber mit dem vatikanischen, d.h. durch
das Vatikanum mit amtlicher Allgewalt und Unfehlbarkeit
ausgerüsteten Papsttum hätte er das nicht mehr tun können, und
er hätte ganz gewiss, wenn er 1870 noch erlebt hätte, den
Bruch mit diesem vollzogen, und zwar gerade infolge seiner
Liebe zum Katholizismus, infolge seines ausgesprochen
wahrheitsliebenden Wesens, das ihn die Unterwerfung unter das
Jesuitendogma nicht hätte mitmachen lassen; wie er zur
Jesuitischen Lehre stand, das erhellt mit aller Deutlichkeit
aus der vor allem „einschlägigen" Schrift „Die Eintracht
zwischen Kirche und Staat", die aus seinem Nachlass am
Vorabend des vatikanischen Konzils, Anno 1869, herausgesehen

worden ist und in der er sich klar und bestimmt ausspricht ;

was er da bekannte, das hätte er Anno 1870 nicht geleugnet.
Damit aber haben wir auch den einzigen Punkt der

vorlegenden Arbeit berührt, an dem wir glaubten Kritik üben
2U müssen. Im übrigen zollen wir ihr Anerkennung und Dank
~~ Anerkennung, w*eil sie eine durch und durch gründliche und
gediegene ist, und Dank, weil sie uns Wessenberg nur noch
näher zu bringen und lieber zu machen imstande ist.

In einem ersten Teil zeichnet Dr. Müller zunächst in tun-
"eher Gedrängtheit den Lebensgang, sowie die innere Entwick-



— 190 —

lung Wessenbergs mit viel Verständnis. Ein zweiter bietet eine
wertvolle Übersicht sowohl über die schriftstellerische Tätigkeit
Wessenbergs, alle von ihm erschienenen Schriften, als auch über
die Literatur über ihn; diese mit grösster Sorgfalt zusammengestellte

Übersicht bedeutet für jeden, der sich mit Wessenberg
künftig beschäftigen will, eine grosse Erleichterung ; trotz aller
Genauigkeit ist dem Verfasser aber doch noch eine Quelle
entgangen: nämlich unsere schweizerische christkatholische Wochenschrift

„Der Katholik" (früher „Katholische Blätter"), in deren
altern und Jüngern Jahrgängen Wessenberg und seine kirchen-
reformatorische Tätigkeit des öftern behandelt wird. Die beiden
ersten Teile bilden jedoch nur den Auftakt zu den beiden
folgenden : „Wessenberg als Erziehungstheoretiker" und „Wessenberg

als pädagogischer Organisator", in denen nun eben Wessenbergs

Arbeit auf pädagogischem Gebiete dargelegt und bewertet
wird. Wir haben auch da die Gründlichkeit des Verfassers
anzuerkennen, die uns ein durchaus klares Bild dieser von
pestalozzianischem Geiste getragenen Erzieherpersönlichkeit
entwirft, und es ist dieses Bild nur dazu angetan, uns erst recht
Hochachtung vor Wessenberg empfinden zu lassen; denn wir
lernen ihn da aufs neue als einen tieffrommen, von inniger Gott-
und Nächstenliebe beseelten, sozial empfindenden Menschen
kennen, der volles Verständnis für die Erziehung der Kinder
in Haus, Schule und Kirche hat. Mögen wir an diesen und
jenen seiner Vorschläge Kritik üben, so muten andere ganz
modern an und sind tatsächlich Gemeingut unserer Zeit
geworden. Vor allem aber imponiert uns auch da, wie bei seiner
kirchenreformatorischen Tätigkeit, die Energie, mit der er an
die praktische Verwirklichung seiner Anschauungen ging; es

ist erquickend, zu sehen, wie tatkräftig er im badischen Parlament

für Hebung des Schulwesens, sowie für Errichtung von
Anstalten für Taubstumme und Blinde gewirkt hat. Und dieses

sein tatkräftiges Wirken verstehen wir, wenn wir wissen, dass

er der Meinung war: dem Schulgesetz gebühre der oberste
Rang unter allen Staatsgesetzen ; von ihm sollten sie Kraft und

Leben erhalten, denn sein Ziel sei ja die Volksveredlung und

damit das höchste Staatsinteresse (S. 83).
Es würde zu weit führen, hier auf Einzelheiten einzugehen;

es gibt ihrer eine ganze Fülle, die herauszuheben es einen

reizt, wie z. B. seine trefflichen Äusserungen über Erziehungs-



— 191 —

methoden, über Religionsunterricht und Katechismusfrage, über
Schaffung von Lehrstühlen für Pädagogik, über Hebung der
Frauenbildung. Wir wollen uns damit begnügen, dass wir das

Hauptprinzip und die Hauptforderung seiner Erziehungsanschauung

hervorheben : Innenkultur tut not, statt blosser Aussen-
kultur (S. 68), und darum muss der Erziehung tiefster Grund
Religion sein ; Familie, Schule, Kirche und Staat sollten enge
und harmonisch zusammenwirken. Und schliessen wollen wir
die Besprechung der neuen Wessenbergschrift, die wir als eine
willkommene Bereicherung der Literatur über Wessenberg
betrachten und die wohl zu neuen Schriften anregen dürfte, mit
folgendem Zitat aus ihrem „Schluss"-Abschnitt:

„WTir können sein Verdienst auf pädagogischem Gebiete
als ein Dreifaches bezeichnen:

Erstens: er bewies ein mustergültig warmes Interesse für
pädagogische Fragen, tiefgehende Sachkunde und
bewunderungswürdigen pädagogischen Idealismus bzw. Optimismus, dazu
einen spiegelreinen Charakter, was ja fast der schätzenswerteste
Vorzug eines Pädagogen ist

Zweitens: er entfaltete eine reiche, vielseitige literarische
Tätigkeit auf pädagogischem Gebiete. Alle Zweige des Unterrichts-

und Erziehungsorganismus zog er in den Kreis seiner
schriftstellerischen Betätigung Hervorragend beachtenswert
ist da u. a., dass Wessenberg Ethik, Psychologie, Natur- und
Geschichtskunde als unerlässliche theoretische Voraussetzungen
der Pädagogik betont. Als praktische betont er besonders
Charakterfestigkeit und strenge Prinzipientreue

Ein drittes Hauptverdienst um die Pädagogik ist seine

organisatorisch-pädagogische Tätigkeit, die er in grossem Massstabe

betrieb. Nicht umsonst wirkt sie heute noch nach. Wie
jeder grosse Mann in unbesieglichem Glauben an die unsterbliche

Lebenskraft und Güte der verfochtenen Sache tatenfroher
Optimist, arbeitete Wessenberg praktisch in grossem Stile für
die Volksbildung Er legte sein Werk so an, dass es gleichsam

als Arbeitsfrucht seines Klerus erschien, führte also den
Modus der Selbstverwaltung in die Bistumsgeineinde ein, lange
bevor er in der politischen sich Bahn brach [und dabei]
offenbarte er an sich gerade die wichtigsten Fähigkeiten eines
über den Parteien sich haltenden, kraftvollen und schöpferischen
geistlichen Herrschers speziell in Sachen der Volksbildung"
(S- 186 ff). W. H.



— 192 —

Reformationsfeier an der Universität Bern. Reden von Prof.
Dr. H. Lüdemann, Das Wesen der Reformation, Prof. Dr. H.

Hoffmann, Die religions- und kulturgeschichtliche Bedeutung
der Reformation, und Prof. Dr. E. Bähler, Bern und die
Reformation. Bern, Verlag A. Francke, 1917. Preis 90 Rp.

Der furchtbare Ernst der gegenwärtigen Zeit hat, wie uns
dünkt und wie auch protestantischerseits selbst zugegeben
wird, wesentlich mit dazu beigetragen, dass das Reformationsjubiläum

letztes Jahr weniger festlich und weniger polemisch,
dafür um so ernster und würdiger gefeiert worden ist, indem
man sich so recht auf das besann, was an bleibenden Werten,
an denen schliesslich auch die Nichtprotestanten Anteil nehmen,
jene grosse Bewegung des 16. Jahrhunderts geschaffen hat, und
indem man davon in einer Weise zu reden sich bemühte, die

für die Glieder anderer Konfessionen nichts Verletzendes hat.
Zu den vornehmen Reden, die an den vergangenen vielen
Reformationsfeiern gehalten worden sind, gehören auch diejenigen,
die anlässlich der Reformationsfeier der Universität Bern von
drei Mitgliedern ihrer evangelisch-theologischen Fakultät am
3. November gesprochen wurden und nun im Druck vorliegen.
Der erste Redner legt in nicht leichten, tiefen Gedankengängen
das Wesen der Reformation als einer Erneuerung des Christentums,

in dem die Antinomie Abhängigkeitsgefühl—Verantwortungsgefühl

(sittliche Freiheit) ihre Lösung finde, dar. Der zweite
hebt hervor, was die Reformation, diese „durch und durch
religiöse Bewegung", in religiös-kirchlicher wie kultureller Beziehung

Neues geboren und wie sie sich ausgewirkt hat, wobei
unserer Meinung nach doch auch hätte betont werden sollen,
wie stark politische Mächte mit im Spiele waren und der
Reformation zugedient haben ; Dr. Hoffmann übersieht aber auch bei

aller Hervorhebung des Grossen undGuten und Wertvollen, das die

Reformation gebracht hat, die „schweren Mängel" nicht, die dem

Protestantismus in seiner ersten kirchlichen Gestaltung anhaften,
wie er auch dem Katholizismus gegenüber möglichst gerecht zu

werden sucht. Der dritte Redner spricht von der Bedeutung
Berns für die Reformation, weist den Gedanken ab, die bernische
Reformation sei lediglich ein staatspolitisches oder gar
fiskalisches Geschäft gewesen, und will die eigene Haltung Berns,

die, im Gegensatz zum Zürich Zwingiis, nichts von Bruderkrieg
wissen wollte, als eine solche gewürdigt wissen, die „durch Ent-



— 193 —

schiedcnheit und Masshalten die Sache der Reformation zu fördern
und zugleich den Bestand und die Selbständigkeit der
Eidgenossenschaft zu wahren verstanden hat." W. H.

Kurze Notizen.
Von der Weinweihe im Mittelalter. — Unsere Besprechung

von Adolf Franz's „Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter"

(Internat. Kirchl. Zeitschrift, 7. Jahrg., Nr. 4) hat uns
eine freundliche Zuschrift des Hochw. Herrn Erzbischofs von
Myriophython und Peristasis, Sophronios, eingebracht. Er
schreibt:

„In der Besprechung von A. Franz, Die kirchl. Benediktionen

etc., wird gesagt: « Die Weinweihe ist ausschliesslich
deutschen Ursprunges. Der gemeinsame Trunk galt in der
germanischen Sitte als Bestätigung eines Rechtsgeschäftes
Diesen Volksbrauch, der bei der Eheschliessung eine bedeutsame

Rolle spielte, nahm die Kirche auf: sie weihte Wein und
Brot und reichte beides dem Brautpaar vor dem Altare.» Ich
erlaube mir zu bemerken, dass in unserem Ev%olóyiov nicht
nur ?v%i) slg ipvxsv(xa àfinsXmroç rt(9JevxV *nl rqvyrfi dßTts'Xov (Ausgabe

von Athen 1899, S. 525), sondern auch evxrj sm evloy^asi
oi'vov (a. a. 0., S. 526) zu finden ist, um nicht die si'xr] tig
ßexdXrjipiv öxayvXrjg ,xitg xov Avyovaiov (a. a. 0., S. 527) ZU

erwähnen, die in ganz allgemeinem Gebrauche steht. Ebenso
die Sitte, Wein vom selben Kelch dem Brautpaare zu reichen,
besteht auch in unserer Kirche. In der dxolovJia xov
exeipavió/iacog (1. c, S. 262) ist die besondere zu Benediktion xov
xoivov noirjQt'ov, ei>xr) zu lesen. «Eha,» wird dort gesagt,
«Xttßuiv o ifQSvg èni x«(>aç xo xotvòv noxrJQiov, /xexaatawaiv avxoìg,
exy, Trçtiixov xiò dvÔQi xà) ait)-ig rfj yvratxi.»"

Wir geben die Zuschrift in ihrem vollen Umfange, weil
sie sicherlich manchem Leser Neues bringt. Franz war darüber
Jedenfalls im allgemeinen unterrichtet; denn er schreibt (I, 286):
»Auch in der griechischen Kirche war eine Weinweihe üblich.
In der Weiheformel (er zitiert nach Jakob Goar, Euchologion
8lve Rituale Graecorum. Paris 1647, 659) wird des Segens,
der dem Brunnen Jakobs, dem Teiche Siloe und dem Trank
der Apostel zuteil ward, sowie des Wunders von Kana und



— 194 —

der den Aposteln offenbarten Wundermacht Jesu gedacht und
daran die Bitte geknüpft, den hl. Geist mit seinem Segen über
den Wein herabzusenden." Und im IL Band, S. 177, schreibt
er: „Viel reicher war der Ritus der kirchlichen Ehesegnung
in der griechischen Kirche ausgestaltet. Zunächst wurden die

Sponsalien geschlossen In getrenntem Akte — später
meist unmittelbar darauf — fand die Eheschliessung statt, bei
welcher das junge Paar unter Gebeten bekränzt wurde und
den gesegneten Wein trank."

Obgleich der Hinweis auf die Euchologion-Ausgabe von
1899 noch kein Beleg für mittelalterliche Bräuche sein kann,
scheint trotzdem die Weinsegnung nach Goar, auf den sich
Franz auch hier wieder beruft, in der griechischen Kirche
alten Ursprunges zu sein. Doch dies vermag die Auffassung
von Franz nicht zu erschüttern. Es sei jedoch zugegeben,
dass wir uns etwas unklar in der Besprechung ausgedrückt
haben. Der Satz „Die Weinweihe ist ausschliesslich deutschen
Ursprungs"- steht wörtlich nicht bei Franz. Wir wollten damit
nur den Franz'schen Gedankengang kurz zusammenfassen, der
in Folgendem weiter ausgeführt ist: „Bei den germanischen
Stämmen gehörte die Weihe des Trunkes an die Götter zu
einem wesentlichen Bestandteil der Opfer" (I, 286) „Die
Johannisminne war längst im Volke üblich, ehe sie von
der Kirche rezipiert und mit einem kirchlichen Segen bedacht
wurde" (I, 301) „Mit der Verlegung des Aktes der
Eheschliessung aus dem Familienkreise in die Kirche gelangte
auch der Brauch des Ehetrunkes dorthin. Der gemeinsame
Trank galt in der germanischen Sitte etc." (siehe die oben
angeführte Stelle). (I, 281.)

Mit anderen Worten: Der Gebrauch des Weines bei
religiösen Handlungen war für den Deutschen nichts Neues. Man
brauchte der deutschen Kirche des Mittelalters kein fremdes
Reis aufzusetzen, wenn man den Wein weihte. Die „Weinweihe"

war deutsch, ausgesprochen deutsch, wenn auch nicht
ausschliesslich deutsch. Einen ausschliesslich nationalen Brauch
der deutschen Kirche glaubt aber Franz in der Johanniswein-
weihe sehen zu dürfen. Aber wohlgemerkt, er spricht nur
vom Mittelalter und an dieser Stelle nur vom Abendland.

„Wie die weltliche Johannisminne ein nationaler Brauch
der deutschen Stämme war, so ist auch die kirchliche Weihe



— 195 —

des Johannisweins eine deutsche kirchliche Sitte. In Frankreich

hat man sie nicht gekannt; in dem grossen Werke
Martenes über die alten Riten wird sie nicht einmal erwähnt.
Selbst der in älterer Zeit dort übliche Martinstrank hat sich
kein kirchliches Bürgerrecht erwerben können. Das Sacerdotale

Romanum enthält eine Benedictio vini in festo S. Joanis
Evangelistae contra venenum; daraus folgt aber nicht, dass
dieselbe in Italien üblich wrar; denn der Herausgeber erklärt
ausdrücklich, dass er auch partikulare Zeremonien verschiedener
Kirchen aufgenommen habe. Indessen ist es bei den mannigfachen

kirchlichen Beziehungen zwischen Deutschland und
Italien leicht begreiflich, dass diese deutsche Sitte auch hier
und da in Italien Eingang fand." Franz sieht einen Beweis
dafür in der „Peregrinatio fratris Jacobi de Verona". Aber
in italienischen Ritualien findet er die Johannisweinweihe
sowenig wie in englischen oder nordischen.

Damit dürfte über das Missverständliche des Ausdruckes
„Die Weinweihe ist ausschliesslich deutschen Ursprunges"
Klarheit geschaffen sein.

Friedrich Hacker.

Aus Zeitschriften.
Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1918. Nos 1 et 2.

J. Besson: Le Nouveau code de droit canonique. J. Baylac:
L'interprétation de la philosophie de Descartes. L. Desnoyers: Histoire
des Juges. Notes et Critiques.

Christliche Stimmen. Mitteilungen der Schweizer Gruppe des
Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirche. Buchdruckerei Rutz,
Wattwil (St. Gallen). Nrn. 1 bis 3. Der Weltbund für Freundschaftsarbeit

der Kirche. — Stimmen aus Deutschland — aus England —
Weihnachten an den Fronten — Reformation und Weltfriede. Die
neutrale Kirchenkonferenz in Uppsala.

Deutscher Merkur. (Der romfreie Katholik.) 49. Jahrgang. Bonn.
Carl Georgi, Universitätsdruckerei. Nrn. 1 bis 5: E. K. Zelenka:
Das neue Gesetzbuch der römischen Kirche. Keussen: Ein Führer
durch die Kulturprobleme des Christentums. Custos: Zwei
Weltanschauungen. Demmel: Die Ostfragen. Hacker: Aus des Priesters
Welt und Seele. Hütwohl: Die religiöse Erziehung der Kinder
aus Mischehen. Zelenka: Im Zeichen des Krieges. E. Moog:



— 196 —

England und der Katholizismus. Bibliographie: Schrörs, Keppler,
Jünemann, Naumann, Wessel, Vielhauer, Brepohl und Fischer,
Langemann u. Hummel, Herzog, Heldwein, Gnendiger, Hildebrand,
Brunner, Engelbrecht, Grassmann, Fabra, Federer, Aurbacher, Mohr,
Spelthahn, Fischer, Wendland, Löffler, Feldmann, Romer, Kaindl,
Zivier, Buszczynski, Choloniewski, Eder, Besig, Planck, Gutmann,
Bley, Chamberlain. Umschau. Aus Zeitschriften.

Evangelischer Wochenkrief von Prof. Dr. Deissmann, Berlin,
neue Folge. Nrn. 43/44. Drei Jahre «Evangelischer Wochenbrief».
Die geplante christliche Konferenz in Uppsala. Beilagen. Nrn. 45/46.
Hemmungen und Fortschritte des christlichen Verständigungsgedankens.

Nrn. 47/48. Die neutrale kirchliche Konferenz zu Uppsala
vom 14. Dezember 1917. Nrn. 49/50. Die Anbetung der Hirten und
die Anbetung der Weisen (Eine Predigt). Dank-, Buss- und Bet-
tags-Botschaft des Königs von Schweden an sein Volk. Nrn. 51/52.
D. Bernhard Weiss f. Ein Brief aus der Schweiz über Schlagworte
der Kriegszeit. Nrn. 53/54. Zur seelischen Lage der Schweiz.
Kundgebung der Missions-Organisationen Hollands zur Supernationa-
lität der Mission. Nrn. 55/56. Aus der neuern theologischen
Kriegsliteratur Englands. Antwort des britischen Zweiges der Edinburgher
«Continuation Committee». Kundgebung schweizerischer Freunde
der Mission. Aus einer Erklärung württembergischer evangelischer
Pfarrer. Nrn. 57/58. Eine Anklage des Bischofs von London. Zum
Urteil über Prof. Ragaz. Die internationale katholische Konferenz in
Zürich 1918. Die Kirche und Völkerbundspläne.

Holländische Nachrichten. Organ des Nederlandsche Anti-
Oorlog Raad. Redaktion: Prinzessgracht 19, Plaag (Holland). II. Jahrgang

Nrn. 36/38. Die Zeitschrift ist eine Geschichte der
Friedensbewegung während des Krieges. Sie sammelt in den in jedem Heft
wiederkehrenden Abschnitten: Offizielle Erklärungen — Aus den
Parlamenten — Privatvereine und Personen -— aus der Presse alle wichtigen

Kungebungen zu den Friedensbestrebungen. Nr. 38 verzeichnet
im ersten Abschnitt: Rede des deutschen Reichskanzlers im Reichstag

am 18. März 1918. Discours de M. Clemenceau à la Chambre des

députés de France le 8 mars 1918. Speech of Mr. Lloyd Georges
on March 14th, 1918. Im zweiten Abschnitt: Im deutschen Reichstag
am 18. und 19. März. A la Chambre des députés de France le 8 mars
1918. Im dritten Abschnitt: Speech of Mr. Asquith at Cupar on
March fh 1918. Unterredung mit Plofrat Prof. Dr. Lammasch am

13. März 1918. Letter from Lord Lansdowne to the Editor of
the «Daily Telegraph». Meeting to support Lord Lansdowne's
proposals on March 6th. Im vierten Abschnitt: Lord Lansdowne and

Count Hertling by the Westminster Gazette. Nach dem Frieden



— 197 —

von Brest von Hans Vorst. Keinen weichen Frieden von der Arbeiterzeitung.

Goodwill. A Journal of international Friendship. London 1918.
Vol. III. N° 1. Principles of a Christian Peace. Conference of
Churchmen December 14th, 1917. World Alliance for Promoting
International Friendship through the Churches. The Great Debate.
Further Important Declarations by Statesmen and others.

De Oud-Katholiek. Rotterdam 1918, 340 Jaargang. Nr. 1.

Bij den nieuwen Jaargang. Oudejaarsoverweging. Brieven aan een
vriend over Pascal XV. Uit het Herderlijk schrijven van bisschop
Dr. Eduard Herzog voor den Advent 1917. II. Rede door prof.
Berends bij de opening der Gestelijken-Vergadering te Utrecht op
13 November 1917. De onmuzikale monniken. Berichten. Nr. 2.
Bericht. Het kruis. Onze kerk en de theosofie. Uit het Herderlijk
schrijven van bisschop Dr. Eduard Herzog voor den Advent 1917. III.
Wijlen professor Dr. Eugen Michaud. Boekaankondiging. Berichten.
Gemengde berichten. Allerlei. Pluksel. Nr. 3. Septuagesima. Lijden.
Onze kerk en de theosofie, II. Jeruzalem. Boekaankondiging.
Berichten. Pluksel. Nr. 4. Quinquagesima. De handelingen der
apostelen CX. Uit onze geestelijke schatkamers, II. Onze kerk en
de theosofie, III. Democratic Berichten. Nr. 5. Bericht. Vasten.
Uit onze geestelijke schatkamers, III. Onze kerk en de theosofie, IV.
(Slot). Troost tot deyn profijt. Aan alle ouders in Nederland.
Boekaankondiging. Berichten. Gemengde berichten. Allerlei. Nr. 6. Vasten.
De handelingen der apostelen CVI. Uit onze geestelijke
schatkamers, IV. In velerlei beproevingen. Belangstelling. Klein in getal,
maar rijk aan geestelijke schatten. Niet zonder gebreken, maar
bereid ze te erkennen en te verbeteren. De Mariavieten. Berichten.
Pluksel. Bericht. Nr. 7. Palmzondag. Palmzondag. Gewetensvragen.
Uit onze geestelijke schatkamers, V. Onze kerk en de theosofie.
Berichten. Gemengde berichten. Pluksel. Nr. 8. Beloken Paschen.
De handelingen der apostelen CXII. Uit onze geestelijke
schatkamers, VI. Onze armverzorging I. Onze kunstschatten, X. Klaren-
burg. Berichten. Allerlei. Pluksel.

Nieutve Theologische Studien. Practisch Maandschrift voor
Godgeleerdheid, geredigeerd voon Dr. A. van Veldhuizen in samen-
werking met Dr. W. J. Aalders, Dr. F. M. Th. Bohl, Dr. H. M. van
Nés, Dr. H. Th. Obbink en Dr. J. de Zwaan. Uitgegeven bij J. B.
Wolters, Groningen, den Haag 1918. i° Jaargang, Ie Aflevering.
Inhoud: A. van Veldhuizen: Een Verjongingskuur. J. Th. Ubbink:
Paulus en de dood. F. M. Th. Bohl: Ex oriente lux! A. van
Veldhuizen: Uit de Evangelien. Uit de Kaartenkast. Toegezonden tijd-
schriften. Bladvulling: F. W. Grosheide: Gebruik der Statenvertaling.



— 198 —

Bijlage: Lijst van afkortingen en afkortingen van tijdschriften.
Ie Jaargang, 28 Aflevering. Inhoud: A. van Veldhuizen: Heeft Jezus
de Heidenzending gewild? W. J. Aalders: Luther en wij. F. M. Th.
Bohl: Een nieuw gezichtspunt bij het Pentateuchonderzoek. A. van
Veldhuizen: Ons tweeletterstelsel bij de afkortingen van
tijdschriften. Uit de Kaartenkast. Toegezonden tijdschriften. Bladvulling:
Veldhuizen: Ef. 5:26. Lk. 15:8 V. Ie Jaargang, 3e Aflevering.
Inhoud: C. W. Coolsma: De beteekenis van het kaartsysteem voor
onze kerkelijke administratie. H. M. van Nés: Uit de Zending.
H. Th. Obbink: Het religieuze leven en zijn uitingen. W. J. Aalders:
Ethiek en Politiek. Uit de Kaartenkast. Toegezonden tijdschriften.
Bladvulling: Veldhuizen: Begin: Mk. 1 :1, Joh. 1: 1. Volgorde in
de Kaartenkast.

The Christian Union Quarterly. Baltimore 1918. Vol. 7. N" 3.
Editorial: The Power of the Divine Plan. Arthur C. A. Hall: Steps
towards Reunion. F. D. Kershner: Historic Efforts in behalf of
Conciliation and Present Status of Christian Unity. C. Moxon: Truth,
Freedom, Progress, Unity. Ideals of the Churchmen's Union. Julius
C. Horstmann: The Unity of the Spirit. George William Douglas:
Martin Luther and the Reformation. Notes and Comments.

Revue de Théologie et de Philosophie. Lausanne. Tome VI. N° 26.

Jean de Visme: Edmond de Pressensé. Henri-L. Miéville: Les
«Etudes» de M. Charles Werner. Georges Bergner: Un nouveau
manuel de psychologie religieuse. Paul Humbert: Wellhausen.
P. Lobstein: Le caractère apocryphe de trois formules célèbres.

Ildvxaivoç, Wochenbeilage zum 'ExxXrpiaoxixòg 'Pdçoç,
Alexandrien. Nrn. 33, 34, 35 u. 36 nicht eingetroffen. Nr. 37. Christophoros:

Gedanken zum Evangelium vom Sonntag nach der
Kreuzerhöhung. Greg. Papamichaël: Die Bergpredigt. Das Fest der
Kreuzerhöhung. Chronik. Nr. 38. Christophoros: Evangelische Betrachtung.

Protopresbyter Konst. Kallinikos: Auffindung eines alten

Tempels in Palästina. Chronik. Nr. 39. Hussein Kamel I. Nekrolog.
Christophoros: Evangelische Betrachtung. Allrussische Lokalsynode.
Die richterliche Gewalt der Kirche. Chronik. Nr. 40. Rundschreiben
des Patriarchen an die Metropoliten für das englische Rote Kreuz.
Christophoros: Evangelische Betrachtung. Greg. Papamichaël: Die
Bergpredigt (Zweite Seligpreisung). Chronik. Nr. 41. Christophoros:
Evangelische Betrachtung. K. K. : Wenn ich nicht zur Kirche gehe.
Georgios Burlakis: Die richterliche Gewalt der Kirche. Chronik.
Nr. 42. Christophoros: Evangelische Betrachtung. Gr. Papamichaël:
Die Bergpredigt. Joh. AI. Charisiadis, Arzt: Über automatische
Weltentstehung. Chronik. Nr. 43. Christophoros: Evangelische



— 199 —

Betrachtung. G. Burlakis: Die richterliche Gewalt der Kirche
(Fortsetzung). Petition der geflüchteten Priester in Saloniki. Chronik.
Nr. 44. Christophoros: Evangelische Betrachtung. Chronik. Nr. 45.
Christophoros: Evangelische Betrachtung. G. Burlakis: Die richterliche

Gewalt der Kirche (Fortsetzung). Chronik. Nr. 46. Christophoros:

Evangelische Betrachtung. J. AI. Charisiadis, Arzt: Über
die Ewigkeit der hylischen Welt. G. Burlakis: Die richterliche
Gewalt der Kirche (Ende). Chronik. Nr. 47. Christophoros:
Evangelische Betrachtung. G. Papamichaël: Die Bergpredigt. N. Stauridis:
Eine schuldige Antwort auf das Besoldungsgesuch des Pfarrklerus.
Chronik. Nr. 48. Die Befreiung Jerusalems. Christophoros:
Evangelische Betrachtung. Eine Bittwoche für die Einigung der Kirchen.
Chronik. Nr. 49. Christophoros: Evangelische Betrachtung.
N. Stauridis: Pfarrbesoldung. Chronik. Nr. 50. Christophoros:
Evangelische Betrachtung. G. Papamichaël: Kurze Erklärung zu einem
liturgischen Teil der Weihnachtsfeiern. N. Stauridis : Pfarrbesoldung.
Chronik. 1918.—Zehnter Jahrgang. Nr. 1. G. Papamichaël: Winter
der Kirchen. Kurze Erklärung zur Festliturgie der Théophanie.
Chronik. Nr. 2. Protopresbyter Konst. N. Kallinikos: Gebrauch
der Zeit. Die Kirche in Sion. Chronik. Nr. 3. Protopresb. K. N.
Kallinikos: Der Gebrauch der Zeit. Derselbe: Gemeinschaft in
Gefahr. Feste. Chronik. Nr. 4. Antwort auf die Irenik des
Erzbischofs von Cypern. Rückantwort des Erzbischofs Kyrillos von
Cypern an den Patriarchen Photios in Alexandrien. (Dahinter drei
Seiten Zensurlücke.) J. A. Charisiadis, Arzt: Das Problem der
Kostnogonie und Moses. Chronik.

Exxlrpiaorixòg d'âçog. Alexandrien. 16. Jahrgang. 124. bis
I26. Heft, Juli-September 1917. Gregorios Papamichaël: Der
Patriotismus (Schluss). Limpritis: Nonnos, der Panopolite.
Archimandrit Polykarpos Synodinos: Neophytos Bambas. Protopresbyter
K. N. Kallinikos: Lied der Lieder. Neue Schriften und Studien.
Kritiken. Bibliographie. Wissenschaftliche Nachrichten.

Völkerfriede. Zeitschrift der Deutschen Friedensgesellschaft.
Leipzig. Verlag: Naturwissenschaften. 18. Jahrgang. Heft 1/2.
Hauptversammlung der Deutschen Friedensgesellschaft und der
Zentralstelle «Völkerrecht*»-. Dr. Heilberg: Die Friedenskundgebungen
der letzten Jahre und die nächsten Aufgaben des Pazifismus. H. Laib:
Berner Zusammenkunft zur Besprechung der Gestaltung der
Völkerbeziehungen nach dem Kriege. E. von Wildenbruch: Der letzte
Kampf. J. Sieber: Ein vergessener Friedensfreund. Dokumente aus
der Friedensbewegung. Heft 3. J. Askevold: Pessimismus und
Optimismus in der Friedensfrage. H. Fehlinger: Krieg und Menschheits-



— 200 —

entwicklung. M. Beck: An die Gegner eines gerechten
Verständigungsfriedens. C. F. W. Behl: Die Überwindung der Utopie.
Dokumente. Vermischtes. Aus der Friedensbewegung.

Neu eingegangen:
Bastgen, Hubert: Die römische Frage. Dokumente und Stimmen.

I. Band. Freiburg i. B., Herdersche Verlagshandlung, 1917. 467 S.

Ji 12. —, geb. Ji 13. 50.

Dunant, Jean Henri : Les débuts de la Croix Rouge en France.
Prix Fr. 2. 50. Editeurs: Art. Institut Orell Füssli, Zurich (Paris,
Librairie Fischbacher).

Hörmann zu Hörbach, Professor, derzeit Prorektor, Dr. Walter von :

Zur Würdigung des vatikanischen Kirchenrechts. 123 S.
Innsbruck, R. Grabner, 1917. Ji 3.—.

Küry, A. : Die Predigerkirche. Separat-Abdruck aus « Basler
Kirchen ». Basel 1918. Verlag Helbing & Lichtenhahn.

Macfarland, Ch. S. : The Progress of Church Federation. New York,
Fleming H. Reveli Company, 1917.

Mayrhofer, Joh. : Spanien. Reisebilder. XVI und 258 S. mit
17 Bildern und einer Karte. Freiburg 1918. Herdersche
Verlagshandlung. Ji 4. 20, geb. Ji 5. 20.

Müller, A. V. : Luther und Tauler auf ihren theologischen
Zusammenhang neu untersucht. Bern 1918. Ferd. Wyss. 168 S.

Fr. 6.—.
Oud-Katholiek Jaarboekje voor 1918. Uitgegeven doorde Vereeniging

oud-katholiek Ondersteuningsfonds. Assendelft. A. Moleman.
F. o. 75.

Ruck, E. : Die römische Kurie und die deutsche Kirchenfrage auf
dem Wiener Kongress. Basel, Verlag von Ernst Finckh, 1917.

170 S. Preis Fr. 6. —.

Struker, Arnold: Die Kundgebungen Papst Benedikts XV. zum
Weltfrieden im Urtext und in deutscher Übersetzung. Freiburg i. B.,
Herdersche Verlagshandlung, 1917. 143 S. Ji 2. 50, geb. Ji- 3. 50.

Zimmermann, O., S. J.: Warum Schuld und Schmerz? 80 (VIII und

114 S.) Freiburg 1918. Herdersche Verlagshandlung. Steif
broschiert Ji 2. —.

Zurlinden, S. : La guerre mondiale et les Suisses. Zurich 1918.

Art. Institut Orell Füssli, Editeurs. 132 pages in 8«. Prix Fr. 3. —••

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

