
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Artikel: Der Weltkrieg, ein Bussprediger für die christliche Kirche

Autor: Kopp, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


350

Der Weltkrieg,
ein Bussprediger für die christliche Kirche.

Der Gedanke an die grossen, schweren Aufgaben, vor
welche nach Beendigung des gegenwärtig wütenden
Weltkrieges auch die kirchlichen Kreise allenthalben sich gestellt
sehen werden, sowie der Wunsch, mit einer zweiten Auflage
meiner Schrift „Altkatholizismus und Protestantismus" auch ein
weniges beitragen zu können zur Förderung des Einen, was
not tut, veranlasst mich zur Vorbereitung einer solchen1). Was
aber dürfte dieses Eine sein, was not tut innerhalb der
kirchlichen Kreise? Die Pflege der Bruderliebe im kleinen wie im
grossen, bei den einzelnen wie bei den Gemeinschaften, unter
den näheren und unter den ferner stehenden Glaubensgenossen,
ja unter allen Menschenkindern des Einen himmlischen Vaters.
Diese Pflege der Bruderliebe seitens aller Kirchengemeinschaften
wird die Grundlage sein müssen, auf der allein allmählich der
Tempel des allgemeinen Völkerfriedens und damit der einzig-

würdigen Anbetung des Einen Gottes und Vaters aller sich
erheben und unzerstörbar bestehen kann. Welcher ernster
denkende und tiefer fühlende Christ hätte es nicht mit unsagbarer

Betrübnis als eine grosse Schande für die Menschheit im
ganzen und insbesondere auch für die christliche Kirche als
die berufene Erzieherin der Völker zu wahrer, vom Geiste des

verherrlichten Gottmenschen beseelter Menschlichkeit empfunden,

dass im August 1914 christliche Völker — welches
derselben die Hauptschuld daran trifft, kommt hier nicht in
Betracht — im geraden Gegensatz zum christlichen Hauptgebot

') Dieser Aufsatz war ursprünglich als Vorwort der künftigen 2. Auflage

der Schrift des Verfassers „Altkatholizismus und Protestantismus"
gedacht. Niedergeschrieben am 21. September 1917, in Druck gegeben am
4. Oktober 1918.



— 351 -
der Liebe gleich wilden Tieren aufeinander loszustürzen
begannen, um in blinder Wut einander zu zerfleischen? Erscheint
es darum nicht als eine selbstverständliche Pflicht der seit so

langer Zeit schon und dennoch mit so wenig befriedigendem
Erfolge, um nicht zu sagen, mit so schauderhaftem Misserfolge
arbeitenden Erzieherin „Kirche", vielmehr der Kirchenleitungen,
eine ernste Gewissenserforschung vorzunehmen, d. h. einen

aufrichtig forschenden Blick in ihre eigene Vergangenheit zu
werfen, um zu erkennen, ob sie denn selbst als Menschheitserzieherin

allezeit ganz und voll ihre Pflicht getan, nicht selbst
vielfach ein schlechtes Beispiel gegeben, den veredelnden
christlichen Grundsätzen, die sie verkünden und auch im Leben
zur Geltung bringen sollte, entgegengehandelt, so die Völker
zu einem ähnlichen Verhalten verfuhrt und darum sich selbst
einen Teil der Schuld daran zuzuschreiben habe, dass ihr
bisheriger Erziehungserfolg, was das Tatchristentum anbelangt,
d. h. das Tun dessen, was der Herr will, und das Meiden dessen,

was er nicht will, ein so kläglicher geblieben, dass also auch
das Kriegführen christlicher Brüder untereinander nicht zur
Unmöglichkeit geworden ist, und worauf sie nunmehr ihr
Hauptaugenmerk richten müsse, um wenigstens für die Zukunft ihre
wichtige Aufgabe besser zu erfüllen und so möglichst das Ihrige
mit beizutragen zu einer dauernden allseitigen Besserung der
Verhältnisse.

Bei solch forschendem Rückblick wird jeder unbefangen
Urteilende, auch der aufrichtigste Freund von Christentum und

Kirche, gestehen müssen, dass die Ursache der so wenig
befriedigenden Verhältnisse der Gegenwart nicht lediglich in der

zum grossen Teil so ungünstigen Beschaffenheit des Bodens zu
suchen sei, worauf der Same des Evangeliums ausgestreut
wurde, oder in dem von Anläng an allgemein aufgenommenen
und fortgeerbten Unkrautsamen böser Begehrlichkeit, sondern
dass leider auch vielfach äusserlich hochstehende Träger des

christlichen Namens, bestellte Diener der Kirche, ja sogar auch
mit der obersten Leitung derselben betraute, die Rolle des

Feindes übernommen haben, der Unkraut säte unter den Weizen,
und zwar nicht nur durch zeitweilig unwürdiges Verhalten in
ihrem Privatleben, sondern auch durch ein fortgesetztes
Abweichen vom Geiste Christi in ihrer Amtstätigkeit. Schon der
äussere Prunk beim Gottesdienst, der nach Erhebung des



— 352 —

Christentums zur anerkannten und bevorrechteten Staatskirche
vielfach Aufnahme fand, war wenig geeignet, das christliche
Volk abzuziehen von dem eitlen, soviel zur Sünde verleitenden
Weltsinn und hinzulenken auf das, was Christus vor allem
betonte, auf den einfachen, bescheidenen, demutsvollen, nach
Reinheit des Herzens, Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe, kurz
vor allem nach dem Reiche Gottes, nach Gottes Wohlgefallen
und dem Einssein mit ihm strebenden Sinn von guten Kindern
Gottes. Vom schlimmsten Einfluss aber auf die einzelnen
sowohl, als auf die Völker und Staaten und deren Leiter musste
es sein, dass die Kirche sobald anfing, wenn auch nicht in
der Lehre, so doch im Leben vom Hauptgrundsatz des Christentums

abzufallen, von der allgemeinen Bruderliebe. Kaum hatten
die blutigen Verfolgungen der Christen seitens der Juden und
Heiden aufgehört, da wurde die Kirche selbst zur blutigen
Verfolgerin, wenigstens mittelbar durch von ihr beeinflusste
und abhängig gehaltene staatliche Machthaber. In ihrem Dienste
suchten byzantinische Kaiser mit roher Gewalt das Heidentum
in ihrem Reiche auszurotten, und der in vielfacher Beziehung
so hervorragende fränkische Kaiser Karl der Grosse führte
ebenfalls auf dem Wege blutiger Gewalt unter den Sachsen
das Christentum ein. Ja unter den Christen selbst kam es um
kirchlicher Streitigkeiten willen vielfach zu schrecklichem Blut-
vergiessen und sonstigem schweres Ärgernis gebenden
unbrüderlichem Verhalten. Sogar jene Einrichtungen, die zur
Erhaltung der Einheit, bzw. zu ihrer Wiederherstellung im Falle
ausgebrochener Zwistigkeiten, dienen sollten, die bischöfliche
und die päpstliche Würde, sowie die Kirchenversammlungen,
selbst allgemeine, wurden vielfach zur Quelle dauernder
Zwietracht, weil eben über den endlosen erbitterten Streitigkeiten
über schwierige, für das Volk unfassbare Einzelfragen das
Abweichen von dem Lebenskerne der Lehre Christi und der Apostel,
von dem Geiste der Liebe, nur zu sehr um sich gegriffen hatte
und alle Verhältnisse vergiftete. Auch kirchliche Reformatoren,
die von Zeit zu Zeit auftraten, vermochten immer nur in
einzelnen Stücken eine Besserung anzubahnen, aber nicht von
Grund aus, auch nicht durchweg in den Reihen ihrer eigenen
Anhänger, die volle dem Geiste Christi entsprechende innere
Umwandlung und Erneuerung herbeizuführen. Das war ihnen
eben unter den obwaltenden Verhältnissen auch beim besten



— 353 —

Willen nicht möglich, gemäss dem Gesetze, dass Fortschritte
auf geistigem Gebiete nur langsam und unter mancherlei Rückfällen

sich vollziehen. So ist denn die Geschichte nur allzu reich
an blutigen Denkmalen grässlicher Verirrungen von Vertretern
des christlichen Namens, von den donatistischen und arianischen
Streitigkeiten an bis hin zur Spaltung von morgen- und
abendländischer Kirche, den Kreuzzügen, den Ketzer- und
Hexenverbrennungen, den Albigenser-, Waldenser- und Hugenotten-
Verfolgungen, den Spaltungen des Papsttums selbst, den
Hussitenkriegen, dem Dreissigjährigen Kriege, den Kämpfen um den

Kirchenstaat und der Krönung der päpstlichen Herrschaftsansprüche

auf dem vatikanischen Konzil im Jahre 1870. Also
eine fortlaufende Kette von Bestrebungen und Handlungen, die
nicht aus dem Geiste Christi, sondern mehr aus dem Geiste

dieser Welt entsprangen, aus dem von Christus als verkehrt
bezeichneten Willen, Gott und der Welt zugleich zu dienen.
Wenn so das Salz selbst schal geworden war, wie konnte es

seinen Zweck, die Menschheit zu salzen, d. h. umzuwandeln
zu einer Gemeinschaft von Gott wohlgefälligen Kindern und
von in Frieden miteinander lebenden Brüdern, mit gutem Erfolg
noch erfüllen? Einzelne wohl gab es immer, welche trinkend
aus dem lebendigen Wasser, welches Christus hinterlassen hat,
nämlich aus dem unversieglichen Gnadenquell des hl. Geistes,
die Kraft fanden, das auch auf sie einwirkende schlechte Salz
aufzulösen und für sich unschädlich zu machen und auch bei
anderen gegen dessen unheilvolle Wirkungen mit gutem Erfolge
anzukämpfen. Aber es ist nicht zu verwundern, dass eine von
grossenteils verderbten oder verblendeten Dienern ausgeübte
Erziehungstätigkeit der Kirche im grossen und ganzen die von
Christus beabsichtigten und so sehr ersehnten edlen Früchte
seines Werkes, die Heiligung der Gläubigen in der Wahrheit,
ihr brüderliches Einssein in ihm und dem Vater und daraufhin

das Überzeugtwerden der Welt von seiner wahrhaft
göttlichen Sendung (Joh. 17), bisher nur in verhältnismässig
geringem Umfange zur Reife zu bringen vermochte, da sie ja
durch das Verhalten jener vielfach ansteckend und verderbend
wirkte auf ihre eigenen Angehörigen und infolgedessen wenig-

anziehend, vielmehr abstossend auf die draussen Stehenden.
Wie war da auch nur zu erwarten, dass die christlich
gewordenen Völker durch die hohen sittlichen Forderungen, die



— 354 —

aus ihrem Glauben sich ergaben in bezug auf Selbstverleugnung
und Feindesliebe, sieh alsbald würden bewegen lassen, im Falle
des Ausbruchs von Zwistigkeiten mit anderen Völkern niemals
mehr behufs Herbeiführung einer ihren besonderen Interessen
und Wünschen entsprechenden Schlichtung derselben zu den
Waffen zu greifen, sondern immer nur auf eine friedliche
Regelung durch ein Schiedsgericht Bedacht zu nehmen und in
jedem Falle dem Spruch des Schiedsgerichts sich zu
unterwerfen, wenn sie sehen mussten, wie die ihnen vorgesetzten
geistlichen Lehrer und Führer selbst über so manche vom
Geiste wahrhaft göttlicher Weisheit und Liebe zeugende
Weisungen ihres obersten Lehrmeisters und Führers sich
eigenmächtig hinwegsetzten und mehr vom Geiste dieser Welt, von
dem eitlen, ehrgeizigen Streben nach raschen Augenblickserfolgen,

nach äusserem Schein und Glanz, nach Macht,
Herrschaft, Besitz, Genuss u. dgl. sich leiten Hessen, als von dem
in Christus und seinen Aposteln offenbar gewordenen Gottesgeiste,

von dem aufrichtigen Streben nach einer wahrhaft
gediegenen Herstellung, Ausbreitung und Festigung des Reiches
Gottes im Innern der Menschen, in ihrem Erkennen, Fühlen,
Wollen und infolgedessen auch in ihrem ganzen Tun und
Lassen, und wenn sie insbesondere sehen mussten, wie jene,
angeblich zur Ehre Gottes und zum Heile der Seelen, in Wahrheit

aber zur Förderung ihrer selbstsüchtigen Zwecke, selbst

vor dem Vergiessen von Bruderblut nicht zurückschreckten?
Und solche Wahrnehmungen mussten die christlichen Völker,
wie aus den oben kurz berührten traurigen Tatsachen hervorgeht,

immer aufs neue wieder im Laufe der Weltgeschichte
machen. Fortgesetzte Verfehlungen traten ihnen da vor Augen
gegen Grundsätze, wie sie nach klaren, unzweideutigen Stellen
der hl. Schrift von Christus und den Aposteln verkündigt und

ausgeübt wurden. Es sei hier nur hingewiesen auf Matth. 5,

38—48; 13, 28—30; 18, 15—18; 20, 25—28; 23, 8—12; 26,

52; 28, 19-20; Luk. 6, 39-40; 9,49—50, 54-56; 14,33—35;
Joh. 13, 34—35; 17, 20—21; 18, 36—37; Apg. 15, 1—32.
1. Kor. 1, 10—13; 3, 21-23; Phil. 1, 15—18; Gal. 2, 11—21;

Eph. 2, 19—22; 4, 1-6, 11—16.
So kam denn in der jüngsten Vergangenheit mit der

entsetzlichen Mordtat zu Serajcwo jener verhängnisvolle entscheidende

Zeitpunkt, an welchem der Heiland, wenn er noch per-



— 355 —

sönlich auf Erden weilte, auch über das neue Jerusalem, wie
einstmals über das alte, von tiefer Wehmut erfüllt hätte
ausrufen müssen: „0 dass doch auch du es erkenntest an diesem
deinem Tage, was dir zum Frieden dient! Nun aber ist es

verborgen vor deinen Augen" (Luk. 19, 41—44). Manche zwar
erkannten es und sprachen es aus. Aber man hörte nicht auf
sie und wehrte ihnen. Derjenige aber, der vermöge seiner
Stellung in der Welt und seines Einflusses auf Fürsten und
Völker vielleicht am ehesten sich hätte Gehör zu verschaffen
vermocht, der so gerne als Statthalter Christi und Gottes auf
Erden sich bezeichnen lässt, der Papst, damals Pius X., der
übrigens schon seinem Lebensende sich nahte (f20. August 1914),
fand nicht mehr die Kraft, im Namen Jesu Fürsten und Völker

zu beschwören, abzustehen von dem verderblichen, Millionen
dem Tode weihenden Schritte der Kriegserklärung und statt
dessen auf dem durch Wort und Beispiel von Jesus gewiesenen
Friedens- und Ileilspfade zu wandeln. Da er selbst und seine

Vorgänger nicht in allem auf diesem Pfade gewandelt, da

insbesondere letztere nicht gelernt hatten, gleich Jesus ohne

Schwertgebrauch allezeit lieber willig zu verzichten auf Wahrung

irdischer Rechtsansprüche und in Demut und Sanftmut
lieber Unrecht und Gewalttat zu erleiden, als blutige Abwehr
zu üben, und mit Jesus zu vertrauen auf die seinerzeitige
Verherrlichung von seiten des mit unendlicher Weisheit und
Gerechtigkeit und Liebe waltenden himmlischen Vaters, so konnte
er auch nicht einem weltlichen Herrscher, dessen Sache er als

gerecht erkannte, unter feierlicher Berufung auf den göttlichen
Menschensohn zumuten, jenen hohen Grad christlicher
Selbstverleugnung und allgemeiner Menschenliebe zu üben und daher
einzuwilligen in eine friedliche Entscheidung des Streitfalls auf
schiedsgerichtlichem Wege, trotzdem er voraussehen musste,
dass eine solche Entscheidung infolge der bei den
Grossmächten herrschenden feindseligen Gesinnung nicht der
Gerechtigkeit und nicht der Ehre und Würde seines Staates
im Sinne der Welt entsprechen würde. Und so musste denn
das Unheil seinen Lauf nehmen, musste jenes schreckliche
Strafgericht hereinbrechen, welches die Christenheit selbst
durch ihre dem Geiste Christi so vielfach Hohn sprechende
Untreue sich und der Menschheit bereitet hatte. Der Nachfolger
Pius X., Benedikt XV., bemühte sich zwar in anerkennenswerter



— 356 -
Weise, das von seinem Vorgänger Versäumte einigermassen
nachzuholen und wenigstens einige Schärfen des Weltkriegs
zu mildern. Aber im wesentlichen kamen seine Bemühungen
zu spät. Jener Augenblick, in welchem allein es vielleicht noch

möglich gewesen wäre, das Unheil zu beschwören, war ein

für allemal verpasst. Ob der von ebendemselben Papste unterm
1. August 1917 unternommene Versuch, durch ein Schreiben

„An die Oberhäupter der kriegführenden Staaten" unter
Berufung auf seine vollkommene Unparteilichkeit gegenüber allen
Kriegführenden und auf seine gleiche Liebe zu allen seinen

Kindern, die ihm als dem gemeinsamen Vater aller zieme und
die er während der drei verflossenen Kriegsjahre durch seine

Wohltätigkeitsbemühungen für alle an den Tag gelegt habe,
nicht nur gemäss dem Gesetze der Nächstenliebe, sondern auch

gemäss der von Christus ihm anvertrauten Friedensmission, und
endlich auch auf seine bisherigen, leider vergeblich gebliebenen
diesbezüglichen Versuche, das Ende des Unglücks zu beschleunigen

und die Völker und ihre Führer zu Besprechungen eines

gerechten und dauerhaften Friedens zu bewegen, zu welchem
Zwecke er dieses Mal auch einige praktische Vorschläge als
Richtlinien für die Verhandlungen machte, von besserem
Erfolge sein werde, als seine vorausgegangenen und auch als das
im Dezember 1916 seitens der Mittelmächte den Gegnern
gemachte Anerbieten von Friedensunterhandlungen? Das ist wohl
sehr zu wünschen und zu erbitten, kaum aber zu erwarten.
In jedem Falle, mag das Ende des Krieges daraufhin oder erst
später eintreten, wird schliesslich, wie mit Posaunenschall
himmlischer Mächte im Namen des gekreuzigten und von Gott
verherrlichten Menschensohns, aus all dem vor Augen liegenden
himmelschreienden Kriegselend, das wie von Wahnsinn ergriffen
die Menschheit sich selber bereitete, unüberhörbar an alle
Glieder derselben, insbesondere aber an die nach Christus sich
benennenden, an hoch und niedrig, der eindringliche, Aorwurfs-
volle Aufruf zur Busse ergehen. Ruft nicht ohnedies seit langem
schon der Menschensohn, dessen Zeichen, das Kreuz, während
dieser Kriegsjahre immer aufs neue und in den mannigfachsten
Farben und Gestaltungen mit den kommenden und gehenden
Wolken gleichsam am Himmel sich zeigt, aufs eindringlichste
den Christen zu: Ach, euer Vertrauen auf mich und auf mein
Kreuz als das Zeichen des Heils ist ein eitles und vergebliches,



— 357 —

solange ihr mich und mein Kreuz nur äusserlich verehrt.
Wähnet nicht, dass es genüge, äusserlich euch oftmals zu
bezeichnen mit dem Zeichen des Kreuzes, durch verschiedene
äussere Gebärden vor meinen als des Gekreuzigten Abbildungen
eure Ehrfurcht und Liebe zu mir zu bezeugen, z. B. am
Gedächtnistage meines Todes vor dem Kruzifix euch niederzuwerfen
und dessen Wundmale zu küssen. Nur dann könnt ihr das am
Kreuz von mir bereitete Heil euch erwerben, wenn ihr innerlich
mich aufnehmt, wenn ihr in Gesinnung, Wort und Tat mir
nachzufolgen und ähnlich zu werden euch bemüht, wenn ihr
auch geduldig und ergeben euer Kreuz und-Leiden auf euch
nehmt, und zwar nicht nur in Fällen, wo ihr, wie der eine
mit mir ehedem Gekreuzigte, euch demütig gestehen müsst,
dass ihr verdient habt, was ihr leidet, sondern auch, falls ihr
um fremder Schuld willen leidet und falls ihr um der Wahrheit
und Gerechtigkeit willen, der ihr dienen wollt, zu leiden habt,
und wenn ihr, wie ich, auch in solchen Fällen zu leiden bereit
seid, ohne Böses mit Bösem zu vergelten, ohne Hass und Kachsucht

gegen eure Feinde in euch aufkommen zu lassen, ja
sogar mit Empfindungen verzeihender Liebe im Herzen und
auf den Lippen. Wie nun? Habt ihr so mich aufgenommen
und erweist euch so wahrhaft als meine treuen Jünger und
Verehrer? Wenn nicht, so bekehret euch, suchet den Frieden
in meinem Geiste! und ihr werdet euer und der Völker Heil
begründen. So ungefähr spricht der Gekreuzigte, den wir als
Heilbringer und Erlöser der Welt verehren, schon längst von
jedem Kruzifixe aus vorwurfsvoll zu den im Krieg miteinander
liegenden Christenvölkern. Aber in dem von wilder Leidenschaft
erfüllten Kriegsgetümmel vermochte bisher die zum Frieden
mahnende Stimme der göttlichen Weisheit Christi nicht auf
allen Seiten Gehör und Beachtung sich zu verschaffen.

Und so mussten infolge des gegenseitigen Argwohns und
Misstrauens die Kriegsgreuel solange währen und müssen, wie
es scheint, noch eine Weile fortdauern. Schliesslich wird denn
aber doch die Not und das Elend einen Grad erreichen, dass
auch der bis jetzt hartnäckigere Teil die längst dargebotene
Hand zu Friedcnsunterhandlungen und zu nachgiebiger
Versöhnung wird ergreifen müssen. Und wenn dann endlich unter
beiderseits geübter Nachgiebigkeit die so sehr ersehnte köstliche
Frucht des Friedens wird zur Reife gediehen sein, und nun-



— 358 —

mehr die Völker aufrichtig sich geloben sollen, dauernd Friede
miteinander zu halten und zu dem Zwecke nach päpstlichem
Vorschlage künftig ein für allemal „die materielle Gewalt der
Waffen durch die moralische Kraft des Rechtes zu ersetzen"
und daher unter allseitiger möglichster Abrüstung „an Stelle
der Armeen eine schiedsgerichtliche Einrichtung mit einem
hohen friedenstiftenden Amte treten zu lassen, nach deren
Normen und zu fassenden Sanktionen gemeinsam gegen den

Staat vorgegangen werden soll, der sich weigern würde, die
internationalen Fragen dem Schiedsgerichte vorzutragen oder
seine Beschlüsse anzunehmen", dann werden offenbar auch die
kirchlichen Gemeinschaften hinter den politischen hinsichtlich
Friedensliebe und Versöhnlichkeit nicht zurückstehen dürfen;
auch an sie wird in besonders eindringlicher Weise im Namen
des göttlichen Friedensfürsten der Aufruf zur Herstellung des

Friedens und der gegenseitigen Bruderliebe, also der Aufruf
zur Busse ergehen. Auch Papst Benedikt XV. scheint das zu
fühlen ; denn im Schlusssatz des erwähnten Schreibens heisst

es: „Wir sind im Gebet und in der Busse mit den Seelen aller
Gläubigen vereint, die nach dem Frieden flehen." Ja, es wird
sich ziemen und notwendig sein, dass in Bälde geistliehe
Vorsteher und Laienabgeordnete, wo möglich, aus allen zurzeit
noch unbrüderlich gespaltenen kirchlichen Gemeinschaften zu
einem gemeinsamen, wahrhaft von Herzen kommenden und
aller Christen Herzen tief ergreifenden Buss- und Versöhnungsakte

sich zusammenfinden, etwa in einer Weltkonferenz, wie
sie schon vor Ausbruch des Krieges, nämlich im Oktober 1910,
seitens der bischöflichen Kirche Amerikas in Aussicht genommen
wurde, und zu deren Verwirklichung auch bereits unter
allseitigem Anklang die nötig erscheinenden vorbereitenden Schritte
geschehen sind]). Nur wenn Derartiges geschieht, und die christliche

Kirche dem Willen ihres göttlichen Stifters gemäss der
Welt sich darstellt als ein durch den Geist der Wahrheit und
der Liebe aufrichtig geeinter Brüderbund, wird sie die von
ebendemselben ihr übertragene Lehr- und Erziehungsaufgabe
mit besserem Erfolge als bisher in der gesamten Menschheit zu

') Sekretär des hierfür eingesetzten Betriebskomitees in Amerika ist
Robert H. Gardiner, Post Office Box 1153, Gardiner, Maine, Etats-Unis.
Von ihm können die über Ideen, Methoden und die bisherigen Erfolge
Aufschluss gebenden Schriften unentgeltlich bezogen werden.



— 359 —

erfüllen vermögen und wird durch ihr eigenes Beispiel sowohl
die zu ihr sich bekennenden, als auch die fremden Völker
mächtig bestärken und unterstützen, dass sie treu halten den
mit Friedensschluss begründeten Völker- und Staatenbund, und
dass ein jedes Glied dieses Bundes, absehend von allem
selbstsüchtigen Streben nach Herrschaft und Übervorteilung, von
wahrer allgemeiner Bruderliebe beseelt, zum Heile des ganzen
Körpers der Menschheit und damit auch zu seinem eigenen
Heile die vermöge seiner besonderen Anlagen und Kräfte ihm
zustehenden Dienste willig und getreu verrichte. So mögen
denn recht bald morgen- und abendländische Christen, römische
und romfreie Katholiken, Katholiken und Protestanten, sowie
die verschiedenen protestantischen Abzweigungen unter sich,
mögen alle öffentlich und feierlich sich gegenseitig eingestehen,
abbitten und gutzumachen suchen, was immer an Schuld
gegeneinander sie in der Vergangenheit auf sich gehäuft haben, von
lieblos leidenschaftlichem Wortgezänk an bis zu ungerechter
Gewalttat und rohem Blutvergiessen, zugleich aber auch einander
die Freiheit gewähren, unbeschadet des gegenseitigen friedlichen
Verhältnisses und der gebührenden Achtung und Bruderliebe,
beizubehalten, was immer die verschiedenen Glieder der Kirche,
sei es auf dem Gebiete der Erkenntnis religiöser Wahrheit oder
auf dem Gebiete des gottesdienstlichen Lebens oder kirchlicher
äusserer Zucht und Ordnung (Verfassung) als wohlberechtigte
Errungenschaft aus der Vergangenheit überkommen zu haben
glauben. „Einheit in dem Notwendigen oder Wesentlichen, nämlich

in dem, was zur Zeit der Gründung der christlichen Kirche
als notwendige Voraussetzung zur Aufnahme in dieselbe galt
und für genügend erachtet wurde, Freiheit in dem Zweifelhaften,
nämlich in dem, was eine verschiedene Auffassung des von
Christus Gelehrten zulässt, je nach der Stufe des Denkens oder
wissenschaftlicher Bildung, auf der jemand steht, in allen aber,
trotz aller möglichen Abweichungen und Verschiedenheiten in
zweifelhaften, mehr oder weniger nebensächlichen Dingen, die
Liebe", das sei der Wahlspruch, nach dem, wie einst in der
alten Kirche, so auch in Zukunft wieder das Verhältnis der
Christen zueinander sich ordnet und gestaltet!

Bei Durchführung nun dieses grossen, segensreichen Eini-

gungs- und Versöhnungswerkes dürfte die alt- oder
christkatholische Kirche der Gegenwart eine höchst bedeutungsvolle



— 360 —

Rolle zu spielen haben ; denn sie stellt im Kleinen den Grundzügen

nach bereits dar, was im Grossen nun werden soll. Sie
hat in der Verfassung, die sie sich gab, das unverderbte Vorbild

der alten Kirche wieder herzustellen sich bemüht, indem
sie keinen Raum mehr gab der unbeschränkten Herrschergewalt

einzelner und die Laienmitglieder der Gemeinden in die
ihnen gebührenden Rechte wieder einsetzte, also den Haupt-
anlass zu Spaltungen beseitigte. Sie hat in Glaubenssachen das
allein Notwendige und Wesentliche, den Glauben an die
göttliche Würde Christi oder seine Gottessohuschaft wieder vor
allem betont, hat in der Sittenlehre dem Gesetze der Liebe
wieder die ihm gebührende oberste Stelle eingeräumt, in der
kirchlichen Disziplin neben der unentbehrlichen Zucht und
Ordnung auch die den Kindern Gottes zustehende Freiheit zu
wahren gewusst und in gottesdienstlichen Dingen die richtige
Mitte zwischen den Extremen, zwischen dem Zuwenig und
Zuviel an Äusserlichkeiten, einzuhalten sich bemüht. Ausserdem
war es ihr Bestreben, auch im praktischen Leben die Jüngerschaft

Christi zu bewähren, indem sie nicht Böses mit Bösem

vergalt, gehasst nicht wieder hasste, gelästert und verfolgt
nicht wieder lästerte und verfolgte, vielmehr auch der Feindesliebe

sich befleissigte, in manchen Fällen rücksichtsvoll auf ihr
Recht verzichtete, überhaupt eines friedfertigen Verhaltens sich
befleissigte und von dem Vergiessen von Bruderblut um des

Glaubens willen gnädig bewahrt blieb. So durfte sie denn auch
zu ihrer grossen Freude und Befriedigung es erleben, wie auf
Unionskonferenzen, Kongressen und bei sonstigen Anlässen
Angehörige der verschiedensten christlichen Bekenntnisse aus allen
Himmelsgegenden in der brüderlich freundschaftlichsten Weise
mit Vetretern der altkatholischen Kirche verkehrten, mit ihnen
Beratungen pflogen, beteten, an ihrem Gottesdienste, zum Teil
auch an ihrer Kommunion sich beteiligten. Sollte darin nicht
ein verheissungsvoller Keim liegen von dem Grossen,
Segensreichen, was wir in bezug auf das Verhältnis der christlichen
Gemeinschaften zueinander aufs innigste wmnschen, hoffen
und erflehen? Ja, brüderlich eins sollen diese miteinander
werden, wenn auch nicht in allen Einzelheiten des religiösen
Glaubens und der kirchlichen Sitten und Gebräuche, so doch im
Wesentlichen, eins in Christo und eins in der Liebe ; und dieses

ihr Einssein sollen sie auch offen und vor aller Welt betätigen



— 361 —

durch von Zeit zu Zeit erfolgende Veranstaltung brüderlich
freundschaftlicher Zusammenkünfte zu gottesdienstlichen und
zu geselligen Zwecken und zur Beratung gemeinsamer
Angelegenheiten, sowie auch durch bereitwillige gegenseitige
Aushülfe in jeder Beziehung, in bezug auf seelsorgliche Dienste
durch die Geistlichen, Benützung von Kirchen und kirchlichen
Gütern u. dgl., wie zum Teil, besonders zwischen Protestanten
und Altkatholiken, schon längst üblich geworden ist. Das
schwerste Hindernis nun wird diesem überaus wünschenswerten,
zur festen und dauerhaften Begründung des Heiles der Völker
unbedingt erforderlichen Werke der Versöhnung und
Wiedervereinigung der christlichen Kirchengemeinschaften von seiten
der römischkatholischen Kirche und ihrer obersten Leitung
bereitet werden; denn diese will zwar auch die Einheit und
den Frieden, aber auf einer unannehmbaren, weil dem Geiste

Christi widersprechenden Grundlage, auf Kosten der christlichen
Freiheit. Der Papst will anerkannt sein als sichtbares
Oberhaupt der Kirche und als Stellvertreter Christi im vollen Sinne
des Wortes; er will also Herstellung der Einheit der Kirche
auf dem Wege der Unterwerfung aller Glieder unter ihn als
das Haupt und hat sich auf dem vatikanischen Konzil den
Anspruch darauf sogar in Form von Glaubenssätzen, freilich
ohne allgemeine Zustimmung zu finden, als vollberechtigt
zuerkennen lassen. Wird nun je ein Nachfolger Pius IX., dem
dieses gelang, es übers Herz bringen, in einem öffentlichen,
feierlichen Bussakte alle vorausgegangenen Ausartungen und
Machtüberschreitungen des Papsttums zu verurteilen, die auf
dem vatikanischen Konzil am 18. Juli 1870 verkündeten
Dekrete über den Primat des römischen Papstes und dessen

Bedeutung und Beschaffenheit und über das unfehlbare Lehramt
desselben als ungültig zurückzunehmen, als Papst in dem so

masslos hochgeschraubten Sinne des Wortes abzudanken und
sich selbst, sowie alle nachfolgenden Bischöfe von Rom wieder
einzureihen unter die demütig dienenden Glieder des Leibes
der Kirche, dessen einziges Haupt ist Christus, der ewig lebende,
mit der Kraft seines Geistes auf alle Glieder einwirkende, nicht
aber durch ein einzelnes derselben je ganz und voll vertretbare
König des Gottesreiches? Das ist schwer glaublich; aber bei
Gott ist kein Ding unmöglich. Er verfügt gewiss über Mittel
und Wege, um das von ihm gewollte Ziel herbeizuführen; er

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1918. 24



— 362 —

vermag schliesslich auch den starrsten Menschensinn, der ihm
widerstrebt, zu brechen. Könnte nun nicht vielleicht gerade
der Altkatholizismus es sein, dessen er sich als Brücke bedient,
um all die trennenden Schluchten zu überwölben, um auf ihr
die morgen- und die abendländische Kirche, Katholiken und
Protestanten, sowie letztere in ihren verschiedenen Abarten
zusammenzuführen, dass sie sich alle brüderlich einander die
Hand zur Versöhnung reichen und so endlich zur Erfüllung
bringen den innigsten Herzenswunsch des für sie alle in den
Tod gegangenen Heilands? Jedenfalls erachten es die
Altkatholiken als ihre Pflicht, unverdrossen weiter sich zu
bemühen für Instandhaltung und Festigung einer solchen
Vermittlungsbrücke, deren Bau schon ihre ersten Vorarbeiter im
Namen Jesu in Angriff genommen haben zum Segen für die
Christenheit und weiterhin die ganze Menschheit.

Denn wann es endlich so weit gekommen sein wird, dass
die Christen aller Bekenntnisse trotz aller Abweichungen in
Einzelheiten als zusammengehörige Glieder jenes einen Leibes,
dessen Haupt ist Christus, sich fühlen und benehmen, daher in
aufrichtiger, duldsamer Bruderliebe miteinander verkehren ;

wann derjenige, der durch das Vertrauen aller mit der Ehre
der äusserlich sichtbaren Darstellung der Einheit betraut wird
(Ehrenprimat), nicht mehr durch Geltendmachung von Herr-'
Schaftsansprüchen Zwiespalt erzeugt unter den Brüdern, sondern
wahrhaft als demütiger Diener aller, als der Erste und Grösste
im Dienen sich erweist; wann alle irgend einmal infolge menschlicher

Schwächen und Fehler ausbrechenden kirchlichen Zwistig-
keiten auf dem von Christus gewollten schiedsgerichtlichen Wege,
nötigenfalls durch eine wahrhaft allgemeine Kirchenversammlung
friedlich beigelegt werden ; und wenn daraufhin nach solchem
kirchlicherseits gegebenen guten Beispiele auch die aus
überwiegend christlicher Bevölkerung bestehenden Staaten
grundsätzlich und vertragsmässig das Kriegführen unter sich
abgeschafft und zu schiedsgerichtlicher Entscheidung auch aller
staatlichen oder völkischen Streitigkeiten sich verpflichtet haben :

dann werden gewiss auch die Bemühungen um Ausbreitung des

christlichen Glaubens unter den NichtChristen von besserem

Erfolge als bisher begleitet sein ; dann haben diese nicht mehr
Anlass, mit Unwillen und Verachtung sich abzuwenden von
den Verkündigern des Evangeliums der Liebe und der Kraft



— 363 —

des Heiles für das irdische und das ewige Leben und von den
Mahnern zur Busse, zum Glauben und zur Heiligung im Geiste
der Liebe und höhnend ihnen entgegenzuhalten: „Beweist erst
an euch die Wahrheit und Kraft eurer Heilsbotschaft, bevor
ihr von anderen die gläubige Hingabe an sie verlangt; wir
finden ja unter euch die gleichen, ja zum Teil noch hässlichere
Früchte der Lieblosigkeit und des Lasters als unter uns; eure
Religion kann also nicht besser sein als die unsrige; ja ihr
selbst seid unter euch nicht eins, weist höchst unbrüderliche
Spaltungen auf, indem ihr aufs heftigste einander bekämpfet,
schmäht und lästert und verfolgt; wem unter euch Christen
sollen wir da Glauben schenken? welcher Partei uns an-
schliessen?" Dann erst wird es möglich und zu erwarten sein,
dass beim Hinblick auf die unter den Christen herrschenden
Zustände, ähnlich wie einst zur Zeit der jungen
Christengemeinde in Jerusalem, die NichtChristen aufs tiefste gerührt
einander sagen: „Seht, wie sie einander lieben!" und auch für
sich Ruhe und Erquickung suchen unter dem Schatten des von
Christus gepiianzten Lebensbaumes und von seinen Früchten
der Wahrheit und der Liebe sich nährend beglückt sich fühlen
als Kinder des Einen himmlischen Allvaters und selbst
hinwiederum in edlem Wetteifer sich bemühen, Früchte zur Reife
zu bringen, die geeignet sind, zur weiteren Verherrlichung des

Allvaters den segensreichen allseitigen Fortschritt der Menschheit
zu fördern. Vorwärts denn nach diesem herrlichen Ziele hin!

Mundelfingen.

M. Kopp, Pfarrer.


	Der Weltkrieg, ein Bussprediger für die christliche Kirche

