Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Artikel: Der Weltkrieg, ein Bussprediger fur die christliche Kirche
Autor: Kopp, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 360 —

Der Weltkrieg,
ein Bussprediger fiir die christliche Kirche.

Der Gedanke an die grossen, schweren Aufgaben, vor
welche nach Beendigung des gegenwiirtig wiitenden Welt-
krieges auch die kirchlichen Kreise allenthalben sich gestellt
sehen werden, sowie der Wunsch, mit einer zweiten Auflage
meiner Schrift ,Altkatholizismus und Protestantismus“ auch ein
weniges beitragen zu konnen zur Foérderung des EKinen, was
not tut, veranlasst mich zur Vorbereitung einer solchen?!). Was
aber diirfte dieses Eine sein, was not tut innerhalb der kirch-
lichen Kreise? Die Pflege der Bruderliebe im kleinen wie im
grossen, bei den einzelnen wie bei den Gemeinschaften, unter
den néiheren und unter den ferner stehenden Glaubensgenossen,
Ja unter allen Menschenkindern des Einen himmlischen Vaters.
Diese Pflege der Bruderliebe seitens aller Kirchengemeinschaften
wird die Grundlage sein missen, auf der allein allméhlich der
Tempel des allgemeinen Volkerfriedens und damit der einzig
wiirdigen Anbetung des Einen Gottes und Vaters aller sich
erheben und unzerstorbar bestehen kann. Welcher ernster
denkende und tiefer fithlende Christ hiitte es nicht mit unsag-
barer Betriibnis als eine grosse Schande fiir die Menschheit im
ganzen und insbesondere auch fir die christliche Kirche als
die berufene Erzieherin der Viélker zu wahrer, vom Geiste des
verherrlichten Gottmenschen beseelter Menschlichkeit empfun-
den, dass im August 1914 christliche Volker — welches der-
selben die Hauptschuld daran trifft, kommt hier nicht in Be-
tracht — im geraden Gegensatz zum christlichen Hauptgebot

1) Dieser Aufsatz war urspriinglich als Vorwort der kiinftigen 2. Auf-
lage der Schrift des Verfassers ,Altkatholizismus und Protestantismus®
gedacht. Niedergeschrieben am 21. September 1917, in Druck gegeben am
4. Oktober 1918.



— 351 —

der Liebe gleich wilden Tieren aufeinander loszustiirzen be-
gannen, um in blinder Wut cinander zu zerfleischen? Erscheint
es darum nicht als eine selbstverstindliche Pflicht der scit so
langer Zeit schon und dennoch mit so wenig befriedigendem
Erfolge, um nicht zu sagen, mit so schauderhaftem Misserfolge
arbeitenden Erzieherin ,Kirche“, vielmehr der Kirchenleitungen,
eine ernste Gewissenserforschung vorzunehmen, d. h. einen
aufrichtig forschenden Blick in ihre eigene Vergangenheit zu
werfen, um zu erkennen, ob sie denn selbst als Menschheits-
erzicherin allezeit ganz und voll ihre Pflicht getan, nicht selbst
vielfach ein schlechtes Beispiel gegeben, den veredelnden
christlichen Grundsiitzen, die sie verkiinden und auch im Leben
zur Geltung bringen sollte, entgegengehandelt, so die Volker
zu einem ihnlichen Verhalten verfithrt und darum sich selbst
einen Teil der Schuld daran zuzuschreiben habe, dass ihr bis-
heriger Erziehungserfolg, was das Tatchristentum anbelangt,
d. h. das Tun dessen, was der Herr will, und das Meiden dessen,
was er nicht will, ein so kliglicher geblieben, dass also auch
das Kriegfiihren christlicher Briider untereinander nicht zur
Unméglichkeit geworden ist, und worauf sie nunmehr ihr Haupt-
augenmerk richten misse, um wenigstens fir die Zukunft ihre
wichtige Aufgabe besser zu erfiillen und so moglichst das Thrige
mit beizutragen zu einer dauernden allseitigen Besserung der
Verhiiltnisse.

Bei solch forschendem Riickblick wird jeder unbefangen
Urteilende, auch der aufrichtigste Freund von Christentum und
Kirche, gestchen miissen, dass die Ursache der so wenig be-
fricdigenden Verhiiltnisse der Gegenwart nicht lediglich in der
zum grossen Teil so ungiinstigzen Beschaffenheit des Bodens zu
suchen sei, worauf der Same des Evangeliums ausgestreut
wurde, oder in dem von Anfang an allgemein aufgenommenen
und fortgeerbten Unkrautsamen boser Begehrlichkeit, sondern
dass leider auch vielfach dusserlich hochstehende Triiger des
christlichen Namens, bestellte Diener der Kirche, ja sogar auch
mit der obersten Leitung derselben betraute, die Rolle des
Feindes itbernommen haben, der Unkraut siite unter den Weizen,
und zwar nicht nur durch zeitweilig unwiirdiges Verhalten in
ihrem Privatleben, sondern auch durch ein fortgesetztes Ab-
weichen vom Geiste Christi in ihrer Amtstiitigkeit. Schon der
iiussere Prunk beim Gottesdienst, der nach Erhebung des



— 362 —

Christentums zur anerkannten und bevorrechteten Staatskirche
vielfach Aufnahme fand, war wenig geeignet, das christliche
Volk abzuziehen von dem eitlen, soviel zur Siinde verleitenden
Weltsinn und hinzulenken auf das, was Christus vor allem
betonte, aul den einfachen, bescheidenen, demutsvollen, nach
Reinheit des Herzens, Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe, kurz
vor allem nach dem Reiche Gottes, nach Gottes Wohlgefallen
und dem Einssein mit ihm strebenden Sinn von guten Kindern
Gottes. Vom schlimmsten Einfluss aber auf die einzelnen so-
wohl, als auf die Volker und Staaten und deren Leiter musste
es sein, dass die Kirche sobald anfing, wenn auch nicht in
der Lehre, so doch im Leben vom Hauptgrundsatz des Christen-
tums abzufallen, von der allgemeinen Bruderliebe. Kaum hatten
die blutigen Verfolgungen der Christen seitens der Juden und
Heiden aufgehort, da wurde die Kirche selbst zur blutigen
Verfolgerin, wenigstens mittelbar durch von ihr beeinflusste
und abhéingig gehaltene staatliche Machthaber. In ihrem Dienste
suchten byzantinische Kaiser mit roher Gewalt das Heidentum
in ihrem Reiche auszurotten, und der in vielfacher Beziehung
so hervorrageude frinkische Kaiser Karl der Grosse fiihrte
ebenfalls auf dem Wege blutiger Gewalt unter den Sachsen
das Christentum ein. Ja unter den Christen selbst kam es um
kirchlicher Streitigkeiten willen vielfach zu schrecklichem Blut-
vergiessen und sonstigem schweres Argernis gebenden unbrii-
derlichem Verhalten. Sogar jene FKinrichtungen, die zur Ei-
haltung der Linheit, bzw. zu ihrer Wiederherstellung im Falle
ausgebrochener Zwistigkeiten, dienen sollten, die bischofliche
und die piapstliche Wirde, sowie die Kirchenversammlungen,
selbst allgemeine, wurden vielfach zur Quelle dauernder Zwie-
tracht, weil eben iiber den endlosen erbitterten Streitigkeiten
iiber schwierige, fir das Volk unfassbare Einzelfragen das Ab-
weichen von dem Lebenskerne der Lelhre Christi und der Apostel,
von dem Geiste der Liebe, nur zu sehr um sich gegriffen hatte
und alle Verhéltnisse vergiftete. Auch kirchliche Reformatoren,
die von Zeit zu Zeit auftraten, vermochten immer nur in ein-
zelnen Stiicken eine Besserung anzubahnen, aber nicht von
Grund aus, auch nicht durchweg in den Reihen ihrer eigenen
Anhéanger, die volle dem Geiste Christi entsprechende innere
Umwandlung und Erneuerung herbeizufihren. Das war ihnen
eben unter den obwaltenden Verhiltnissen auch beim besten



— 353 —

Willen nicht moglich, gemiiss dem Gesetze, dass Fortschritte
auf geistigem Gebiete nur langsam und unter mancherlei Riick-
fillen sich vollziehen. So ist denn die Geschichte nur allzu reich
an blutigen Denkmalen grisslicher Verirrungen von Vertretern
des christlichen Namens, von den donatistischen und arianischen
Streitigkeiten an bis hin zur Spaltung von morgen- und abend-
landischer Kirche, den Kreuzziigen, den Ketzer- und Hexen-
verbrennungen, den Albigenser-, Waldenser- und Hugenotten-
Verfolgungen, den Spaltungen des Papsttums selbst, den Hus-
sitenkriegen, dem Dreissigjihrigen Kriege, den Kitmpfen um den
Kirchenstaat und der Kronung der pipstlichen Herrschafts-
anspriiche auf dem vatikanischen Konzil im Jahre 1870. Also
eine fortlaufende Kette von Bestrebungen und Handlungen, die
nicht aus dem Geiste Christi, sondern mehr aus dem Geiste
dieser Welt entsprangen, aus dem von Christus als verkehrt
bezeichneten Willen, Gott und der Welt zugleich zu dienen.
Wenn so das Salz selbst schal geworden war, wie konnte es
seinen Zweck, die Menschheit zu salzen, d. h. umzuwandeln
zu einer Gemeinschaft von Gott wohlgefilligen Kindern und
von in Frieden miteinander lebenden Bridern, mit gutem Erfolg
noch erfiillen? KEinzelne wohl gab es immer, welche trinkend
aus dem lebendigen Wasser, welches Christus hinterlassen hat,
nimlich aus dem unversieglichen Gnadenquell des hl. Geistes,
die Kraft fanden, das auch auf sic einwirkende schlechte Salz
aufzulésen und fiir sich unschiidlich zu machen und auch bei
anderen gegen dessen unheilvolle Wirkungen mit gutem Erfolge
anzukimpfen. Aber es ist nicht zu verwundern, dass eine von
grossenteils verderbten oder verblendeten Dienern ausgeiibte
Erziehungstiitigkeit der Kirche im grossen und ganzen die von
Christus bheabsichtigten und so sehr ersehnten edlen Friichte
seines Werkes, die Heiligung der Gliubigen in der Wahrheit,
ihr briiderliches Einssein in ihm und dem Vater und daraut-
hin das Uberzeugtwerden der Welt von seiner wahrhaft gott-
lichen Sendung (Joh. 17), bisher nur in verhiltnismiissig ge-
ringem Umfange zur Reife zu bringen vermochte, da sie ja
durch das Verhalten jener vielfach ansteckend und verderbend
wirkte auf ihre eigenen Angehdrigen und infolgedessen wenig
anzichend, vielmehr abstossend auf die draussen Stehenden.
Wie war da auch nur zu erwarten, dass die christlich ge-
wordenen Volker durch die hohen sittlichen Forderungen, die



— 354 —

aus ihrem Glauben sich ergaben in bezug auf Selbstverleugnung
und Feindesliebe, sich alsbald wiirden bewegen lassen, im Falle
des Ausbruchs von Zwistigkeiten mit anderen Volkern niemals
mehr behufs Herbeifiihrung einer ihren besonderen Interessen
und Wiinschen entsprechenden Schlichtung derselben zu den
Waffen zu greifen, sondern immer nur auf eine friedliche Re-
gelung durch ein Schiedsgericht Bedacht zu nehmen und in
jedem Falle dem Spruch des Schiedsgerichts sich zu unter-
werfen, wenn sie sehen mussten, wie die ihnen vorgesetzten
geistlichen Lehrer und Fiithrer selbst tiber so manche vom
Geiste wahrhaft gottlicher Weisheit und Liebe zeugende Wei-
sungen ihres obersten Lehrmeisters und Fiihrers sich eigen-
méichtig hinwegsetzten und mehr vom (Geiste dieser Welt, von
dem eitlen, ehrgeizigen Streben mnach raschen Augenblicks-
erfolgen, nach dusserem Schein und Glanz, nach Macht, Herr-
schaft, Besitz, Genuss u. dgl. sich leiten liessen, als von dem
in Christus und seinen Aposteln offenbar gewordenen Gottes-
geiste, von dem aufrichtigen Streben nach einer wahrhaft ge-
diegenen Herstellung, Ausbreitung und Festigung des Reiches
Gottes im Innern der Menschen, in ihrem Erkenncn, Fihlen,
Wollen und infolgedessen auch in ihrem ganzen Tun und
Lassen, und wenn sie insbesondere sehen mussten, wie jene,
angeblich zur Ehre Gottes und zum Heile der Seelen, in Wahr-
heit aber zur IFForderung ihrer selbstsiichtigen Zwecke, sclbst
vor dem Vergiessen von Bruderblut nicht zuriickschreckten?
Und solche Wahrnehmungen mussten die christlichen Voélker,
wie aus den oben kurz berithrten traurigen Tatsachen hervor-
geht, immer aufs neue wieder im Laufe der Weltgeschichte
machen. Fortgesetzte Verfehlungen traten ihnen da vor Augen
gegen Grundsiitze, wie sie nach klaren, unzweideutigen Stellen
der hl. Schrift von Christus und den Aposteln verkiindigt und
ausgeiibt wurden. Es sei hier nur hingewiesen auf Matth. b,
38—48; 13, 28—30; 18, 15—18; 20, 25—28; 23, 8—12; 26,
52; 28, 19—20; Luk. 6, 39—40; 9, 49—50, 54—56; 14, 33—3b;
Joh. 13, 34-—-35; 17, 20—21; 18, 36—37; Apg. 15, 1—32.
1. Kor. 1, 10—13; 3, 21—23; Phil. 1, 15—18; Gal. 2, 11—21;
Eph. 2, 19—22; 4, 1—6, 11—16.

So kam denn in der jingsten Vergangenheit mit der ent-
setzlichen Mordtat zu Serajewo jener verhiingnisvolle entschei-
dende Zeitpunkt, an welchem der Heiland, wenn er noch per-



s BB ==

sonlich auf Erden weilte, auch tiber das neue Jerusalem, wic
einstmals liber das alte, von tiefer Wehmut erfiillt hiitte aus-
rufen missen: ,O dass doch auch du es erkenntest an diesem
deinem Tage, was dir zum Frieden dient! Nun aber ist es ver-
borgen vor deinen Augen“ (Luk. 19, 41—44). Manche zwar
erkannten es und sprachen es aus. Aber man horte nicht auf
sie und wehrte ihnen. Derjenige aber, der vermige seiner
Stellung in der Welt und seines EKinflusses auf Fiirsten und
Volker vielleicht am echesten sich hiitte Gehor zu verschaffen
vermocht, der so gerne als Statthalter Christi und Gottes auf
Erden sich bezeichnen lidsst, der Papst, damals Pius X., der
iibrigens schon seinem Lebensende sich nahte (+20. August 1914),
fand nicht mehr die Kraft, im Namen Jesu Firsten und Vél-
ker zu beschworen, abzustehen von dem verderblichen, Millionen
dem Tode weihenden Schritte der Kriegserklirung und statt
dessen auf dem durch Wort und Beispiel von Jesus gewiesenen
Friedens- und Heilspfade zu wandeln. Da er sclbst und seine
Vorgiinger nicht in allem auf diesem Pfade gewandelt, da
insbesondere letztere nicht gelernt hatten, gleich Jesus ohne
Schwertgebrauch allezeit lieber willig zu verzichten auf Wah-
rung irdischer Rechtsanspriiche und in Demut und Sanftmut
lieber Unrecht und Gewalttat zu erleiden, als blutige Abwehr
zu iiben, und mit Jesus zu vertrauen auf die seinerzeitige Ver-
herrlichung von seiten des mit unendlicher Weisheit und Ge-
rechtigkeit und Liebe waltenden himmlischen Vaters, so konnte
er auch nicht einem weltlichen Herrscher, dessen Sache er als
gerecht erkannte, unter feierlicher Berufung auf den gottlichen
Menschensohn zumuten, jenen hohen Grad christlicher Selbst-
verleugnung und allgemeiner Menschenliebe zu iiben und daher
einzuwilligen in eine friedliche Entscheidung des Streitfalls auf
schiedsgerichtlichem Wege, trotzdem er voraussehen musste,
dass eine solche Entscheidung infolge der bei den Gross-
miéichten herrschenden feindseligen Gesinnung nicht der Ge-
rechtigkeit und nicht der Ehre und Wiirde secines Staates
im Sinne der Welt entsprechen wiirde. Und so musste denn
das Unheil seinen Lauf nehmen, musste jenes schreckliche
Strafgericht hereinbrechen, welches die Christenheit selbst
durch ihre dem Geiste Christi so vielfach Hohn sprechende
Untreue sich und der Menschheit bereitet hatte. Der Nachfolger
Pius X., Benedikt XV., bemiihte sich zwar in anerkennenswerter



— 356 —

Weise, das von seinem Vorginger Versiiumte einigermassen
nachzuholen und wenigstens einige Schirfen des Weltkriegs
zu mildern. Aber im wesentlichen kamen seine Bemiihungen
zu spiit. Jener Augenblick, in welchem allein es vielleicht noch
moglich gewesen wire, das Unheil zu beschworen, war ein
fiir allemal verpasst. Ob der von ebendemselben Papste unterm
1. August 1917 unternommene Versuch, durch ein Schreiben
»An die Oberhdupter der Kkriegfiihrenden Staaten“ unter Be-
rufung auf seine vollkommene Unparteilichkeit gegentiber allen
Kriegfithrenden und auf seine gleiche Liebe zu allen seinen
Kindern, die ihm als dem gemeinsamen Vater aller zieme und
die er wiahrend der drei verflossenen Kriegsjahre durch seine
Wohltitigkeitsbemiihungen fiir alle an den Tag gelegt habe,
nicht nur gemiéss dem Gesetze der Nachstenliebe, sondern auch
gemiiss der von Christus ihm anvertrauten Friedensmission, und
endlich auch auf seine bisherigen, leider vergeblich gebliebenen
diesbeziiglichen Versuche, das Ende des Ungliicks zu beschleu-
nigen und die Volker und ihre Fiihrer zu Besprechungen eines
gerechten und dauerhaften Friedens zu bewegen, zu welchem
Zwecke er dieses Mal auch einige praktische Vorschlige als
Richtlinien fir die Verhandlungen machte, von besserem Er-
folge sein werde, als seine vorausgegangenen und auch als das
im Dezember 1916 seitens der Mittelmichte den Gegnern ge-
machte Anerbieten von Friedensunterhandlungen? Das ist wohl
sehr zu wiinschen und zu erbitten, kaum aber zu erwarten.
In jedem Falle, mag das Ende des Krieges daraufhin oder erst
spiter eintreten, wird schliesslich, wie mit Posaunenschall
himmlischer Michte im Namen des gekreuzigten und von Gott
verherrlichten Menschensohns, aus all dem vor Augen liegenden
himmelschreienden Kriegselend, das wie von Wahnsinn ergriffen
die Menschheit sich selber bereitete, uniiberhorbar an alle
Glieder derselben, insbesondere aber an die nach Christus sich
benennenden, an hoch und niedrig, der eindringliche, vorwurfs-
volle Aufruf zur Busse ergehen. Ruft nicht ohnedies seit langem
schon der Menschensohn, dessen Zeichen, das Kreuz, wihrend
dieser Kriegsjahre immer aufs neue und in den mannigfachsten
Farben und Gestaltungen mit den kommenden und gehenden
Wolken gleichsam am Himmel sich zeigt, aufs eindringlichste
den Christen zu: Ach, euer Vertrauen auf mich und auf mein
Kreuz als das Zeichen des Heils ist ein eitles und vergebliches,



— 3571 —

solange ihr mich und mein Kreuz nur &dusserlich verehrt,
Wihnet nicht, dass es geniige, iiusserlich euch oftmals zu be-
zeichnen mit dem Zeichen des Kreuzes, durch verschiedene
iussere Gebédrden vor meinen als des Gekreuzigten Abbildungen
eure Ehrfurcht und Liebe zu mir zu bezeugen, z. B. am Ge-
dichtnistage meines Todes vor dem Kruzifix euch niederzuwerfen
und dessen Wundmale zu kiissen. Nur dann konnt ihr das am
Kreuz von mir bereitete Heil euch erwerben, wenn ihr innerlich
mich aufnehmt, wenn ihr in Gesinnung, Wort und Tat mir
nachzufolgen und dhnlich zu werden euch bemiiht, wenn ihr
auch geduldig und ergeben euer Kreuz und- Leiden auf cuch
nehmt, und zwar nicht nur in Fillen, wo ihr, wie der cine
mit mir ehedem Gekreuzigte, euch demiitig gestehen miisst,
dass ihr verdient habt, was ihr leidet, sondern auch, falls ihr
um fremder Schuld willen leidet und falls ihr um der Wahrheit
und Gerechtigkeit willen, der ihr dienen wollt, zu leiden habt,
und wenn ihr, wie ich, auch in solchen Fiillen zu leiden bereit
scid, ohne Boses mit Bosem zu vergelten, ohne Hass und Rach-
sucht gegen eure Feinde in cuch aufkommen zu lassen, ja
sogar mit Empfindungen verzeihender Licbe im Herzen und
auf den Lippen. Wie nun? Habt ihr so mich aufgenommen
und erweist euch so wahrhaft als meine treuen Jiinger und
Verehrer? Wenn nicht, so bekehret euch, suchet den Frieden
in meinem Geiste! und ihr werdet euer und der Vélker Heil
begriinden. So ungefihr spricht der Gekreuzigte, den wir als
Heilbringer und Erloser der Welt verehren, schon lingst von
jedem Kruzifixe aus vorwurfsvoll zu den im Krieg miteinander
liegenden Christenvolkern. Aber in dem von wilder Leidenschaft
erfillten Kriegsgetiimmel vermochte bisher dic zum Frieden
mahnende Stimme der gottlichen Weisheit Christi nicht auf
allen Seiten Gehor und Beachtung sich zu verschaffen.

Und so mussten infolge des gegenseitigen Argwohns und
Misstrauens die Kriegsgreuel solange wihren und missen, wie
es scheint, noch einec Weile fortdauern, Schliesslich wird denn
aber doch die Not und das Elend einen Grad erreichen, dass
auch der bis jetzt hartnickigere Tecil die lingst dargebotene
Hand zu Friedensunterhandlungen und zu nachgiebiger Ver-
sohnung wird ergreifen miissen. Und wenn dann endlich unter
beiderseits geiibter Nachgiebigkeit die so sehr ersehnte kostliche
Frucht des Friedens wird zur Reife gediehen sein, und nun-



— 358 —

mehr die Voélker aufrichtig sich geloben sollen, dauernd Friede
miteinander zu halten und zu dem Zwecke nach pépstlichem
. Vorschlage kinftig ein flir allemal ,die materielle Gewalt der
Waffen durch die moralische Kraft des Rechtes zu ersetzen“
und daher unter allseitiger moglichster Abriistung ,an Stelle
der Armeen eine schiedsgerichtliche Einrichtung mit einem
hohen friedenstiftenden Amte treten zu lassen, nach deren
Normen und zu fassenden Sanktionen gemeinsam gegen den
Staat vorgegangen werden soll, der sich weigern wiirde, die
internationalen Fragen dem Schiedsgerichte vorzutragen oder
seine Beschliisse anzunehmen“, dann werden offenbar auch dic
kirchlichen Gemeinschaften hinter den politischen hinsichtlich
Friedensliebe und Versohnlichkeit nicht zuriickstehen diirfen;
auch an sie wird in besonders eindringlicher Weise im Namen
des gottlichen Friedensfiirsten der Aufruf zur Herstellung des
Friedens und der gegenseitigen Bruderliebe, also der Aufruf
zur Busse ergehen. Auch Papst Benedikt XV. scheint das zu
fithlen; denn im Schlusssatz des erwihnten Schreibens heisst
es: ,Wir sind im Gebet und in der Busse mit den Seelen aller
Gliubigen vereint, die nach dem Frieden flehen.“ Ja, es wird
sich ziemen und notwendig sein, dass in Bélde geistliche Vor-
steher und Laienabgeordnete, wo moglich, aus allen zurzeit
noch unbriderlich gespaltenen kirchlichen Gemeinschaften zu
einem gemeinsamen, wahrhaft von Herzen kommenden und
aller Christen Herzen tief ergreifenden Buss- und Verséhnungs-
akte sich zusammenfinden, etwa in einer Weltkonferenz, wie
sie schon vor Ausbruch des Krieges, nimlich im Oktober 1910,
seitens der bischoflichen Kirche Amerikas in Aussicht genommen
wurde, und zu deren Verwirklichung auch bereits unter all-
seitigem Anklang die notig erscheinenden vorbereitenden Schritte
geschehen sind!). Nur wenn Derartiges geschieht, und die christ-
liche Kirche dem Willen ihres gottlichen Stifters gemdiss der
Welt sich darstellt als ein durch den Geist der Wahrheit und
der Liebe aufrichtig geeinter Briderbund, wird sie die von
ebendemselben ihr iibertragene Lehr- und Erziehungsaufgabe
mit besserem Erfolge als bisher in der gesamten Menschheit zu

) Sekretiir des hierfiir eingesetzten Betriebskomitees in Amerika ist
Robert H. Gardiner, Post Oftice Box 1153, Gardiner, Maine, Etats-Unis.
Von ihm konnen die iiber Ideen, Methoden und die bisherigen Erfolge
Aufschluss gebenden Schriften unentgeltlich bezogen werden.



— 359 —

erfilllen vermogen und wird durch ihr eigenes Beispiel sowohl
die zu ihr sich bekennenden, als auch die fremden Volker
miichtig bestiirken und unterstiitzen, dass sie treu halten den
mit Friedensschluss begriindeten Viélker- und Staatenbund, und
dass ein jedes Glied dieses Bundes, absehend von allem selbst-
siichtigen Streben nach Herrschaft und Ubervorteilung, von
wahrer allgemeiner Bruderliebe beseelt, zum Heile des ganzen
Korpers der Menschheit und damit auch zu seinem eigenen
Heile die vermoge seiner besonderen Anlagen und Krifte ihm
zustehenden Dienste willig und getreu verrichte. So miogen
denn recht bald morgen- und abendlandische Christen, romische
und romfreie Katholiken, Katholiken und Protestanten, sowie
die verschiedenen protestantischen Abzweigungen unter sich,
mogen alle offentlich und feierlich sich gegenseitig eingestehen,
abbitten und gutzumachen suchen, was immer an Schuld gegen-
einander sie in der Vergangenheit auf sich gehiuft haben, von
lieblos leidenschaftlichem Wortgezink an bis zu ungerechter Ge-
walttat und rohem Blutvergiessen, zugleich aber auch einander
die Freiheit gewihren, unbeschadet des gegenseitigen friedlichen
Verhiiltnisses und der gebiihrenden Achtung und Bruderliebe,
beizubehalten, was immer die verschiedenen Glieder der Kirche,
sci es auf dem Gebiete der Erkenntnis religioser Wahrheit oder
auf dem Gebiete des gottesdienstlichen Liebens oder kirchlicher
dusserer Zucht und Ordnung (Verfassung) als wohlberechtigte
Errungenschaft aus der Vergangenheit iiberkommen zu haben
glauben. ,Einheit in dem Notwendigen oder Wesentlichen, nim-
lich in dem, was zur Zeit der Griindung der christlichen Kirche
als notwendige Voraussetzung zur Aufnahme in dieselbe galt
und fiir geniigend erachtet wurde, Freiheit in dem Zweifelhaften,
nimlich in dem, was eine verschiedene Auffassung des von
Christus Gelehrten zuliisst, je nach der Stufe des Denkens oder
wissenschaftlicher Bildung, auf der jemand steht, in allen aber,
trotz aller moglichen Abweichungen und Verschiedenheiten in
zweifelhaften, mehr oder weniger nebensiichlichen Dingen, die
Liecbe*, das sei der Wahlspruch, nach dem, wie einst in der
alten Kirche, so auch in Zukunft wieder das Verhiltnis der
Christen zueinander sich ordnet und gestaltet!

Bei Durchfithrung nun dieses grossen, segensreichen Eini-
gungs- und Versthnungswerkes diirfte die alt- oder christ-
katholische Kirche der Gegenwart eine hochst bedeutungsvolle



— 360 —

Rolle zu spielen haben; denn sie stellt im Kleinen den Grund-
ziigen nach bereits dar, was im Grossen nun werden soll. Sie
hat in der Verfassung, die sie sich gab, das unverderbte Vor-
bild der alten Kirche wieder herzustellen sich bemiiht, indem
sie keinen Raum mehr gab der unbeschrinkten Herrscherge-
walt einzelner und die Laienmitglieder der Gemeinden in die
ihnen gebiihrenden Rechte wieder einsetzte, also den Haupt-
anlass zu Spaltungen beseitigte. Sie hat in Glaubenssachen das
allein Notwendige und Wesentliche, den Glauben an die gott-
liche Wiirde Christi oder seine Gottessohnschaft wieder vor
allem betont, hat in der Sittenlehre dem Gesetze der Liebe
wieder die ihm gebiihrende oberste Stelle eingeriumt, in der
kirchlichen Disziplin neben der unentbehrlichen Zucht und
Ordnung auch die den Kindern Gottes zustehende Freiheit zu
wahren gewusst und in gottesdienstlichen Dingen die richtige
Mitte zwischen den Extremen, zwischen dem Zuwenig und Zu-
viel an Ausserlichkeiten, einzuhalten sich bemiiht. Ausserdem
war es ihr Bestreben, auch im praktischen Leben die Jiinger-
schaft Christi zu bewihren, indem sie nicht Boses mit Bosem
vergalt, gehasst nicht wieder hasste, gelistert und verfolgt
nicht wieder lasterte und verfolgte, vielmehr auch der Feindes-
liebe sich befleissigte, in manchen Féllen riicksichtsvoll auf ihr
Recht verzichtete, uberhaupt eines friedfertigen Verhaltens sich
befleissigte und von dem Vergiessen von Bruderblut um des
Glaubens willen gnidig bewahrt blieb. So durfte sie denn auch
zu ihrer grossen Freude und Befriedigung es erleben, wie auf
Unionskonferenzen, Kongressen und bei sonstigen Anlissen An-
gehorige der verschiedensten christlichen Bekenntnisse aus allen
Himmelsgegenden in der briiderlich freundschaftlichsten Weise
mit Vetretern der altkatholischen Kirche verkehrten, mit ihnen
Beratungen pflogen, beteten, an ihrem Gottesdienste, zum Teil
auch an ihrer Kommunion sich beteiligten. Sollte darin nicht
ein verheissungsvoller Keim liegen von dem Grossen, Segens-
reichen, was wir in bezug auf das Verhiltnis der christlichen
Gemeinschaften zueinander aufs innigste wiinschen, hoffen
und erflehen? Ja, briiderlich eins sollen diese miteinander
werden, wenn auch nicht in allen EKinzelheiten des religiosen
Glaubens und der kirchlichen Sitten und Gebréuche, so doch im
Wesentlichen, eins in Christo und eins in der Liebe; und dieses
ihr Einssein sollen sie auch offen und vor aller Welt betétigen



— 361 —

durch von Zeit zu Zeit erfolgende Veranstaltung briiderlich
freundschaftlicher Zusammenkiinfte zu gottesdienstlichen und
zu geselligen Zwecken und zur Beratung gemeinsamer Ange-
legenheiten, sowie auch durch bereitwillige gegenseitige Aus-
hiilfe in jeder Beziehung, in bezug auf seelsorgliche Dienste
durch die Geistlichen, Beniitzung von Kirchen und kirchlichen
Giitern u. dgl., wie zum Teil, besonders zwischen Protestanten
und Altkatholiken, schon ldngst {iblich geworden ist. Das
schwerste Hindernis nun wird diesem tiberaus wiinschenswerten,
zur festen und dauerhaften Begrindung des Heiles der Volker
unbedingt erforderlichen Werke der Verséhnung und Wieder-
vereinigung der christlichen Kirchengemeinschaften von seiten
der romischkatholischen Kirche und ihrer obersten Leitung
hereitet werden; denn diese will zwar auch die Einheit und
den Frieden, aber auf einer unannehmbaren, weil dem Geiste
Christi widersprechenden Grundlage, auf Kosten der christlichen
Freiheit. Der Papst will anerkannt sein als sichtbares Ober-
haupt der Kirche und als Stellvertreter Christi im vollen Sinne
des Wortes; er will also Herstellung der Einheit der Kirche
auf dem Wege der Unterwerfung aller Glieder unter ihn als
das Haupt und hat sich auf dem vatikanischen Konzil den
Anspruch darauf sogar in Form von Glaubenssiitzen, freilich
ohne allgemeine Zustimmung zu finden, als vollberechtigt zu-
erkennen lassen. Wird nun je ein Nachfolger Pius IX., dem
dieses gelang, es tlibers Herz bringen, in einem offentlichen,
feierlichen Bussakte alle vorausgegangenen Ausartungen und
Machtiberschreitungen des Papsttums zu verurteilen, die auf
dem vatikanischen Konzil am 18. Juli 1870 verkiindeten De-
krete iiber den Primat des romischen Papstes und dessen Be-
deutung und Beschaffenheit und tber das unfehlbare L.ehramt
desselben als ungiiltig zuriickzunehmen, als Papst in dem so
masslos hochgeschraubten Sinne des Wortes abzudanken und
sich selbst, sowie alle nachfolgenden Bischéfe von Rom wieder
einzureihen unter die demiitig dienenden Glieder des Leibes
der Kirche, dessen einziges Haupt ist Christus, der ewig lebende,
mit der Kraft seines Geistes auf alle Glieder einwirkende, nicht
aber durch ein einzelnes derselben je ganz und voll vertretbare
Konig des Gottesreiches? Das ist schwer glaublich; aber bei
Gott ist kein Ding unmoglich. Er verfiigt gewiss tiber Mittel
und Wege, um das von ihm gewollte Ziel herbeizufiihren; er

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1918. 24



— 362 —

vermag schliesslich auch den starrsten Menschensinn, der ihm
widerstrebt, zu brechen. Konnte nun nicht vielleicht gerade
der Altkatholizismus es sein, dessen er sich als Briicke bedient,
um all die trennenden Schluchten zu tiberwélben, um auf ihr
die morgen- und die abendliindische Kirche, Katholiken und
Protestanten, sowie letztere in ihren verschiedenen Abarten
zusammenzufiihren, dass sie sich alle briiderlich einander dic
Hand zur Versohnung reichen und so endlich zur Erfiillung
bringen den innigsten Herzenswunsch des fiir sie alle in den
Tod gegangenen Heilands? Jedenfalls erachten es die Alt-
katheliken als ihre Pflicht, unverdrossen weiter sich zu be-
mithen fir Instandhaltung und Festigung einer solchen Ver-
mittlungsbriicke, deren Bau schon ihre ersten Vorarbeiter im
Namen Jesu in Angriff genommen haben zum Segen fiir die
Christenheit und weiterhin die ganze Menschheit.

Denn wann es endlich so weit gekommen sein wird, dass
die Christen aller Bekenntnisse trotz aller Abweichungen in
Einzelheiten als zusammengehdorige Glieder jenes einen Leibes,
dessen Haupt ist Christus, sich fiihlen und benehmen, daher in
aufrichtiger, duldsamer Bruderliebe miteinander verkehren;
wann derjenige, der durch das Vertrauen aller mit der Ehre
der #usserlich sichtbaren Darstellung der Einheit betraut wird
(Ehrenprimat), nicht mehr durch Geltendmachung von Herr-
schaftsanspriichen Zwiespalt erzeugt unter den Briidern, sondern
wahrhaft als demiitiger Diener aller, als der Erste und Grosste
im Dienen sich erweist; wann alle irgend einmal infolge mensch-
licher Schwiichen und Fehler ausbrechenden kirchlichen Zwistig-
keiten auf dem von Christus gewollten schiedsgerichtlichen Wege,
notigenfalls durch eine wahrhaft allgemeine Kirchenversammlung
friedlich beigelegt werden; und wenn daraufhin nach solchem
kirchlicherseits gegebenen guten Beispicle auch die aus iiber-
wiegend christlicher Bevolkerung bestehenden Staaten grund-
siatzlich und vertragsmissig das Kriegfilhren unter sich abge-
schafft und zu schiedsgerichtlicher Entscheidung auch aller
staatlichen oder volkischen Streitigkeiten sich verpflichtet haben :
dann werden gewiss auch die Bemiihungen um Ausbreitung des
christlichen Glaubens unter den Nichtchristen von besserem
Erfolge als bisher begleitet sein; dann haben diese nicht mehr
Anlass, mit Unwillen und Verachtung sich abzuwenden von
den Verkiindigern des Evangeliums der Liebe und der Kraft



— 363 —

des Heiles fiir das irdische und das ewige Leben und von den
Mahnern zur Busse, zum Glauben und zur Heiligung im Geiste
der Liebe und hohnend ihnen entgegenzuhalten: ,Beweist erst
an euch die Wahrheit und Kraft eurer Heilsbotschaft, bevor
ihr von anderen die gliubige Hingabe an sie verlangt; wir
finden ja unter cuch die gleichen, ja zum Teil noch hisslichere
Friichte der Lieblosigkeit und des Lasters als unter uus; eure
Religion kann also nicht besser sein als die unsrige; ja ihr
selbst seid unter euch nicht eins, weist hochst unbriiderliche
Spaltungen auf, indem ihr aufs heftigste einander bekiampfet,
schmiaht und lastert und verfolgt; wem unter euch Christen
sollen wir da Glauben schenken? welcher Partei uns an-
schliessen ?“ Dann erst wird es moglich und zu erwarten sein,
dass beim Hinblick auf die unter den Christen herrschenden
Zustinde, édhnlich wie einst zur Zeit der jungen Christen-
gemeinde in Jerusalem, die Nichtchristen aufs tiefste gerthrt
einander sagen: ,Seht, wie sie einander lieben!“ und auch fir
sich Ruhe und Erquickung suchen unter dem Schatten des von
Christus gepflanzten Lebensbaumes und von seinen Friichten
der Wahrheit und der Liebe sich niihrend begliickt sich fiithlen
als Kinder des Einen himmlischen Allvaters und selbst hin-
wiederum in edlem Wetteifer sich bemiihen, Friichte zur Reife
zu bringen, die geeignet sind, zur weiteren Verherrlichung des
Allvaters den segensreichen allseitigen Fortschritt der Menschheit
zu fordern. Vorwiirts denn nach diesem herrlichen Ziele hin!

Mundelfingen.
M. Korp, Pfarrer.



	Der Weltkrieg, ein Bussprediger für die christliche Kirche

