
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Artikel: Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 334

Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen

Ethik zu Staat und Kultur.

VI.
Dante wurzelt mit seinen Gedanken von Gott und Welt in

der thomistisch-scholastischen Weltanschauung. Auch die theo-
zentrische Zielbestimmung der Ethik ist ihm ebenso eigen wie
dieser. Aber trotz dieser Übereinstimmung erhebt sich in den
Werken des grossen Dichters ein anderer Geist. Der
hierarchische Weltherrschaftsgedanke verblasst und an seine Stelle
tritt die Autonomie des modernen Staatsgedankens. Zugleich
sehen wir, wie sich Dantes Staatsauffassung mit dem wrarmen
Blute nationalen Empfindens erfüllt. Die bewegte Klage über
die Parteizerrissenheit seines Vaterlandes im Purgatorium:

„Sklavin Italia, alles Leids Kastell,
Schiff ohne Steuermann im Wirbelwinde,
Nicht, der Provinzen Herrin, nein Bordell !" (VI, 76 ff.)

findet ihr Gegenstück in der nüchternen literarisch-kritischen
Untersuchung über Ursprung und Wert der Vulgärsprache und
in dem seltsamen Versuch des Historikers und Politikers über die

Monarchie, die durch die göttliche Vorsehung gewollte Berufung
des römischen Volkes zur Weltherrschaft nachzuweisen, wobei
der Beweisführung als Ziel der Gedanke vor Augen steht, dass
diese durch göttliche Offenbarung gewährleistete Berufung auch
heute noch Geltung habe *). Und wenn uns Inhalt und Form
dieser Beweisführung wie der bizarre Einfall eines pedantischen
Gelehrten anmuten, so dürfen wir doch nicht vergessen, dass

hinter den Ausführungen Dantes die starke Nachempfindung'
des alten Römerstolzes steht, und für den Dichter lebte das

') Buch II der Monarchia. Vgl. F. X. Kraus, Dante, S. 692 ff., und
Augustin, Civ. Dei, V, 15.



— 335 —

römische Volk mit den ihm angeborenen Herrschaftsansprüchen
ebenso fort wie für Arnold von Brescia und später Cola di
RienzoJ).

Der Vertreter dieser Ansprüche aber war der Weltherrscher,
der curator orbis, dem die philosophische Unterweisung der
Menschheit als Berufsaufgabe zugewiesen wurde2). Die
Ausführung, die Dante diesem Gedanken im ersten Buche der
Monarchie gegeben hat, ist so sehr von antiken Vorstellungen
durchdrungen, dass dadurch, wie man mehrfach bemerkt hat,
selbst die Christlichkeit seiner Lebensanschauung in Frage
gestellt wird3). Denn das erklärt er hier für die eigentliche
Aufgabe der Gesamtmenschheit, die ihr mögliche Vernunftanlage
in jedem Augenblick in ihrer ganzen Ausdehnung theoretisch
und praktisch zu verwirklichen4). Es ist klar, dass damit der
Eigenwert der Einzelseele auf den Beitrag beschränkt wird, den
sie zur Verwirklichung der Allvernunft im Weltverlaufe leistet.
Sie ist so zu einem Sandkorn in dem grossen Bau der
Weltvernunft geworden, ohne die Fähigkeit, diese Vernunft in sich
selbst darzustellen oder zu begreifen6). Nicht dem Individuum,
sondern dem Staate, der ja für Dante der organisierte
Menschheitsverband ist, fällt diese Aufgabe zu : er ist die Verwirklichung

der Weltvernunft. — Doch neben diesem Versuch, seinem
weltpolitischen Denken durch averroistische Gedankengänge
Gehalt zu geben6), findet sich in Dantes Monarchie noch ein
anderer Gedankenansatz, der dem Recht des Individuums im

') Vgl. dazu F. Kern, Humana civilitas. Eine Dante-Untersuchung.
1913. S. 42. „Es finden sich doch im Gewebe abstrakter Deduktion
Einsehläge vaterländisch-historischer Art. Auch das zweite Buch der Monarchie

lebt von der Erinnerung an die altrömische Geschichte." Über das
Verhältnis Cola di Rienzos zu Dante siehe F. X. Kraus, Dante. Sein Leben und
sein Werk. 1897. S. 762 f. Über Dantes römische Gesinnung siehe Karl
Vossler, Die göttliche Komödie I, 306 ff.

2) Monarch. III, 16, cf. Convivio IV, 4.

') Siehe Guido Vernani, De potestate summi pontifleis et de re.proba-
tione Monarchiao compositae, a Dante Alighierio. Bon. 1746 b. Kern, a. a. 0.,
S. 13, Anmerk. 1, und S. 11 f., S. 14 und S. 139.

4) Monarch. I, 4. „Proprium opus humani generis totaliter aeeepti est,
actuare semper totam potentiam intellectus possibilis, per prius ad specu-
landuin, et seeundario propter hoc ad operandum per suam extensionem."

5) Vgl. hierzu die Kritik bei Kern, S. 14.

6) Averroes Aristoteleskommentar zu den Büchern über die Seele wird
in diesem Zusammenhang von Dante ausdrücklich zitiert. Monarch. I, 3.



— 336 —

menschlichen Gemeinschaftsleben sehr viel mehr gerecht wird.
Ihm zufolge soll das Glückseligkeitsstreben des Individuums
Genüge finden, indem seinen irdischen Bedürfnissen das tugendhafte

Leben, seinen ewigen Bedürfnissen das göttliche Gnadenleben

entspricht. Für das Tugendleben soll nun der Weltkaiser,
für das Gnadenleben der Papst der von Gott verordnete Führer
sein. Dabei denkt Dante nicht daran, die Autorität des einen
der des anderen unterzuordnen, wenn er auch zwischen Papst
und Kaiser ein Pietätsverhältnis von der Art wünscht, wie es
zwischen einem Vater und seinem erstgeborenen Sohne bestehtJ).

Indessen das Verhältnis von Kaiser und Papst, Staat und
Kirche bei Dante wird uns später noch beschäftigen. Vorab ist
für uns die Tatsache bedeutungsvoll, dass beide Gewalten auf
Erden eine göttliche Ordnung vertreten : die auf der Gerechtigkeitsethik

aufgebaute Ordnung des natürlichen Lebens im Staate
und die auf die Liebesethik gegründete Ordnung des übernatürlichen

Gnadenlebens in der Kirche. Beide Ordnungen aber sind
Ausflüsse des einen göttlichen Willens, der sich ebenso im
Naturrecht2), wie im Liebesgebot des neuen Bundes offenbart. Die
theokratische Organisation umschliesst also das Gesamtlebcn
der Menschheit3). Sie hat ihre Geltung selbst dort, wo der
menschliche Wille sich bewusst dem göttlichen Gesetz und
Willen entfremdet hat und in dieser Entfremdung verharrt, in
der Hölle. Auch diese bildet darum einen Bestandteil der
göttlichen Weltordnung4), und gleich ihr ist sie von der göttlichen
Allmacht (divina potestate), der höchsten Weisheit (somma
sapienza) und der ersten Liebe (primo amore) geschaffen. Zu diesen

') Monarch. III, 16.

s) Für die Gleichsetzung des Naturrechts mit dem göttlichen Willen
siehe Monarch. II, 2, „Jus in rebus nihil est aliud, quam similitudo divinae
voluntatis", dazu Kern, a. a. 0., S. 24, und A. F. Ozanam, Dante und die
katholische Philosophie im dreizehnten Jahrhundert. Deutsche Übersetzung-
Münster 1858. S. 138. Vgl. auch Parad. XIX, 88. „Cotanto è giusto quanto
a lui consuona", nämlich „la prima volontà".

*) Vgl. K. Vossler, Die göttliche Komödie I, 8 ; 0. Gierke,
Genossenschaftsrecht, Bd. Ill, S. 512. Den äusseren Rahmen aller Gesellschaftslehren
bildete „das Gedankensystem, das in der Idee des in Gott selbst gegebenen
einheitlichen Menschheitsverbandes gipfelte". S. 514.... „Hierdurch empfängt
die mittelalterliche Gesellschaftslehre ihre theokratischen und spiritualisti-
schen Züge." Dazu Monarch. I, 7; Parad. III, 70—87. Vgl. zum Ganzen

auch Troeltsch, Soziallehren I, S. 297, Anmerk. 131.

*) Inf. I, 127. „In tutte parti impera, e quivi regge."



— 337 —

die göttliche Dreieinigkeit symbolisierenden Schöpfungsprinzipien
tritt als besonderes, die Hölle ethisch begründendes Prinzip die
Gerechtigkeit hinzu1). Sie deckt insbesondere auf allen ihren
Stufen ihre asoziale Natur auf. Das gilt namentlich für die
Parteilosen der Vorhölle, die es überhaupt zu keinem Willens-
entschluss weder zum Guten noch zum Schlimmen gebracht
haben. Aber ein Beiseitestehen in dem Kampfe zwischen Gott
und dem Bösen und damit die Möglichkeit sittlicher Neutralität
ist für Dante ausgeschlossen. Diese Feigen gehören daher in
die Hölle hinein, wenn sie sich auch dem sittlichen System nicht
einfügen wollen, auf das Dante den Aufbau der Hölle gegründet
hat2;. Schwieriger als die Verweisung dieser willenlosen Feiglinge

in die Vorhölle dürfte die theoretische Rechtfertigung der
Einordnung des Limbus mit den gerechten Heiden und den un-
getauften Kindern in den ersten Höllenkreis sein. Was Dante
dazu bestimmt hat, ist zweifellos zunächst die Strenge des

kirchlichen Dogmas gewesen3). Ihr Unglaube (per non aver fé'.)
hat sie in die Hölle gebracht-1). Dieser aber schliesst einen
weiteren sittlichen Mangel in sich ein: Die NichtÜbung der
„heiligen Tugenden". Im übrigen aber haben diese Helden,
Dichter und Philosophen durchaus den Forderungen des sittlich
gerechten Lebens entsprochen6). Nur ist ihre Sittlichkeit eine
durchaus innerweltliche. Sie ist daher auch in einem durchaus
diesseitigen Glückseligkeitsstreben abgeschlossen6). Und darin,

') Inf. III, 4-6.
2) Die Polemik Vosslcrs gegen Dantes Erfindung der moralisch

Indifferenten scheint mir ihr Ziel zu verfehlen (S. 560 f. und S. 965). Denn der
Dichter verweist ja die ignavi in die Hölle und sagt damit, dass ihr
Versuch, sich an der sittlichen Entscheidung vorbeizudrücken, vergeblieh ist,
und dass sie. dem Reich des Bösen angehören. Die „feige Unschuld", von
der Vossler (S. 970) redet, gibt es bei Dante nicht. Nur psychologisch lässt

sich eine derartige sittliche Gleichgültigkeit konstruieren, sittlich aber ergibt
sich eine unmögliche Kategorie oder eine Kategorie — und in diesem Sinne
fällt die Entscheidung Dantes —, die ihren Ort im Reiche des Bösen hat.
Damit ist, wie mir scheint, die Frage auch „wissenschaftlieh" (dagegen
Vossler, S. 965) genügend geklärt.

3) Inf. IV, 23 ff.

*) Purg. VII, 8.

5) Purg. VII, 34—36.

") F. Kern, Dante. Vier Vorträge. Tübingen 1914. S. 42. „Ästhetisches
Weltgenügen, ruhige, reife Betrachtung, Weilen im Diesseitigen: Dies ist
der erste Kreis der Sünde."



— 338 —

so dürfen wir Dantes Auffassung wohl deuten, liegt ihre Schuld,
eine Schuld, die allerdings wesentlich negativer Art ist. Denn
sie besteht in dem Nichtbezogensein ihres Willens auf den
göttlichen Gnadenwillen und die in ihm ruhende himmlische
Glückseligkeit. — Immerhin kennt Dante einzelne Fälle, wo die
göttliche Gnadenwahl das sonst Unmögliche möglich gemacht hat1).
Zugleich lässt er uns allerdings fühlen, dass die legendarische
und dogmatische Erklärung dieser Fälle ihre Unbegreiflichkeit
nicht aufhebt8). Aber das Unbegreifliche geschieht, und wenn
der Dichter damit auch das kirchliche Erlösungsdogma nicht
antasten will3), so ist es doch der sittliche Geist, der für ihn
die harte Schale an diesem Dogma erweicht, so dass er die
letzte Entscheidung über das ewige Schicksal des Menschen
aus seinem sittlichen Charakter herleitet.

„Doch sieh, gar Viele rufen: Christe, Christel
Die im Gericht viel minder nah einst werden
Ihm stehn, als Mancher, der nicht kannte Christum."

Parad. XIX, 106—109 (Übers, v. Philalethes).

Und auch darin drückt sich bei Dante die Vergeistigung
des kirchlichen Dogmas aus, dass die Bewohner des Limbus
keine eigentliche Strafe trifft. Sie führen ein trauervolles Leben,
doch ohne Pein (senza martiri)4), so dass man das Elysium des

ersten Höllenkreises mit Recht eine Elegie genannt hat6). Die
Stimmung eines unwiederbringlichen Verlustes lastet auf den
Bewohnern dieses Kreises; aber es ist viel mehr göttliche
Fügung als eigener Wille, der sie die überirdische Seligkeit
verscherzen liess.

Die persönliche Schuld beginnt doch erst dort6), wo der
Höllenrichter Minos, als der schaurige Repräsentant des schul-

') So insbesondere die Rettung Trajans, Parad. XX, 43 ff. ; über die

zugrunde liegende Sage siehe Purgai X, 73—93 ; Parad. XX, 106 ff. ; Vossler,
Die göttliche Komödie I, 93. — Die Rettung des Trojaners Rhipeus. Parad.

XX, 67 ff. Dazu Vergil. Aen. II, 426 f.

a) Parad. XIX, 97 ff, XX, 130--138, vgl. die Bemerkungen bei Vossler,
a. a. 0., S. 454, und Kern, S. 103.

3) Parad. XIX, 103 ff.
') Inf. IV, 28.

5) Vossler, a. a. 0., II, 970.

°) Denn von einer persönlichen Schuld kann bei den ignavi, die sich

nicht einmal zu einem persönlichen Willen durchgerungen haben, nicht die

Rede sein, ebensowenig bei den Bewohnern des Limbus, deren Zustand

mehr Schicksal als Schuld ist.



— 339 —

digen Gewissens, sein Verdammungsurteil gesprochen hat. Erst
von diesem Augenblicke an stehen wir in der Welt des Bösen.

Psychologisch wird diese begründet durch das Missverhältnis
der menschlichen Triebe zur vernünftigen Einsicht des Willens!).
Lässt der Wille den Trieben freien Lauf, ohne unter der
Herrschaft des Affekts danach zu fragen, ob dadurch die Rechte anderer
verletzt werden, so verfällt er der Leidenschaftssünde (incontinenza).

Die Schädigung des Nächsten ist hierbei, wie leicht ersichtlich,

nur eine mittelbare Folge des schuldhaften Wollens und
Handelns. Anders bei der Bosheitssünde (malizia) Dort ist sie das von
vornherein beabsichtigte Ziel2). In allen Fällen aber zerstört
der sündige Wille den Aufbau des sozialen Lebens der menschlichen

Gesellschaft, den gottgewollten Ausgleich der natürlichen
Triebe in ihr. So vernichtet bei dem Leidenschaftssünder die
im Geschlechtstrieb sich auswirkende selbstsüchtige Liebe die
Treue zum Gatten und ersetzt sie durch die Treue zum
Liebhaber, die durch ihre Dauer nur die Unseligkeit des
Liebesverhältnisses verewigt3); als Parteisucht bewirkt sie bei Farinata

degli Uberti eine blinde Anhänglichkeit an die Partei,
während ein gleiches Empfinden dem Vaterlande und dem Staat
verweigert wird4); als Vaterliebe leuchtet sie selbst im tiefsten
Schlund der Hölle bei dem Grafen Ugolino noch einmal auf,
um sich in wüsten, viehischen Hass gegen den erbarmungslosen
Verderber seiner Familie zu verlieren. Gleich abstossend wirkt
das Bild der entfesselten Eigenliebe dort, wo sie sich als
Selbsterhaltungstrieb an Gaumenlust und Schlemmerei hingegeben
hat; nur „menschengleiche Nichtigkeiten"6) fasst der Höllen-

') Vgl. dazu die psychologische Skizze in Philalethes Dante-Übersetzung
Bd. II, S. 174.—181.

2) Die Zweiteilung der Sünden in Leidenschafts- und Bosheitssünden
hat Dante aus Aristoteles übernommen, auf dessen Nikomachisehe Ethik er
sich Infern. XI, 79 ff., ausdrücklieh beruft, vgl. Aristoteles, Nik. Ethik VII,
1, und V, 8. Aristoteles und Dante erwähnen daneben noch die tierische
Roheit ('J-rQióiìig -— matta bestialitade) als eine besondere Art der
Verkehrung der menschlichen Natur; doch bleibt sie für ihre ethische Systematik

ohne Bedeutung, siehe Vossler, a. a. O., S. 296.

8) Hierzu und zum folgenden siehe die geistvollen Ausführungen von
Kern, Humana civilitas, S. 50 f., denen ich für das Verständnis von Dantes
Kulturphilosophie das meiste verdanke.

4) Doch nicht ganz! Die Rettung von Florenz durch den Ghibellinen-
fiihrer gibt seiner Persönlichkeit einen Zug tragischer Grösse, siehe auch
F. Kern, Dante, S. 50.

6) Inferno VI, 36.



— 340 —

kreis, in dem die im Schlamm ihrer Begierden Versunkenen
kaum noch äusserlich ihr menschliches Wesen erkennen lassen.
Und ganz der geistigen Verkümmerung ist die Selbstliebe bei
denen verfallen, die durch Verschwendung oder blindes
Zusammenraffen materieller Güter den Schwerpunkt ihrer Existenz
aus sich heraus in die materielle Welt verlegt haben — die
Verschwender dadurch, dass sie mit der wirtschaftlichen Sicherheit

ihres Lebens dessen notwendige materielle Grundlage
gefährden, die Geizigen dadurch, dass sie im Dienste der cupi-
ditas die sittlich-religiöse Zweckbestimmung ihres Lebens
preisgegeben haben. Überall aber, wo die Leidenschaft sich zum
Herrn des Menschen gemacht hat, sehen wir einen an sich
berechtigten Trieb in sinnlose und verderbliche Gier umschlagen,
wreil ihm die Regelung durch die Vernunft und damit die
Einsicht fehlt, wie dieser Trieb nur in seiner Begrenzung durch
die von Gottgewollte Natur-und Rechtsordnung die irdische
Glückseligkeit des Menschen zu sichern und den Frieden der menschlichen

Gemeinschaft zu gewährleisten vermag. Daher kann denn
auch die Hölle nur „das Trugbild einer Stadt" umschliessen,
die unter ihren Bewohnern kein anderes Bindemittel kennt als
den gegenseitigen Hass und den hämischen Wunsch, einander
zu schaden '). Diesen Zerrbildern menschlichen Trieblebens, die
die obere Hölle erfüllen, muss man die Bilder entgegenstellen,
die Dante im Paradiese von dem Frieden eines glücklichen
Familien- und Staatslebens entworfen hat2), sodann die

Hoffnungen, die er an die von ihm erträumte Wiedergeburt des

kirchlichen und politischen Lebens knüpfte, wenn nur erst
einmal die Wölfin der Habgier in die Hölle zurückgetrieben sei,
aus der sie entsprungen3), um zu ermessen, wie diese Welt der
Leidenschaftssünde das volle Widerspiel zu der von dem

Dichterphilosophen metaphysisch geforderten Harmonie der
göttlichen Weltordnung und zu den in die Vergangenheit wie in
die Zukunft der vaterländischen Geschichte verlegten Träumen
eines goldenen Zeitalters darstellt.

l) Kern, Hum. civil., S. 52. „Die. Hölle kann die Soziallehre erst nach
ihrer negativen Seite entfalten"; sie zeigt „die Gemeinschaftswidrigkeit der
Sünde". — „Die città dolente ist das Trugbild einer Stadt." S. 53, cf. Inf •

VIII, 76—85, IX, 89-99.
s) Parad. XV.
3) Inf. I, 109—111.



— 341 —

Aber dieser Gegensatz zwischen Wirklichkeit und Idee ist,
so scheint es, Menschenschicksal. Auf Erden lastet die leiden-
schaftserfüllte Atmosphäre des Kampfes und am Himmel wandeln

„selig in sich selbst" die göttlichen Idealgestalten, die wie
„Gottes Schaff'nerin" Fortuna die Schicksalslose über den
Menschen werfen, unbekümmert darum, wie dieser das ihm gewiesene
Los aufnimmt1). Fast erschreckend wirkt diese Gleichgültigkeit
der Glücksgöttin, wenn wir mit ihr das leidenschaftliehe
Verhalten der Menschen vergleichen, deren Wille wie mit
Notwendigkeit durch den lockenden Reiz der materiellen Güter
in den Strudel der Habgier und in die „Liebe zum Wandelbaren''

2) hineingezogen wird. Muss nicht die Kraft, die zu solcher
sittlichen Verderbnis den Anreiz gibt, viel mehr als eine
dämonische, denn als eine gottgesandte bewertet werden Der
naheliegenden Versuchung dieses Gedankens hat der Dichter nicht
nachgegeben. Fortuna bleibt Gottes Schaffnerin3). Was besagt
aber diese Bezeichnung anders, als dass die materiellen und
wirtschaftlichen Güter Gottes Gaben und dass ihre Zuwendung
an den Menschen nach göttlichem Plane sich vollzieht? — Nicht
der Besitz oder Nichtbesitz dieser Güter, der nicht anders zu
werten ist wie die natürlichen Gaben des Leibes und der Seele,
die Gott dem Menschen verliehen hat, bedeutet darum für sein
sittliches Leben etwas, sondern allein die Gesinnung, mit der
diese Güter gebraucht und genossen wrerden. Ihre Nichtachtung
durch den Verschwender, ihre übermässige Bewertung durch
den Habsüchtigen bedingen in gleicher Weise eine Verkennung
ihres wirklichen Wertes für unser Leben. Die Gefahr aber, die
in dieser Verkennung liegt, steigert sich insbesondere für den

Habsüchtigen, der bei der Verfolgung seines Zieles nach den

Mitteln, deren er sich bedient — der Kreis der Wucherer
zeigt es —, nicht viel fragt. Und wie diese die Naturgesetze
des wirtschaftlichen Lebens zu ihrem selbstsüchtigen Vorteil
missbrauchen4), so zerstört der Leidenschaftssünder überhaupt

') Inferno VII, 73—96.

2) Parad. XV, 11, „per amor di cosa che non duri".
a) Inferno VII, 78, „ministra". Zur Erklärung der Fortunafigur siehe

Kern, Hum. civ., S. 58 f. ; Vossler, Göttliche Komödie I, 318 f., II, 981.

*) Denn diese gestatten die Vermehrung der wirtschaftlichen Güter
nur durch die Schöpferkraft der Natur und die ihr angepasste Arbeit des

Menschen, nicht durch das unfruchtbare Geld; siehe Inf. XI, 99—111; Kern,
a. a. 0., S. 61; Vossler I, 470.



— 342 —

das organische Gefüge des Lebens, indem er einen einzelnen
Trieb zu wucherischer Geltung gegenüber allen anderen kommen
lässt. Aber noch hebt diese krankhafte Störung des sittlichen
Lebens wenigstens für das unmittelbare Willensbewusstsein
die Beziehung zu Gott nicht auf1). Das geschieht erst in der
unteren Hölle und es ist daher ein von Dante wohl berechneter
Zug, wenn er gleich hinter den Mauern der Höllenstadt Dis
uns in den Ketzerkreis einführt2). Die theoretische Gottlosigkeit

findet dann ihre Fortsetzung in der praktischen Gottlosigkeit

der Gewalttätigen, d. i. der eigentlichen Bosheitssünder3).
Deren asoziales Wesen liegt klar vor Augen: sie wollen, und
zwar mit immer entschiedenerem Willen, die Schädigung des

Nächsten; sie wollen nicht einmal mehr ihr eigenes Leben; sie
wollen keine Gemeinschaft mit Gott; sie sind die bewussten
Zwietrachtstifter, Betrüger und Fälscher; sie missbrauchen das

ihnen geschenkte Vertrauen und am Ende begegnen wir dem
schrecklichen Bilde derer, die sich an den Häuptern von Staat
und Kirche vergriffen haben und damit den von Gott gewollten
Bau der menschlichen Gesellschaft in seinen Grundpfeilern
zerstören. Und wie hier in den tiefsten Höllenkreisen nur noch
eine blinde Vernichtungswut den Willen treibt, kehrt sie sich
selbst gegen die eigene Persönlichkeit. Von Mitgefühl mit ihrem
Schicksal wollen diese Entmenschten nichts mehr wissen, nicht
einmal ihren Namen erhalten sehen4). Ins Wesenlose möchten
die einzelnen versinken, und nur noch die zermalmende Bewegung,

womit Satan in ewiger Wiederholung die Erzverräter
zerfleischt, deutet an, dass hier noch Leben vorhanden, aber ein

Leben, das nichts anderes ist als ein ewiger Vernichtungs-
prozess6).

Zu einem gleich trostlosen Ergebnis gelangt auch die
höllische Geschichtsphilosophie, deren gedankliches Symbol uns

') „Wenn gnädig uns des Weltalls König wäre, so würden wir für
Deinen Frieden bitten", spricht in dieser Gesinnung noch Francisca da

Rimini, Inf. V, 91 f.
a) Vgl. hierzu die Ausführungen von P. Pochhammer, Dantes göttliche

Komödie in deutschen Stanzen. Leipzig 1901. S. 410 f.

3) Über die Einteilung der unteren Hölle im Anschluss an Cicero, de

offieiis I, XIII, 41, siehe Vossler, a. a. 0., S. 225 f.; Kern, Hum. civ., S. 54f.

*) Inf. XXXII, 94.

5) Kern, Dante, S. 70. „Hier ist das organische Leben erschöpft. Die

Phantasie erstirbt im unfassbaren brutalen Stoff."



— 343 —

Dante in dem Mythus von dem Alten auf Kreta gezeichnet hat ¦).
Gleich dem Traumbild Nebukadnezars deutet dieser in dem
Bau seines Körpers die Reihenfolge der Weltreiche in ihrer
unaufhaltsamen Verschlechterung^ an. Von Rissen ist sein Leib
durchzogen, aus welchen die Sündentränen der Menschheit
hervorquellen, die dann gesammelt in der Hölle als die diese
durchfliessenden Ströme hervortreten. Dem sagenhaften ersten
Weltreich, Ägypten, wendet der statuenhafte Riese den Rücken

zu, während sein Antlitz auf Rom gerichtet ist. Aber keine
Hoffnung beseelt seine Züge. Ist doch das römische Imperium,
das letzte in der Reihenfolge der Weltreiche, in der Verfassung,
in der es in die Gegenwart hinüberreicht, das schwächste unter
allen. Der Fuss, auf den es sich stützt, ist tönern und gebrochen2).
— Diese düstere und verzweifelte Geschichtsbetrachtung, der
wir mit ähnlichem Ausblick schon bei Otto von Freisingen
begegneten, hat Dante auf die Hölle beschränkt; sie bildet für
diese das letzte Wort menschlicher Erkenntnis. Aber sie hat
eben auch nur an dieser Stelle Geltung, während der Dichter
an anderem Orte seinen Zweifel über die Entartung und den
Verfall von Staat und Kirche durch den chiliastischen Traum
des künftigen gerechten Kaisers überwunden hat, dessen Amt
es ist, die rechte Verfassung der Welt wieder herzustellen.
Auch hier ist ein Vergleich mit Otto von Freisingen lehrreich.
Ihm ist wie Dante in seiner Höllenvision der Untergang des
römischen Imperiums eine erschütternde Tatsache. Die Reihenfolge

der Weltreiche ist damit abgeschlossen. An ihre Stelle ist
das allumfassende Imperium der Kirche getreten. Aber man
kann nicht sagen, dass diese Entwicklung von Otto mit Freude
begrüsst würde. Gedrückt und zweifelnd steht er ihr gegenüber.
Zugleich bemerkt er, wie auch der Gang der menschlichen
Geisteskultur seinem natürlich gebotenen Abschlüsse zuneigt.
So bleibt ihm als einziger Trost der Gedanke des bevorstehenden
Weltendes, von dem er jene Umgestaltung der geistigen und
sittlichen Welt erwartet, die seinem kirchlichen Glauben
entspricht. Die politische und kulturelle Welt dagegen ist für ihn

') Inferno XIV, 103—120. Zur Erklärung vgl. Kern, Hum. Civil., S. 62;
vossler II, 1013; und Ozanam, S. 88.

2) Inf. XIV, 104 f.
3) Siehe meine Betrachtungen III, „Internat, kirchl. Zeitschrift'' 1917,

1> S. 50.



— 344 —

beim Abschluss von Gottes Weltrechnung ein verlorener Posten.
Anders bei DanteJ) Dem Staat mit seinem Rechts- und Kulturleben

kommt bei ihm in Gottes Haushalt ein ebenso positiver
und unvergänglicher Wert zu wie der Kirche. Zwar liegt auch
ihm der lebensmüde Gedanke des Weltabschlusses nicht fern.
Trotzdem hängt er mit heissem Empfinden an der Welt, ebenso

abgestossen durch tausend Bilder der Verruchtheit, die die
Zersetzung des Lebens in ihr unter dem Einflüsse selbstsüchtiger
Habgier zeigen, wie angezogen von den idealen Kräften, von
deren Wirksamkeit er den Wiederaufbau des religiösen und

politischen Lebens in ihr erwartet, jedenfalls aber voller Hoffnungfür

die Zukunft der Menschheit, die seine Träume von dem
Friedensreich der Gerechtigkeit und Liebe erfüllen soll.

Gewiss hat er diese Hoffnungen mit den mystischen Gesichten

des Propheten umkleidet, aber die Möglichkeiten, auf die er als
solcher den Blick richtet, sind doch mehr als phantastische, von
den Zeitverhältnissen hervorgerufene Einfälle eines Träumers;
es sind sehr ernsthaft begründete Überzeugungen, die sich zu
einem religiös politischen System verbinden, das den für das

Mittelalter bedeutsamsten Zusammenschluss der christlichen
Ethik mit dem Staats- und Kulturgedanken darstellt.

Dieses System ist ein theistisches2). Auch die Hölle lässt
dementsprechend die theozentrische Beziehung der im
Selbstsuchtswillen sich isolierenden Individuen darin hervortreten,
dass sie diese der strafenden Gerechtigkeit Gottes unterstellt.
Eine positive Beziehung zum göttlichen Willen gewinnt aber
das System erst in den grundlegenden Annahmen, die es für
den Aufbau des sozialen Lebens macht. — Dante hat wie Thomas
von Aquin aus Aristoteles die Lehre vom politisch-sozialen Wesen
des Menschen übernommen und sie mit der stoischen Lehre vom
Naturgesetz als der Grundlage des sittlichen Lebens verbunden.
Beide Gedankenreihen aber werden von ihm mit der theistischen
Grundvoraussetzung seines Systems verknüpft3). — In jeder
Menschenseele lebt als wirksamster Trieb zur Betätigung des

') Siehe Döllinger, I, n. Akad. Vorträge I, 101.
3) Vgl. Kern, Hum. civil, S. 72. „Die christliche Gesellschaftslehre ist

keine altruistische, sondern eine theistische."
a) Dass sich aus dieser Verknüpfung gewiss verschiedenartiger Elemente

ein unvereinbares Ganzes ergeben müsse, wie Vossler, a. a. 0., I, 451,

behauptet, vermag ich nicht einzusehen.



— 345 —

sozialen Lebens das Gefühl für „das Recht" x). Als Naturgesetz
äussert sich dieses Gefühl bei allen Menschen in gleicher Weise.
Es ist im Grunde nichts anderes als der uns bewusst gewordene
Gotteswille2). — Der Zweck des Rechtes aber, das dem Bewusstsein

in der Form naturgesetzlicher Nötigung deutlich wird, ist
das gemeinsame Wohl aller3). Daher muss es auch vor allem
die Hemmungen beseitigen, die diesem seinem Hauptzweck im
Sonderwillen der einzelnen begegnen. Somit erweist sich das

Recht insbesondere als ein Heilmittel gegen die Sünde*). —
Wenn der Stolze den Nächsten erniedrigt, um sich über ihn
erheben zu können, wird der gerechte Sinn die Leistungen eines

jeden gerne und freudig anerkennen6). Wie der Neidische die

Vorzüge anderer herabsetzt, weil er darin ein Mittelsieht, sichgegen
eine Geringschätzung seiner selbst zu wehren, so wird im Gegensatz
dazu das gerechte Empfinden sich von dem Bewusstsein
durchdringen lassen, dass einer des andern als Stütze bedarf, und dass

alle in gottgewollter Abhängigkeit einander zu dienen haben6).
Wenn endlich der Zorn zu rascher Vergeltung neigt, beugt das

Recht den Willen des einzelnen unter den Gemeinwillen, dem allein
auch das Vergeltungsrecht gegenüber geschehenem Unrecht
zugestanden werden darf).

Insofern aber der Rechtssinn sich mit dem Gemeinwillen
des Volkes verbündet, muss dieser sich ein Organ schaffen, das
seinen Gesetzen Achtung und Anerkennung sichert. Dieses Organ
aber ist die Obrigkeit mit der ihr zustehenden Zwangsgewalt8).
Ihre Zweckbestimmung kann natürlich keine andere sein als
die des Rechts selbst, nämlich das Wohl aller0). Daraus folgert

') Über das Wesen des Naturrechts bei Dante siehe Kern, Hum. civil.,
S. 22 ff.

a) Monarch. II, 2, siehe oben S. 3, Anmerk. 1.

") Monarch. II, 5. Daher erklärt Dante ganz in Übereinstimmung mit
Thomas von Aquin,'„Gesetze, die nicht das Wohl der Untertanen bezwecken,
sind wohl dem Namen nach, nicht aber in Wirklichkeit Gesetze", cf. Thomas
v. A., Summa theol. II, 1 q. 95 a 2.

4) Monarch. III, 4. Die Verwalter des Rechts, die geistliche und die
weltliche Gewalt, „sunt remedia contra infirmitatem peccati", vgl. Kern,
a a. O., S 85.

') Purg XVII, 115—117, cf. XI, 82—88.

•) Purg. XVII, 117—ISO, XIII, 59 f.

') Purg. XVII, 121—124, dazu Kern, a. a. O., S. 72.

') Monarch. Ill, 10 und 16, siehe Kern, S. 24.

•) Monarch. II, 5.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1918. 23



— 346 —

der Satz, dass der Monarch der Diener aller und dass die
Obrigkeit ein Amt und kein Besitz ist*). Fast möchte man versucht
sein, aus diesen Sätzen die Theorie herauszulesen, dass der
Monarch nur das ausführende Organ des Volkswillens und der
Verwalter seiner Interessen sei. Dagegen sprechen jedoch
gewichtige Bedenken. Denn nicht den beliebig wechselnden
Entschlüssen des Volkswillens, sondern allein seinem metaphysisch
begründeten Rechtswillen dient der Monarch als ausführendes
Organ. In diesem Sinne ergeht an die Fürsten allgemein die
Aufforderung, die zugleich ihre himmlische Berufung ausdrückt:
Diligite iustitiam qui iudicatis terrain2)! So wird für Dante
das Fürstenamt zu einem Gnadenamt, dem die Verwaltung einer
göttlichen Gerechtsame in der iustitia distributiva übergeben
ist3). Der Fürst, und im höchsten Sinne der Weltkaiser, gilt ihm
als Stellvertreter Gottes auf Erden, der einem jeden das ihm
zukommende Recht zuteil werden lässt. Das Fürstenamt steht
in dieser seiner Funktion in einer Parallele zum Amt des Priesters
und des Papstes, das gleichfalls das Naturgesetz durch das
Liebesamt der Sakramentspendung ergänzt. Beiden Ämtern
liegt also die Durchdringung des naturhaften Willensiebens
mit dem Geiste der Gnade ob, der Fürst, indem er den

unerzogenen WTillen zum Guten erzieht, den sündigen zur Gerechtigkeit

zwingt und so das Reich der sittlichen Freiheit begründet,
in welchem der Mensch seine Glückseligkeitsbestimmung erreicht,
der Priester, indem er das naturgesetzlich bestimmte Gewissen
durch Belehrung über die Gebote des alten und neuen Bundes
in das Reich der Gnade einführt, das sündige Gewissen durch
das Sakrament der Busse läutert und so wiederum der sittlichen
Freiheit entgegenführt, welche die Voraussetzung für den Eintritt
in das Liebesreich der durch mystische Gottesschau Beseligten
ist6). Diese Berufsauffassung der weltlichen und geistlichen
Obrigkeit finden wir am ausdrucksvollsten in der nächtlichen
Vision im Fürstental des Purgatoriums dargestellt, deren
durchsichtige Allegorie uns Staat und Kirche als Schutzengel der

') „rex propter gentem", „monarcha qui minister omnium procul dubio
habendus est", Monarch. I, 12; dazu Kraus, F. X., Dante, S. 690; Ozanam, 183.

2) Convivio IV, 4 und 9; Mon. Ill, 10; vgl. Kern, S. 30; Kraus, S. 735-

") Parad. XVIII, 91—93.
*) Vgl. hierzu die Ausführungen bei Kern, S. 74.

s) Vgl. hierzu die verwandten Ausführungen bei Kern, Hum. civil.,
S. 68, S. 74 f.



— 347 —

Menschheit schildert, deren Amt es ist, mit ihren Schwertern
die Schlange der Versuchung von den Seelen fern zu halten.
Dass beide im Dienste der Gnade stehen, wird dadurch
angedeutet, dass zugleich mit ihrem Erscheinen am nächtlichen
Himmel die Sterne des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
aufleuchten1). Staat und Kirche sind also die Führer auf dem

Wege zur göttlichen Gnade und sie führen so lange, als die
Seele noch von irdischem Begehren gehalten und dadurch in
Gefahr ist, ihre ewige Bestimmung aus den Augen zu verlieren.
In dem Augenblick, wo diese Gefahr überwunden und der
mühsame und steile Weg sittlicher Läuterung hinter ihr liegt, d. h.

auf der Höhe des irdischen Paradieses, wird die Seele für mündig
erklärt und ihr die Autonomie des sittlichen Willens
zugesprochen s) :

„Erwarte Lehre nicht noch Wink von mir ;

Denn frei, gesund und aufrecht ist Dein Wille
Und Irrtum war' es, jetzt ihn noch zu zügeln.
Drum krön' ich nun mit Krön' und Mitra Dich." *)

Schon über den Sinn dieser Mündigkeitserklärung gehen
die Auffassungen auseinander4). Sprechen sie die sittlich geläuterte

Heele von jeder irdischen Vormundschaft, von staatlicher
und kirchlicher Autorität frei oder gilt die verlangte Freisprechung

des selbständigen Gewissens nur gegenüber dem Staat,
während die Kirche ihre richterliche Autorität auch noch fernerhin

beibehält? — Letztere Auffassung würde sich darauf berufen
können, dass in den Schlussgesängen des Purgatorio Beatrice,
die doch als Repräsentantin der Kirche erscheint, Dante noch
einmal zu einem höchst persönlich gehaltenen Sündenbekenntnis
zwingt6) und damit nach der Erklärung Vosslers deutlich macht,
„dass der Mensch, wenn er dem Geiste der göttlichen Wahrheit
und der fürchterlichen Stimme seines Gewissens allein und ohne
Hülfe entgegenträte, er seinen eigenen Trotz und Stolz zerbrechen
musste. Da die Stimme Gottes, d. h. unser sittliches Gewissen,
mit absoluter Logik uns richtet und verdammt, so bedarf es

') Purgat. VIII, 22—39, 88—108. Auch diese Erklärung entnehme ich
aus Kern, Hum. civil., S. 68.

s) Vgl. Kern, a. a. O., S- 68 und S. 81 f.

a) Purgat. XXVII, 139—142.

*) Siehe Otto Gildemeister, Dantes göttliche Komödie, 1888, S. 336. -
F. X. Kraus, Dante, S. 342. — Kern, S. 81.

") Purgat. XXX und XXXI.



- 348 —

einer Kirche, die uns gegen uns selbst in Schutz nimmt" ').
Indessen die hier geschilderte Lage ist doch eine ganz persönliche,
aus den Erlebnissen des Dichters erwachsene und in ihrer
persönlichen Fassung keineswegs dazu geeignet, das Verhältnis
des Individuums zur Kirche überhaupt abzubilden. Vielmehr
dürfen wir die Erklärung des sittlichen Selbstbestimmungsrechtes
am Ende des 27. Gesanges des Purgatoriums als ein durch den

Ideengehalt der Dichtung notwendig gefordertes Ergebnis
ansehen. Der sittlich geläuterte und entsühnte Mensch ist hiernach
auch der kirchlichen Bevormundung entwachsen, wenigstens
bedarf er keiner Gewissensweisungen mehr, mag auch „die
Kirche als Gnadenwunder" l) weiterhin noch bemüht sein, ihm
die erschliessbaren Tiefen des göttlichen Gnadenwaltens zu
eröffnen. Aber vergessen wir dabei nicht, der Mensch, der aller
Sündenschuld entladen und von aller Gefahr der Versuchung-
frei ist, ist eine von Dante erdachte Idealfigur, mit der sich
die Wirklichkeit des Lebens nicht vergleichen lässt. Für diese

wird daher die Notwendigkeit kirchlicher und staatlicher
Führung dauernd bestehen bleiben3). — Schon diese Überlegung
stimmt bedenklich gegen die Annahme, dass Dante den Gedanken
der Autonomie der sittlichen Persönlichkeit gelehrt habe. Diese
Autonomie bleibt für ihn ein idealer Fall und eine im Grunde
unvollziehbare Möglichkeit. — Ebensowenig lässt sich die
Behauptung von F. X. Kraus aufrecht halten, der Dichter habe

„die individuelle Gewissensfreiheit als unantastbares Gut eines

jeden Bürgers und als Grundlage und Voraussetzung jeder
irdischen Wohlfahrt und jedes vernunftgemäss eingerichteten
Staatswesens dahingestellt" 4). Träfe das zu, so würden wir die

gerechten Heiden nicht in der Vorhölle und in der Hölle selbst

gewiss keinen Ketzerkreis angetroffen haben. Dante teilt aber
ohne Einschränkung die mittelalterliche Meinung, dass Ketzerei

irgendwie auf einer schuldhaften Willensverhärtung beruhen
müsse5). Von der absoluten Wahrheit und Erweisbarkeit des

kirchlichen Glaubenssystems ist er durchaus überzeugt6). Dass

') Vossler, K, a. a. 0., II, 1153.
2) Kern, a. a. 0., S. 68, Anmerk. 2.

•) A. a. O., S. 82.

4) Kraus, F. X., Dante, S. 723.

5) Siehe Thomas v. Aquin, S. th. II, 2 q. 11 a 1 ad 2 u. 3. Damit
vergleiche man die Charakteristik Mahomets, Inferno XXVIII.

•) Siehe die scholastischen Ausführungen über den Glauben, Parad. XXIV-



— 349 —

demgegenüber der einzelne das Recht individueller Gewissensfreiheit

für sich beanspruchen könne, ist diesem dogmatischen
Denker ganz unerfindlich und würde ihm mit der Anerkennung
eines verderblichen Relativismus gleichbedeutend erschienen
sein. — In diesen Fragen ist Dantes Rechtgläubigkeit mit allen
mittelalterlichen Befangenheiten, die sich daran knüpfen, eine
erweisliche Tatsache1). Dennoch dürften diejenigen Recht haben,
die vermuten, die Gesinnung des Dichters sei grösser und freier
als die scholastische Herbheit seines Denkens. In der Tat seine
Persönlichkeit hat Dante niemals preisgegeben: er mag Vergil
in kindlich gläubiger Verehrung anhangen, er mag Beatrice in
heiliger Demut sich beugen — zuletzt ist es doch sein eigenes
Denken und sein eigenes Herz, das sich also mit den Aussprüchen
der Vernunft und den Fügungen der Gnade eins weiss. Wenn
darum auch in seiner Dichtung „alle katholisch-mittelalterlichen
Autoritäten erscheinen11, so bleibt doch für ihn das von der
Gnade Gottes, in einer Vision, erleuchtete Einzelgewissen die
letzte Instanz auf Erden. Keine Abhandlung über Dantes
„Rechtgläubigkeit", kein Nachweis seiner dogmatischen Fehllosigkeit
kann die Tatsache beseitigen, dass der Dante des Gedichts
aus seiner Sündenschuld ohne Papst und Kaiser, nur durch den
Verkehr mit geistigen Mächten, sich zur Seligkeit erhebt2).

') Über Dantes katholische Rechtgläubigkeit vgl. Fr. Hettinger, Die
Theologie der göttlichen Komödie des Dante Alighieri in ihren Grundzügen,
Köln 1879, S. 20 f., S. 122; F. X. Kraus, Dante, S. 702 f.

2) F. Kern, Hum. civil., S. 49.

(Schluss folgt.)
Bonn. Rudolf Keussen.


	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

