Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Artikel: Betrachtungen Uber das Verhaltnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Betrachtungen iiber das Verhiltnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultur.

VL

Dante wurzelt mit seinen Gedanken von Gott und Welt in
der thomistisch-scholastischen Weltanschauung. Auch die theo-
zentrische Zielbestimmung der Ethik ist ihm ebenso eigen wie
dieser. Aber trotz dieser Ubereinstimmung erhebt sich in den
Werken des grossen Dichters ein anderer Geist. Der hierar-
chische Weltherrschaftsgedanke verblasst und an seine Stelle
tritt die Autonomie des modernen Staatsgedankens. Zugleich
sehen wir, wie sich Dantes Staatsauffassung mit dem warmen
Blute nationalen Empfindens erfiillt. Die bewegte Klage iiber
die Parteizerrissenheit seines Vaterlandes im Purgatorium:

»Oklavin Italia, alles Leids Kastell,

Schiff ohne Steuermann im Wirbelwinde,

Nicht der Provinzen Herrin, nein Bordell!* (VI, 76 ff.)
findet ihr Gegenstiick in der niichternen literarisch-kritischen
Untersuchung iiber Ursprung und Wert der Vulgirsprache und
in dem seltsamen Versuch des Historikers und Politikers tiber die
Monarchie, die durch die géttliche Vorsehung gewollte Berufung
des romischen Volkes zur Weltherrschaft nachzuweisen, wobei
der Beweisfilhrung als Ziel der Gedanke vor Augen steht, dass
diese durch géttliche Offenbarung gewihrleistete Berufung auch
heute noch Geltung habe !). Und wenn uns Inhalt und Form
dieser Beweisfithrung wie der bizarre Einfall eines pedantischen
(delehrten anmuten, so diirfen wir doch nicht vergessen, dass
hinter den Ausfithrungen Dantes die starke Nachempfindung
des alten Romerstolzes steht, und fir den Dichter lebte das

1) Buch IT der Monarchia. Vgl. F. X. Kraus, Dante, S. 692 ff., und Au-
gustin, Civ. Dei, V, 15.



— 335 —

romische Volk mit den ihm angeborenen Herrschaftsanspriichen
ebenso fort wie fir Arnold von Brescia und spiiter Cola di
Rienzo ).

Der Vertreter dieser Anspriiche aber war der Weltherrscher,
der curator orbis, dem die philosophische Unterweisung der
Menschheit als Berufsaufgabe zugewiesen wurde?). Die Aus-
fihrung, die Dante diesem Gedanken im ersten Buche der
Monarchie gegeben hat, ist so sehr von antiken Vorstellungen
durchdrungen, dass dadurch, wie man mehrfach bemerkt hat,
selbst die Christlichkeit seiner Lebensanschauung in Frage ge-
stellt wird®). Denn das erkliirt er hier fiir die eigentliche Auf-
gabe der Gesamtmenschheit, die ihr mdégliche Vernunftanlage
in jedem Augenblick in ihrer ganzen Ausdehnung theoretisch
und praktisch zu verwirklichen?). Es ist klar, dass damit der
Eigenwert der Einzelseele auf den Beitrag beschrinkt wird, den
sie zur Verwirklichung der Allvernunft im Weltverlaufe leistet.
Sie ist so zu einem Sandkorn in dem grossen Bau der Welt-
vernunft geworden, ohne die Fihigkeit, diese Vernunft in sich
selbst darzustellen oder zu begreifen®). Nicht dem Individuum,
sondern dem Staate, der ja fir Dante der organisierte Mensch-
heitsverband ist, féallt diese Aufgabe zu: er ist die Verwirk-
lichung der Weltvernunft. — Doch neben diesem Versuch, seinem
weltpolitischen Denken durch averroistische Gedankengiinge
Giehalt zu geben®), findet sich in Dantes Monarchie noch ein
anderer Gedankenansatz, der dem Recht des Individuums im

1 Vgl dazu F. Kern, Humana civilitas. Eine Dante-Untersuchung.
1913. S. 42. ,,Es finden sich doch im Gewebe abstrakter Deduktion ... Ein-
schliige vaterlindisch-historischer Art. Auch das zweite Buch der Monarchie
... lebt von der Erinnerung an die altrémische Geschichte.’* Uber das Ver-
hiiltnis Cola di Rienzos zu Dante siehe F. X. Kraus, Dante. Sein Leben und
sein Werk. 1897. S. 762 f. Uber Dantes rémische Gesinnung siehe Karl
Vossler, Die gottliche Komodie I, 306 ff.

#) Monarch. III, 16, cf. Convivio IV, 4.

%) Siehe Guido Vernani, De potestate summi pontificis et de reproba-
tione Monarchiae compositae a Dante Alighierio. Bon. 1746 b. Kern, a. a. 0.,
S. 13, Anmerk. 1, und S.11f, S. 14 und S. 139.

1) Monarch. I, 4. ,Proprium opus humani generis totaliter accepti est,
actuare semper totam potentiam intellectus possibilis, per prius ad specu-
landum, et secundario propter hoc ad operandum per suam extensionem.*

) Vgl. hierzu die Kritik bei Kern, S. 14.

%) Averroes Aristoteleskommentar zu den Biichern iiber die Seele wird
in diesem Zusammenhang von Dante ausdriicklich zitiert. Monarch. I, 3.



— 336 —

menschlichen Gemeinschaftsleben sehr viel mehr gerecht wird.
Ihm zufolge soll das Gliickseligkeitsstreben des Individuums
Geniige finden, indem seinen irdischen Bediirfnissen das tugend-
hafte Leben, seinen ewigen Bediirfnissen das gottliche Gnaden-
leben entspricht. Fir das Tugendleben soll nun der Weltkaiser,
tir das Gnadenleben der Papst der von Gott verordnete Fiihrer
sein. Dabei denkt Dante nicht daran, die Autoritit des einen
der des anderen unterzuordnen, wenn er auch zwischen Papst
und Kaiser ein Pietitsverhiltnis von der Art wiinscht, wie es
zwischen einem Vater und seinem erstgeborenen Sohne besteht 1),

Indessen das Verhiltnis von Kaiser und Papst, Staat und
Kirche bei Dante wird uns spiter noch beschiiftigen. Vorab ist
fir uns die Tatsache bedeutungsvoll, dass beide Gewalten auf
Erden eine gottliche Ordnung vertreten : die auf der Gerechtig-
keitsethik aufgebaute Ordnung des natiirlichen Lebens im Staate
und die auf die Liebesethik gegriindete Ordnung des iibernatiir-
lichen Gnadenlebens in der Kirche. Beide Ordnungen aber sind
Ausfliisse des einen gotilichen Willens, der sich ebenso im Natur-
recht?), wie im Liebesgebot des neuen Bundes offenbart. Die
theokratische Organisation umschliesst also das Gesamtleben
der Menschheit?®). Sie hat ihre Geltung selbst dort, wo der
menschliche Wille sich bewusst dem gottlichen Gesetz und
Willen entfremdet hat und in dieser Entfremdung verharrt, in
der Holle. Auch diese bildet darum einen Bestandteil der gott-
lichen Weltordnung*), und gleich ihr ist sie von der gottlichen
Allmacht (divina potestate), der hoéchsten Weisheit (somma
sapienza) und der ersten Liebe (primo amore) geschaffen. Zu diesen

) Monarch. III, 16.

% Fiir die Gleichsetzung des Naturrechts mit dem gottlichen Willen
siehe Monarch. II, 2, ,,Jus in rebus nihil est aliud, quam similitudo divinae
voluntatis®, dazu Kern, a. a. 0., S. 24, und A.F. Ozanam, Dante und die
katholische Philosophie im dreizehnten Jahrhundert. Deutsche Ubersetzung-
Miinster 1858. S. 138. Vgl. auch Parad. XIX, 88. ,,Cotanto & giusto quanto
a lui consuona®, nimlich ,la prima volonta®.

Y Vgl K. Vossler, Die gottliche Komodie I, 8; O. Gierke, Genossen-
schaftsrecht, Bd. III, S. 512. Den #usseren Rahmen aller Gesellschaftslehren
bildete ,,das Gedankensystem, das in der Idee des in Gott selbst gegebenenl
einheitlichen Menschheitsverbandes gipfelte®. S. 514. ..., Hierdurch empfingt
die mittelalterliche Gesellschaftslehre ihre theokratischen und spiritualisti-
schen Ziige.“ Dazu Monarch. I, 7; Parad. III, 70—87. Vgl. zum Ganzen
auch Troeltsch, Soziallehren I, S. 297, Anmerk. 131.

Y Inf. I, 127. ,,In tutte parti impera, e quivi regge.*



— 3371 —

die gottliche Dreieinigkeit symbolisierenden Schopfungsprinzipien
tritt als besonderes, die Holle ethisch begriindendes Prinzip die
Gerechtigkeit hinzu?). Sie deckt insbesondere auf allen ihren
Stufen ihre asoziale Natur auf. Das gilt namentlich fir die
Parteilosen der Vorholle, die es tiberhaupt zu keinem Willens-
entschluss weder zum Guten noch zum Schlimmen gebracht
haben. Aber ein Beiseitestehen in dem Kampfe zwischen Gott
und dem Bosen und damit die Moglichkeit sittlicher Neutralitiit
ist fiir Dante ausgeschlossen. Diese Feigen gehoren daher in
die I6lle hinein, wenn sie sich auch dem sittlichen System nicht
einfiigen wollen, auf das Dante den Aufbau der Holle gegriindet
hat?). Schwieriger als die Verweisung dieser willenlosen Feig-
linge in die Vorholle diirfte die theoretische Rechtferticung der
Finordnung des Limbus mit den gerechten Heiden und den un-
getauften Kindern in den ersten Hollenkreis sein. Was Dante
dazu bestimmt hat, ist zweifellos zunichst die Strenge des
kirchlichen Dogmas gewesen 3). 1hr Unglaube (per non aver fe'.)
hat sie in dic Holle gebracht*). Dieser aber schliesst einen
weiteren sittlichen Mangel in sich ein: Die Nichtibung der
oheiligen Tugenden“. Im iibrigen aber haben diesc Helden,
Dichter und Philosophen durchaus den Forderungen des sittlich
gerechten Lebens entsprochen®). Nur ist ihre Sittlichkeit eine
durchaus innerweltliche. Sie ist daher auch in einem durchaus
diesseitigen Gliickseligkeitsstreben abgeschlossen ®). Und darin,

N Inf. III, 4—6.

%) Die Polemik Vosslers gegen Dantes Erfindung der moralisch Indif-
ferenten scheint mir ihr Ziel zu verfehlen (S. 560 f. und S. 965). Denn der
Dichter verweist ja die ignavi in die Holle und sagt damit, dass ihr Ver-
such, sich an der sittlichen Entscheidung vorbeizudriicken, vergeblich ist,
und dass sie dem Reich des Bosen angehiren. Die ,feige Unschuld®, von
der Vossler (S. 970) redet, gibt es bei Dante nicht. Nur psychologisch liisst
sich eine derartige sitfliche Gleichgtiltigkeit konstruieren, sittlich aber ergibt
sich eine unmogliche Kategorie oder ¢ine Kategorie — und in diesem Sinne
fillt die Entscheidung Dantes —, die ihren Ort im Reiche des Bosen hat.
Damit ist, wie mir scheint, die Frage auch ,wissenschaftlich* (dagegen
Vossler, S. 965) geniigend geklirt.

% Inf. 1V, 23 ff.

) Purg. VII, 8.

%) Purg. VII, 34—36. )

% F. Kern, Dante. Vier Vortriige. Tiibingen 1914. S. 42. ,,Asthetisches
Weltgeniigen, ruhige, reife Betrachtung, Weilen im Diesseitigen: Dies ist
der erste Kreis der Siinde.“



— 338 —

so diirfen wir Dantes Auffassung wohl deuten, liegt ihre Schuld,
eine Schuld, die allerdings wesentlich negativer Art ist. Denn
sie besteht in dem Nichtbezogensein ihres Willens auf den gott-
lichen Gnadenwillen und die in ihm ruhende himmlische Gliick-
seligkeit. — Immerhin kennt Dante einzelne Fille, wo die gott-
liche Gnadenwahl das sonst Unmogliche moglich gemacht hat1).
Zugleich lasst er uns allerdings fithlen, dass die legendarische
und dogmatische Erklarung dieser Fille ihre Unbegreiflichkeit
nicht aufhebt®). Aber das Unbegreifliche geschieht, und wenn
der Dichter damit auch das kirchliche Erlosungsdogma nicht
antasten will3), so ist es doch der sittliche Geist, der fiir ihn
die harte Schale an diesem Dogma erweicht, so dass er die
letzte Entscheidung tiber das ewige Schicksal des Menschen
aus seinem sittlichen Charakter herleitet.

,Doch sieh, gar Viele rufen: Christe, Christe!

Die im Gericht viel minder nah einst werden

Ihm stehn, als Mancher, der nicht kannte Christum.*

- Parad. XIX, 106—109 (Ubers. v. Philalethes).
Und auch darin driickt sich bei Dante die Vergeistigung
des kirchlichen Dogmas aus, dass die Bewohner des Limbus
keine eigentliche Strafe trifft. Sie fiihren ein trauervolles Leben,
doch ohne Pein (senza martiri)4), so dass man das Elysium des
ersten Hollenkreises mit Recht eine Elegie genannt hat?). Die
Stimmung ecines unwiederbringlichen Verlustes lastet auf den
Bewohnern dieses Kreises; aber es ist viel mehr gottliche Fii-
gung als eigener Wille, der sie die tiberirdische Seligkeit ver-
scherzen liess.
Die personliche Schuld beginnt doch erst dort®), wo der

Hollenrichter Minos, als der schaurige Repriisentant des schul-

") So insbesondere die Rettung Trajans, Parad. XX, 43 ff.; iiber die
zugrunde liegende Sage siehe Purgat. X, 713—93; Parad. XX, 106 ff.; Vossler,
Die gottliche Komdadie I, 93. — Die Rettung des Trojaners Rhipeus. Parad.
XX, 67 ff. Dazu Vergil. Aen. II, 426 f.

) Parad. XIX, 97 ff,, XX, 130—138, vgl. die Bemerkungen bei Vossler,
a. a. 0., S. 454, und Kern, S. 103.

3) Parad. XIX, 103 ff.

) Inf. IV, 28.

%) Vossler, a. a. O., II, 970.

%) Denn von einer persénlichen Schuld kann bei den ignavi, die sich
nicht einmal zu einem personlichen Willen durchgerungen haben, nicht die
Rede sein, ebensowenig bei den Bewohnern des Limbus, deren Zustand
mehr Schicksal als Schuld ist.



— 339 —

digen Gewissens, sein Verdammungsurteil gesprochen hat. Iirst
von diesem Augenblicke an stehen wir in der Welt des Bosen.
Psychologisech wird diese begriindet durch das Missverhiiltnis
der menschlichen Triebe zur verniinftigen Iiinsicht des Willens!).
Liisst der Wille den Trieben freien Lauf, ohne unter der Herr-
schaft des Affekts danach zu fragen, ob dadurch die Rechte anderer
verletzt werden, so verfillt er der Leidenschaftssiinde (inconti-
nenza). Die Schiidigung des Néichsten ist hierbei, wie leicht ersicht-
lich, nur eine mittelbare Folge des schuldhaften Wollens und Ian-
delns. Anders bei der Bosheitssiinde (malizia)! Dort ist sie das von
vornherein beabsichtigte Ziel?). In allen Fiillen aber zerstort
der siindige Wille den Aufbau des sozialen Lebens der mensch-
lichen Gesellschaft, den gottgewollten Ausgleich der natiirlichen
Triebe in ihr. So vernichtet bei dem L.eidenschaftssiinder die
im Geschlechtstrieb sich auswirkende selbstsiichtige Liebe die
Treue zum Gatten und ersetzt sie durch die Treue zum Lieb-
haber, die durch ihre Dauer nur die Unseligkeit des Liebes-
verhiiltnisses verewigt ®); als Parteisucht bewirkt sie bei Fari-
nata degli Uberti eine blinde Anhiinglichkeit an die Partei,
withrend ein gleiches Empfinden dem Vaterlande und dem Staat
verweigert wird*); als Vaterliebe leuchtet sie selbst im tiefsten
Schlund der Holle bei dem Grafen Ugolino noch einmal auf,
um sich in wiisten, viehischen Hass gegen den erbarmungslosen
Verderber seiner Familie zu verlieren. Gleich abstossend wirkt
das Bild der entfesselten Eigenliebe dort, wo sie sich als Selbst-
erhaltungstricb an Gaumenlust und Schlemmerei hingegeben
hat; nur ,menschengleiche Nichtigkeiten?®) fasst der Hollen-

1) Vgl. dazu die psychologische Skizze in Philalethes Dante-Ubersetzung
Bd. II, S. 174—181.

% Die Zweiteilung der Siinden in Leidenschafts- und Bosheitssiinden
hat Dante aus Aristoteles iibernommen, auf dessen Nikomachische Ethik er
sich Infern. XI, 79 ff., ausdriicklich beruft, vgl. Aristoteles, Nik. Ethik VII,
1, und V, 8. Aristoteles und Dante erwiihnen daneben noch die tierische
Roheit (1 gtdryg — matta bestialitade) als eine besondere Art der Ver-
kehrung der menschlichen Natur; doch bleibt sie fiir ihre ethische Syste-
matik ohne Bedeutung, siche Vossler, a. a. 0., S. 296.

) Hierzu und zum folgenden siehe die geistvollen Ausfithrungen von
Kern, Humana civilitas, S. 50 f., denen ich fiir das Verstindnis von Dantes
Kulturphilosophie das meiste verdanke.

%) Doch nicht ganz! Die Rettung von Florenz durch den Ghibellinen-
fithrer gibt seiner Personlichkeit einen Zug tragischer Grasse, siehe auch
F. Kern, Dante, S. 50.

%) Inferno VI, 36.



— 340 —

kreis, in dem die im Schlamm ihrer Begierden Versunkenen
kaum noch #usserlich ihr menschliches Wesen erkennen lassen.
Und ganz der geistigen Verkiimmerung ist die Selbstlicbe bei
denen verfallen, die durch Verschwendung oder blindes Zu-
sammenraffen materieller Giiter den Sechwerpunkt ihrer Existenz
aus sich heraus in die materielle Welt verlegt haben — die
Verschwender dadurch, dass sie mit der wirtschaftlichen Sicher-
heit ihres Lebens dessen notwendige materielle Grundlage ge-
tahrden, die Geizigen dadurch, dass sie im Dienste der cupi-
ditas die sittlich-religitose Zweckbestimmung ihres Lebens preis-
gegeben haben. Uberall aber, wo die Leidenschaft sich zum
Herrn des Menschen gemacht hat, sehen wir einen an sich be-
rechtigten Trieb in sinnlose und verderbliche Gier umschlagen,
weil ihm die Regelung durch die Vernunft und damit diec Ein-
sicht fehlt, wie dieser Trieb nur in seiner Begrenzung durch
die von (Gott gewollte Natur- und Rechtsordnung die irdische Gliick-
seligkeit des Mcnschen zu sichern und den Frieden der mensch-
iichen (Glemeinschaft zu gewihrleisten vermag. Daher kann denn
auch die Holle nur ,das Trugbild einer Stadt“ umschliessen,
dic unter ihren Bewohnern kein anderes Bindemittel kennt als
den gegenseitigen Hass und den himischen Wunsch, einander
zu schaden'). Diesen Zerrbildern menschlichen Trieblebens, die
die obere Holle erfiillen, muss man die Bilder entgegenstellen,
die Dante im Paradiese von dem Frieden eines gliicklichen
Familien- und Staatslebens entworfen hat?), sodann die Hoff-
nungen, die er an die von ihm ertriumte Wiedergeburt des
kirchlichen und politischen I.ebens kniipfte, wenn nur erst ein-
mal die Wolfin der Habgier in die Holle zuriickgetrieben sei,
aus der sie entsprungen?), um zu ermessen, wie diese Welt der
Leidenschaftssiinde das volle Widerspiel zu der von dem
Dichterphilosophen metaphysisch geforderten Harmonie der gott-
lichen Weltordnung und zu den in die Vergangenheit wie in
die Zukunft der vaterliindischen Geschichte verlegten Triumen
eines goldenen Zeitalters darstellt.

1y Kern, Hum. civil.,, S. 52. ,,.Die, Holle kann die Soziallehre erst nach
ihver negativen Seite entfalten‘; sie zeigt ,,die Gemeinschaftswidrigkeit der
Siinde¥*. — ,,Die cittd dolente ist das Trugbild einer Stadt.® S. 53, cf. Inf.
VIII, 76—85, I1X, 89—99.

*) Parad. XV.

9 Inf. I, 109—111.



— 341 —

Aber dieser Giegensatz zwischen Wirklichkeit und Idee ist,
so scheint es, Menschenschicksal. Auf Erden lastet die leiden-
schaftserfiillte Atmosphire des Kampfes und am Himmel wan-
deln ,selig in sich selbst® die gottlichen Idealgestalten, die wie
,Gottes Schaftnerin® Fortuna die Schicksalslose iiber den Men-
schen werfen, unbekiimmert darum, wie dieser das ihm gewiesene
Los aufnimmt?). Fast erschreckend wirkt diese Gleichgiiliigkeit
der Gliicksgottin, wenn wir mit ihr das leidenschaftliche Ver-
halten der Menschen vergleichen, deren Wille wie mit Not-
wendigkeit durch den lockenden Reiz der matericllen Giiter
in den Strudel der Habgier und in die ,Liebe zum Wandel-
baren“?) hineingezogen wird. Muss nicht die Kraft, die zu solcher
sittlichen Verderbnis den Anreiz gibt, viel mehr als eine dimo-
nische, denn als eine gottgesandte bewertet werden? Der nahe-
liegenden Versuchung dieses Gedankens hat der Dichter nicht
nachgegeben. Fortuna bleibt Gottes Schaffnerin®). Was besagt
aber diese Bezeichnung anders, als dass diec materiellen und
wirtschaftlichen Giiter Gottes Gaben und dass ihre Zuwendung
an den Meanschen nach gottlichem Plane sich vollzieht? — Nicht
der Besitz oder Nichtbesitz dieser Giiter, der nicht anders zu
werten ist wic die natirlichen Gaben des Leibes und der Seele,
die Gott dem Menschen verlichen hat, bedeutet darum fiir scin
sittliches Leben etwas, sondern allein die Gesinnung, mit der
diese Giiter gebraucht und genossen werden. Ihre Nichtachtung
durch den Verschwender, ihre iibermiissige Bewertung durch
den Habsiichtigen bedingen in gleicher Weise eine Verkennung
ihres wirklichen Wertes fiir unser Leben. Die Gefahr aber, die
in dieser Verkennung liegt, steigert sich insbesondere fiir den
Habsiichtigen, der bei der Verfolgung seines Zieles nach den
Mitteln, deren er sich bedient — der Kreis der Wucherer
zeigt es —, nicht viel fragt. Und wie diese die Naturgesetze
des wirtschaftlichen Lebens zu ihrem selbststichtigen Vorteil
misshrauchen?), so zerstért der Leidenschaftssiinder tberhaupt

1 Inferno VII, 73—96.

?) Parad. XV, 11, ,per amor di cosa che non duri®.

) Inferno VII, 78, ,,ministra*. Zur Erklirung der Fortunafigur siche
Kern, Hum. civ., S. 58 f.; Vossler, Gottliche Komdadie 1, 318 f., II, 981.

Y) Deun diese gestatten die Vermehrung der wirtschaftlichen Giiter
nur durch die Schépferkraft der Natur und die ihr angepasste Arbeit des
Menschen, nicht durch das unfruchtbare Geld; siehe Inf. XI, 99—111; Kern,
a. a. 0, S. 61; Vossler I, 470.



— 342 —

das organische Gefiige des Lebens, indem er einen einzelnen
Trieb zu wucherischer Geltung gegeniiber allen anderen kommen
l4dsst, Aber noch hebt diese krankhafte Stérung des sittlichen
Lebens wenigstens fiir das unmittelbare Willensbewusstsein
die Beziehung zu Gott nicht auf!). Das geschieht erst in der
unteren Holle und es ist daher ein von Dante wohl berechneter
Zug, wenn er gleich hinter den Mauern der Hollenstadt Dis
uns in den Ketzerkreis einfiithrt?). Die theoretische Gottlosig-
keit findet dann ihre Fortsetzung in der praktischen Gottlosig-
keit der Gewalttiitigen, d. i. der eigentlichen Bosheitssiinder %).
Deren asoziales Wesen liegt klar vor Augen: sie wollen, und
zwar mit immer entschiedenerem Willen, die Schidigung des
Niichsten; sie wollen nicht einmal mehr ihr eigenes Leben; sie
wollen keine Gemeinschaft mit Gott; sie sind die bewussten
Zwietrachtstifter, Betriiger und Filscher; sie missbrauchen das
ihnen geschenkte Vertrauen und am Ende begegnen wir dem
schrecklichen Bilde derer, die sich an den Héauptern von Staat
und Kirche vergriffen haben und damit den von Gott gewollten
Bau der menschlichen Gesellschaft in seinen Grundpfeilern zer-
storen. Und wie hier in den tiefsten Il6llenkreisen nur noch
cine blinde Vernichtungswut den Willen treibt, kehrt sie sich
selbst gegen die eigene Personlichkeit. Von Mitgefiihl mit ihrem
Schicksal wollen diese Entmenschten nichts mehr wissen, nicht
einmal ihren Namen erhalten sehen?). Ins Wesenlose mochten
die einzelnen versinken, und nur noch die zermalmende Bewe-
gung, womit Satan in ewiger Wiederholung die Erzverriiter zer-
fleischt, deutet an, dass hier noch Leben vorhanden, aber ein
Leben, das nichts anderes ist als ein ewiger Vernichtungs-
prozess ).

Zu einem gleich trostlosen Krgebnis gelangt auch die hol-
lische Geschichtsphilosophie, deren gedaunkliches Symbol uns

) ,Wenn gnidig uns des Weltalls Konig wire, so wiirden wir fir
Deinen Frieden bitten*, spricht in dieser Gesinnung noch Francisca da Ri-
mini, Inf. V, 91 f.

) Vgl hierzu die Ausfithrungen von P. Pochhammer, Dantes gottliche
Komdodie in deutschen Stanzen. Leipzig 1901. S. 410 f.

3 Uber die Einteilung der unteren Holle im Anschluss an Cicero, de
officiis I, XIII, 41, siehe Vossler, a. a. 0., S. 225 f.; Kern, Hum. civ,, 8. 54 f.

) Inf. XXXII, 9.

5) Kern, Dante, S. 70. ,Hier ist das organische Leben erschopft. Die
Phantasie erstirbt im unfassbaren brutalen Stoff.*



— 343 —

Dante in dem Mythus von dem Alten auf Kreta gezeichnet hat?).
Gleich dem Traumbild Nebukadnezars deutet dieser in dem
Bau seines Korpers die Reihenfolge der Weltreiche in ihrer
unaufhaltsamen Verschlechterung an. Von Rissen ist sein Leib
durchzogen, aus welchen die Siindentrinen der Menschheit
hervorquellen, die dann gesammelt in der Hélle als die diese
durchfliessenden Strome hervortreten. Dem sagenhaften ersten
Weltreich, Agypten, wendet der statuenhafte Riese den Riicken
zu, withrend sein Antlitz auf Rom gerichtet ist. Aber keine
Hoffnung beseelt seine Ziige. Ist doch das rémische Imperium,
das letzte in der Reihenfolge der Weltreiche, in der Verfassung,
in der es in die Gegenwart hiniiberreicht, das schwichste unter
allen. Der Fuss, auf den es sich stiitzt, ist tonern und gebrochen?).
— Diese diistere und verzweifelte Geschichtsbetrachtung, der
wir mit #dhnlichem Ausblick schon bei Otto von Freisingen
begegneten, hat Dante auf die Holle beschrinkt; sie bildet fir
diese das letzte Wort menschlicher Erkenntnis. Aber sie hat
eben auch nur an dieser Stelle Geltung, withrend der Dichter
an anderem Orte seinen Zweifel iiber die Entartung und den
Verfall von Staat und Kirche durch den chiliastischen Traum
des kiinftigen gerechten Kaisers tiberwunden hat, dessen Amt
es ist, die rechte Verfassung der Welt wieder herzustellen.
Auch hier ist ein Vergleich mit Otto von Freisingen lehrreich.
Ihm ist wic Dante in seiner Hoéllenvision der Untergang des
romischen Imperiums eine erschiitternde Tatsache. Die Reihen-
folge der Weltreiche ist damit abgeschlossen., An ihre Stelle ist
das allumfassende Imperium der Kirche getreten. Aber man
kann nicht sagen, dass diese Entwicklung von Otto mit Freude
begriisst wiirde. Gedriickt und zweifelnd steht er ihr gegeniiber.
Zugleich bemerkt er, wie auch der Gang der menschlichen
Geisteskultur seinem natiirlich gebotenen Abschlusse zuneigt.
So bleibt ihm als einziger Trost der Gedanke des bevorstehenden
Weltendes, von dem er jene Umgestaltung der geistigen und
sittlichen Welt erwartet, die seinem Kkirchlichen Glauben ent-
Spricht. Die politische und kulturelle Welt dagegen ist fiir ihn

) Inferno XIV, 103—120. Zur Erklirung vgl. Kern, Hum. Civil., S. 62;
Vossler 11, 1013; und Ozanam, S. 88.
%) Inf. XIV, 104 1.
. %) Siehe meine Betrachtungen III, ,Internat. kirchl. Zeitschrift 1917,
y S, 50.



— 34 —

beim Abschluss von Gottes Weltrechnung ein verlorener Posten.
Anders bei Dante!)! Dem Staat mit seinem Rechts- und Kultur-
leben kommt bei ihm in Gottes Haushalt ein ebenso positiver
und unverginglicher Wert zu wie der Kirche. Zwar liegt auch
ihm der lebensmiide Gedanke des Weltabschlusses nicht fern.
-Trotzdem hingt er mit heissem Empfinden an der Welt, cbenso
abgestossen durch tausend Bilder der Verruchtheit, die die Zer-
setzung des Lebens in ihr unter dem Einflusse selbstsiichtiger
Habgier zeigen, wie angezogen von den idealen Kriiften, von
deren Wirksamkeit er den Wiederaufbau des religivsen und
politischen Lebens in ihr erwartet, jedenfalls aber voller Hoffnung
fir die Zukunft der Menschheit, die seine Triaume von dem
Friedensreich der Gerechtigkeit und Liebe erfiillen soll.

Gewiss hat er diese Hoffnungen mit den mystischen Gesich-
ten des Propheten umkleidet, aber die Moglichkeiten, auf die er als
solcher den Blick richtet, sind doch mehr als phantastische, von
den Zeitverhéltnissen hervorgerufene Einfille eines Triumers;
es sind sehr ernsthaft begrindete Uberzeugungen, die sich zu
einem religios politischen System verbinden, das den fiur das
Mittelalter bedeutsamsten Zusammenschluss der -christlichen
Ethik mit dem Staats- und Kulturgedanken darstellt.

Dieses System ist ein theistisches®). Auch die Holle lisst
dementsprechend die theozentrische Beziehung der im Selbst-
suchtswillen sich isolierenden Individuen darin hervortreten,
dass sie diese der strafenden Gerechtigkeit Gottes unterstellt.
Eine positive Beziehung zum géttlichen Willen gewinnt aber
das System erst in den grundlegenden Annahmen, die es fir
den Aufbau des sozialen Lebens macht. — Dante hat wie Thomas
von Aquin aus Aristoteles die Lehre vom politisch-sozialen Wesen
des Menschen iibernommen und sie mit der stoischen Lehre vom
Naturgesetz als der Grundlage des sittlichen Lebens verbunden.
Beide Gedankenreihen aber werden von ihm mit der theistischen
Grundvoraussetzung seines Systems verkniipft$). — In jeder
Menschenseele lebt als wirksamster Trieb zur Betiitigung des

') Siehe Ddollinger, I, n. Akad. Vortrige I, 101.

%) Vgl. Kern, Hum. civil.,, 8. 72. ,Die christliche Gesellschaftslehre ist
keine altruistische, sondern eine theistische.*

8) Dass sich aus dieser Verkniipfung gewiss verschiedenartiger Elemente
ein unvereinbares Ganzes ergeben miisse, wie Vossler, a. a. 0., I, 451, be-
hauptet, vermag ich nicht einzusehen.



345 —

sozialen Lebens das Gefiihl fiir ,das Recht“1). Als Naturgesetz
dussert sich dieses Gefiihl bei allen Menschen in gleicher Weise.
Es ist im Grunde nichts anderes als der uns bewusst gewordene
Gotteswille ). — Der Zweck des Rechtes aber, das demn Bewusst-
gein in der Form naturgesetzlicher Notigung deutlich wird, ist
das gemeinsame Wohl aller?®). Daher muss es auch vor allem
die Hemmungen beseitigen, die diesem scinem Hauptzweck im
Sonderwillen der einzelnen begegnen. Somit erweist sich das
Recht insbesondere als ein Heilmittel gegen die Siindet). —
Wenn der Stolze den Nichsten erniedrigt, um sich iiber ihn
erheben zu konnen, wird der gerechte Sinn die Leistungen eines
jeden gerne und freudig anerkennen?®). Wie der Neidische die
Vorziige anderer herabsetzt, weil er darin ein Mittelsieht, sichgegen
eine Geringschiitzung seiner selbst zu wehren, sowird im Gegensatz
dazu das gerechte Empfinden sich von dem Bewusstsein durch-
dringen lassen, dass einer des andern als Stiitze bedarf, und dass
alle in gottgewollter Abhiingigkeit einander zu dienen haben€).
Wenn endlich der Zorn zu rascher Vergeltung neigt, beugt das
Recht den Willen des einzelnen unter den Gemeinwillen, dem allein
auch das Vergeltungsrecht gegeniiber geschehenem Unrecht
zugestanden werden darf7).

Insofern aber der Rechtssinn sich mit dem Gemeinwillen
des Volkes verbiindet, muss dieser sich ein Organ schaffen, das
seinen Gesetzen Achtung und Anerkennung sichert. Dieses Organ
aber ist die Obrigkeit mit der ihr zustehenden Zwangsgewalt?®).
Thre Zweckbestimmung kann natiirlich keine andere scin als
die des Rechts selbst, nimlich das Wohl aller®). Daraus folgert

1 Uber das Wesen des Naturrechts bei Dante siehe Kern, Hum. civil.,
S. 22 ff.

%) Monarch. II, 2, siehe oben S. 3, Anmerk. 1.

% Monarch. II, 5. Daher erklirt Dante ganz in Ubereinstimmung mit
Thomas von Aquin,',,Gesetze, die nicht das Wohl der Untertanen be/,wecken
sind wohl dem Namen nach, nicht aber in Wirklichkeit Gesot/e“ cf. Thomas
v. A., Summa theol. 1I, 1 q. 95 a 2.

) Monarch. 111, 4, Die Verwalter des Rechts, die geistliche und die
weltliche Gewalt, ,,sunt remedia contra infirmitatem peccati, vgl. Kern,
a a 0, S 8.

l’) Purg. XVII, 115—117, cf. XI, 82—88.

o) Pum XVII, 117—1£0, XIII, 59 f.

Y] l’um XVII, 121—124, dazu Kern, a. a. 0., S. 72.

8) Monarch. I1I, 10 und 16, siehe Kern, S. 24.

®) Monarch. II, 5.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Hoft 4, 1918. 23



— 346 —

der Satz, dass der Monarch der Diener aller und dass die Ob-
rigkeit ein Amt und kein Besitz ist !). Fast mochte man versucht
gein, aus diesen Siitzen die Theorie herauszulesen, dass der
Monarch nur das ausfiilhrende Organ des Volkswillens und der
Verwalter seiner Interessen sei. Dagegen sprechen jedoch ge-
wichtige Bedenken. Denn nicht den beliebig wechselnden Ent-
schliissen des Volkswillens, sondern allein seinem metaphysisch
begriindeten Rechtswillen dient der Monarch als ausfiihrendes
Organ. In diesem Sinne crgeht an die Fiirsten allgemein die
Aufforderung, die zugleich ihre himmlische Berufung ausdriickt:
Diligite iustitiam ... qui iudicatis terramn?)! So wird fir Dante
das Firstenamt zu einem Gnadenamt, dem die Verwaltung einer
gottlichen Gerechtsame in der iustitia distributiva iibergeben
ist%). Der First, und im hochsten Sinne der Weltkaiser, gilt ihm
als Stellvertreter Gottes auf Erden, der einem jeden das ihm
zukommende Recht zuteil werden lisst. Das Filrstenamt steht
in dieser seiner Funktion in einer Parallele zum Amt des Priesters
und des Papstes, das gleichfalls das Naturgesetz durch das
Liebesamt der Sakramentspendung erginzt. Beiden Amtern
liegt also die Durchdringung des naturhaften Willensiebens
mit dem Geiste der Gnade ob, der First, indem er den uner-
zogenen Willen zum Guten erzieht, den siindigen zur Gerech-
tigkeit zwingt und so das Reich der sittlichen Freiheit begriindet,
in welchem der Mensch seine Gliickseligkeitsbestimmung erreicht,
der Priester, indem er das naturgesetzlich bestimmte Gewissen
durch Belehrung tiber die Gebote des alten und neuen Bundes
in das Reich der Gnade einfiihrt, das stindige Gewissen durch
das Sakrament der Busse liutert und so wiederum der sittlichen
Freiheit entgegenfiihrt, welche die Voraussetzung fiir den Eintritt
in das Liebesreich der durch mystische Gottesschau Beseligten
ist?). Diese Berufsauffassung der weltlichen und geistlichen
Obrigkeit finden wir am ausdrucksvollsten in der néchtlichen
Vision im Firstental des Purgatoriums dargestellt, deren durch-
sichtige Allegorie uns Staat und Kirche als Schutzengel der

) ,,rex propter gentem*, ,monarcha qui minister omnium procul dubio
habendus est*, Monarch. I, 12; dazu Kraus, F. X., Dante, S.690; Ozanam, 183.

%) Convivio IV, 4 und 9; Mon. III, 10; vgl. Kern, S. 80; Kraus, S. 735.

8) Parad. XVIII, 91—93.

4) Vgl. hierzu die Ausfithrungen bei Kern, S. 74.

%) Vgl. hierzu die verwandten Ausfiihrungen bei Kern, Hum. civil,
S. 68, S. T4 f.



o B
Menschheit schildeirt, deren Amt es ist, mit ihren Schwertern
die Schlange der Versuchung von den Seelen fern zu halten.
Dass beide im Dienste der Gnade stehen, wird dadurch ange-
deutet, dass zugleich mit ihrem Erscheinen am niichtlichen
Himmel die Sterne des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
aufleuchten!). Staat und Kirche sind also die Fiihrer auf dem
Wege zur gottlichen Gnade und sie fithren so lange, als die
Secle noch von irdischem Begehren gehalten und dadurch in
Gefahr ist, ihre ewige Bestimmung aus den Augen zu verlieren.
In dem Augenblick, wo diesc Gefahr tiberwunden und der miih-
same und stcile Weg sittlicher Liuterung hinter ihr liegt, d. h.
auf der Hohe des irdischen Paradieses, wird die Seele fiir miindig
erklirt und ihr die Autonomie des sittlichen Willens zuge-
sprochen ?):

,Erwarte Lehre nicht noch Wink von mir;

Denn frei, gesund und aufrecht ist Dein Wille

Und Irrtum wiir’ es, jetzt ihn noch zu ziigeln.

Drum krin’ ich nun mit Kron’ und Mitra Dich.*?)

Schon (iber den Sinn dieser Miindigkeitserklirung gehen
die Auffassungen auseinander*). Sprechen sie die sittlich geliu-
terte Seele von jeder irdischen Vormundschaft, von staatlicher
und kirchlicher Autoritiit frei oder gilt die verlangte Freispre-
chung des selbstiindigen Gewissens nur gegeniiber dem Staat,
withrend die Kirche ihre richterliche Autoritiit auch noch ferner-
hin beibehiilt? — lLetztere Auffassung wiirde sich darauf berufen
konnen, dass in den Schlussgesiingen des Purgatorio Beatrice,
die doch als Repriisentantin der Kirche erscheint, Dante noch
einmal zu einem hochst personlich gehaltenen Siindenbekenntnis
zwingt ®) und damit nach der Erklirung Vosslers deutlich macht,
pdass der Mensch, wenn er dem Geiste der gottlichen Wahrheit
und der fiirchterlichen Stimme seines Gewissens allein und ohne
Hiilfe entgegentriite, er seinen eigenen Trotz und Stolz zerbrechen
miisste, ... Da die Stimme Gottes, d. h. unser sittliches Gewissen,
mit absoluter Logik uns richtet und verdammt, so bedarf es

1) Purgat. VIII, 22—39, 88—108. Auch diese Erklirung entnehme ich
aus Kern, Hum. civil,, S. 68.

%) Vgl. Kern, a. a. 0., S. 68 und S. 81 f.

8) Purgat. XXVII, 139—142.

) Siehe Otto Gildemeister, Dantes gottliche Komdodie, 1888, S. 836. —
F, X. Kraus, Dante, S. 342. — Kern, S. 81.

%) Purgat. XXX und XXXI.



— 348 —

einer Kirche, die uns gegen uns selbst in Schutz nimmt“?), In-
dessen die hier geschilderte Lage ist doch eine ganz personliche,
aus den Erlebnissen des Dichters erwachsene und in ihrer per-
sonlichen Fassung keineswegs dazu geeignet, das Verhiltnis
des Individuums zur Kirche iiberhaupt abzubilden. Vielmehr
diirfen wir die Erkliarung des sittlichen Selbstbestimmungsrechtes
am Ende des 27, Gesanges des Purgatoriums als ein durch den
Ideengehalt der Dichtung notwendig gefordertes Ergebnis an-
sehen. Der sittlich geliduterte und entsiihnte Mensch ist hiernach
auch der Kkirchlichen Bevormundung entwachsen, wenigstens
bedarf er keiner Gewissensweisungen mehr, mag auch ,die
Kirche als Gnadenwunder“ ?) weiterhin noch bemiiht sein, ihm
die erschliessbaren Tiefen des gottlichen Gnadenwaltens zu
eroffnen. Aber vergessen wir dabei nicht, der Mensch, der aller
Stindenschuld entladen und von aller Gefahr der Versuchung
frei ist, ist eine von Dante erdachte Idealfigur, mit der sich
die Wirklichkeit des Lebens nicht vergleichen lisst. Fir diese
wird daher die Notwendigkeit kirchlicher und staatlicher Fiib-
rung dauernd bestehen bleiben?®. — Schon diese Uberlegung
stimmt bedenklich gegen die Annahme, dass Dante den Gedanken
der Autonomie der sittlichen Personlichkeit gelehrt habe. Diese
Autonomie bleibt fir ihn ein idealer Fall und eine im Grunde
unvollziehbare Moglichkeit. — Ebensowenig lisst sich die Be-
hauptung von F. X. Kraus aufrecht halten, der Dichter habe
,die individuelle Gewissensfreiheit als unantastbares Gut eines
jeden Biirgers und als Grundlage und Voraussetzung jeder
irdischen Wohlfahrt und jedes vernunftgemiss eingerichteten
Staatswesens dahingestellt“ *). Trife das zu, so wiirden wir die
gerechten Heiden nicht in der Vorholle und in der Hélle selbst
gewiss keinen Ketzerkreis angetroffen haben. Dante teilt aber
ohne Einschrinkung die mittelalterliche Meinung, dass Ketzerei
irgendwie auf einer schuldhaften Willensverhéirtung beruhen
miisse ). Von der absoluten Wahrheit und Erweisbarkeit des
kirchlichen Glaubenssystems ist er durchaus iiberzeugt®). Dass

1) Vossler, K., a. a. 0., 1I, 1153.

%) Kern, a. a. 0., S. 68, Anmerk. 2.

5 A a. 0, S. 82 ;

) Kraus, F. X., Dante, S. 723.

8) Siehe Thomas v. Aquin, S. th. II, 2 q. 11 a 1 ad 2 u. 3. Damit ver-
gleiche man die Charakteristik Mahomets, Inferno XXVIIL

% Siehe die scholastischen Ausfiihrungen {iber den Glauben, Parad. XXIV.



— 349 —

demgegeniiber der einzelne das Recht individueller Gewissens-
freiheit fir sich beanspruchen konne, ist diesem dogmatischen
Denker ganz unerfindlich und wiirde ihm mit der Anerkennung
eines verderblichen Relativismus gleichbedeutend erschienen
sein. — In diesen Fragen ist Dantes Rechtgliubigkeit mit allen
mittelalterlichen Befangenheiten, die sich daran kniipfen, eine
erweisliche Tatsache'). Dennoch diirften diejenigen Recht haben,
die vermuten, die Gesinnung des Dichters sei grisser und freier
als die scholastische Herbheit seines Denkens. In der Tat seine
Personlichkeit hat Dante niemals preisgegeben: er mag Vergil
in kindlich gliubiger Verehrung anhangen, er mag Beatrice in
heiliger Demut sich beugen — zuletzt ist es doch sein eigenes
Denken und sein eigenes Herz, das sich also mit den Ausspriichen
der Vernunft und den Figungen der Gnade eins weiss. Wenn
darum auch in seiner Dichtung ,alle katholisch-mittelalterlichen
Autorititen erscheinen®, so bleibt doch fiir ihn das von der
Gnade Gottes, in einer Vision, erleuchtete Einzelgewissen die
letzte Instanz auf Erden. Keine Abhandlung tiber Dantes , Recht-
gliiubigkeit“, kein Nachweis seiner dogmatischen Fehllosigkeit
kann die Tatsache beseitigen, dass der Dante des Gedichts
aus seiner Sindenschuld ohne Papst und Kaiser, nur durch den
Verkehr mit geistigen Méchten, sich zur Seligkeit erhebt?).

1) Uber Dantes katholische Rechtglinbigkeit vgl. Fr. Hettinger, Die
Theologie der gottlichen Komddie des Dante Alighieri in ihren Grundziigen,
Kéln 1879, S. 20 f, S. 122; F. X. Kraus, Dante, S. 702 f.

) F. Kern, Hum. civil.,, S. 49.

(Schluss folgt.)
Bonn. Rudolf KEUSSEN.




	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

