Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)
Heft: 4
Artikel: Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu in Luzern und

Stiftspropst Dr. Ignaz Daéllinger in Minchen tber den Kirchenstaat
Autor: E.H.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ws P e

Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu
in Luzern und Stiftspropst Dr. Ignaz Déllinger in
Miinchen iiber den Kirchenstaat.

In der Schrift iiber meinen am 22. Januar 1865 verstor-
benen Onkel Stiftspropst Jos. B. Leu (Bern, 1904) habe ich
(S. 84 f.) einen Brief mitgeteilt, mit welchem Doéllinger unterm
15. Oktober 1861 auf eine Zuschrift antwortet, die er von Leu
erhalten hatte. Aus Dollingers Nachlass ist mir nachher durch
die Giite seines Biographen Friedrich diese Zuschrift iiber-
mittelt worden. Sie ist von historischem Interesse; denn sie
zeigt, wie anno 1861 in der Schweiz liberal gesinnte Geistliche
iber die Zukunft des Kirchenstaates und der katholischen
Kirche tiberhaupt dachten.

Leu fiirchtete, wie aus den ersten Zeilen seines Briefes
hervorgeht, dass er in Dallingers Augen kaum als vollwertiger
Katholik dastehe. Er hatte 1853 seine Schrift ,Warnung vor
Neuerungen und Ubertreibungen in der katholischen Kirche
Deutschlands“ herausgegeben und sich darin in sehr respekt-
vollem Tone auch gegen Dollingers Ansicht gedussert, dass es
nicht zulissig sei, fiir einen verstorbenen Protestanten — den
Grossherzog von Baden — eine Seelenmesse zu lesen. Dazu
kam, dass Déllinger auch mit Leus Schrift itber die unbefleckte
Empfingnis nicht ganz zufrieden gewesen zu sein scheint.
Wenn er sie in einem Brief an Michelis als ,Pamphlet® be-
zeichnet?!), so ist dieser Ausdruck, wie mir seinerzeit
Professor Friedrich geschrieben hat, allerdings einfach im
Sinne des englischen Sprachgebrauches fiir ,Broschiire“ oder
pkleine Schrift“ und nicht in der abfilligen Bedeutung gebraucht,

1) Friedrich, Ignaz von Déllinger, ITI, 133.



— 325 —

in welcher er sonst im Deutschen gewohnlich angewendet
wird. Allein Dollinger hatte doch die Zumutung, sich selbst
auch iiber die Dogmatisierung der unbefleckten Empfiingnis
zu dussern, sehr bestimmt abgelehnt. Das geschah keineswegs,
weil ihm die Sache nicht klar gewesen wiire oder weil er sie
in ihrer Bedeutung unterschiitzt hiitte, sondern weil er die
»deutsche Theologie® in Rom nicht neuen Angriffen aussetzen,
die eigene fernere literarische Wirksamkeit nicht unfruchtbar
machen und den ,Gegnern der Kirche“ keinen Anlass zum
Triumph geben wollte. Gerade fiir diese letztere Gefahr war
ihm Leus Schrift ein warnendes Beispiel. Auch Leu war, wie
Michelis, offenbar der Meinung gewesen, dass ein Theologe
wie Dollinger seine Stimme gegen das projektierte neue Dogma
hitte erheben sollen; er beklagt in der Vorrede zu seiner
Schrift, ,dass bereits ein Druck auf den Geistern liege®; aber
er ist der Meinung, ,man koénne durch Schweigen ebenso
gut fehlen wie durch Reden“; diesmal sei Reden geboten. Iir
verhehlte sich dabei gar nicht, dass fiir die katholische Kirche
ein kritischer Moment gekommen sei. Angstlich figte er bei:
, Vielleicht ist meine Anschauungsweise die unrichtige und
mein Blick in die Zukunft zu ftriibe. Gott gebe, dass dem
so sei.“

Daollinger hatte aber recht: ein katholischer Theologe
setzte sich schweren Unannehmlichkeiten aus, wenn er sich
gegen die Dogmatisierung der unbefleckten Empfingnis aus-
sprach. Leu zog sich mit seiner Schrift die heftigsten An-
feindungen und Beschimpfungen zu; die ,Warnung“ kam auf
den Index und durfte von keinem katholischen Theologen
mehr in Schutz genommen werden. Wer sich nicht kompro-
mittieren wollte, musste sich vom Verfasser der geschmiihten
Schrift zuriickziehen. Das tat sogar Hirscher, der doch zu
dieser Publikation Veranlassung gegeben hatte!). Leu war
isoliert. Diese Lage erklirt den schiichternen Ton, in welchem
das nachfolgende Schreiben beginnt. Es lautet:

,Hochwiirdigster, gnidiger Herr Propst!

Die Erwiderung auf Ihren offentlichen Vortrag iiber den
Kirchenstaat, welche ich soeben im ,Freiburger Kirchenblatt*

') Vgl. meine Schrift: Stiftspropst Jos. B. Leu und das Dogma von
1854, S. 33 ff.



— 326 —

Nummer 16 und 17 gelesen habe!), veranlassen mich, den
Gedanken, an Sie einige Zeilen zu schreiben, wirklich auszu-
filhren. Mein Name tont vielleicht in Ihren Ohren um so un-
angenehmer, je weniger Sie mich personlich kennen., Zur
Beruhigung mag Thnen aber dienen, dass selbst im romischen
Vatikan von mir die Meinung herrscht, dass ich es mit der
Kirche gut meine, und mein Hauptfehler nur darin bestehe,
ein Gegner der Jesuiten und ihrer Kirchenpolitik zu sein.
Der edle Pius IX. liess sich herab, mittelbar mir Freundliches
sagen zu lassen, und zwar gerade zur Zeit (und auch nachher),
als es sich darum handelte, meine ,Warnung® auf den Index
zu bringen?®). Soviel zur Orientierung.

Als ich mit ausserordentlichem Vergniigen Ihre Vortrige
in der ,Allgem. Ztg.“ lag?), hatte ich einige Tage vorher mit
dem hiesigen Geschiftstrager des Apostolischen Stuhls, Hrn.
Bovieri, ein Gesprach tber den gleichen Gegenstand gehabt,
folgenden wesentlichen Inhalts (Er war gekommen, um mir
dankend anzuzeigen, dass ich beim pépstlichen Anleihen auf
hiesigem Platze ,primus* gewesen sei)*): Ich &usserte die
Meinung, dass das Oberhaupt der Kirche als solches nicht nur
ehrwiirdiger und einflussreicher, sondern selbst auch unab-
héngiger wire, wenn die weltliche Regierung ihn nicht mehr

) Es handelt sich um die am 5. und 9. April 1861 in Miinchen ge-
haltenen sogenannten Odeonsvortriige iiber den Kirchenstaat. Vgl. Fried-
rich, Ignaz von Déllinger, III, S. 233—269.

?) Vgl. ,Stiftspropst Jos. B. Leu“, S. 41. Augustin Theiner, Prifekt
des geheimen pipstlichen Archivs, schreibt unterm 3. Dezember 1853 an
Leu iiber eine Audienz, die er beim Papst gehabt hatte: ,L#chelnd be-
merkte derselbe (der Papst): Er (Leu) meint es gut mit der Kirche und
gehort dem juste milieu an.*

%) Es kann nur eine Berichterstattung iiber die Vortriige gemeint
sein. Als die Vortrige eine ungeheure Aufregung verursachten, wollte
Déllinger zur Beruhigung des Publikums den Wortlaut des Gesagten in
der ,Allgem. Ztg.“ veroffentlichen. Allein Friedrich schreibt: ,Déllinger
fiihlte selbst, dass er etwas zur Beruhigung der erregten Gemiiter tun
miisse, und bot das Manuskript seiner beiden Vortrige der Redaktion der
oAllgem. Ztg.* an. Auffallenderweise wurde er jedoch von dieser abge-
wiesen.* Dollinger, III, S. 239 und S. 248.

%) Es handelte sich um eine Sammlung, die den Zweck hatte, dem
Papst die zum Unterhalt einer kriegstiichtigen Armee notigen Mittel zu
verschaffen! Friedrich, Déllinger, IIT, 8. 233.



s GO =

in alle Weltereignisse hineinziehen und nicht ein Gegenstand
vielseitigen Tadels sein wiirde. Die deutschen Bischofe seien
nach Verlust ihrer Herrschaft, wie auch Kardinal Pacca an-
erkenne !), bessere und wirksamere Kirchenvorsteher geworden,
und erst seither habe kirchlich-katholisches Leben und Wissen-
schaft einen so achtunggebietenden Aufschwung genommen,

Es wurde erwidert, dass es allerdings gut sei, wenn die
Bischofe keine weltliche Herrschaft haben, indem dann weniger
Neigung und Moglichkeit vorhanden sei, sich dem Apostolischen
Stuhle zu widersetzen. Mit dem letztern sei es aber anders.
Die Nuntiaturen wiirden eingehen?), und als Untertan eines
Staates konnte der Papst seine universelle Stellung nicht
behaupten. Der weltliche Besitz sei allerdings nicht de fide
(ein Glaubensartikel), aber die Vorsehung habe durch eine
1000 jihrige Geschichte bewiesen, dass er notwendig und gut
sei. Immerhin sei das ein gottliches Gebot, dass man jedem
lassen soll, was ihm gehort, —

Uber das Eingehen der Nuntiatur schwieg ich aus guten
Griinden, bemerkte aber, dass der Papst, wie fremde Gesandte,
konnte exterritorial erklirt, und durch cine reiche Dotation
auch selbst fiir angemessenen (lanz gesorgt werden. Die 1000
Jahre bewiesen, dass die Vorsehung fiir die Kirche die Sache
zweckmiissig gefunden habe und vielleicht noch lingere Zeit
finde; allein das sei mein fester Glaube, dass die von Christus
gestiftete Kirche linger dauern werde als die weltliche Herr-
schaft des Papstes, und es gefihrlich wiire, den Glauben gel-
tend zu machen, dass sie nicht auf festerem Fundamente ruhe.
Wann aber der Zeitpunkt komme, in welchem Gott tatsichlich
beweise, dass seine Kirche fester stehe als eine vergiingliche
weltliche Herrschaft, kéonne nur Er selbst wissen. Jedenfalls
konne Er dieses nicht durch die Piapste selbst herbeifiihren,
da sie durch einen Eid gebunden werden. Ebenso wenig
kénne Er dazu Menschen brauchen, die gerecht, geduldig,

1) Historische Denkwiirdigkeiten Sr. Eminenz des Kardinals Bartho-
lom#us Pacca iiber seinen Aufenthalt in Deutschland in den Jahren 1786
bis 1794, Augsburg, 1832.

%) Msgr. Bovieri war also der Ansicht, die Nuntien seien nicht di.e
Reprisentanten des kirchlichen Oberhauptes, sondern die politischen Ge-
sandten des weltlichen Regenten des Kirchenstaates.



—

sanftmiitig seien, und lieber Unrecht leiden als Unrecht tun.
Grossartige Weltereignisse werden gewdohnlich durch gewalt-
titige Menschen vermittelt, und fast alle wirklich bestchenden
rechtlichen Verhiltnisse seien eine Folge siegreicher Gewalt.
Hiob habe alle seine Besitztiimer sogar instigante diabolo (auf
Anstiften des Teufels) verloren, aber dabei doch gesagt: Deus
dedit, Deus abstulit; nomen Domini sit benedictum! (Gott hat
es gegeben; Gott hat ey genommen; der Name des Herrn sei
gepriesen!) Uber die quaestio juris (die Rechtsfrage) sei man
bald einig, dass ndmlich derjenige ein Dieb oder Riuber sei,
der einem andern nehme, was diesem gehore; allein die Welt-
geschichte sei kein Rechtshandel, jedenfalls kein solcher, in
welchem Christus die Seinigen nie wolle Unrecht leiden lassen
usw, Monsignore Bovieri brach endlich die ihm nicht sonder-
lich angenehme Unterhaltung ab mit der Bemerkung, dass
Gott allerdings ein Mittel finden wiirde, seine Kirche auch
ohne Kirchenstaat zu erhalten, nur sei uns dasselbe nicht
bekannt, und wir miissten uns daher am gegebenen halten.

Sie begreifen, dass nach einem solchen Gespriiche es fiir
mich besonders interessant sein musste, gerade von I[lhnen
(von Leu unterstrichen) die fraglichen Ausserungen zu ver-
nehmen. Es scheint mir ein wahres Argernis, dass fast der
ganze Episkopat die durchaus protestantische Meinung unter-
stiitzt, der kirchliche Primat und das Wesen der Kirche hinge
von einer weltlichen Herrschaft des Papstes ab. Dann sind
wir noch in unsern Siinden, und unser Glaube ist ohne Grund?).
So hat es jedenfalls der Heiland nicht gemeint mit seinem
Wort: ,Bei euch ist es nicht so“, wie bei weltlichen Herren;
oder mit dem Befehle an seine Jiinger, weder Beutel noch
Tasche mitzunehmen, sondern zu gewiirtigen, dass man sie
da oder dort aufnehmen und den Arbeiter seines Liohnes wert
erachten werde?). Sollten wirklich im Episkopat keine Ménner
(sein), welche Ihre Ansichten teilen? Woher die allgemeine
Ubereinstimmung? Dieses ,Woher“ kennen Sie besser als
ich, indem ich nur weiss, dass dem Bischof N. N. von Rom °
aus geboten wurde, die weltliche Herrschaft des Papstes im
Fastenmandate zu verteidigen. Ist das die allgemeine Uber-

) Anspielung auf 1. Kor. 15, 17.
7) Mark. 10, 42 f.; Luk. 10, 1 ff.



— 329 —

einstimmung, welche ein Zeugnis fiir unsern Glauben gibt und
von jeher als Beweis fiir echt christliche Wahrheit galt?
Auf jeden Fall weht in vielem, das seit einiger Zeit in der
Kirche vorgeht, nicht der Geist Ihres Freundes und meines
verehrten Lehrers Mohler sel., und doch wiren solche Méinner
und Charaktere besonders notig. Es soll sich aber seinerzeit
im Ernste darum gehandelt haben, seine Symbolik au’® den
Index zu bringen. Herr Pater Roh') hatte in einem Exemplar
unserer Kantonsbibliothek ein Verzeichnis von vielen Irrlehren
zuriickgelassen, welche dieselbe enthalten soll. Leider ist das-
selbe aus Unachtsamkeit des Bibliothekars verloren gegangen.
Jedenfalls enthiilt sie nichts von der Notwendigkeit des Kirchen-
staates etc. Allein es scheint, dass wir noch eine Symbolik
(Darstellung der Glaubenslehren) erleben miissen, die dieses
enthiilt — nebst der ratio studiorum?). Soll aber unsere Kirche
nicht nur im Laufe der Zeiten sich halten, sondern auch die
Geister erobern und lenken, so bedarf es anderer Waffen und
Mittel als eines Jesuiten am Zensurtisch des Index. Mit hier-
archischem dominare in clerum?® kann man wohl manchen
Geistlichen unwirksam machen; aber dann treten Laien hervor,
die es freilich mit der Kirche nicht so gut meinen als die zum
Schweigen gebrachten Priester. Bei allem dem geht der Geist

Gottes durch die Geschichte, und dieser kann nicht aufgehalten
werden.

Ich habe Ihnen vor lingerer Zeit auf dem Buchhindler-
wege meine Ubersetzung von Bischof Luquet’s Schrift: ,Uber
die kirchlichen Zustinde der Schweiz“ zugeschickt. Sie war
mir besonders deswegen interessant, weil sie manches prophe-

1) Uber die Wirksamkeit, die dieser Jesuit in der Sonderbundszeit
als Professor an der theologischen Lehranstalt in Luzern entfaltete, vgl
Joseph Imhof (Pseudonym fiir Jos. B. Leu, damals Chorherr ,im Hof* zu
Luzern), Die Jesuiten in Luzern, wie sie kamen, wirkten und gingen.
II. Auflage, St. Gallen, Scheitlin und Zollikofer, 1848, S. 76 ff.

?) Die unter dem Ordensgeneral Aquaviva entstandene Studienord-
nung fiir die Kollegiathiiuser der Jesuiten. Aquaviva war 1668 piipstlicher
Nuntius in Luzern.

% ,Uber das Erbe (Gottes) herrschen.“ 1. Petr. 5, 3, nach der Vul-
gata. Der Apostel gibt den ,Mitpresbytern® die Mahnung, die anver.

traute Herde nicht in selbstsiichtiger Gesinnung und nicht durch Zwangs-
mittel, sondern durch gutes Vorbild zu leiten.

Internat. kirohl, Zeitschrift, Heft 4, 1918, 22



— 330 —

tische Wort enthilt und namentlich die zwei blinden Extreme
sehr anschaulich schildert. Ein Kirchenhistoriker wird sie

nicht iibersehen?).

Verzeihen Sie, wenn ich mit einer Offenheit, die von meinem
Zutrauen zeugt, meine vielleicht listige Teilnahme Thnen kundzu-
geben wagte. Gott gebe Thnen Mut und Kraft zu fernerem

segensreichen Wirken!
Genehmigen Ihro Gnaden den Ausdruck ausgezeichneter
Hochachtung, womit zu zeichnen die Ehre hat

Luzern, den 31. Mai 1861 Ihr ergebenster

Joseph Burkard Leu,
Propst und Professor der Theologie.“

" 1. F. 0. Luquet, Bischof von Hesebon, geb. 1812, gest. 1858, war 1848
als ,ausserordentlicher Gesandter und apostolischer Delegat® nach Luzern
gekommen, blieb aber, von den Uliramontanen mit grosstem Misstrauen
aufgenommen, nur ganz kurze Zeit in dieser Stellung. Unterm 15. Oktober
1848 gab er in einer lingeren Zuschrift dem Papst Pius IX. Rechenschaft
iiber seine Titigkeit und seine Wahrnehmungen in der Schweiz. Er liess
die Schrift drucken, jedoch zuniichst nur — in 100 Exemplaren — Ver-
trauenspersonen zukommen, immerhin mit der Erklirung, dass sie ver-
offentlicht werden diirfe, wenn sich die politischen Lieidenschaften gelegt
hiitten. Tatséichlich erschien sie schon 1853 zu Freiburg, wurde aber in
weitern Kreisen erst beachtet, als der Historiker Al. Daguet in der fiinften
Ausgabe seiner Schweizergeschichte darauf aufmerksam machte. Durch
ihn erhielt auch Leu Kenntnis von der Schrift. Er fand sie so interessant
dass er sie — ohne eigene Zutaten — sofort aus dem Franzdsischen iiber-
setzte und noch 1861 bei Fr. Jos. Schiffmann in Luzern herausgab. Fried-
rich nimmt in der Vorgeschichte zu seinem Monumentalwerk ,Geschichte
des Vatikanischen Konzils®, I, S. 874 ff., hiufig und mit Lingern Zitaten
auf Luquets Auseinandersetzungen Bezug. Namentlich geschieht dies im
Kapitel iiber ,Die ultramontane Partei der Schweiz“. FEr sagt S. 375:
nDort — in der Schweiz — konnte sich die Partei in ihrer wahren, fiir
Staat und Kirche revolutiondren Natur zeigen.“ Wir haben ,hinsichtlich
keines Landes so authentische, bis in das innerste Getriebe der Partei
fithrende Aufschliisse wie hinsichtlich der Schweiz, indem wir von zwei
beteiligten Personen selbst, dem Luzerner Staatsschreiber und Tagsatzungs-
gesandten Bernhard Meyer und dem ausserordentlichen Gesandten und
apostolischen Delegaten Bischof Luquet interessante Schriften dariiber
besitzen.” Auch Friedrich hat erst 1875 wiithrend seines Aufenthaltes in
Bern von Luquets Bericht Kenntnis erhalten. Er bemerkt (a. a. 0., S. 405),
die Abberufung Luquets falle ,mit den ersten Wendungen des Papstes
zusammen®,



— 331 —

Daéllinger hatte sich infolge seiner Odeonsvortrige gegen
eine solche Flut von Anfechtungen zu wehren, dass er zur
Beantwortung des vorstehenden Briefes einige Monate lang
weder Zeit noch Lust hatte. Aber er blieb die Antwort nicht
schuldig; sie erfolgte unterm 15. Oktober 1861 und lautet?):

,Geehrtester Herr Propst!

Lingst schon hitte ich Ihre freundliche Zuschrift beant-
worten sollen. Ich hatte mir vorgenommen, es gleich zu tun
nach Vollendung einer Schrift, die Zeit und Gedanken vollig
in Anspruch nahm. Aber diese Schrift ist mir unter den Hiinden
viel umfangreicher geworden, als ich anfinglich beabsichtigte,
und habe ich erst vor ein paar Tagen sie vollendet?). In der
Vorrede zu meinem eben erscheinenden Buche ist alles, was
die von mir gehaltenen Vortrige betrifft, erklart, und ebenso
wiisste ich iiber die Kirchenstaatsfrage nichts zu sagen, was
nicht in dem Buche vollstindiger entwickelt wiire. — Solange
die gegenwiirtige Ordnung Europas bleibt, ist nicht abzusehen,
wie die piipstliche Souverinitit mit Gebiet sollte entbehrt
werden konnen. Sie kann aber auch nicht so bleiben, wie sie
jetzt ist, das ist klar. Summa: Es ist ein ﬁbergang Zu etwas
anderm, ein Umwandlungsprozess; was werden wird, lisst sich
mehr ahnen als sicher voraussagen. Die Hauptsache fiir uns
diirfte wohl sein, dass wir Deutsche — und die deutsche Schweiz
natirlich mit uns — zusammenhalten und den Geist deutscher
katholischer Wissenschaft, wie ihn unsere besten Miinner und
Vorgiinger gepflanzt und gepflegt haben, zu bewahren streben.
Gegenwiirtig ist griindliche Theologie und Wissenschaft im
wahren Sinne, ohne welche die Kirche nicht bestehen kann,

) Abgedruckt in meiner Schrift ,Stiftspropst Jos. B. Leu¥, S. 84f.
Das Original ist noch in meinem Besitz.

9) Gemeint ist das Buch ,Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchen-
staat, historisch-politische Betrachtungen®. Friedrich gibt iiber dic Ent-
stehung und Aufnahme dieses Werkes dusserst interessante und lehrreiche
Aufschliisse. (Ignaz von Dollinger, III, S. 233—269.) Er bemerkt zum
Schluss: ,Der Zwischenfall schien so doch ein gutes Ende genommen zu
haben; aber im Grunde ist zutreffend, was Schegg (Professor der neu-
testamentlichen Exegese an der Universitit Miinchen) in seinen ,Erinne-
fungen an... Haneberg“ bei Erwiihnung des Dillingerschen Buches sagt:
»E8 cntstand ein Misstrauen gegen Dillinger und die ganze sogenannte
historische Schule.*



— 332 —

nur in Deutschland zu Hause, nicht in Frankreich oder Italien
oder Spanien. Unsere Sorge muss es sein, dieses kostbare
peculium nicht verloren gehen, nicht geschmilert werden zu
lassen. Iis ist schon seit lingerer Zeit der Gedanke bei vielen
erwacht, dass wir Theologen und tuberhaupt die Manner der
katholischen Wissenschaft in wechselseitigen Verkehr treten
und zu diesem Zwecke personliche Zusammenkiinfte veran-
stalten sollten. Man hat mich aufgefordert, mich der Sache
anzunehmen, und ich selbst habe schon seit-Jahren den sehn-
lichsten Wunsch empfunden, dass doch etwas zu Stande kommen
moge. Die protestantischen Theologen mit ihrer Rihrigkeit
beschimen uns hier. Uber untergeordnete Meinungsverschieden-
heiten miissen wir natiirlich dabei wegsehen und nach dem
unitas in necessariis, libertas in dubiis (im Notwendigen Ein-
heit, im Zweifelhaften Freiheit) verfahren. Was meinen Sie
dazu? Mir scheint, eine miindliche Besprechung gleichgesinnter
Méanner kénne nur wohltitig, aufmunternd und anregend wirken.
Wir sind gliicklicherweise in Deutschland nicht oder noch nicht
in feindliche Parteien getrennt, wie es beim franzosischen
Klerus durch den schiidlichen Einfluss des ,Univers“ und des
wMonde“ leider der Fall ist. So etwas konnte aber auch beil
uns kommen, und gewisse Vorzeichen einer solchen Kalamitit
diirften bereits wahrnehmbar sein. Um so mehr gilt es, Ein-
tracht und Zusammenwirken zu férdern. Vielleicht kann ich
Ihnen bald mehr dariber mitteilen. Einstweilen bleibe ich
mit aller Hochachtung und Fraternitit

Ihr ergebenster I. Dollinger.*

Dollingers Befiirchtung, dass ,so etwas auch bei uns
kommen konnte“, war nur zu sehr begrindet. Die Versamm-
lung deutscher Gelehrten, die in den Tagen vom 28. September
bis zum 1. Oktober 1863 in Miinchen stattgefunden hat, fiihrte
nicht zu grosserer Einigung, sondern offenbarte nur die bereits
vorhandene ,grosse Kluft“, wie Hirscher zum voraus befiirchtet
hatte!). Auch Leu hatte zu dieser Versammlung eine Ein-
ladung erhalten, war aber so hoffnungslos, dass er weder per-
sonlich nach Miinchen ging, noch auch nur durch eine schrift-

) Vgl. dariiber Friedrich, ,Geschichte des Vatikanischen Konzils*,
I, S. 278 ff. und ,Ignaz von Déllinger®, III, S. 270 ff.



— 333 —

liche Meinungsiusserung an den Verhandlungen sich beteiligte.
Er war durch seine ,Warnung® immer noch zu sehr kompro-
mittiert, als dass er etwas zur Verstindigung und Einigung
hiitte beitragen konnen. Bezeichnend ist in dieser Iinsicht,
dass der damalige Domdekan und nachherige St. Galler Bischof
K. Greith unterm 7. Februar 1862 auf Dollingers Anfrage hin,
wer aus der Schweiz etwa einzuladen wiire, nur folgende
Herren nannte : Kommissar Winkler und die Professoren Tanner,
Liitolf und Abi in Luzern und die Benediktiner Gall Morell,
Karl Brandis und Georg Ulber in Einsiedeln, aber den Propst
und Professor Leu, mit dem er doch gerade damals wegen
der Herausgabe einer ,Speziellen katholischen Dogmatik* im
Jriefwechsel stand, mit Stillschweigen tiiberging. Hiitte Leu
noch linger gelebt, so wiirde er nur immer wieder neue
Beweise dafiir bekommen haben, dass im Jahr 1853 sein Blick
in die Zukunft leider nicht zu tritbe gewesen sei.

I, H.




	Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu in Luzern und Stiftspropst Dr. Ignaz Döllinger in München über den Kirchenstaat

