
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Artikel: Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu in Luzern und
Stiftspropst Dr. Ignaz Döllinger in München über den Kirchenstaat

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 324 —

Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu
in Luzern und Stiftspropst Dr. Ignaz Döllinger in
München über den Kirchenstaat.

In der Schrift über meinen am 22. Januar 1865 verstorbenen

Onkel Stiftspropst Jos. B. Leu (Bern, 1904) habe ich
(S. 84 f.) einen Brief mitgeteilt, mit welchem Döllinger unterm
15. Oktober 1861 auf eine Zuschrift antwortet, die er von Leu
erhalten hatte. Aus Döllingers Nachlass ist mir nachher durch
die Güte seines Biographen Friedrich diese Zuschrift
übermittelt worden. Sie ist von historischem Interesse; denn sie

zeigt, wie anno 1861 in der Schweiz liberal gesinnte Geistliche
über die Zukunft des Kirchenstaates und der katholischen
Kirche überhaupt dachten.

Leu fürchtete, wie aus den ersten Zeilen seines Briefes
hervorgeht, dass er in Döllingers Augen kaum als vollwertiger
Katholik dastehe. Er hatte 1853 seine Schrift „Warnung vor
Neuerungen und Übertreibungen in der katholischen Kirche
Deutschlands" herausgegeben und sich darin in sehr respektvollem

Tone auch gegen Döllingers Ansicht geäussert, dass es

nicht zulässig sei, für einen verstorbenen Protestanten — den

Grossherzog von Baden — eine Seelenmesse zu lesen. Dazu
kam, dass Döllinger auch mit Leus Schrift über die unbefleckte
Empfängnis nicht ganz zufrieden gewesen zu sein seheint.
Wenn er sie in einem Brief an Michelis als „Pamphlet"
bezeichnet1), so ist dieser Ausdruck, wie mir seinerzeit
Professor Friedrich geschrieben hat, allerdings einfach im
Sinne des englischen Sprachgebrauches für „Broschüre" oder

„kleine Schrift" und nicht in der abfälligen Bedeutung gebraucht,

') Friedrich, Ignaz von Döllinger, III, 133.



— 325 —

in welcher er sonst im Deutschen gewöhnlich angewendet
wird. Allein Döllinger hatte doch die Zumutung, sich selbst
auch über die Dogmatisierung der unbefleckten Empfängnis
zu äussern, sehr bestimmt abgelehnt. Das geschah keineswegs,
weil ihm die Sache nicht klar gewesen w*äre oder weil er sie
in ihrer Bedeutung unterschätzt hätte, sondern weil er die
„deutsche Theologie" in Rom nicht neuen Angriffen aussetzen,
die eigene fernere literarische Wirksamkeit nicht unfruchtbar
machen und den „Gegnern der Kirche" keinen Anlass zum
Triumph geben wollte. Gerade für diese letztere Gefahr war
ihm Leus Schrift ein warnendes Beispiel. Auch Leu war, wie
Michelis, offenbar der Meinung gewesen, dass ein Theologe
wie Döllinger seine Stimme gegen das projektierte neue Dogma
hätte erheben sollen; er beklagt in der Vorrede zu seiner
Schrift, „dass bereits ein Druck auf den Geistern liege" ; aber
er ist der Meinung, „man könne durch Schweigen ebenso

gut fehlen wie durch Reden" ; diesmal sei Reden geboten. Er
verhehlte sich dabei gar nicht, dass für die katholische Kirche
ein kritischer Moment gekommen sei. Ängstlich fügte er bei:
„Vielleicht ist meine Anschauungsweise die unrichtige und
mein Blick in die Zukunft zu trübe. Gott gebe, dass dem
so sei."

Döllinger hatte aber recht: ein katholischer Theologe
setzlte sich schweren Unannehmlichkeiten aus, wenn er sich
gegen die Dogmatisierung der unbefleckten Empfängnis
aussprach. Leu zog sich mit seiner Schrift die heftigsten
Anfeindungen und Beschimpfungen zu; die „Warnung" kam auf
den Index und durfte von keinem katholischen Theologen
mehr in Schutz genommen werden. Wer sich nicht
kompromittieren wollte, musste sich vom Verfasser der geschmähten
Schrift zurückziehen. Das tat sogar Hirscher, der doch zu
dieser Publikation Veranlassung gegeben hatte '). Leu war
isoliert. Diese Lage erklärt den schüchternen Ton, in welchem
das nachfolgende Schreiben beginnt. Es lautet:

„Hochwürdigster, gnädiger Herr Propst!
Die Erwiderung auf Ihren öffentlichen Vortrag über den

Kirchenstaat, welche ich soeben im „Freiburger Kirchenblatt"

') Vgl. meine Schrift: Stiftspropst Jos. B. Leu und das Dogma von
1854, S. 33 ff.



— 326 —

Nummer 16 und 17 gelesen habe1), veranlassen mich, den

Gedanken, an Sie einige Zeilen zu schreiben, wirklich
auszuführen. Mein Name tönt vielleicht in Ihren Ohren um so

unangenehmer, je weniger Sie mich persönlich kennen. Zur
Beruhigung mag Ihnen aber dienen, dass selbst im römischen
Vatikan von mir die Meinung herrscht, dass ich es mit der
Kirche gut meine, und mein Hauptfehler nur darin bestehe,
ein Gegner der Jesuiten und ihrer Kirchenpolitik zu sein.
Der edle Pius IX. liess sich herab, mittelbar mir Freundliches
sagen zu lassen, und zwar gerade zur Zeit (und auch nachher),
als es sich darum handelte, meine „Warnung" auf den Index
zu bringen8). Soviel zur Orientierung.

Als ich mit ausserordentlichem Vergnügen Ihre Vorträge
in der „Allgem. Ztg." las3), hatte ich einige Tage vorher mit
dem hiesigen Geschäftsträger des Apostolischen Stuhls, Hrn.
Bovieri, ein Gespräch über den gleichen Gegenstand gehabt,
folgenden wesentlichen Inhalts (Er war gekommen, um mir
dankend anzuzeigen, dass ich beim päpstlichen Anleihen auf
hiesigem Platze „primus" gewesen sei)4) : Ich äusserte die
Meinung, dass das Oberhaupt der Kirche als solches nicht nur
ehrwürdiger und einflussreicher, sondern selbst auch
unabhängiger wäre, wenn die weltliche Regierung ihn nicht mehr

') Es handelt sich um die am 5. und 9. April 1861 in München
gehaltenen sogenannten Odeonsvorträge über den Kirchenstaat. Vgl. Friedrich,

Ignaz von Döllinger, III, S. 233—269.

2) Vgl. „Stiftspropst Jos. B. Leu", S. 41. Augustin Theiner, Präfekt
des geheimen päpstlichen Archivs, schreibt unterm 3. Dezember 1853 an
Leu über eine Audienz, die er beim Papst gehabt hatte: „Lächelnd
bemerkte derselbe (der Papst): Er (Leu) meint es gut mit der Kirche und
gehört dem juste milieu an."

3) Es kann nur eine Berichterstattung über die Vorträge gemeint
sein. Als die Vorträge eine ungeheure Aufregung verursachten, wollte
Döllinger zur Beruhigung des Publikums den Wortlaut des Gesagten in
der „Allgem. Ztg." veröffentlichen. Allein Friedrich schreibt: „Döllinger
fühlte selbst, dass er etwas zur Beruhigung der erregten Gemüter tun
müsse, und bot das Manuskript seiner beiden Vorträge der Redaktion der
„Allgem. Ztg." an. Auffallenderweise wurde er jedoch von dieser
abgewiesen." Döllinger, III, S. 239 und S. 248.

4) Es handelte sich um eine Sammlung, die den Zweck hatte, dem

Papst die zum Unterhalt einer kriegstüchtigen Armee nötigen Mittel zu
verschaffen! Friedrich, Döllinger, III, S. 233.



— 327 —

in alle Weltereignisse hineinziehen und nicht ein Gegenstand
vielseitigen Tadels sein würde. Die deutschen Bischöfe seien
nach Verlust ihrer Herrschaft, wie auch Kardinal Pacca
anerkenne *), bessere und wirksamere Kirchenvorsteher geworden,
und erst seither habe kirchlich-katholisches Leben und Wissenschaft

einen so achtunggebietenden Aufschwung genommen.

Es wurde erwidert, dass es allerdings gut sei, wenn die
Bischöfe kejne weltliche Herrschaft haben, indem dann weniger
Neigung und Möglichkeit vorhanden sei, sich dem Apostolischen
Stuhle zu widersetzen. Mit dem letztern sei es aber anders.
Die Nuntiaturen würden eingehen*), und als Untertan eines
Staates könnte der Papst seine universelle Stellung nicht
behaupten. Der weltliche Besitz sei allerdings nicht de fide
(ein Glaubensartikel), aber die Vorsehung habe durch eine
1000 jährige Geschichte bewiesen, dass er notwendig und gut
sei. Immerhin sei das ein göttliches Gebot, dass man jedem
lassen soll, was ihm gehört. —

Über das Eingehen der Nuntiatur schwieg ich aus guten
Gründen, bemerkte aber, dass der Papst, wie fremde Gesandte,
könnte exterritorial erklärt, und durch eine reiche Dotation
auch selbst für angemesseneu Glanz gesorgt werden. Die 1000
Jahre bewiesen, dass die Vorsehung für die Kirche die Sache
zweckmässig gefunden habe und vielleicht noch längere Zeit
finde ; allein das sei mein fester Glaube, dass die von Christus
gestiftete Kirche länger dauern werde als die weltliche
Herrschaft des Papstes, und es gefährlich wäre, den Glauben
geltend zu machen, dass sie nicht auf festerem Fundamente ruhe.
Wann aber der Zeitpunkt komme, in welchem Gott tatsächlich
beweise, dass seine Kirche fester stehe als eine vergängliche
weltliche Herrschaft, könne nur Er selbst wissen. Jedenfalls
könne Er dieses nicht durch die Päpste selbst herbeiführen,
da sie durch einen Eid gebunden werden. Ebenso wenig
könne Er dazu Menschen brauchen, die gerecht, geduldig,

') Historische Denkwürdigkeiten Sr. Eminenz des Kardinals Bartholomäus

Pacca über seinen Aufenthalt in Deutschland in den Jahren 1786

bis 1794, Augsburg, 1832.

") Msgr. Bovieri war also der Ansicht, die Nuntien seien nicht die
Repräsentanten des kirchlichen Oberhauptes, sondern die politischen
Gesandten des weltlichen Regenten des Kirchenstaates.



— 328 —

sanftmütig seien, und lieber Unrecht leiden als Unrecht tun.
Grossartige Weltereignisse werden gewöhnlich durch gewalttätige

Menschen vermittelt, und fast alle wirklich bestehenden
rechtlichen Verhältnisse seien eine Folge siegreicher Gewalt.
Hiob habe alle seine Besitztümer sogar instigante diabolo (auf
Anstiften des Teufels) verloren, aber dabei doch gesagt: Deus
dedit, Deus abstulit; nomen Domini sit benedictum! (Gott hat
es gegeben; Gott hat es genommen; der Name des Herrn sei

gepriesen!) Über die quaestio juris (die Rechtsfrage) sei man
bald einig, dass nämlich derjenige ein Dieb oder Räuber sei,
der einem andern nehme, was diesem gehöre ; allein die
Weltgeschichte sei kein Rechtshandel, jedenfalls kein solcher, in
welchem Christus die Seinigen nie wolle Unrecht leiden lassen

usw. Monsignore Bovieri brach endlich clic ihm nicht sonderlich

angenehme Unterhaltung ab mit der Bemerkung, dass
Gott allerdings ein Mittel finden würde, seine Kirche auch
ohne Kirchenstaat zu erhalten, nur sei uns dasselbe nicht
bekannt, und wir mussten uns daher am gegebenen halten.

Sie begreifen, dass nach einem solchen Gespräche es für
mich besonders interessant sein musste, gerade von Ihnen
(von Leu unterstrichen) die fraglichen Äusserungen zu
vernehmen. Es scheint mir ein wahres Ärgernis, dass fast der
ganze Episkopat die durchaus protestantische Meinung
unterstützt, der kirchliche Primat und das Wesen der Kirche hänge
von einer weltlichen Herrschaft des Papstes ab. Dann sind

wir noch in unsern Sünden, und unser Glaube ist ohne Grund*).
So hat es jedenfalls der Heiland nicht gemeint mit seinem
Wort: „Bei euch ist es nicht so", wie bei weltlichen Herren;
oder mit dem Befehle an seine Jünger, weder Beutel noch
Tasche mitzunehmen, sondern zu gewärtigen, dass man sie

da oder dort aufnehmen und den Arbeiter seines Lohnes wert
erachten werde2). Sollten wirklich im Episkopat keine Männer
(sein), welche Ihre Ansichten teilen? Woher die allgemeine
Übereinstimmung? Dieses „Woher" kennen Sie besser als

ich, indem ich nur weiss, dass dem Bischof N. N. von Rom
aus geboten wurde, die weltliche Herrschaft des Papstes im
Fastenmandate zu verteidigen. Ist das die allgemeine Über-

') Anspielung auf 1. Kor. 16, 17.

a) Mark. 10, 42 f.; Luk. 10, 1 ff.



— 329 —

einstimmuiig, welche ein Zeugnis für unsern Glauben gibt und

von jeher als Beweis für echt christliche Wahrheit galt?
Auf jeden Fall wreht in vielem, das seit einiger Zeit in der
Kirche vorgeht, nicht der Geist Ihres Freundes und meines

verehrten Lehrers Möhler sei., und doch wären solche Männer
und Charaktere besonders nötig. Es soll sich aber seinerzeit
im Ernste darum gehandelt haben, seine Symbolik au-' den

Index zu bringen. Herr Pater Roh1) hatte in einem Exemplar
unserer Kantonsbibliothek ein Verzeichnis von vielen Irrlehren
zurückgelassen, welche dieselbe enthalten soll. Leider ist
dasselbe aus Unachtsamkeit des Bibliothekars verloren gegangen.
Jedenfalls enthält sie nichts von der Notwendigkeit des Kirchenstaates

etc. Allein es scheint, dass wir noch eine Symbolik
(Darstellung der Glaubenslehren) erleben müssen, die dieses

enthält — nebst der ratio studiorum2). Soll aber unsere Kirche
nicht nur im Laufe der Zeiten sich halten, sondern auch die

Geister erobern und lenken, so bedarf es anderer Waffen und

Mittel als eines Jesuiten am Zensurtisch des Index. Mit
hierarchischem dominare in clerum3) kann man wohl manchen
Geistlichen unwirksam machen ; aber dann treten Laien hervor,
die es freilich mit der Kirche nicht so gut meinen als die zum
Schweigen gebrachten Priester. Bei allem dem geht der Geist
Gottes durch die Geschichte, und dieser kann nicht aufgehalten
werden.

Ich habe Ihnen vor längerer Zeit auf dem Buchhändler-
wege meine Übersetzung von Bischof Luquet's Schrift : „Über
die kirchlichen Zustände der Schweiz" zugeschickt. Sie war
mir besonders deswegen interessant, weil sie manches prophe-

l) Über die Wirksamkeit, die dieser Jesuit in der Sonderbundszeit
als Professor an der theologischen Lehranstalt in Luzern entfaltete, vgl.
Joseph Imhof (Pseudonym für Jos. B. Leu, damals Chorherr „im Hof zu
Luzern), Die Jesuiten in Luzern, wie sie kamen, wirkten und gingen.
II. Auflage, St. Gallen, Scheitlin und Zollikofer, 1848, S. 76 ff.

*) Die unter dem Ordensgeneral Aquaviva entstandene Studienord-
nung für die Kollegiathäuser der Jesuiten. Aquaviva war 1668 päpstlicher
Nuntius in Luzern.

3) „Über das Erbe (Gottes) herrschen." 1. Petr. 6, 3, nach der
Vulgata. Der Apostel gibt den „Mitpresbytern" die Mahnung, die anver.
traute Herde nicht in selbstsüchtiger Gesinnung und nicht durch Zwangsmittel,

sondern durch gutes Vorbild zu leiten.

Internat. kitoUl. Zeitschrift, Heft 4, 1918. 22



— 330 —

tische Wort enthält und namentlich die zwei blinden Extreme
sehr anschaulich schildert. Ein Kirchenhistoriker wird sie

nicht übersehenJ).
Verzeihen Sie, wenn ich mit einer Offenheit, die von meinem

Zutrauen zeugt, meine vielleicht lästige Teilnahme Ihnen kundzugeben

wagte. Gott gebe Ihnen Mut und Kraft zu fernerem
segensreichen Wirken!

Genehmigen Ihro Gnaden den Ausdruck ausgezeichneter
Hochachtung, womit zu zeichnen die Ehre hat

Luzern, den 31. Mai 1861
Ihr ergebenster

Joseph Burkard Leu,
Propst und Professor der Theologie."

') I. F. 0. Luquet, Bischof von Hesebon, geb. 1812, gest. 1858, war 1848

als „ausserordentlicher Gesandter und apostolischer Delegat" nach Luzern
gekommen, blieb aber, von den Ultramontanen mit grösstem Misstrauen
aufgenommen, nur ganz kurze Zeit in dieser Stellung. Unterm 15. Oktober
1848 gab er in einer längeren Zuschrift dem Papst Pius IX. Rechenschaft
über seine Tätigkeit und seine Wahrnehmungen in der Schweiz. Er liess
die Schrift drucken, jedoch zunächst nur — in 100 Exemplaren —
Vertrauenspersonen zukommen, immerhin mit der Erklärung, dass sie
veröffentlicht werden dürfe, wenn sich die politischen Leidenschaften gelegt
hätten. Tatsächlich erschien sie schon 1853 zu Freiburg, wurde aber in
weitern Kreisen erst beachtet, als der Historiker AI. Daguet in der fünften
Ausgabe seiner Schweizergeschichte darauf aufmerksam machte. Durch
ihn erhielt auch Leu Kenntnis von der Schrift. Er fand sie so interessant
dass er sie — ohne eigene Zutaten — sofort aus dem Französischen
übersetzte und noch 1861 bei Fr. Jos. Schiffmann in Luzern herausgab. Friedrich

nimmt in der Vorgeschichte zu seinem Monumentalwcrk „Geschichte
des Vatikanischen Konzils", I, S. 374 ff., häufig und mit langem Zitaten
auf Luquets Auseinandersetzungen Bezug. Namentlich geschieht dies im
Kapitel über „Die ultramontane Partei der Schweiz". Er sagt S. 375:

„Dort — in der Schweiz — konnte sich die Partei in ihrer wahren, für
Staat und Kirche revolutionären Natur zeigen." Wir haben „hinsichtlich
keines Landes so authentische, bis in das innerste Getriebe der Partei
führende Aufschlüsse wie hinsichtlich der Schweiz, indem wir von zwei
beteiligten Personen selbst, dem Luzerner Staatsschreiber und Tagsatzungsgesandten

Bernhard Meyer und dem ausserordentlichen Gesandten und
apostolischen Delegaten Bischof Luquet interessante Schriften darüber
besitzen." Auch Friedrich hat erst 1875 während seines Aufenthaltes in

Bern von Luquets Bericht Kenntnis erhalten. Er bemerkt (a. a. 0., S. 405),

die Abberufung Luquets falle „mit den ersten Wendungen des Papstes
zusammen".



— 331 —

Döllinger hatte sich infolge seiner Odeonsvorträgc gegen
eine solche Flut von Anfechtungen zu wehren, dass er zur
Beantwortung des vorstehenden Briefes einige Monate lang
weder Zeit noch Lust hatte. Aber er blieb die Antwort nicht
schuldig; sie erfolgte unterm 15. Oktober 1861 und lautet1):

„Geehrtester Herr Propst!
Längst schon hätte ich Ihre freundliche Zuschrift

beantworten sollen. Ich hatte mir vorgenommen, es gleich zu tun
nach Vollendung einer Schrift, die Zeit und Gedanken völlig
in Anspruch nahm. Aber diese Schrift ist mir unter den Händen
viel umfangreicher geworden, als ich anfänglich beabsichtigte,
und habe ich erst vor ein paar Tagen sie vollendet2). In der
Vorrede zu meinem eben erscheinenden Buche ist alles, was
die von mir gehaltenen Vorträge betrifft, erklärt, und ebenso
wusste ich über die Kirchenstaatsfrage nichts zu sagen, was
nicht in dem Buche vollständiger entwickelt wäre. — Solange
die gegenwärtige Ordnung Europas bleibt, ist nicht abzusehen,
wie die päpstliche Souveränität mit Gebiet sollte entbehrt
werden können. Sie kann aber auch nicht so bleiben, wie sie

jetzt ist, das ist klar. Summa: Es ist ein Übergang zu etwas
anderm, ein Umwandlungsprozess ; was werden wird, lässt sich
mehr ahnen als sicher voraussagen. Die Hauptsache für uns
dürfte wohl sein, dass wir Deutsche — und die deutsche Schweiz
natürlich mit uns — zusammenhalten und den Geist deutscher
katholischer Wissenschaft, wie ihn unsere besten Männer und
Vorgänger gepflanzt und gepflegt haben, zu bewahren streben.
Gegenwärtig ist gründliche Theologie und Wissenschaft im
wahren Sinne, ohne welche die Kirche nicht bestehen kann,

') Abgedruckt in meiner Schrift „Stiftspropst Jos. B. Leu", S. 84 f.
Das Original ist noch in meinem Besitz.

s) Gemeint ist das Buch „Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat,

historisch-politische Betrachtungen". Friedrich gibt über die
Entstehung und Aufnahme dieses Werkes äusserst interessante und lehrreiche
Aufschlüsse. (Ignaz von Döllinger, III, S. 233—269.) Er bemerkt zum
Schluss: „Der Zwischenfall schien so doch ein gutes Ende genommen zu
haben; aber im Grunde ist zutreffend, was Schegg (Professor der
neutestamentlichen Exegese an der Universität München) in seinen „Erinnerungen

an Haneberg" bei Erwähnung des Döllingerschen Buches sagt :
»Es entstand ein Misstrauen gegen Döllinger und die ganze sogenannte
historische Schule."



— 332 —

nur in Deutschland zu Hause, nicht in Frankreich oder Italien
oder Spanien. Unsere Sorge muss es sein, dieses kostbare
peculium nicht verloren gehen, nicht geschmälert werden zu
lassen. Es ist schon seit längerer Zeit der Gedanke bei vielen
erwacht, dass wir Theologen und überhaupt die Männer der
katholischen Wissenschaft in wechselseitigen Verkehr treten
und zu diesem Zwecke persönliche Zusammenkünfte
veranstalten sollten. Man hat mich aufgefordert, mich der Sache

anzunehmen, und ich selbst habe schon seit Jahren den
sehnlichsten Wunsch empfunden, dass doch etwas zu Stande kommen
möge. Die protestantischen Theologen mit ihrer Rührigkeit
beschämen uns hier. Über untergeordnete Meinungsverschiedenheiten

müssen wir natürlich dabei wegsehen und nach dem
unitas in necessariis, libertas in dubiis (im Notwendigen
Einheit, im Zweifelhaften Freiheit) verfahren. Was meinen Sie

dazu? Mir scheint, eine mündliche Besprechung gleichgesinnter
Männer könne nur wohltätig, aufmunternd und anregend wirken.
Wir sind glücklicherweise in Deutschland nicht oder noch nicht
in feindliche Parteien getrennt, wie es beim französischen
Klerus durch den schädlichen Einfluss des „Univers" und des

„Monde" leider der Fall ist. So etwas könnte aber auch bei
uns kommen, und gewisse Vorzeichen einer solchen Kalamität
dürften bereits wahrnehmbar sein. Um so mehr gilt es,
Eintracht und Zusammenwirken zu fördern. Vielleicht kann ich
Ihnen bald mehr darüber mitteilen. Einstweilen bleibe ich
mit aller Hochachtung und Fraternität

Ihr ergebenster I. Döllinger."

Döllingers Befürchtung, dass „so etwas auch bei uns
kommen könnte", war nur zu sehr begründet. Die Versammlung

deutscher Gelehrten, die in den Tagen vom 28. September
bis zum 1. Oktober 1863 in München stattgefunden hat, führte
nicht zu grösserer Einigung, sondern offenbarte nur die bereits
vorhandene „grosse Kluft", wie Hirscher zum voraus befürchtet
hatte1). Auch Leu hatte zu dieser Versammlung eine
Einladung erhalten, war aber so hoffnungslos, dass er weder
persönlich nach München ging, noch auch nur durch eine schrift-

") Vgl. darüber Friedrich, „Geschichte des Vatikanischen Konzils
I, S. 278 ff. und „Ignaz von Döllinger", III, S. 270 ff.



— 333 —

liehe Meinungsäusserung an den Verhandlungen sich beteiligte.
Er war durch seine „Warnung" immer noch zu sehr kompromittiert,

als dass er etwas zur Verständigung und Einigung
hätte beitragen können. Bezeichnend ist in dieser Hinsicht,
dass der damalige Domdekan und nachherige St. Galler Bischof
K. Greith unterm 7. Februar 1862 auf Döllingers Anfrage hin,
wer aus der Schweiz etwa einzuladen wäre, nur folgende
Herren nannte : Kommissar Winkler und die Professoren Tanner,
Lütolf und Äbi in Luzern und die Benediktiner Gall Morell,
Karl Brandis und Georg Ulber in Einsiedeln, aber den Propst
und Professor Leu, mit dem er doch gerade damals wegen
der Herausgabe einer „Speziellen katholischen Dogmatik" im
Briefwechsel stand, mit Stillschweigen überging. Hätte Leu
noch länger gelebt, so würde er nur immer wieder neue
Beweise dafür bekommen haben, dass im Jahr 1853 sein Blick
in die Zukunft leider nicht zu trübe gewesen sei.

E. II.


	Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu in Luzern und Stiftspropst Dr. Ignaz Döllinger in München über den Kirchenstaat

