
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 4

Artikel: Von den im neuen päpstlichen Gesetzbuch auf Eingehung gemischter
Ehen gesetzten Strafen

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


303

Von deo im neuen päpstlichen Gesetzbuch auf Eingehung

gemischter Ehen gesetzten Strafen.

Um Missverständnissen vorzubeugen, müssen wir den
nachfolgenden Erörterungen zwei Bemerkungen vorausschicken.

1. Jede Kirche, die sich selbst achtet, hat den Wunsch,
dass sich ihre Angehörigen nach Erfüllung der bürgerlichen
Vorschriften auch in religiöser Form verehelichen, für die
Eheeinsegnung die eigenen Geistlichen in Anspruch nehmen und
die Kinder, die ihnen Gott schenkt, durch Taufe und
Religionsunterricht der eigenen Gemeinde erhalten. So weit wir zu sehen

vermögen, hegt eine jede Kirche, gleichviel wie sie sich nenne,
diesen Wunsch auch dann, wenn sich ein Mitglied mit dem
Mitglied einer andern Kirche verheiratet.

2. Obwohl die christkatholische Kirche keiner andern kirchlichen

Gemeinschaft an Selbstachtung nachstehen möchte und
ebenfalls Recht und Pflicht zu haben glaubt, auf Selbsterhaltung-

bedacht zu sein, so erkennt sie doch die in einer andern
Kirche rechtmässig eingesegneten gemischten Ehen für ebenso

gültig an wie diejenigen, die vor den eigenen Geistlichen kirchlich

abgeschlossen worden sind. Aber sie weiss ihrerseits von
keinem Ehehindernis der Konfessionsverschiedenheit, fordert und

erteilt keinen Dispens von einem derartigen Hindernis, unterwirft

die Einsegnung einer gemischten Ehe keinen demütigenden
Ausnahmebestimmungen und gibt die Entscheidung über die
kirchliche Zugehörigkeit der zu erwartenden Kinder dem
Gewissen der Eheleute anheim.

Im Sinne des neuen päpstlichen Gesetzbuches, das am
19. Mai 1918 in Kraft getreten ist, gehören zu den „gemischten
Ehen" auch diejenigen, die zwischen christkatholischen und



— 304 —

römischkatholischen Brautleuten abgeschlossen werden. Solche
Ehen kommen ziemlich häufig vor. Für die Christkatholiken
entsteht daher die besondere Pflicht, von den Bestimmungen
des für die ganze Christenheit eminent wichtigen Codex juris
canonici über die gemischten Ehen Kenntnis zu nehmen. Da
dieses Gesetzbuch nun jedem Fachmanne leicht zugänglich ist,
kann der gebildete Leser mühelos feststellen, ob die in den

nachfolgenden Auseinandersetzungen angeführten Stellen ihrem
Wortlaute und Sinne nach richtig wiedergegeben seien oder
nicht. Sollte mir irgendein Versehen unterlaufen sein, so würde
ich das nicht nur aufrichtig bedauern, sondern sobald wie
nur möglich in dieser Zeitschrift richtigstellen.

Es kommen hier nur Ehen in Betracht, die zwischen
getauften Personen, von denen die eine katholisch ist, „die andere
einer häretischen oder schismatischen Sekte angehört",
geschlossen werden (can. 1060). Häretischen und schismatischen
Sekten gehören im Sinne des neuen Codex juris canonici an die
sämtlichen Protestanten, die Altkatholiken und die Orthodoxen
der morgenländischen Kirchen. Ehen zwischen römischen Katholiken

und diesen „Sektierern" verbietet, wie im can. 1060 erklärt
wird, die Kirche überall auf das „strengste" (severissime Ecclesia
ubique prohibet). Kommt noch die Gefahr hinzu, dass der
„katholische" Gatte zur Abwendung von der römischen Kirche
verleitet werde, so ist die Ehe auch durch das „göttliche
Gesetz" verboten.

Die „Kirche" kann aber von dem Hindernis der
Konfessionsverschiedenheit dispensieren. Wer diese „Kirche" ist, sagt
can. 1040. Hier heisst es: Ehehindernisse, seien sie aufschiebender

oder trennender Natur, kann ausser dem römischen Papst
niemand abschaffen oder abschwächen, noch auch von
denselben in besondern Fällen dispensieren, es sei denn, der apostolische

Stuhl habe nach gemeinem Recht oder durch besondere

Ermächtigung dazu die Befugnis erteilt. Bisher pflegte der
Papst den Diözesanbischöfen die Befugnis, nebst andern
Dispensen auch Dispens von dem aufschiebenden Ehehindernis der
Konfessionsverschiedenheit zu erteilen, von fünf zu fünf Jahren
zu übertragen. Dieses Recht gehörte zu den sog. „Quinquennal-
fakultäten", die schon bisher den Bischöfen zum Bewusstsein



— 305 —

brachten, wie sehr sie von Rom abhängig seien: die
Vorenthaltung der in Frage stehenden Befugnisse war für einen
Bischof der empfindlichste Beweis, dass er das Vertrauen und
die Liebe der päpstlichen Kurie nicht besitze. Das hat z. B.
Bischof Hefele erfahren. Als er zögerte, seinen Diözesanen amtlich

bekanntzumachen, dass sie nun an die Allgewalt und
Unfehlbarkeit des Papstes zu glauben hätten, wurden ihm die
Quinquennalfakultäten verweigert. Noch am 25. Januar 1871

schrieb er an Professor Reusch in Bonn: „Gegenwärtig
misshandeln mich die Römer durch Nichterteilung der Fakultäten
zu Dispensen in Verwandtschaftsgraden. Sie molestieren damit
meine Diözesanen, veranlassen, dass einzelne im Konkubinat
leben oder Zivilehen eingehen. Aber was kümmert man sich
in Rom um das Gewissen der Leute, wenn man seine Herrschsucht

befriedigt? Versagte man ja doch das ganze Mittelalter
hindurch den Völkern alle Tröstungen der Religion, um einen
Fürsten zu drücken und zahm zu machen." (Schulte, Der
Altkatholizismus, Giessen 1887, S. 228.) Werden nämlich einem
Bischof die „Fakultäten" versagt, so muss er sich in jedem
vorkommenden Fall mit einem Bittgesuch an den Papst wenden,
also die einer Dispensation bedürftige Trauung aufschieben, bis
die Antwort erfolgt ist. Das dauert oft recht lang und verursacht

Kosten. Beides ist geeignet, ein Brautpaar unzufrieden
zu machen.

Namentlich kann es unter Umständen lange gehen, bis das
Ehehindernis der Konfessionsverschiedenheit beseitigt ist, falls
sich der nichtrömischc Teil nicht einfach umtaufen lässt, wie
das jetzt in der Schweiz häufig geschieht. Hat z. B. die Braut
ihren bisherigen Protestantismus oder Altkatholizismus
abgeschworen und sich die heute oft recht frivol geforderte römische
Wiedertaufe spenden lassen, so ist natürlich kein Dispens mehr
nötig, damit ihre Ehe mit dem römischen Bräutigam in aller
Form eingesegnet werden kann. Sonst aber ist die kirchliche
Ehebcwilligung nicht so leicht erhältlich. Der Kanon 1061 des

neuen Gesetzbuches lautet:
„Vom Ehehindernis der gemischten Religion dispensiert die

Kirche nicht, ausser:
1. es seien gerechte und dringende Gründe vorhanden,
2. der nichtkatholische Gatte biete Gewähr, dass der

katholische Gatte nicht in Gefahr komme, zum Abfall (perversio)



— 306 —

verführt zu werden; beide Gatten aber, dass die ganze
Nachkommenschaft nur katholisch getauft und erzogen werden soll,

3. es sei die moralische Gewissheit vorhanden, dass diese

Zusagen auch gehalten werden.
Die Zusagen sollen regelmässig schriftlich verlangt werden."
Während der katholische Teil, wie billig und recht, wider

zudringliche Bekehrungsversuche in Schutz genommen wird,
hat das Gesetzbuch für den nichtkatholischen Teil nicht die
gleiche schonende Rücksicht. Vielmehr macht der Kanon 1062

dem katholischen Gatten zur Pflicht, in kluger Weise die
Konversion der nichtkatholischen Ehehälfte herbeizuführen. Im
folgenden can. 1063 wird auf eine Verfehlung Bezug genommen,
die in der Schweiz häufig genug vorkommt. Nicht selten sucht man
nämlich beim Vorhandensein konfessioneller Verschiedenheit den

religiösen Gefühlen undpersönlichen Rücksichten der beiden Brautleute

dadurch gerecht zu werden, dass man nacheinander den Segen
der Seelsorger beider Teile einholt. Das ist streng verboten. Weiss
der katholische Pfarrer, dass die Brautleute zwar vom
Ehehindernis der Konfessionsverschiedenheit gesetzmässig dispensiert

sind, aber sich bereits von einem nichtkatholischen
Geistlichen kirchlich haben trauen lassen oder sich noch trauen
lassen werden, so darf er seinerseits mit der Trauung nichts zu
tun haben. Allein es entging dem Gesetzgeber nicht, dass doch
Fälle vorkommen können, in denen es bedenklich ist, einem
gemischten Brautpaar, das den Dispens nachgesucht und
erhalten, also insbesondere auch katholische Kindererziehung
versprochen hat, die kirchliche Trauung aus dem Grunde zu
verweigern, weil das Paar auch von einem protestantischen
oder altkatholischen Geistlichen eingesegnet worden ist oder
eingesegnet wird. Man denke z. B. an recht vornehme Leute,
die Stützen und Zierden einer Pfarrei sein können und sein

wollen, aber eben doch auch auf die Verwandtschaft des nicht-
katholischen Teils Rücksicht zu nehmen haben: soll der
römische Pfarrer ein solches Paar einfach von sich weisen, wenn
ihm zu Ohren kommt, dass die Wagen nach der katholischen
Trauung bei der protestantischen Kirche vorfahren Das wäre
doch sehr unklug. So öffnet denn der Kanon 1063, § 2, eine
Hintertür mit dem Zusatz, dass aus „sehr wichtigen Gründen"
(ex gravissimis causis), wenn kein Ärgernis zu befürchten und
der Bischof vorher zu Rate gezogen worden sei, der Pfarrer



— 307 -
auch dann der Trauung assistieren dürfe, wenn noch eine
zweite kirchliche Trauung stattfindet oder stattgefunden hat.
Es versteht sich aber von selbst, dass der „Minister" einer
andern Kirche in Anspruch genommen werden darf, wenn
dieser nicht als Geistlicher, sondern lediglich als Zivilstandsbeamter

zu funktionieren hat.
Man sollte meinen, dass es an den angeführten Kautelen

genüge, um im übrigen auch gemischte Ehen einfach zu
behandeln wie andere, und die betreffenden Eheleute mit allen
Segenswünschen friedlich ihres Weges ziehen zu lassen. Allein
dem steht schon entgegen die Verpflichtung des katholischen
Teils (obligatione tenetur), den nichtkatholischen Gatten zu
bekehren. Dazu kommt die Verpflichtung der Bischöfe und
Seelsorger, den gemischten Ehen ihre besondere Aufmerksamkeit

zuzuwenden. Sie sollen nach can. 1064:
1. die Gläubigen von gemischten Ehen abschrecken, soviel

sie können (quantum possunt, absterreant),
2. wenn sie solche Ehen nicht verhindern können, doch

mit allem Eifer dafür sorgen, „dass sie nicht wider die Gesetze
Gottes und der Kirche geschlossen werden",

3. die auf eigenem oder fremdem Territorium eingegangenen

gemischten Ehen fleissig überwachen, ob doch die
betreffenden Ehegatten die gegebenen Versprechen wirklich halten.

Ohne Zweifel haben Ehegatten, die, um überhaupt kirchlich

getraut zu werden, solche Verpflichtungen übernehmen und
solcher Aufsicht sich unterwerfen müssen, das Gefühl, dass

ihre Ehe nicht ganz vollwertig sei und hinter der Würde einer
rein katholischen Ehe zurückstehe. Das soll Brautleuten
gemischter Konfession auch bei der Trauung deutlich zum
Bewusstsein gebracht werden. Nach der Lehre der katholischen
Kirche des Abendlandes wird die Ehe eigentlich geschlossen
durch die Brautleute selbst, die sich gegenseitig erklären, dass

sie einander als Mann und Frau angehören wollen. Bis zum
Trienter Konzil waren daher auch die sog. formlosen oder
klandestinen Ehen, die einfach von zwei zur Eingehung einer
Ehe berechtigten Personen durch gegenseitige Willenserklärung
geschlossen waren, überall gültig. Das Trienter Konzil aber
hat in seiner 24. Sitzung am 11. November 1563 das Dekret
erlassen: „Die heimlichen Ehen, die mit freier Zustimmung
der sie Eingehenden geschlossen wurden", seien zwar als gültig



— 308 —

anzusehen, jedoch von der Kirche stets missbilligt worden ; um
den Missständen zu begegnen, die die Folgen dieser Ehen waren,
erkläre nun die Synode, dass künftig alle Verehelichungen
ungültig und nichtig sein sollen, die nicht vor dem Diözesan-
bischof oder dem Ortspfarrer oder einem vom Bischof oder
Pfarrer bevollmächtigten Geistlichen und zwei oder drei Zeugen
eingegangen werden. Diese Satzung ist natürlich auch in das

neue Gesetzbuch aufgenommen worden. Nach can. 1094 muss
die Ehe, um gültig zu sein, vor dem Diözesanbischof oder dem

Ortspfarrer, bzw. dem bevollmächtigten Geistlichen, und vor
wenigstens zwei oder drei Zeugen eingegangen werden. Diese
Vorschrift gilt selbstverständlich auch für die Eingehung einer
gemischten Ehe. Da immer noch die Konsenserklärung der Brautleute

das Wesentliche bei der Eheschliessung ist, wie can. 1081

ausdrücklich gesagt wird, so hat der Geistliche, vor dem die
Ehe geschlossen wird, auch dann mit den liturgischen Fragen
die Konsenserklärung zu veranlassen, wenn die vor ihm
stehenden Brautleute verschiedener Konfession sind. Das ist can. 1102

bestimmt vorgeschrieben. Insofern also unterscheidet sich die
kirchliche Eheschliessung eines konfessionell gemischten Paares
nicht von der eines rein katholischen Paares.

Allein der päpstliche Gesetzgeber hat nicht unterlassen,
doch auch dann den katholischen Teil eines gemischten Paares
mit einer gewissen Strafe zu belegen, wenn allen Anforderungen

zur Erlangung der kirchlichen Dispensation Genüge
geleistet worden ist und auf eine zweite, nichtkatholische Trauung

verzichtet wird. Die Strafe besteht in der demonstrativen
Unterlassung kirchlicher Feierlichkeiten, die sonst üblich sind
und in katholischen Gegenden nicht gering angeschlagen werden.
Abgesehen von der Trauungsmesse spricht der funktionierende
Geistliche feierliche Segensworte über Braut und Bräutigam,
segnet die Ringe, lässt das Paar zur lauten Wiederholung des

Jawortes vor den mit Blumen geschmückten Hauptaltar treten.
Beschränkt er sich dagegen geschäl'tsmässig nur auf die
Entgegennahme der Konsenserklärung, so wird sich in der Regel
wenigstens die katholische Braut als minderwertige Person
vorkommen und sich an ihrem Freudentag schwer gekränkt fühlen.
Nun schreibt aber doch das neue Gesetzbuch (can. 1102, § 2)

für die kirchliche Trauung konfessionell gemischter Paare vor :

„Alle heiligen Riten sind verboten" (omnes sacri ritus prohi-



— 309 —

bentur). Aber das ist wieder eine Satzung, die unter Umständen
mehr schadet als nützt. Man stelle sich doch vor, wie sehr sich
beispielsweise ein katholisches Fräulein, das den protestantischen

Bräutigam umgestimmt hat, verletzt fühlen muss, wenn
nun zu allen bisherigen Demütigungen auch noch die kalte,
demonstrativ abschätzige Trauung hinzukommt! Indessen öffnet
für derartige Fälle der gleiche Kanon sofort wieder ein
bescheidenes Hintertürchen, indem fortgefahren wird: „Sollten
sich aus diesem Verbot schwerere Nachteile (graviora mala)
vorhersehen lassen, so kann der Diözesanbischof von den
üblichen kirchlichen Zeremonien die eine oder andere gestatten,
jedoch immer mit Ausschluss der Messfeier."

Es müssen hier noch zwei Vorschriften erwähnt werden,
die den Zweck haben, auch die mit allen Versprechungen und

Dispensen eingegangene gemischte Ehe als kirchlich minderwertig

erscheinen zu lassen. Die eine steht can. 1065, § 2,

und bezieht sich auf den Geistlichen, der die Trauung
vollziehen soll. Bekanntlich legt man in der Regel Wert darauf,
dass bei einer Trauung der Pfarrer selbst der funktionierende
Geistliche sei. Als zuständiger Pfarrer aber soll „in der Regel"
der der Braut angesehen werden (can. 1097, § 2). Ist die Braut
vielleicht noch zum Pfarrer in den Religionsunterricht gegangen
und von ihm zur Kommunion vorbereitet worden, so legt sie
unter normalen Verhältnissen grossen Wert darauf, auch bei
ihrer Verheiratung von ihm gesegnet zu werden. Die gleiche
pietätvolle Stimmung darf man aber auch dem Bräutigam
zutrauen. Sei also der Bräutigam oder die Braut katholisch, so

wird das Brautpaar, das sich vom Ehehindernis der
Konfessionsverschiedenheit hat dispensieren lassen, w'ohl in den meisten
Fällen den Wunsch hegen, dass die Eheeinsegnung vom Pfarrer
selbst vollzogen werde. Allein das ist im zitierten Kanon dem

Pfarrer ausdrücklich untersagt. Das Verbot bezieht sich auch
auf Verehelichung von Personen, von denen die eine katholisch,

die andere, ohne einer „Sekte" beigetreten zu sein,
notorisch vom Glauben abgefallen ist oder einer geheimen, von der
Kirche verbotenen Gesellschaft (Freimaurerorden) angehört. In
solchen Fällen also hat sich der Pfarrer durch einen Vikar
oder etwa einen Mönch vertreten zu lassen, damit er der
eigenen Würde nichts vergibt. Indessen — wieder die Hintertür!

— kann ihm doch der Bischof gestatten, die Funktion



— 310 —

persönlich vorzunehmen, wenn die Umstände das als ratsam
erscheinen lassen und kein Zweifel besteht, dass alle Kinder
katholisch erzogen werden und die katholische Ehehälfte der
Kirche treu bleibt. Ist der katholische Teil vornehm genug, so

wird der Herr Pfarrer wohl immer funktionieren dürfen.
Empfindlicher noch ist die im can. 1109, § 3, vorgesehene

Zurücksetzung der gemischten Ehe. Man wolle nicht vergessen,
dass es sich auch hier um Ehen handelt, für welche die
vorgeschriebene kirchliche Dispensation nachgesucht und erteilt
worden ist, folglich alle Versprechungen gemacht worden sind,
die dem Ortspfarrer die katholische Trauung gestatten. Mit
Recht wird can. 1109, § 1, vorgeschrieben, die katholische Trauung

in der Pfarrkirche vorzunehmen. Wer die kirchliche
Einsegnung wünscht, wird das in der Regel für selbstverständlich
halten. Namentlich aber wird der katholische Teil eines
konfessionell gemischten Paares, der für die Form der Trauung
entscheidend gewesen ist, nun grossen Wert darauf legen, dass
die heilige Handlung im Gotteshause selbst vollzogen werde,
damit er so vor der ganzen Gemeinde dartue: Ich schliesse
meine Ehe mit gutem Gewissen vor dem Angesichte Gottes und
unter Anrufung Gottes. Nun lautet aber § 3 des Kanons 1109:

„Ehen zwischen einem katholischen und einem nichtkatholischen
Teil sollen ausserhalb der Kirche abgeschlossen werden; findet
der Diözesanbischof, das könne klugerweise nicht gehalten
werden, ohne dass grösserer Nachteil entsteht, so ist es seinem

klugen Urteil überlassen, in diesem Punkt zu dispensieren;
doch soll immer an der Vorschrift can. 1102, § 2 (Verbot der
Messe und der sonst üblichen heiligen Bräuche), festgehalten
werden. Die Trauung hat also in der Amtsstube des Pfarrers
oder, wenn es gut geht, in der Sakristei stattzufinden, und darf
nur darin bestehen, dass der funktionierende Geistliche vor
zwei oder drei Zeugen die Brautleute in üblicher Form veranlasst,

sich das Eheversprechen zu geben. Das ist eine Demütigung,

der sich in Städten vornehme Brautleute mit zahlreicher
Verwandtschaft wohl nur selten unterziehen werden. Allein da
darf der Bischof Rücksicht nehmen und die Kirche öffnen
lassen. Weniger leicht wird ein schlichter Arbeiter oder eine

Dienstmagd katholischer Konfession im Falle der Eingehung
einer gemischten Ehe eine solche Vergünstigung erhalten. Und

weniger bereitwillig als ein Herr Stadtpfarrer, der sich in ge-



— 311 —

bildeten und sogar aufgeklärten Kreisen bewegt, wird der
Pfarrer einer abgelegenen Landgemeinde, der den strikten
Gehorsam gegen die geistlichen Obern als die erste und wichtigste
Bedingung der Seligkeit ansieht, dem gemischten Brautpaar
entgegenkommen und diesem ohne Furcht vor Entweihung der
Kirche gestatten, buchstäblich vor den Altar zu treten.

Diese Vorschriften über die äussere Form der Trauung:
nicht in der Kirche, keine Segensworte, keine Messfeier,
Abnahme des Eheversprechens durch einen untergeordneten
Geistlichen, sind kleinlicher und kränkender als die gewöhnlich namhaft

gemachten Bedingungen, unter denen überhaupt eine
gemischte Ehe in „katholischer" Weise eingegangen werden
kann. Es ist ja klar, dass vornehme Leute mit Leichtigkeit
über solche Schwierigkeiten hinwegkommen können. Aber ist
es fein, in solchen Fällen Privilegien zu verlangen und
Privilegien zu bewilligen? Es würde uns geziemender erscheinen,
wenn ein Pfarrer Gottes Segen auch auf den bescheidensten
Taglöhner, der sich mit einem braven protestantischen Mädchen
verheiratet, ebenso gern und mit den gleichen Gebetsworten
und heiligen Handlungen herabrufen würde wie auf den Sohn
eines Grossgrundbesitzers, der eine gemischte Ehe eingeht.

Wenn trotz erhaltenem Dispens die Eingehung einer
gemischten Ehe in angegebener Weise gebüsst wird, so haben
römische Katholiken, die sich ohne Dispens von einem
nichtrömischen Geistlichen trauen lassen, die schwersten Kirchenstrafen

zu gewärtigen.
Es ist hier vor allen Dingen die Frage zu beantworten:

Sind gemischte Ehen, die ohne Erfüllung der oben angeführten
Bedingungen geschlossen werden, nach römischer Satzung
überhaupt als gültige Ehen anzusehen oder nicht Musste die Frage
mit Nein beantwortet werden, so bestände für den katholischen
Teil einer solchen Ehe die Strafe in der kaum zu ertragenden
Konsequenz, dass er — mag ea laut gesagt oder zur Vermeidung

von Verhandlungen vor bürgerlichen Instanzen auch nur
gedacht werden — in den Augen der römischen Kirche kein
rechtmässiger Gatte, sondern ein Konkubinarier wäre. Im
allgemeinen braucht aber auch der unerbittlichste päpstliche
Katholik in seinem Urteil nicht so weit zu gehen. Gerade die
reduzierte Form der kirchlichen Trauung konfessionell
gemischter Paare erinnert daran. Omnes sacri ritus, „alle hei-



— 312 —

ligen Riten", die sonst übungsgemäss zur katholischen Trauung
gehören, können weggelassen werden, ohne dass damit der Akt
aufhört, eine wirkliche katholisch-kirchliche Trauung zu sein. Wenn
der Ehekonsens vor einem zuständigen Geistlichen und vor
zwei oder drei Zeugen ausgesprochen wird (und selbstverständlich

kein trennendes Ehehindernis vorhanden ist), so sind die
Brautleute in gültiger kirchlicher Form verehelicht. Das erklärt
sich aus der Anschauung, der das Gesetzbuch (can. 1081) in
klassischer Kürze mit dem Satze Ausdruck gibt : Matrimonium
facit partium consensus inter personas jure habiles legitime mani-
festatus. Das heisst : Eine Ehe kommt dadurch zustande, dass

zwei Personen, die von Rechts wegen zur Eingehung einer Ehe

fähig sind, in gesetzmässiger Weise ihren Ehekonsens
kundgeben. Diese Kundgebung ist vollzogen, wenn ein zuständiger
Geistlicher auf seine Frage: Wollt ihr einander zur Ehe
nehmen vor zwei oder drei Zeugen von beiden Teilen ein
zustimmendes Ja erhalten hat. Zuständiger Geistlicher ist der
Diözesanbischof oder der Ortspfarrer des Bräutigams oder der
Braut, oder der von dem einen oder dem andern bevollmächtigte

Priester. So hat das Trienter Konzil entschieden, und so

sagt nun auch das neue Gesetzbuch (can. 1095).
Aber das Trienter Konzil ist nicht überall anerkannt

worden, und Rom hat diese Nichtanerkennung als rechtskräftig
hingenommen. Überall, wo das der Fall war, blieb die vor-
tridentinische Anschauung in Kraft, nach welcher auch durch
einen Ehekonsens, der nicht vor einem zuständigen Geistlichen

kundgegeben worden war, die Ehe zustande komme. Überall
da konnte man eine Ehe als kirchlich gültig ansehen, auch
wenn diese nur vor dem Zivilstandsbeamten oder einem nicht-
römischkatholischen Geistlichen geschlossen worden war. Eine
solche Ehe war in den Augen der römischen Kirche gleichwertig

mit einer vortridentinischen klandestinen Ehe, also gültig.
Über diesen Punkt hatte für Deutschland (und Ungarn)

Pius X. in der feierlichen Form einer „Konstitution", die mit
den Worten Provida sapientique cura beginnt, unterm 18.

Januar 1906 volle Klarheit gebracht. Der Erlass enthält zwei
höchst wichtige Bestimmungen: Erstens wird erklärt, dass

fortan in allen Teilen des Deutschen Kaiserreiches (die Sache
wurde nachher auch auf Ungarn ausgedehnt) die tridentinische,
mit dem Wort tametsi beginnende Vorschrift, nach welcher eine



— 313 —

gültige katholische Ehe vor dem Ortspfarrer und zwei oder
drei Zeugen einzugehen ist, verbindlich sei, gleichviel ob da

oder dort das Trienter Konzil angenommen worden sei oder
nicht. Zweitens aber wird erklärt, dass die bis zum 15. April
1906 bestehenden gemischten Ehen auch dann als gültig
anzusehen seien, wenn sie nicht nach tridentinischer Vorschrift
abgeschlossen worden waren, und das3 von da an gemischte Ehen

— obwohl das Verbot bestehen bleibe, eine solche ohne kirchliche

Dispensation einzugehen — für gültig gehalten werden
mussten. Diesen letztern Punkt kleidet Dr. Leitner in seiner
bischöflich approbierten und vielverbreiteten Schrift: „Die Ver-
lobungs- und Eheschliessungsform nach dem Dekrete Ne temere"
(Regensburg 1908), S. 72, in den klaren und bestimmten Satz :

„Die im Deutschen Reiche vom 15. April 1906 an abzuschlies-
senden gemischten oder rein akatholischen Ehen bedürfen, wenn
sie von dort Domizilierten oder von Wohnsitzlosen eingegangen
wurden, zu ihrer Gültigkeit der tridentinischen Form in keiner
Weise." Es bleibt ja freilich das Verbot, eine gemischte Ehe
ohne kirchliche Dispensation einzugehen ; aber die Ignorierung
dieses Verbotes ist für den katholischen Teil nur noch eine

einmalige Versündigung, die vom Sünder bereut und gebeichtet
werden soll, aber damit erledigt ist und ihm nicht den
unerträglichen Vorwurf zuzieht, er lebe in einem sündhaften
Verhältnis und bringe uneheliche Kinder zur Welt. Die Befreiung
von diesem Schimpf war für die römischen Katholiken in
Deutschland (und Ungarn) eine grosse Wohltat. Man möchte
beinahe sagen, die Strafe für Eingehung einer gemischten Ehe
ohne Dispens sei nach Erlass der „Provida" nicht drückender
als die für eine derartige Eheschliessung mit Dispens. Es
handelte sich allerdings nur um ein Sonderrecht für katholische
Deutsche und Ungarn ; allein es war anzunehmen, dass man im
Laufe der Zeit doch auch in andern Ländern von der
weitherzigen Neuerung Kenntnis genommen und Gebrauch gemacht
hätte.

Wie verhält es sich nun heute, nachdem das neue päpstliche

Gesetzbuch in Kraft getreten ist, mit der durch die
Konstitution „Provida" vom 18. Januar 1906 vollzogenen Revision
der päpstlichen Ehegesetze Auf diese Frage gibt der Berliner
Kirchenrechtslehrer Professor Dr. U. Stutz in einer soeben er
schienenen kleinen Schrift: „Zum neuesten Stand des katho-

Internat. kirclil. Zeitschrift, Heft 4, 1918. '-1



— 314 —

lischen Mischehenrechts im Deutschen Reiche" (Stuttgart,
F. Enke, 1918), Aufschluss. Er überrascht die Welt mit der Nachricht,

dass die Konstitution „Provida" beseitigt sei, folglich
überhaupt nicht mehr in Betracht kommen könne. Aus Deutschland

sei an die Kardinalskommission, die das neue Gesetzbuch
zu interpretieren und dessen richtige Befolgung zu überwachen
hat, die Anfrage gerichtet worden, wie es sich nach Erlass
des neuen Codex juris canonici, in den die Konstitution „Pro-
vida" nicht aufgenommen ist, mit der Gültigkeit dieser Bulle
verhalte; nach dem Strassburger Diözesanblatt vom April 1918

sei die Antwort erfolgt, die „Provida" sei durch das neue
Gesetzbuch beseitigt. Stutz bekundet mit seinem Gutachten, dass

er die Bedeutung dieser neuen Änderung der päpstlichen
Ehegesetzgebung sehr wohl zu würdigen weiss.

Die Anregung, den in gemischter Ehe lebenden Katholiken
entgegenzukommen, ist, wie wir seiner Broschüre entnehmen
(S. 11 ff.), schon unter Leo XIIL von den deutschen Bischöfen

ausgegangen. Was sie zu diesem Schritte bewog, vermutet
Stutz offenbar ganz richtig, wenn er sagt: „Man hoffte, durch
Entgegenkommen gegen die Staatsgewalt und durch Erleichterung

der Mischehen die katholische Propaganda zu fördern,
durch die Mischehen die bisher andersgläubigen Gatten zu
gewinnen und herüberzuziehen, aber auch an den Kindern einen
Gewinn zu machen" (S. 12). Andere Erwägungen, die Stutz
namhaft macht, dürften kaum in die Wagschale gefallen sein.

Aber ohne Zweifel wäre die päpstliche Kurie auf die Anregung
nicht eingegangen, wenn nicht auch sie sich hätte überreden
lassen, „der katholische Teil (einer gemischten Ehe) finde den

Rückweg zur Kirche leichter, wenn man seine Ehe nicht als
kirchlich ungültig, seine Kinder nicht als in den Augen der
Kirche unehelich behandle" (S. 14). In dieser Erwartung scheint

man sich nun aber getäuscht zu haben. Schon unterm 1.

Februar 1908 hat die päpstliche Konzilskongregation eine bezügliche

Resolution eingeleitet mit den Worten: „Den Bischöfen
des Deutschen Reiches soll geschrieben werden, sie möchten
doch bedenken, welch überwiegende Nachteile die Mischehen
im Gefolge haben" (S. 17). Daher wurde schon damals von
dieser Abteilung der Kurie die Meinung geäussert, der Hl. Vater
sei zu bitten, bei gelegener Zeit die Konstitution „Provida"
zurückzunehmen. Die Zurücknahme ist nun in der Weise erfolge



— 315 —

dass die „Provida"- im neuen Gesetzbuch gar nicht mehr berücksichtigt

wurde und dass jetzt die zuständige Kommission zur
Interpretation des Kodex authentisch erklärt hat, der wichtige
Erlass sei beseitigt und habe keine Gültigkeit mehr. Damit ist
auch für Deutschland (und Ungarn) der frühere Rechtszustand
wieder hergestellt. Dass dem so ist, ergibt sich aus der
bestimmten Erklärung des neuen Gesetzbuches, „dass auch der
Katholik, der mit einem getauften Niehtkatholiken eine kirchlich

gültige Ehe eingehen will, in jedem Fall, selbst wenn er
Dispens erhalten hat, an die kirchliche Eheschliessungsform
gebunden ist" (can. 1099, § 1, n° 2). Stutz, mit dessen Worten
(S. 9) ich den Sinn des zitierten Kanons wiedergegeben habe,
hätte sich für seine Anschauung auch auf can. 1094 berufen
können, wo schon ganz unzweideutig gesagt ist: „Die Ehen
allein sind gültig, die abgeschlossen werden vor dem Pfarrer
oder dem Ortsbischof oder vor einem von dem einen oder
andern delegierten Priester und wenigstens zwei Zeugen" (ea
tantum matrimonia valida sunt quae etc.). Das ist die alte tri-
dentinische Vorschrift. Für Deutschland (und Ungarn) wird
keine Ausnahme mehr gemacht.

Was ist nun die Folge, wenn ein Katholik ohne Beobachtung*

der tridentinischen Vorschrift und ohne Dispens mit einem
getauften Niehtkatholiken eine Ehe eingeht? Ist eine solche
Ehe kirchlich gültig oder nicht? Stutz ist der Meinung, sie
könne immer noch als kirchlich gültig angesehen werden. Er
beruft sich dafür auf can. 2375 des Kodex, „der solch ein
matrimonium als strafbar, aber als validum, als gültig bezeichne"
(S. 8).

Ich muss hier den zitierten Kanon buchstäblich genau, so

wie er im Gesetzbuche steht, mitteilen; er lautet:
Catholici qui matrimonium mixtum, etsi validum, sine

Ecclesiae dispensatione inire ausi fuerint, ipso facto ab actibus
legitimis ecclesiasticis et Sacramentalibus exclusi manent, donec
ab Ordinario dispensationem obtinuerint.

Das heisst: „Katholiken, die eine gemischte, wenn auch
gültige, Ehe ohne kirchliche Dispensation einzugehen wagen usw."
Sind also gemischte Ehen auch dann kirchlich gültig, wenn
sie unter Missachtung der angegebenen Vorschriften
eingegangen werden? Das scheint Stutz anzunehmen. Ich glaube
aber, dass er sich irrt. Hätte er recht, so wäre die „Provida"



— 316 —

nicht nur immer noch in Kraft, sondern jetzt durch das neue
Gesetzbuch auf die ganze römischkatholische Kirche ausgedehnt

worden. Das Wesentliche in dieser Konstitution war ja
doch das, dass, wie auch Stutz (S. 9 f.) unumwunden anerkennt,
gemischte Ehen „auch dann kirchlich gültig sein sollten, falls sie,

was allerdings wenn irgend möglich verhütet werden müsse, unter
Missachtung der kirchlichen Form abgeschlossen worden seien"

(von Stutz unterstrichen). Wenn diese Konzession nun wieder
ausser Kraft gesetzt ist, so sind gemischte Ehen im angegebenen

Fall eben wieder kirchlich ungültig. Es ist wohl zu
beachten, dass der angeführte Kanon nicht von einer Missachtung
der „kirchlichen Form", sondern nur von der Missachtung der
„kirchlichen Dispensation" (sine Ecclesiae dispensatione) spricht.
Auch can. 1099 wird deutlich zwischen der kirchlichen Form
der Eheschliessung und der kirchlichen Dispensation vom
Ehehindernis der Konfessionsverschiedenheit unterscMeden. Die
„kirchliche Form", die immer beobachtet werden muss, wenn
die Ehe kirchlich gültig sein soll, ist in dem oben angeführten
Kanon 1094 genau angegeben: ^Die Ehen allein sind gültig"
(ea tantum matrimonia valida sunt quae etc.), die nach der
tridentinischen Vorschrift abgeschlossen worden sind. Folglich
sind Ehen, seien sie nun rein katholisch oder gemischt, die
bloss vor dem Zivilstandsbeamten oder gar vor einem
protestantischen oder altkatholischen Geistlichen abgeschlossen
werden, kirchlich ungültig. Es lässt sich aber der Fall denken,
dass ein katholischer Pfarrer, der zur Entgegennahme des

Eheversprechens von Brautleuten gemischter Konfession befugt
wäre, nachsichtig genug ist, die peinliche Dispensation gar
nicht zu fordern, sondern die Leute kirchlich zu trauen, ohne
dass sie ihm die durch can. 1061 verlangten schriftlichen
Versprechen abgeben. In diesem Falle ist die Ehe gültig, denn sie

entspricht der durch das Trienter Konzil vorgeschriebenen
kirchlichen Form; aber der katholische Teil hat sich doch
durch Nichteinholung der Dispensierung vom aufschiebenden
Ehehindernis der Konfessionsverschiedenheit wider die römische
Satzung schwer vergangen, zumal er den Verdacht aufkommen
lässt, er wolle seine Kinder nicht katholisch taufen und erziehen
lassen. Er ist darum, trotzdem seine Ehe als gültig angesehen
werden muss, der im can. 2375 vorgesehenen Strafe verfallen.
Aber gemischte Ehen, die nicht in der vom Trienter Konzil



— 317 —

vorgeschriebenen Form abgeschlossen werden, sind nun auch
in Deutschland und Ungarn wie überall wieder kirchlich
ungültig. Was das heisst, braucht hier nicht näher gesagt zu werden ')¦

') Wenn ich nicht irre, so hatte es namentlich in Preussen für einen
protestantischen Offizier unangenehme Folgen, zur Verehelichung- mit einer
Katholikin den päpstlichen Dispens einholen zu lassen, also insbesondere
auch die katholische Erziehung- sämtlicher Kinder zuzusichern. Bestand daher
die Braut auf der katholischen Trauung, so lag- die Versuchung nahe, den

zuständigen katholischen Pfarrer zu bitten, sich über die päpstliche
Forderung- hinwegzusetzen und die Einsegnung- ohne Dispens vorzunehmen.
Dass solche Trauungen in der Schweiz vorgekommen sind, darf ich auf
Grund von Erfahrungen für gewiss halten. Es wird auch anderswo
derartige Fälle gegeben haben. Kam die Sache nicht in die Zeitung, so nahm
daran kein Mensch Anstoss. Anders verhielt es sich, wenn das Paar so

vornehm war, dass die Öffentlichkeit von seiner Verehelichung Kenntnis nahm
und daher die kirchliche Oberbehördc das Vorkommnis nicht einfach
ignorieren oder, wie sich die römischen Theologen auszudrücken pflegen,
«dissimulieren» konnte. Auch in einem solchen Fall die Dispensation zu umgehen,

war und ist schwierig und kommt gewiss selten vor; viel einfacher ist
da der Verzicht auf die katholische Trauung. Das berühmteste Beispiel einer
kirchlichen, nach tridentinischer Form vollzogenen Trauung eines konfessionell

gemischten Paares ohne Dispensation hat sich meines Wissens 1898 in
Wien ereignet;. Die vornehmen Brautleute waren der lutherische Herzog-
Günther (Ernst?) von Schleswig-Holstein und die römischkatholische
Prinzessin Dorothea von Koburg. Der Bräutigam zeigte gar keine
Neigungkatholisch zu werden, und konnte auch nicht versprechen, seine Kinder
katholisch erziehen zu lassen, da er sonst auf den Thron von Schleswig-
Holstein hätte verzichten müssen. Die Braut aber gehörte einer so streng-
katholischen Familie an, dass sie nicht wohl auf die katholische Trauung
verzichten konnte. Dazu kam noch die weitere Schwierigkeit, dass der
lutherische Herzog die Eheeinsegnung durch einen Geistlichen seiner
Konfession und seiner protestantischen Landeskirche nicht, umgehen durfte.
Er dachte daran auch gar nicht, sondern setzte die protestantische Trauung
auf den 2. August 1898 an und lud zu dieser Feier die ihm nahestehenden
Fürstlichkeiten ein. Das alles war bekannt. Unter solchen Umständen durfte
die Braut nicht hoffen, den zur katholischen Trauung- nötigen Dispens vom
Ehehindernis der gemischten Religion zu erhalten. An vertraulichen
Versuchen, diese Vergünstigung zu erlangen, wird es wohl nicht gefehlt haben;
Tatsache ist, dass keine Dispensation erfolgte. Und Tatsache ist, dass am
30. Juli 1898 die katholische Eheschliessung- des genannten Paares vor dem

zuständigen Pfarrer der St. Stephanskirche in Wien, Monsignore Carl Höfer,
•n aller Form stattgefunden hat. Der Akt ging freilich nicht in der Kirche
selbst vor sich, sondern wurde in dem zu einer Kapelle hergerichteten grossen
Saale des herzoglichen Palastes in Wien vollzogen. Allein es fehlte absolut
nichts, was nach tridentinischer Vorschrift zu einer gültigen katholischen
Trauung nötig* ist. Die Brautleute waren durch kein «trennendes« Fhe-



— 318 —

Auch die Strafe, die nach dem gleichen Kanon die Katholiken,

die ohne Dispens eine gemischte Ehe eingehen, sogar
dann trifft, wenn die Ehe — weil die kirchliche Form
beobachtet wurde — als gültig angesehen werden muss, beurteilt

hindernis an der Eing*ehung einer gültigen Ehe gehindert; sie erschienen
vor dem zuständigen katholischen Pfarrer und einer genügenden Anzahl
Zeugen; sie gaben sich auf die gestellten liturgischen Fragen hin das

Jawort; das Jawort wurde in aller Form entgegengenommen und
protokolliert. Hier handelte es sich also um den Fall, der im can. 2375 vorgesehen
ist : Eine Katholikin hatte eine «gemischte, wenn auch gültige, Ehe ohne kirchliche

Dispensation» einzugehen gewagt und war der Exkommunikation
verfallen, «bis sie von ihrem Diözesanbischof die Dispensation » erlangt haben
würde. Ob die Herzogin Dorothea von Schleswig-Holstein nach ihrer
Vermählung den Versuch gemacht hat, den Dispens nachträglich zu erlangen
und von der Exkommunikation entbunden zu werden, weiss ich nicht.
Aber ich zweifle keinen Augenblick daran, dass sie weder vom Beichtstuhl
noch von der Kommunionbank zurückgewiesen worden ist, wenn sie später
doch katholisch bleiben und nach wie vor die katholischen Sakramente
empfangen wollte. « Il y a des arrangements avec le ciel. »

Der funktionierende Pfarrer wurde nicht suspendiert. Er hatte wohl
im Einverständnis mit dem Erzbischof gehandelt. Da jedoch der Kasus

gar zu viel Aufsehen machte, erschien im « Oss. Rom. » folgende Mitteilung :

«Es ist zur Kenntnis Seiner Heiligkeit gelangt, dass der Pfarrer von
St. Stephan in Wien sich erlaubt hat, am 30. Juli d. J. mit religiöser
Feierlichkeit die katholische Prinzessin Dorothea von Koburg mit dem lutherischen
Herzog Ernst (Günther?) von Schleswig-Holstein ehelich zu verbinden,
obschon es bekannt war, dass dieser die erforderliche Bürgschaft für die
katholische Erziehung sämtlicher Kinder nicht geleistet hatte. Wir sind zu
der Erklärung ermächtigt, dass der hl. Vater ob dieses Vorgehens lebhaftes
Missfallen empfunden hat, sowohl weil von dem Ehehindernis der
Religionsverschiedenheit ohne die erwähnte Bürgschaft, welche dem Naturrecht und
dem göttlichen Recht entspricht, nie Dispens erteilt zu werden pflegt, wie
auch weil für Mischehen nie kirchliche Zeremonien zugestanden werden.
Wenn mitunter, zur Vermeidung grösserer Übel, dergleichen Ehen bei
solchen geduldet werden, die hartnäckig den Gesetzen der Kirche
nachzukommen sich weigern, so geschieht es mit dem ausdrücklichen Auftrag
an den Pfarrer, eine durchaus nur passive Assistenz zu leisten, ohne irgendein

Zeichen von Religion, um anzudeuten, dass die Kirche dergleichen Ehen
nicht billigt, sondern sie verabscheut und sie missbilligt. »

Vgl. über diesen Handel «Katholik», 1898, Nrn. 34 und 35, S. 273ff. und
S. 287, wo auch der trefflichen Broschüre « Rom und die gemischten Ehen »

von Dr. Weibel (Leipzig 1898), gedacht ist.
Nach dem neuen päpstlichen Gesetzbuch verfiel aber die Prinzessin

auch dadurch wieder der Exkommunikation, dass sie sich am 2. August 1898

durch einen protestantischen Geistlichen ein zweites Mal trauen liess (can-
2319, § 1, 1), und wiederum dadurch, dass sie die Kinder, wenn sie solche



— 319 —

Prof. Stutz meines Erachtens nicht ganz richtig. Er übersieht
allerdings nicht, dass ein solcher Katholik exkommuniziert ist
und demgemäss nicht mehr zu den actus legitimi kirchlicher
Art (Patenschaft, Ausübung des Patronatsrechts, Funktionen
der Mitglieder der Kirchenpflege) zugelassen werden darf (S. 6).
Allein er redet nur davon, dass derselbe auch „von den

Segnungen (Sakramentalien)" ausgeschlossen sei. Das wäre leichter
zu ertragen. Danach hätte z. B. ein in ungültiger gemischter
Ehe lebender Katholik auf den Empfang der gesegneten Asche

am Aschermittwoch, auf die Halssegnung am Blasiustage, eine
Katholikin auf die Aussegnung beim ersten Kirchenbesuch nach
dem Wochenbette zu verzichten. Gemeint ist im zitierten Kanon
ohne Zweifel der Ausschluss vom Empfang der Sakramente,
namentlich der priesterlichen Absolution und der Kommunion.
Aber es ist zuzugeben, dass der Kanon seiner buchstäblichen

Form nach die harmlosere Auffassung begünstigt, die Stutz

vorträgt. Das Wort Sacramentalibus ist nämlich — wohl infolge
eines Druckfehlers — mit grossem S gedruckt und kann darum
im technischen Sinn von den „Sakramentalien" verstanden
werden, von denen der Kodex in can. 1144 bis can. 1153 handelt.

Das Sacramentalibus ist aber offenbar Eigenschaftswort
und gehört zu actibus, so dass man in der Übersetzung allgemein

von „sakramentalen Handlungen" zu reden hätte. Von
solchen ist die ohne Dispens, wenn auch sonst gültig mit einem
getauften Niehtkatholiken verheiratete männliche oder weibliche

Person ausgeschlossen. Das ist eine Strafe, die an vielen
katholischen Orten sehr schwer zu ertragen ist und zur
Unterwerfung unter das Kirchengesetz zwingt.

Das neue Gesetzbuch enthält manche Klausel, die kluge

erhielt, protestantisch taufen und erziehen liess (1. c. 2—4). Doch konnte
sie von diesen Exkommunikationen der Diözesanbischof absolvieren. Wie
es in der römischen Kirche vor Erlass des neuen Gesetzbuches mit gemischten
Ehen gehalten wurde, die ohne Dispens geschlossen worden waren, hat
Dr. Weibel in der zitierten Broschüre cinlässlich dargestellt. Es genüge
hier, auf die Tatsache hinzuweisen, dass sich Katholiken, die in solchen
Ehen lebten, scheiden lassen und zu Lebzeiten des Ehegatten eine neue
Ehe in katholischer Form eingehen konnten, während gültige katholische
Ehen unauflöslich sind (a. a. O., S. 34 f.). Diese Praxis hat zur Voraussetzung,
dass schon bisher gemischte Ehen, die ohne Dispens von einem nichtkatholischen

Geistlichen eingesegnet worden waren, von der römischen Kirche
als ungültig angesehen wurden.



— 320 —

Berücksichtigung moderner Verhältnisse gestattet und sogar
empfiehlt; aber es beugt alle, die überhaupt zur römischen
Kirche gehören und gehören wollen, unter die absolute Gewalt
des Papstes. Rom hofft, auf diesem Wege mehr zu erreichen
als mit Konzessionen an moderne liberale Anschauungen.

Professor Stutz schliesst seine Abhandlung mit einem
Friedenswort, dem ich von Herzen zustimmen möchte. Er
bemerkt, dass der Mischehenstreit auf Leute, die zwar auch
„durchaus kirchlich, vor allem aber religiös-christlich gerichtet"
seien, nicht eben erbaulich wirke, sondern dass ihnen „das
Wort des Heilandes in der Bergpredigt : Selig sind die
Friedfertigen; denn sie werden Gottes Kinder heissen", über alles
gehe. Mit diesen halte er es selbst, nicht obwohl, sondern weil
er Jurist sei. Er hoffe, dass nach dem Kriege die Kirchen
„nicht so sehr Abwehr- oder gar Angriffs-, wohl aber die grösst-
mögliche Anziehungskraft entfalten werden". Das ist eine
schöne Direktive, von der ich nur wünschen kann, dass sie

allgemein gepredigt und befolgt werde. Allein sie verpflichtet
auch den friedfertigsten Juristen nicht dazu, ein neues Gesetzbuch

anders zu deuten, als es gemeint ist. Im vorliegenden Fall
ist durch die im Vatikan residierende Interpretationskommission
dafür gesorgt, dass der Sinn einer jeden Zeile des neuen Kodex
authentisch festgestellt werden kann. Ich bin jeden Augenblick
zum Widerruf der vorstehenden Ausführungen bereit, wenn die

genannte Kommission auf eine an sie gerichtete Anfrage hin
die Erklärung abgibt, nach dem neuen päpstlichen Gesetzbuch
sei der katholische Teil eines Ehepaars auch dann kirchlich
gültig (valide) verheiratet, wenn er mit einer getauften
andersgläubigen Person in der Ehe lebe und diese Ehe ohne kirchliche

Dispensation lediglich vor einem protestantischen
Geistlichen oder dem Zivilstandsbeamten eingegangen worden sei.

Eine derartige Erklärung wäre für die Förderung friedlicher
Beziehungen zwischen den getrennten christlichen Kirchen von
unermesslicher Bedeutung.

Was gilt nun nach römischem Kirchenrecht von den
gemischten Ehen in der Schweiz? Ich beschränke mich auf
folgende Feststellungen:

1. Die Schweiz gehört zu den Gebieten, in denen die triden-



— 321 —

tinische Vorschrift, dass eine Ehe, um gültig zu sein, vor einem
zuständigen Geistlichen und zwei oder drei Zeugen abgeschlossen
sein müsse, nicht promulgiert worden ist. Insofern konnten hier
bisher auch solche Ehen, die bloss vor dem Zivilstandsbeamten
oder auch einem nichtkatholischen Geistlichen eingegangen
wurden, als kirchlich gültig angesehen werden. Es kam dabei

lediglich in Betracht, dass die Brautleute überhaupt in der Lage
waren, sich durch das gegenseitige Jawort ehelich zu verbinden.
Vor wem dieses Jawort abgegeben wurde, war von
nebensächlicher Bedeutung.

2. Das fand auch Anwendung auf gemischte Ehen. Auf
der Diözesansynode des Bistums Basel, die 1896 in Luzern
versammelt war, wurde auf eine Anfrage hin durch Bischof Haas

am 16. April von einem päpstlichen Dekret Kenntnis gegeben,
das unterm 1. Juli 1890 erlassen worden ist. Die (zum voraus
vorbereitete) lateinische Mitteilung des Bischofs lautete in
getreuer Übersetzung: „Nach einem Dekret des apostolischen
Stuhles vom 1. Juli 1890 sind gemischte Ehen auf dem
Territorium der Diözese Basel, die ohne Befolgung der Form des

Konzils von Trient eingegangen worden sind oder (in Zukunft)
eingegangen werden, wenn auch unerlaubt, doch gültig, falls
nur kein anderes kanonisches Hindernis im Wege steht." Der
Pfarrer Meury von Therwil, der 1910 einer Pfarrgenossin, die
ohne Dispens einen Protestanten geheiratet hatte, öffentlich den
Vorwurf machte, sie lebe in einem unsittlichen Verhältnis, ging
daher zu weit ; er hätte sagen sollen : die Person hat sich zwar
in unerlaubter, aber in gültiger Form verheiratet und lebt in
einer wirklichen Ehe.

3. Unterm 2. August 1907 erliess Papst Pius X. das berühmte
Dekret „Ne temere", das schon nach seinem ersten Satz den
Zweck hatte, die „vermessene Eingehung klandestiner Ehen"
zu verhindern (ne temere inirentur clandestina conjugia). In
der Verordnung Nr. III dieses Dekrets wird bereits ganz genau,
wie nun im can. 1094 des neuen Gesetzbuches, gesagt: „die
Ehen allein sind gültig, welche vor dem Pfarrer oder dem
Diözesanbischof " oder dem bevollmächtigten Priester geschlossen
werden. Wenn nur diese Ehen in den Augen der römischen
Kirche gültig sind, so ist eine blosse Zivilehe oder eine Ehe,
die vor einem nichtkatholischen Geistlichen geschlossen wurde,
kirchlich ungültig.



— 322 —

4. In der Verordnung Nr. XI, § 1 des gleichen Dekrets
vom 2. August 1907 heisst es ausdrücklich, dass den
vorangehenden Bestimmungen „alle in der katholischen Kirche
Getauften und aus der Ketzerei und dem Schisma zu ihr Bekehrten"
unterworfen seien. Eine sog. klandestine Ehe ist daher auch
da, wo das Trienter Konzil nicht verkündet worden ist, nicht
mehr gültig.

5. Diese Bestimmung wird am gleichen Ort in § 2 namentlich
auch auf die gemischten Ehen ausgedehnt. Doch wird die
Einschränkung beigefügt: „wenn nicht vom heiligen Stuhl für einen
besonderen Ort oder für eine besondere Gegend eine andere
Bestimmung getroffen worden ist".

6. Als eine solche andere Bestimmung konnte man bisher
für das deutsche Kaiserreich (und Ungarn) die oben (S. 312)
besprochene päpstliche Konstitution „Provida" vom 18. Januar
1906 und für das Bistum Basel (und die ganze Schweiz) das oben
unter Nr. 2 mitgeteilte päpstliche Dekret vom 1. Juli 1890
betrachten. Wären also diese Bestimmungen noch in Kraft, so

könnten (z. B. im Bistum Basel) gemischte Ehen immer noch
sogar dann als kirchlich gültig angesehen werden, wenn sie
ohne Dispens und nicht vor einem zuständigen römischen
Geistlichen geschlossen worden sind.

7. Nun steht aber fest, dass die Konstitution „Provida"
durch das neue päpstliche Gesetzbuch aufgehoben worden ist
Eine „Konstitution" ist die feierlichste Form eines legislativen
Erlasses des römischen Papstes. Gilt heute die für Deutschland
(und Ungarn) in der Form einer Konstitution gewährte
Konzession nicht mehr, so ist gar nicht daran zu denken, dass die

gleiche für das Bistum Basel in der Form eines einfachen, kaum
recht bekannt gewordenen päpstlichen Dekrets gewährte
Konzession noch Gültigkeit habe.

8. Daher ist heute namentlich im Bistum Basel eine
gemischte Ehe, die ohne Erfüllung der bekannten Bedingungen
und ohne Dispens und nicht vor einem nach römischer
Vorschrift zuständigen Geistlichen eingegangen wird, kirchlich
ungültig. Jeder römische Pfarrer ist also heute kirchlich berechtigt,
einem Pfarrgenossen, der eine solche Ehe geschlossen hat, den

Vorwurf zu machen, dass er in einem unsittlichen Verhältnis
lebe und dass seine Kinder unehelich seien. Wer einen solchen



— 323 —

Vorwurf erträgt, möge dieser förmlich ausgesprochen werden
oder nicht, muss sehr wenig Gewicht legen auf Ehre und guten
Namen. Es gibt aber ein äusserst einfaches Mittel, sich dem

unerträglichen Schimpf zu entziehen. Die Anrufung der
bürgerlichen Gerichte und sogar des Bundesgerichts hilft wenig,
wie der Fall Meury gezeigt hat. Aber es hilft das Ausscheiden
aus der päpstlichen Jurisdiktion. Über die Ehen der
„Andersgläubigen" fällt das päpstliche Gesetzbuch kein Urteil.

E. H.


	Von den im neuen päpstlichen Gesetzbuch auf Eingehung gemischter Ehen gesetzten Strafen

