
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 3

Artikel: Johannes Friedrich als Führer der altkatholischen Bewegung

Autor: Hacker, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


252

Johannes Friedrich

als Führer der altkatholischen Bewegung.

Wer je den Beweggründen, die zur Dogmatisierung der
päpstlichen Unfehlbarkeit geführt haben, und den
Begleiterscheinungen, unter denen dieser Schulmeinung der Stempel
einer überall, allezeit und von allen geglaubten Lehre in der
katholischen Kirche aufgedrückt wurde, nachgehen will, wird
das Tagebuch und die Geschichte des vatikanischen Konzils
von Johannes Friedrich zur Grundlage seines Studiums machen
müssen. Und wer sich dabei über die Bedeutung jenes Mannes
klar geworden, dessen Name und Weltruf als Kirchengeschichtsforscher

den deutschen Bischöfen der Minderheit ursprünglich
den Mut gab, die Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit
zurückzuweisen, bis sie, zu schwach, als Opfer ihrer Überzeugung
die Folgen auf sich zu nehmen, einer um den andern sich von
der erkannten Wahrheit und ihrem Lehrer zurückzogen, der
wird gerne nach dem Buche greifen, das „Ignaz Döllinger"
benannt, von Johannes Friedrich dem väterlichen Freund und
Lehrer geweiht ist.

Aber nicht der Gelehrte und Forscher Friedrich x) soll hier

gewürdigt werden, sondern der Mann des Volkes, der Führer

') Johannes Friedrich ist geboren am 5. Mai 1836 zu I'oxdorf in
Oberfranken, 1859 empflng er die Priesterweihe. Im Wintersemester 1859/1860

kam Friedrich, der seine wissenschaftliche Bildung auf dem Gymnasium
und dem Lyzeum in Bamberg erlangt hatte, durch die. Empfehlung
Erzbischofs Deinlein von Bamberg nach München zu Döllinger. Dort bereitete
er sich auf seine Doktorarbeit über « Johann Wessel » vor. Nachdem er

einige Zeit als Kaplan zu Marklscheiufeld (Mittelfranken) in der Seelsorge,

tätig gewesen war, liess ei- sich 1862 als Lehrer an der Universität München
nieder, 1865 wurde er dortselbst ausserordentlicher Professor der Theologie
und Diözesangcistlicher von München.



— 253 —

der altkatholischen Bewegung. Und je mehr man den Spuren
Friedrichs, insbesondere in den Werdejahren des Altkatholizismus

nachgeht, um so deutlicher hebt sich die Pflicht heraus
die ungezählten, mühsamen, ja mitunter nicht einmal gefahrlosen

Wege und Schritte auf der Geschichtskarte des Altkatholizismus

einzutragen, die ihn fast nach allen Orten Süddeutschlands

führten, an denen je einmal altkatholische Gemeinden
bestanden oder heute noch bestehen sei es, um dort den
ersten altkatholischen Gottesdienst zu halten, einen der
altkatholischen Überzeugung Treugebliebenen zur letzten Ruhe
zu segnen oder ein Kindlein zu taufen, dessen Eltern nicht
wollten, dass es durch die erste an ihm vorgenommene kirchliche

Handlung für eine Anschauung in Beschlag genommen
wurde, die sie selbst nicht als katholisch ansehen konnten, sei

es, um durch seine zündenden, von heiliger Überzeugungstreue
getragenen Reden die Freunde der Wahrheit mit sich fort-
zureissen.

Überzeugungstreue Das ist das Wort, das am Beginn der
altkatholischen Tätigkeit Friedrichs steht und das er, wie sein
letzter Wille bekundet, mit ins Grab genommen hat.

„Welch eine prächtige Gelegenheit, hinter den Kulissen
stehend, ein weltgeschichtliches Drama (hoffentlich weder
Komödie noch Tragödie!) aufgeführt zu sehen!" So hatte am
25. September 1869 Professor Döllinger an den jungen, eben in
Trient zu Studien über das tridentinische Konzil weilenden
Theologen Friedrich gesehrieben, als er ihn aufforderte, der
Einladung des Kardinals Hohenlohe, mit ihm zum vatikanischen
Konzil zu reisen, Folge zu leisten.

Friedrich konnte nach seinen Wahrnehmungen, die er in
seinem „Tagebuch" niedergeschrieben hat, in dem vatikanischen
Konzil nicht das grosse weltgeschichtliche Drama erkennen.
Das Stehen hinter den Kulissen hatte ihm eine recht traurige
Komödie gezeigt. Und als darum auch ihm zugemutet wurde,
die Beschlüsse dieses Konzils als Äusserungen des hl. Geistes
anzuerkennen, da bäumte sieh in ihm gleich wie in seinem
Crossen Meister Döllinger der Christ, der Geschichtsforscher,
der Staatsbürger auf, und er bat, Erzbischof Schon* von
München möge ihm doch Mittel und Wege angeben, wie er
''bei- zWei schwere Bedenken : den geleisteten Eid aut das

lr'dentitmm und den andern auf die bavrische Verfassung



— 254 —

hinwegkomme, ohne sich den Vorwurf machen zu müssen,
zwei feierlich geleistete Eide verletzt zu haben. Die vom
Ordinariat München-Freising gewordene Antwort, „seine Furcht
sei ganz unbegründet, wovon sich der Herr Professor Friedrich
bei unbefangener Prüfung der Sachlage überzeugen könne",
mutete Friedrich so kindlich an, dass er am 15. März 1871

zurückschrieb, er könne zu keinem anderen Resultate gelangen
und sehe mit vollster Gewissensruhe den etwaigen
Entschliessungen Ihrer Exzellenz entgegen. Friedrich wusste, dass
dieses nichts anderes als seine Exkommunikation bedeutete.
Der Bannstrahl zuckte am 18. April 1871 über seinem Haupte,
aber er zerschmetterte nicht, er entzündete in dem jungen Priester
erst recht das Feuer der Begeisterung und der Furchtlosigkeit.

Als darum im Juni 1871 der Universitätsprofessor Dr. Zenger
in München, der das Dogma der Unfehlbarkeit nicht angenommen
hatte, zu Tode erkrankt war und die Franziskaner, die um die

Spendung der Sterbesakramente angegangen worden, erklärten,
nicht kommen zu dürfen, ehe der Kranke nicht seinen Widerspruch

gegen die Unfehlbarkeit des Papstes aufgegeben habe,
da fuhr Professor Friedrich kurzerhand nach Mering bei
Augsburg, holte bei Pfarrer Renftle die hl. Wegzehrung und
das Krankenöl und gab dem überzeugungstreuen Sterbenden
den letzten Trost. Nach seinem Hinscheiden segnete ihn Friedrich

ins Grab.
Zum zweiten Male zeigte sich der junge Professor als Mann

des raschen Entschlusses, da er ein Münchener Brautpaar, dem
von dem Pfarrer Westermeier von St. Peter wegen der
altkatholischen Gesinnung des Bräutigams die kirchliche Trauung
versag! worden war, in der vom Stadtmagistrat überlassenen
Nikolaikirche auf dem Gasteig einsegnete, ohne sich um die
über ihn verhängte Exkommunikation zu kümmern.

Solche Fälle, die sich ähnlich jeden Tag wiederholen
konnten, mussten einem Manne, der auf dem Boden der
nüchternen Wirklichkeit stand, die Einrichtung einer geordneten
Seelsorge als zwingend notwendig erscheinen lassen. Darum
ist er denn auch auf dem ersten Altkatholiken-Kongress in
München (22.—24. September 1871) mit Wärme für den Antrag
Schulte eingetreten, der baldmöglichste Errichtung von
Seelsorgestellen und die Inanspruchnahme fremder Bischöfe (statt
der versagenden deutscheu) vorsah.



— 255 —

Hier zeigt sich bei aller Gesinnungsverwandtschaft zwischen
Döllinger und Friedrieh der Unterschied der Anschauung, da
es gilt, den Gedanken in die Tat umzusetzen. Der Akademiker
Döllinger wollte ursprünglich nichts wissen von altkatholischen
'ìemeindebildungen, die Altkatholiken sollten in den bisherigen
katholischen Gemeinden das Salz bleiben und bilden, das den
<ieist der andern durchdringe. Das war freilich theoretisch
schön gedacht, aber es wäre praktisch der Tod der altkatholischen
Bewegung geworden, die Altkatholiken wären von dem Empfange
der Sakramente ein für allemal ausgeschlossen gewesen. Wen
das religiöse Sehnen nach dem Empfang gedrängt hätte, den
konnte man so lange mit Verweigerung quälen, bis er sich dem
Unfehlbarkeitsdogina unterworfen und damit aufgehört hätte,
Altkatholik zu sein. Und wem nichts an den religiösen Gnadenmitteln

gelegen, wer mehr aus Gründen religiöser Verneinung
oder Gleichgiltigkcit mitgelaufen, der hätte so wenig in den
bestehenden Gemeinden das vor religiöser Fäulnis bewahrende
Salz bleiben können, wie er sich später in den altkatholischen
Gemeinden hierfür eignete.

Aus dieser Erkenntnis heraus gab es für Friedrich keinen
Augenblick einen Zweifel, dass der Altkatholizismus Gemeinden
haben musste, wenn er leben wollte. Das einfache Sätzchen
Friedrichs: „Ich habe, seitdem unsere Bewegung im Gange ist,
Gelegenheit gehabt, praktisch tätig zu sein", dieser nüchterne
Gedanke hat die Kartenhäuser der Theorie über den Haufen
geworfen. Und praktisch tätig ist Friedrich geblieben. Seit
Oktober 1871 hat er im Verein mit Professor Messmer in der
Gasteigkirche regelmässig für die Altkatholiken Gottesdienste
gehalten, was freilich das Ordinariat München veranlasste,
gegen diese „sakrilegischen" Funktionen Friedrichs, wie sich
das Sehreihen ausdrückte, bei der Regierung Beschwerde
einzureichen.

Neben der seelsorgerlichen Betätigung in München ward aber
Friedrich auch vielfach nach auswärts gerufen. Am 12.

Oktober 1871 starb in Kempten der Staatsanwalt Hurth. Natürlich

wurde ihm als Gegner des Unfehlbarkeitsdogmas von der
katholischen Pfarrgeistlichkeit das kirchliche Begräbnis vcr-
sHgt; da war es wieder Friedrich, der mit Pfarrer Renftle die
i'rauerfeier vornahm. Ein Brief vom 16. Dezember an den
Vorstand von Kempten beginnt: „Ehe ich nach Nürnberg ab-



— 256 —

reishe." Ein solcher vom 20. Dezember handelt von der
Besetzung der Gemeinde Kempten mit einem Seelsorger. Er ist
geradezu klassisch für Friedrichs Seelsorgeeifer ; Kempten muss
einen Pfarrer haben, Thürlings könnte dahin gehen, aber er
ist eigentlich für München ausersehen, und Friedrich könnte die
Hilfe so notwendig brauchen; trotzdem schreibt er: „Allein
ich weiss Ihre Lage in und um Kempten und die Bedeutung
Ihrer Stadt zu würdigen und will lieber die Last hier, welche
in jüngster Zeit sehr bedeutend wurde, da alles auf mir liegt,
noch einige Zeit weiter tragen." Ja, nicht genug; in einer
Nachschrift bietet er sich auch noch an : wenn bis zur Besetzung
der Pfarrstelle eine geistliche Hilfe notwendig wäre, würde
sie von München, d. h. natürlich von ihm, bereitwillig und
unentgeltlich geleistet. Aus einem andern Briefe ist ersichtlich,
dass er am zweiten Weihnachtsfeiertage zu einem schwer
erkrankten Bürger nach Amberg fuhr, zu dessen Beerdigung
er am 2. Januar 1872 neuerdings dorthin musste.

Es sind keine Aufsehen erregenden Ereignisse, die in diesen
Friedrich-Briefen des Archives der altkatholischen Gemeinde
Kempten gemeldet werden, aber sie sind in ihrer auf eine so

knappe Spanne Zeit zusammengerückten Folge ausserordentlich
bezeichnend für den priesterlichen Eifer des Mannes. Sicher
sind Briefe dieser Art gai* viele an die Vorstände der bayrischen
und süddeutschen Gemeinden in jenen Jahren hinausgegangen.

Friedrich hatte sieh bereits im Vorjahre auf dem ersten
Altkatholiken-Kongress in .München für die Inanspruchnahme
fremderBischöfe eingesetzt, nachdem die deutsehen versagt hatten.
Was Wunder, dass die Julitage 1872 für ihn Tage von besonderer

Weihe waren; hatte man es doch erreicht, dass
Erzbischof Loos von Utrecht nach Bayern kam, um in München,

Kiefersfelden, Mering und Kempten die Firmung zu spenden.
Und Friedrich war des Erzbischofs treuer Begleiter, überall
assistierte er bei der feierlichen Pontifikalmesse und verlas die
ins Deutsche übersetzte holländische Ansprache des Bischofs.
Die Mühen und Verdienste Friedrichs um diese erhebenden
Veranstaltungen lassen sich nur ahnen, in dem Tagebuch de>

Erzbischofs, das Pfarrer Renftle herausgegeben, wäre ihrer
gedacht gewesen, aber der schlichte Friedrich beantragte die

Streichung. ')

') Vgl. den Brief Renftle« an Prof. Nippold : „Der romfreie Katholik''-
1913, S. 372.



— 257 —

Dem 1. Altkatholiken-Kongress in München folgte in den
Tagen des 20.—22. September 1872 der 2. in Köln. Und hier
war es, wo Friedrich seine zündende Rede in der 2. öffentlichen

Versammlung hielt, die ihm den stürmischen Beifall der
Teilnehmer und die wüsteste Beschimpfung der Gegner
einbrachte, die „Germania" nannte ihn den verächtlichsten aller
protest-katholischen Charaktere. Freilich hatte Friedrieh in ein
Wespennest gestochen, wenn er sich nicht bloss auf die theoretische

Bekämpfung der päpstlichen Unfehlbarkeit beschränkte,
sondern frank und frei bekannte, dass eine Reform der Kirche
an Haupt und Gliedern längst notwendig gewesen wäre und

nur durch das Papalsystem verhindert wurde. Man kann sieii
nach nahezu 50 Jahren kaum mehr so recht eine Vorstellung
davon machen, was es hiess, als katholischer Priester in öffentlicher

Versammlung von Missbräuchen im Ablasswescn. in der
Heiligenverehrung, im Gebrauche der Skapuliere, der Medaillen
usw. zu reden, die Forderung nach Einführung der Muttersprache
beim Gottesdienste zu stellen, eine Reihe von religiösen Orden
als überlebt, ja geradezu als schädlich zu bezeichnen und ihre
Aufhebung zu fordern, nach dem Strahlenkränze des bischöflichen

Amtes zu tasten und zu behaupten: nach altchristlichcm
Brauehe sei die Spendung der Firmung kein Vorrecht des
Bischofs, das könne jeder Priester — ja, zu sagen : ich bin
derjenige, der sich gegen die Wahl eines Bischofes erklären wird,
wenn nicht gleichzeitig auch die Rechte der Laien und des
niederen Klerus festgestellt werden.

Aber nicht eitel Kritiksucht hatte den Redner geleitet, nicht
nicht zerstören nur wollte er, das bewies er wohl am schönsten
dadurch, dass er nach Hause ging und ein ehrist-katholi-
sches Andachtsbuch verfasste, dem er den Namen gab: ('ott
meine einzige Hoffnung. Es erschien im Verlag L. Honers in
Leipzig und ist leider sehr selten geworden. „Ich wollte", sag!
Friedrich im Vorwort, „die Gebete der Kirche, welche das

Empfinden und Denken der ganzen christ-katholischen Gemeinde
durch Jahrhunderte ihres Bestehens zum Ausdruck bringen,
zum Gemeingut machen helfen ". Die jetzige Form do<

katholischen Gottesdienstes sei eine Trennung des Priesters von
der Gemeinde, so dass jedes nur für sich allein zu beten und
zu handeln scheint, während doch das Ideal der christlichen
Gemeinde gemeinsames Gebet und Handeln des Priesters und



— 258 —

der Gemeinde ist. Vollkommen könne dieses Ideal freilich erst
erreicht werden, wenn die Muttersprache zugleich auch
Kirchensprache sei. Vorerst müsse er sich begnügen, das Volk
über die heiligen Kulthandlungen zu belehren, die liturgischen
Gebete bei der heiligen Messe, dem übrigen Gottesdienste und
der Sakramentsspendung ins Deutsche zu übertragen und vor
allem den Vorunterricht über das heilige Messopfer in den

Vordergrund zu stellen. In dem der Privatandacht geweihten
2. Teile bringt er vorwiegend eine Auswahl aus dem berühmten
Gebetbuch des Bischofs.Michael Sailer.

Die Grösse des Verdienstes, das sich Friedrich durch diese
echt seelsorgerliche Tat erworben hat, last sich am bestem
bewerten aus dem Ärger, dem die gegnerische Presse in den

Worten Luft machte, sie halte das Unternehmen buchhändlerisch

für eine gute Spekulation, da, abgesehen von der Neugier,

schon die Oppositionswut und der Korpsgeist ein paar
tausend Exemplare verkaufen helfen werde. So schrieb der
von Hülskamp herausgegebene „Literarische Handweiser".
Man wusste eben in dem Lager der Unfehlbaren nur zu gut,
dass die altkatholische Bewegung in dem Masse an innerer
Festigung gewann, als sieh ihre Mitglieder religiös betätigten.

Seinen seelsorgerlichen Weitblick bekundete Friedrich aber
auch in dem von ihm und dem Appellationsgerichtsrat Petri
auf dem 2. Altkatholiken-Kongress in Köln eingebrachten
Antrag: „Die allgemeine Einführung der obligatorischen Zivilehe
erklärt der Kongress für dringend notwendig." Die Verpflichtung,

dass eine Ehe nur vor dem zuständigen Pfarrer
geschlossen werden konnte, hatte für die altkatholischen Brautleute

die grosse Schwierigkeit im Gefolge, dass sie bei der

ungeklärten Stellung des Altkatholizismus in jenen Tagen
mindestens ihre Erklärung vor dem römisch-katholischen Pfarrer
abgeben mussten. selbst wenn sie sich von einem altkatholischen
Geistlichen trauen lassen wollten. Dass dadurch der römischen
Geistlichkeit ein billiges Mittel in die Hand gegeben war, auf
die Brautleute einzuwirken, erhellt von selbst. Mit dem Tage
aber, da diese Verpflichtung durch die Einführung der Zivilehe
fiel, wurden die Altkatholiken frei und brauchten sich dieser
demütigenden Stellung nicht mehr unterziehen. Friedrich hat
in einem Aufsatz „Die obligatorische Zivilehe" im Deutscheu
Merkur 1872 (S. 455 ff.) seine Anschauung vom Standpunkt



- 259 —

des Einzelgewissens und des Staatswohles begründet, die
angeblichen religiösen Bedenken zurückgewiesen, ja geradezu
aus religiösen Gründen die Zivilehe gefordert.

So verlockend es wäre, auf all die Vorträge* und gottes-
dienstlichen Verrichtungen, die Friedrich im Jahre 1873 gehalten
hat. genauer einzugehen, wir müssen es uns versagen, da wir
ins Uferlose kämen : völlig übergehen dürfen wir sie nicht, und
so sei kurz erwähnt, dass Friedrich ausser den noch in das
Jahr 1872 fallenden Gottesdiensten und Seelsorgehandlungen
in Simbach, Bayreuth und Tölz am 8. und 9. Februar 1873 im
sog. Konzilssaal zu Konstanz sprach, am 19. März zu einer Taufe
nach Aibling kam, am 29. d. M. im bayerischen Landesverein
in München die Frage erörterte, warum die Wahl eines
Bischofs nicht ein Schritt zur Sektenbildung sei, zwei Tage darauf
in Würzburg, den nächsten in Schweinfurt und am 21. Juni in
München redete. Nach der für Vorträge weniger geeigneten
Sommerpause, die Friedrich statt dessen für seine wissenschaftlichen

Arbeiten ausnützen musste, erscheint er erstmals wieder
auf dem 3. Altkatholiken-Kongress in Konstanz (12.-14.
September 1873), hält am 19. Oktober den ersten altkatholischen
Gottesdienst in Regensburg, spricht am 21. Oktober in Straubing,

hält am 26. d. M. den ersten Gottesdienst in Pforzheim
mit anschliessendem Vortrag, predigt am 7. Dezember in
Karlsruhe, am 8. in Offenburg und reicht ein paar Tage darauf
schon wieder einem treuen Mitgliede in Weilheim in Oberbayern
die Sterbesakramente. In Konstanz wurde gegen ihn und den
mit ihm sprechenden Professor Michelis bei der Februar
Versammlung durch pfarramtliche Plakate, durch Flugblätter von
Alban Stolz gearbeitet, und das „ultramontane" Fränkische
Volksblatt glaubte den Geschmack seiner Leser am besten zu

erraten, wenn es über die Versammlung in Würzburg berichtete:

„Zum Schlüsse der Dult sind die in höherer Michelei
machenden Commis Voyageurs Professor Friedrich und Reinkens
hier eingetroffen und haben im Schrannensaal (vor etwa 800
Zuhörern! nach dem Berichterstatter im Deutschen Merkur
1S7B S. 108) ihren alten Leierkasten ertönen lassen."

Doch solche Angriffe vermochten einen Friedrich nicht
'Te zu machen, und die packende Rede, die er beim Kongress
'" Konstanz über den Unterschied zwischen den römischen
Bischöfen, insbesondere ihrem Oberhaupte, auf der einen und



— 260 -
dem neugewählten altkatholischen Bischof auf der anderen
Seite hielt, war eine ebenso unbarmherzige Anklage gegen
Rom wie ein freudiges Bekenntnis zum Altkatholizismus.

Auch das Jahr 1874 sieht Friedrich wieder als Wanderapostel.

Bald taucht er in Regensburg, dann wieder in
Frankenthal, bald in Passau, dann in Mannheim, bald in Nürnberg

und Erlangen, bald in Heidelberg auf. An der 1. Synode
zu Bonn in den Tagen des 27. bis 29. Mai 1874 nimmt Friedrieh
persönlich teil (Mitglied der SynodalVertretung war er viele
Jahre) und überbringt die Grüsse Döllingers mit dessen
ausdrücklicher Erklärung, class er (Döllinger) mit der Abhaltung
der Synode und den von ihr in Aussicht genommenen Reformen
durchaus einverstanden und nur wegen seines hohen Alters
und seiner Überladung mit mannigfachen Geschäften nicht
persönlich erschienen sei.

Seine Stellungnahme zu der der Synode zur Beratung
vorliegenden Frage über die Ohrenbeichte hatte Friedrich schon
in einem Münchener Vortrag (immittelbar vor der Synode)
klargelegt, da er die Notwendigkeit betonte, den einzelnen und die
Gemeinde wieder in unmittelbare Beziehung zu Gott zu setzen
und das mechanische Formelwesen mit lebendigem Geiste
wieder zu erfüllen.

Mit dem Beginn des Wintersemesters 1874 folgte Friedrieh
dem Ruf an die theologische Fakultät in Bern. Es fiel ihm
nicht leicht, von München zu scheiden, und nur die Erkenntnis
von dem grossen AVerte des Zustandekommens der theologischen
Fakultät in Bern und das Vertrauen, dass in München alles in

guten Händen liege, bestimmte ihn zur Zusage. Das konnte
ihn aber nicht hindern, nach 14 Tagen (am 22. November/
schon wieder nach München zu fahren, um an der Versammlung

des bayerischen Landesvereins teilzunehmen und den
Gottesdienst im Gasteigkirchlein -zu halten. Der Jubel, mit dem
ihn seine Münchener nach so kurzer Abwesenheit wieder in
ihrer Mitte begrüssten, ist begreiflich. Obwohl Friedrich in Bern
grosses Ansehen genoss, obwohl, wie Professor Nippold in
seinem Aufsatz „Ein Jahr aus dem Leben von Professor Friedrich"
(im 2. Jahrgang dos „Romfreien Katholik") schreibt, sich zu
seinen Predigten und Vorträgen in Bern alles drängte, was

geistiges Interesse hatte, — das Herz gehörte seinem Bayer-
land, seinem München; und so kommt es, dass er trotz der



261 -
beschwerlichen Winterreisen an den Janunar-, Februar- und
Märzversammlungen des bayerischen Laudesvereins teilnahm
und Vorträge hielt, die als Niederschlag der in der Schweiz
gewonnenen Eindrücke und gemachten Studien besonderes Interesse

verdienen, zugleich aber auch das Band des deutscheu
Altkatholizismus mit der schweizerischen Schwesterkirche inniger
knüpften. So behandelte er am 2. Januar die Bedeutungder neuesten
Vorgänge in England und in der Schweiz für die altkatholische
Bewegung, am 13. Februar den Ultramontanismus zur Zeit des

schweizerischen Sonderbundkrieges in den Vierziger Jahren, am
13. März des Professors Reuseh Gutachten über das Verhalten der
deutschen Bischöfe in der Frage des Mitgebrauches der katholischen

Kirchen von seiten der Altkatholiken mit Beziehung aufBern.
Fünf Jahre waren seit dem Einsetzen der altkatholischen

Bewegung vorübergegangen, die Seelsorge war in geordnete
Bahnen geleitet in München wirkte seit 1873 Pfarrer
Gatzenmeier —, so konnte Friedrich, wie es seiner Stellung als

Universitätsprofessor eigentlich ja nur entsprechend war, sich von
der Seelsorge mehr zurückziehen : von einem Aufgeben war
keine Rede. Tatsächlich hielt er auch im März 1870 Gottes-
diensi und Vortrag in Kempten, am weissen Sonntag in Straubing;

auch in Mainz sprach er am IL.limi 1876 über die
Bestrebungen Roms, Deutschland in steter Uneinigkeit zu halten
und über die Bedeutung des Altkatholizismus für den inneren
Frieden. Vor allem aber riefen seine im Verein mit den
Professoren Messmer und Huber in München gehaltenen Reden
und Ansprachen zu jeder Altkatholiken-Versammlung eine

grosse Zahl von Freunden und Gesinnungsgenossen. Friedrich
behandelte aber auch immer ein anregendes Thema. Dass er
dabei gerade ängstlich vorgegangen wäre, könnte nicht gesagt,
werden. Was er auf dem ersten Kölner Kongress als die
vordringlichste Aufgabe hingestellt hatte, das hat er selbst,
unbekümmert um persönliche Beschimpfungen, getreulich durchgeführt,

den Kampf gegen den Ultramontanismus. Aber es geschah
Wahrhaftig nicht aus Freude an Kampf und Streit. Er erklärte
wiederholt, dass er nur gezwungen den ihm hingeworfenen
Fehdehandschuh aufnahm. Sitzt er aber einmal im Sattel, dann
reitet er unerschrocken auf den Gegner los, und die Späne
fliegen. Die Angabe dei- Vortragsstoffe lässt mancherlei Schlüsse
zu. So sprach er z. B. am 10. April 1875 über das römisch-



- 262

katholische Apostolat und seinen revolutionären Charakter, am
8. Januar 1876 über die Konkordate alter und neuer Zeit und
die daraus erwachsene Vaterlandslosigkeit der Geistlichen, am
18. März 1876 über die unsittlichen Momente der ultramontanen
Kampfesweise, insbesondere deren Unwahrhaftigkeit. Auf diesen

Ton ist zum Teil auch die Rede gestimmt, die er auf dem
sechsten Altkatholiken-Kongress in Mainz (28. bis 30. September

1877) gehalten hat. Heute interessiert daran vor allem ein

Wort, das wie Prophetenstimme klingt, das aber auch für die
Geschichte der altkatholischen Bewegung von nicht zu
unterschätzender Bedeutung ist. Schon damals musste Friedrich sich

beklagen, dass Regierungen und liberale Presse nicht das nötige
Verständnis für den Altkatholizismus hätten. „Und warum?"
fragt er. „Einmal, weil wir katholisch geblieben sind, weil wir
die Fahne der Religion hochgehalten haben ; dann, weil wir
noch nicht durch unsere Masse den Politikern imponieren. Aber
bei einer geistigen Bewegung kommt es nie darauf an, ob ihr
sofort die Masse zufällt, und zumal heute nicht, wo Glaubens- und
Gewissensfreiheit die Geister nach den verschiedenen Richtungen

auseinander führt." Und dann kommt das starke Manneswort

der Überzeugung und bewussten Wahrheit: „Selbst wenn
einzelne Männer und Gemeinden wieder von uns abfielen, selbst
wenn nur ein kleines Häuflein festbliebe, könnte das uns nicht
beirren."1)

Die Thronbesteigung des Papstes Leos XIII. im Jahre 187S

gab Friedrich Gelegenheit, in einer Münchener Versammlung
auf Grund seiner hervorragenden Kenntnisse römischer
Diplomatenkunst darzulegen, wie die feinere Art des Auftretens
Leos XIIL durchaus keinen Systemwechsel bedeute, sondern

lediglich dazu geeignet sei, der nicht römischen Christenheit
Sand in die Augen zu streuen.

Als ein Wendepunkt im Leben Friedrichs wird häufig die
5. Synode 1878 genannt, auf der die Aufhebung der priesterlichen

Zwangsehelosigkeit beschlossen wurde. Friedrich führte
damals aus, seine Worte seien aller Wahrscheinlichkeit nach
Abschiedsworte; er sei nicht gesonnen, in die Debatte
einzugreifen, sondern er sei nurgekommen, um seine persönliche Stellung
zu der Sache zu präzisieren Es handle sich gar nicht um die

') Deutscher Merkur, 1877, S. 329.



— 263 -
theoretische Frage, ob das Zölibatsgesetz gut sei, sondern um
die praktische, ob man nicht in einer so ernsten Zeit von den

Priestern, welche für eine Reform in der Kirche wirken wollten,
verlangen müsse, das mit der Beobachtung des Gesetzes
verbundene Opfer zu bringen.

Als die Aufhebung des Zwangszölibates mit überwiegender
Stimmenmehrheit beschlossen wurde, gab Friedrich die Erklärung

zu Protokoll, dass er sich von der altkatholischen
Bewegung, soweit sie von Bonn aus geleitet werde, zurückziehe.
Schon aus dieser Erklärung ist ersichtlich, dass Friedrich nicht
grundsätzlich gegen die Aufhebung der priesterlichen
Zwangsehelosigkeit war. Er hielt sie nur in der ersten Zeit des Kampfes
und der einsetzenden Reform nicht für angezeigt. Er wollte
einen Klerus haben, der entschlossen war, Opfer zu bringen
und sich, unbekümmert um Familienverhältnisse in den Kampf
werfen konnte. Auf dem Kölner Kongress 1872 hatte er
begründet, warum er nicht für die Aufnahme der Zölibatsaufhebung

in die Beschlüsse war und mit den Worten'geendet, die
keinen Zweifel über seine Anschauung lassen: „Wenn einst,
sei es nun durch die Rückkehr unserer Bischöfe oder durch
Organisation unserer altkatholischen Gemeinden, die legalen
Organe hergestellt sind, das heisst, wenn wir einmal Synoden haben,
welche soweit berechtigt sind, etwa die Aufhebung des Zölibates
auf die Tagesordnung zu setzen, dieselbe gar zu beschliessen:
dann mag es geschehen, dann mag es sein. Ich sage mir: wenn
der Zölibatszw*ang je aufgehoben wird, dann erst wird die

Tugend des Zölibats im rechten Lichte erscheinen." Also
grundsätzlich war Friedrich nicht für die Zwangsehelosigkeit der
Geistlichen, er war sich nur darüber im Zweifel, ob die Synode
zuständig, noch mehr, ob die Aufhebung in jenen Tagen nicht
ein Schaden für die junge Bewegung war.

Friedrich hat sich schliesslich mit der Tatsache abgefunden.
Jedenfalls hat er sich von der altkatholischen Bewegung nicht
zurückgezogen, wie die folgenden Jahre seines Lebens beweisen.
Aber der Glaube daran, der freilich in den Worten Friedrichs
auf der 5. Synode Rückhalt finden konnte, ist nun einmal
verbreitet, und so hat wohl auch der Schreibe!* in der „Vossischen
Zeitung" vom 21. August 1917 im guten Glauben gehandelt,
wenn er berichtete, dass sich Friedrich 1878 infolge der
Aufhebung des obligatorischen Priesterzölibates von der altkatholi-



- - 264 --

seilen Bewegung zurückgezogen hätte. Um so stärker fordern
Gerechtigkeit und geschichtliche Wahrheit, dass Friedrich und zwar
der ganzeFriedrich bis an sein Lehensende dorthin gestellt wird,
wohin er sich selbst stellte, mitten in den Altkatholizismus hinein.

Schon das die Synode ablösende Jahr 1879 war dazu
angetan, ihn neuerdings wieder so fest und so innig mit seinen
alten Freunden zu verknüpfen, wie es eben nur gemeinsam
erduldete Verfolgung vermag. Ob seiner Stellungnahme gegen
die vatikanischen Beschlüsse wurde Friedrich seit 1871, wie
er selbst einmal sagt, von einer solchen Flut von Verleumdungen

und Unwahrheiten aus allen Ecken und Enden
überschüttet, die ihm zum Teil erst spät, zum Teil nie zu Gesichte
kamen, dass es ihm einfach unmöglich war, zu antworten. Das
machte die Gegner kühner, zumal er ein Jahr vorher mit einer
Beleidigungsklage abgewiesen worden war, „weil keine
Beleidigung vorliege und die Pressfreiheit solche Kritik erfordere".
Was sieh aber Friedrichs Gegner unter einer solchen „berechtigten"

Kritik vorstellten, mag aus dem Artikel in der Nummer 62

der „Neuen Zeitung" in Mainz entnommen werden, über den
das Urteil ausführte, dass er eine solch leidenschaftliche,
boshafte, eines gebildeten Mannes unwürdige Sprache führe, dass
das grossherzogliche Gericht in Mainz den verantwortlichen
Schriftleiter Markour zu hundert Mark Geldstrafe, zur Tragung
der Kosten, zur Veröffentlichung des Urteils in der „Neuen
Zeitung" und zur Beschlagnahme der Nummer verurteilte.

Für das Lebensbild Friedrichs ist weniger die Tatsache,
dass sein Gegner verurteilt wurde, beachtenswert als der
angezogene Artikel selbst. (Vgl. Deutscher Merkur 1879, Seite 72.)
Die blind wütende, alle Schranken des Wohlanstandes und
der Liebe überschreitende Kampfesweise macht so manches

kräftige Wort Friedrichs in seinen Reden und Schriften
verständlich, das uns Gegenwartsmenschen, die wir jener
Kampfperiode entrückt sind, etwas gar zu scharf und kantig dünken
möchte. In der Notwehr ist man selten ängstlich in der Wahl
der Waffen.

Gewiss ging Friedrichs tadellose, lautere Gesinnung aus
diesem Kampfe ebenso offensichtlich hervor wie aus anderen
Pressfehden, aber er musste sehen, wie trotz alledem die Macht
des Gegners wuchs, die Regierungen sich mit dem Katholizismus

der neuen Form abfanden, treue Freunde wie Professor



— 265 —

Huber und Messmer erkrankten und starben. Zudem offenbarte
sieh ihm immer klarer, dass der Altkatholizismus neben dem

Ultramontanismus einen nicht minder gefährlichen Gegner hatte
in tier religiösen Gleichgiltigkeit, die tausend und abertausend
Katholiken skrupellos mit dem grossen Haufen laufen liess,
obgleich sie im Herzen anders dachten — in jener religiösen
Gleichgiltigkeit und Charakterschwäche, die aber auch manchmal

innerhalb des Altkatholizismus selbst sich wie Strassen-
staub auf die jungen Blüten legte und das Wachstum hemmte.
Diese trübe Stimmung war es gewesen, die ihm gelegentlich
der Anwesenheit Bischofs Reinkens 1879 in München das öffentliche

Sprechen verleidet hatte, diese Erkenntnis war es, die in
ihm bald darauf in einer Ansprache in Kempten um Ausdruck

rang. Es war kein Zweifel : Friedrich, der begeisterte Priester,
«1er treue Katholik alter Ordnung litt seelisch unter dem Werdegang

des Altkatholizismus. Er bangte, aber er verzagte nicht,
sein Vertrauen auf die Macht der Geschichte, auf das Walten
der Vorsehung und den Geist der Wahrheit liess ihn. selbst
wenn Wolken den Himmel verdüsterten, doch in weiter Ferne
das Lieht der Sonne wieder hoffen.

Seit dem Ende Dezember 1879 erfolgten Tod des Professors
Messmer zeichnete Friedrich als verantwortlicher Schriftleiter
des „Deutschen Merkur". Die letzte Jahresnummer brachte eine
scharf zugespitzte Bezugseinladung', in der von dem unfehlbaren

Papsttum als der Häresie der Menschen Vergötterung
und von einem Kampf des Papsttums gegen Christentum und
Staat gesprochen wurde. Das gab dem Abgeordneten Dr. Dalier
Gelegenheit, in der bayrischen Abgeordnetenkammei gegen
Friedrich Sturm zu laufen und gleichzeitig gegen sein ferneres
Verweilen in der katholisch-theologischen Fakultät in München
Protest zu erheben. Es knüpfte sich daran eine lebhafte
Debatte über den Altkatholizismus im allgemeinen und die Person
Friedrichs im besondern, in deren Verlaufe die Abgeordneten
Volk und Hahn den Manneseigenschaften Friedrichs im Gegensatze

zu der Schwäche anderer, die früher genau so dachten
wie er, das rühmlichste Zeugnis ausstellten. Freilich die
Ausschliessung Friedrichs aus der theologischen Fakultät konnten
nuch sie nicht verhindern.

Die beste Charakteristik der Bedeutung Friedrichs dürfte
aber wohl Otto Rist, der Vorstand der Gemeinde Kempten, ge-

tnternat. kirclil. Zeitschrift, lieft :i, 1!)18. 18



— 266 -
funden haben, da er anlässlich der Anwesenheit Friedrichs
bei der Firmung im Jahre 1882 die Gefühle der Allgemeinheit
also zum Ausdruck brachte: „Wir schulden Dank unserem
hochgeehrten Professor Friedrich, der unter den unserer Bewegung
so ungünstigen Verhältnissen unseres engeren Vaterlandes stets
und unentwegt für unsere Sache eintrat, der so recht das

Vermittlungsglied zwischen Wissenschaft und Gemeindeleben ist
und speziell uns Kemptenern seit dem ersten Tage unserer
Gemeinde alles tat, wenn es galt, hilfreich beizuspringen oder
durch seine zündenden Reden zu begeistern."

Die Versetzung Friedrichs von der (römisch-) theologischen in
die philosophische Fakultät im Mai 1882, die nach den heutigen
Begriffen eigentlich erwartet werden musste, wurde von den

Altkatholiken jener Tage, die sich das Heil von ihrer
staatlichen Anerkennung als die offiziellen Katholiken versprachen,
als ein Posten auf dem Verlust-Konto gebucht. Wer von Anfang der
altkatholischen Bewegung geglaubt hatte, sie würde sich gegen
die römische Richtung durchsetzen und an ihre Stelle in Deutschland

treten können, musste natürlich solche Ereignisse ebenso
wie das wirkliche Zahlenverhältnis zwischen Rom- und
Altkatholiken schmerzlich empfinden. Wiederholt nahm Friedrich
Gelegenheit, die Gründe hierfür in Vorträgen zu erörtern, aber
nicht etwa bloss, um die geschichtliche Tatsache zu erklären,
sondern um gleichzeitig die Entmutigten aufzurichten, die
Getreuen zusammenzuhalten, das altkatholische Bekenntnisbe-
wusstsein und Ehrgefühl zu stärken. Für alle Zeiten verdient
das beherzigenswerte Wort Friedrichs, das er bei der Firmungsfeier

zu München im Jahre 1882 sprach, festgehalten zu werden

: „Die Wahrheit unterliegt nicht, wenn wir, die Träger der
Wahrheit, nicht selbst uns aufgeben. Solange es mutige Vertreter
der Wahrheit gibt, solange wird sie auch fortbestehen."

Solche Worte waren besonders notwendig in den Tagen,
da die Münchener Gemeinde (1882) aus der Gasteigkirche
vertrieben wurde und ein halbes Jahr hindurch obdachlos war.
Was die Gemeinde in diesem Jahre litt und mit ihr ihr geistiger
Führer Friedrich, das auszuführen überschreitet den Rahmen
dieser Darstellung; aber aus der Festpredigt, die niemand anders
als Friedrich am Weihnachtstage 1882 in dem notdürftig zur
Kirche eingerichteten Wagmüllerschen Atelier hielt, klingt die

helle Freude wieder, nunmehr aufs neue das feiern zu können,



— 267

was der Mittelpunkt des christkathoüschen Gemeindelebens,
was des Priesters Sehnsucht sein muss : das heilige Messopfer.
das heilige Abendmahl.

Das folgende Jahr 1883 warf Friedrich auf das Krankenlager,

aber er rang sich durch und konnte im Mai des Jahres
schon eine Vertretung der Münchener Gemeinde empfangen,
welche „ihrem Kampfgenossen" eine künstlerisch ausgestattete
Adresse aus Freude über seine Genesung überreichte. Nachdem
er in Kufstein sich von den Nachwehen völlig erholt hatte,
sprach er erstmals wieder im Juli anlässlich der Firmung in
öffentlicher Versammlung. Die Erkrankung Friedrichs war eine

Krisis, ohne Zweifel auch eine seelische. Die langen schlaflosen

Nächte, die Einsamkeit, das Sichstillehaltenmüssen zwingen

den Menschen zu innerer Einkehr. AVer nur aus dem

Geiste der Verneinung heraus, nur um des Kampfes willen sieh

auf den Fels einer religiösen Sonderanschauung inzwischen der
stürmenden Brandung stellt, den wird in den Stunden des Alleinseins

und der Todesahnung die Angst überkommen. Der andere
wird neugekräftigt hervorgehen. So ging es Friedrich. Die
Rede, die er bei der Münchener Firmung 1885 gehalten, ist
ein Zeugnis dafür, dass er in den Stunden seiner Krankheit
sich mit den Zielen und erreichbaren Erfolgen der altkatholischen
Bewegung auseinandergesetzt hatte. Und was er spricht, ist
geschaut nicht von dem niederen Turm eines Dorfkirchleins,
sondern von einem Berge, gleich jenem, auf dem Moses in das

gelobte Land schaute. Ganz mit Recht sagt er: „Wenn wir
uns nach unsern Erfolgen umsehen, dürfen wir dazu auch
rechnen, dass sich die römische Kirche selbst in manchem
gebessert hat, insbesondere darin, dass sie in der Vergottung des

Papsttums zurückhaltender geworden ist. Das wäre ohne unser
Auftreten nicht geschehen. Wenn wir aber von unserer Hoffnung
sprechen, so dürfen wir nicht vergessen, dass das deutsche
Volk im Kern ein innerliches und tief religiöses ist. Heutzutage

freilich, fährt er fort, ist es nicht so, Aberglaube herrscht
auf der einen, Indifferentismus auf der andern Seite. Doch es

wird die Stunde kommen, da man von uns sagen wird: „Die
haben vorbereitet, die waren die Leute gewesen, die damals
das Rechte verfolgt haben", darum könne unser Gebot der
Gegenwart nur lauten: „Halten Sie aus, bleiben Sie standhaft
Mit Gottes Hilfe werden wir vorwärtsschreiten".



— 268 —

In den folgenden Jahren bis 1890 tritt Friedrich weniger
in der Öffentlichkeit hervor, er arbeitet an seinen geschichtlichen

Werken. Am 13. Januar des Jahres muss er als Priester
seinem Freund und Lehrer Döllinger den letzten Liebesdienst
erweisen, nachdem er dem Sterbenden noch die hl. Ölung
gespendet hat — die Einsegnung in die Ruhestätte des südlichen
Friedhofes. Die Rede, die Friedrich damals gehalten1), zeugt,
wie nicht anders zu erwarten, von überaus grosser Liebe und
Verehrung zu seinem Meister und ist, was bei der Erinnerung,
die die beiden Männer miteinander und mit der Gegenwartsgeschichte

verknüpfte, nicht leicht fallen konnte, das Vorbild einer
taktvollen Gedächtnisansprache angesichts der Majestät des

Todes. Audi in der Versammlung des altkatholischen
bayerischen Landesvereins widmete Friedrich dem Entschlafenen
einen weihevollen Nachruf.

Der Tod Döllingers und dessen Verharren in der erkannten
Wahrheit scheint in Friedrich aufs neue die Verpflichtung
gefestigt zu haben, der altkatholischen Bewegung ein getreuer
Eckart bleiben zu müssen. Öfter wie sonst spricht er wieder in
den Gemeindeversammlungen, leitet sie als Vorsitzender und.
nimmt er zu wichtigen Fragen Stellung. Ja nach längerer
Pause entschliesst er sich sogar wieder einmal zur Teilnahme
an einem Altkatholiken-Kongress. Es war im Jahre 1892, da

er in Luzern auftrat und den Antrag der Berner theologischen
Fakultät begründete, der also lautete: „Der Altkatholizismus
(die altkatholische Reformbewegung) ist kein blosser Protest

gegen die neuen Dogmen des Vatikans und speziell gegen die

päpstliche Unfehlbarkeit, sondern er ist die Rückkehr zu dem
wahren Katholizismus der alten, einen und ungeteilten Kirche
hinweg über die Verderbnis des papistisch-jesuitischen Kirchentums

und ein Mahnruf an alle christlichen Gemeinschaften zur
Vereinigung auf altchristlicher Grundlage". Und als Mann,
der nie bei der Theorie stehen blieb, stellte er den
Unterantrag: „Die Delegiertenversammlung richtet an die Hochwürdig-
sten Herren Bischöfe von Deutschland, Holland und der Schweiz
das Ersuchen, mit den übrigen befreundeten Kirchen in
Verhandlung über die Wiedervereinigung eintreten zu wollen."

Die Haltung Friedrichs auf dem Kölner Kongress (1872)

und dem Luzerner (1892) kennzeichnet auch eine gewisse Wand-

•) Im Wortlaut: „Deutscher Merkur" 1890, Nr. 3.



— 269 —

lung in seinen Anschauungen. Dort der jugendlich streitbare
Kämpfer, der sich gegen die Wahl in die sogenannte Unions-
Kommission zwar nicht wehren wollte, der aber die erste
Aufgabe des Altkatholizismus in der Bekämpfung des Ultramontanismus

in Deutschland sah, heute der erfahrene 56jährige
Mann, der erkennt, dass Aufbauen wichtiger ist alsNiederreissen
und dass das neue Haus schon gefestigt stehen soll, wenn das

alte stürzt. Freilich, wenn jemand glauben wollte, Friedrich
hätte den in seinen Augen unkatholischen Gang der Ereignisse
in Rom stillschweigend betrachten können, der hätte sich geirrt.
Seine Rede auf der zweiten öffentlichen Versammlung über den

Kirchenstaat und die Versuche, ihn wiederherzustellen, gehörte
zu den glänzendsten und volkstümlichsten der Tagung, und eine
andere in engerem Kreise über die Kämpfe in Bayern bekundete,
dass er sich noch nicht hatte entschliessen können, die Streitaxt

zu begraben.
Nach seiner Rückkehr führte Friedrich seine Kongressgedanken

den Münchenern, die an der Veranstaltung nicht
teilgenommen hatten, aus. Wie schon in Luzern befürwortete er
auch in München aufs neue den Gebrauch der Landessprache,
beim Gottesdienste, und er hatte die Genugtuung, nachdem
Bischof Herzog vorher schon gelegentlich eines Besuches den
Münchenern die Schönheit des deutschen Gemeindegottesdienstes
im Vorbilde gezeigt hatte, am 11. Dezember 1892 eine
Gemeindeversammlung zu leiten, welche den Antrag auf Einführung der
deutschen Sprache beim Gottesdienst einstimmig annahm.

Als einen Nachhall seiner Luzerner Reden über die Unions-
bestrebungen, den Lieblingsgedanken seines Meisters Döllinger,
mag man seinen Münchener Vortrag vom 2. Februar 1895

„über die römischen Hoffnungen auf eine Wiedervereinigung
der christlichen Kirchen" betrachten.

Immer näher rückt der 60. Geburtstag Friedrichs, und
doch begegnet man den Spuren seiner priesterlichen und
volkstümlichen Tätigkeit. Noch 1895 erteilte er in München neben
den zwei andern Geistlichen Religionsunterricht, hielt
Neupriestern (Küppers und Herberz) die Primizpredigt und
assistierte nach altem, schönem katholischem Brauche im Silberhaar
dem jungen Amtsbruder beim ersten hl. Messopfer.

Männer, die solche Opfer für eine geistige Bewegung
gebracht haben wie Friedrich, mag man wohl zum 60. Geburts-



270 —

tage ehren. Aber der 5. Mai 1896 ging vorüber, lautlos, als
wäre er ein Tag wie andere gewesen, und als ein Monat darauf

die Vertretung des bayerischen altkatholischen Landesvereins

in Feststimmung anrückte, da dankte Friedrich von Herzen
für den guten Willen, musste aber, indes das heitere Lächeln
um seine Lippen spielte, den Glückwünschenden eröffnen, dass
sie um einen Monat zu spät daran waren '). Das „Altkatholische
Volksblatt" brachte einen Rückblick auf Friedrichs Leben und
Werke, aber der „Deutsche Merkur", der damals in München
erschien, überging den Tag völlig. Das war aber nicht die
Schuld des als Schriftleiter zeichnenden Pfarrers Gatzenmeier,
sondern das lag bei Friedrich selbst, der ja, wie Eingeweihte
wussten, der eigentliche Herausgeber des Merkur war. Er
wollte eben in seiner Bescheidenheit nicht, dass aus diesem

Tage Wesens gemacht wurde.
In den folgenden Jahren bewegt sich Friedrichs Auftreten

in einfachen Bahnen. Wenn der Bischof kommt, ist er zur
Stelle und lässt sich beim Festmahle oder auf dem Familienabend

vernehmen. Im übrigen hält er durchschnittlich alle
Jahre seinen Vortrag in der Gemeinde. Hat er auch manchmal
seine Zuhörer in die geschichtliche Vergangenheit geführt,
am liebsten beschäftigte sich seine lebhafte Natur mit den

Zeitereignissen. Das bewies er neuerdings in seinem Vortrage
am 16. November 1902 über den „Religiösen Katholizismus und
die ModernistenbewegungA Er kam zu dem Schlussergebnis:
Innerhalb der jetzigen römischen Kirche sind durchgreifende
Reformen ausgeschlossen.

Auf dem Gemeindeabend anlässlich der Firmung im Jahre
1903 am 18. Juni fühlte sich der nunmehr 67jährige verpflichtet;
das Geheimnis über die Urheberschaft der „Römischen Briefe
von Konzil"2) zu enthüllen. Er führte u. a. aus: „Ich war
damals in Rom ; es hiess daher allgemein, ich sei der Verfasser
dieser Briefe, und ich wurde deswegen sogar unter Polizeiaufsicht
gestellt. Nachdem von allen Beteiligten niemand mehr am

') Das Lexikon für Theologie und Kirchenwesen von Holtzmann und
Zöpfel, ferner Kürschner und der Universitätskalender gaben alle irrtümlich
den 5. Juni als Geburtstag an, darum ist auch im „Altkatholischen Volksblatt"

1896, Nr. 23, „Zu Professor Friedrichs 60. Geburtstag" der 5. Mai
statt 5. Juni zu lesen.

2) Vgl. Joh. Friedrich, Meine Briefe an Döllinger aus dem Konzilsjahre

1869/70. „Internationale kirchliche Zeitschrift", Bern 1916, S. 27 ff



— 271 —

Leben ist als ich, so will ich heute bekanntgeben, wer diese
Briefe geschrieben, da nach mir wohl keiner mehr in der Lage
wäre, dies zu tun. Die Sache war so: Ich schrieb von Zeit zu
Zeit Briefe aus Rom an Döllinger, ebenso Lord Akton. Aus
diesen Briefen und aus Zeitungsartikeln, die hauptsächlich in
französischen Zeitungen erschienen sind, hatte Döllinger ein

ungeheures Material, und aus diesem schuf er die Briefe vom
Konzil, die unter „Quirinus" in der (Augsburger) Allgemeinen
Zeitung erschienen sind Das Geheimnis wurde dadurch
gewahrt, dass Döllinger nie persönlich mit der Redaktion der
Allgemeinen Zeitung verkehrte. Er hatte dafür seine Mittelsperson.

Das war der verstorbene Professor Johann Huber
Ich bin nicht derjenige, der das meiste Material geliefert hat,
sondern Lord Akton, und ich kann hinzufügen, dass Lord Akton
Briefe an Döllinger geschrieben hat, die als Manuskript gedruckt
worden sind" '). Soweit Friedrich.

Glich diese Erklärung gewissermassen einem Abschied
von dieser Welt, so w*ar seine im gleichen Jahre noch gehaltene
Ansprache auf dem ersten Vortragsabend der Münchener
Altkatholischen Jungmannschaft das Aufflackern neuen Lebens.
Wie freute sich der Greis, dass nunmehr doch noch die Saat
aufgehen sollte, die er als nimmermüder Sämann gestreut hatte.
Da tauchen vor seinem Geistesauge die Tage der Jugend auf,
und das Auge blitzt wieder voll Schaffenslust. Aber er vergass
nicht, was ihn bittere Erfahrung gelehrt: Kampf gegen den

Ultramontanismus allein macht noch nicht religiös und stark.
Darum unterstrich er als die Hauptaufgabe der altkatholischen
Jungmannschaft, den religiösen Gedanken zu pflegen und
damit der Jugend wieder das Ideal zu bringen.

Es ist gerade, als ob Friedrich sich am Feuer der
Jungmannschaft aufs neue erwärmt hätte. Denn wer konnte es

dem Achtundsechzigjährigen zutrauen, dass er noch einmal
auf einem Altkatholiken-Kongress aufträte Und doch erschien
Friedrich 1904 in Ölten und sprach mit dem alten Feuergeist
über die kirchlichen und kirchenpolitischen Vorgänge seit dem
altkatholischen Kongress 1892. War das Gegenwartsbild, das

or zeichnen musste, auch gerade nicht erfreulich: Die Macht
Roms wuchs sichtlich höher und höher. „Weder die Indifferenten

') „Altkatholisches Volksblatt", 1903, Nr. 26, S. 206.



— 272 —

noch die von innerer Reform träumenden liberalen Katholiken",
sagt er, „förderten und fördern uns, oft selbst nicht die Protestanten"

— aber das machte ihn nicht irre: „Wir zeigten", schloss

er, „damals den rechten Weg, den die Mehrheit nicht mitging,
wir wollen ihn unverzagt weiter gehen, unsere Jugend heranbilden

und hoffen, dass der deutsche Michel, der jetzt duselt,
bald erwache und tüchtig um sich haue".

Auf dem Kongress zu Ölten zeigte sich Friedrich zum
letzten Male vor der altkatholischen Gesamtvertretung. Aber
an den Münchener Jungmannschaftsabenden, insbesondere an
den Vorträgen, nahm er lebhaften Anteil, sei es, dass er selbst
die Rede hielt, wie 1905 über „das vatikanische Konzil und
seine Folgen", 1906 über „Die Gegenreformation in Bayern", 1907

über „Das Problem der Trennung von Staat und Kirche in
geschichtlicher Bedeutung", 1908 über „Die christliche Lehre von
der Entstehung der Welt oder das Sechstagewerk", 1909 über
„Die Christuslüge von A. Drews", 1910 über „Die jüngsten päpstlichen

Erlasse PiusX.", 1911 über „Vierzig Jahre altkatholischer
Bewegung" — oder dass er wenigstens in die Diskussion
eingriff. Manche der genannten Vorträge sind später im „Deutschen

Merkur" abgedruckt worden, andere in Heftform
erschienen1).

Die Münchener Jungmannschaft durfte sich des Professors
Friedrich nicht nur als ihres Ehrenpräsidenten rühmen, er war
ihr geistiger Mittelpunkt, aber mit gleichem Rechte darf man
sagen, Friedrich gab nicht nur, er empfing auch. Der Münchener
Jungmannschaft verdankte er es, dass sein Blick in die Zukunft
hoffnungsvoller, dass sein Lebensabend froher wurde. Wenn
er in den letzten Jahren um seines hohen Alters willen an den

Versammlungen nicht mehr teilnehmen konnte, so brachte er
damit förmlich ein Opfer. Seiner Freude an diesem jüngsten
altkatholischen Reis gab er besonders in seiner Ansprache
gelegentlich der Anwesenheit Bischof Webers zur Firmung 1905

kernfrischen Ausdruck. Und nicht etwa, dass in Friedrich der
Gelehrte immer zum Worte kommen wollte, er hörte in diesem
Kreise noch lieber zu als er selbst sprach. Und seine grösste

') In der Willibrordbuchhandlung in Kempten (Bayern) sind erschienen :

Die christl. Lehre vom Sechstagewerke — Die jüngsten Erlasse Pius X. —

Hat der Papst ein Recht, in die Politik einzugreifen? Bemerkungen zu
Granderaths Geschichte des vatikanischen Konzils und Josef Bercbthold



— 273 —

Freude war es, zu sehen, wenn die jungen Leute selbst sich
zu Vorträgen herbeiliessen. Denn Leben war im alten wie
im jungen Friedrich, und Leben wollte er um sieh sehen.

Zum 70. Geburtstage hatte die Jungmannschaft für ihren
Ehrenvorsitzenden eine besondere Feier geplant. Diesmal kam
man nicht mehr zu spät. Der Jubelgreis erfuhr es vielmehr
zu früh, und er, der nichts um seiner selbst willen, dafür aber
um so mehr für die Sache getan hatte, die sein Denken und
Arbeiten ein reichlich Leben ausgefüllt hatte, wollte allen Ehrungen

entgehen, er vollbrachte seinen 70. Geburtstag in Lindau
am Bodensee. Das war im Jahre 1906. Mit welcher Rüstigkeit,
mit welcher jugendlichen Spannkraft Friedrich auch noch das
Jahrzehnt zwischen 70 und 80 durchwanderte, wie gerne er
im Kreise seiner jungen Freunde wreiltc, beweisst seine
Teilnahme an der Jungmannschaftsbewegung. Und erlaubte ihm
auch in den allerletzten Jahren die Beschwerde des Alters
nicht mehr, zu den Vortragsabenden zu kommen, ein eifriger
Besucher des Gottesdienstes blieb Friedrich bis zuletzt. Obwohl
er selbst keine Seelsorge mehr ausübte, feierte er sein Ostern
mit einer stillen hl. Messe und bekundete auch hierin, dass er
ein Mann des Volkes und des Altares war, der seinen
Glaubensgenossen nicht bloss mit Worten sondern in der Tat
voranleuchten wollte im religiösen Gemeindeleben.

Am 19. August 1917 ist Friedrich im 82. Lebensjahr
entschlafen und am 21. August im Schwabinger Friedhof in München
zur letzten Ruhe gebettet worden. In seiner Ansprache führte
der geistliche Rat Gatzenmeier aus, dass Friedrich als Sohn
eines Lehrers am 5. Mai 1836 zu Poxdorf in Oberfranken
geboren wurde. 55 Jahre gehörte er dem Lehrkörper der
Universität München, fast fünf Jahrzehnte der kgl.
Akademie der Wissenschaften an. Ihr Grundsatz: „Vitam inipen-
dere vero, sein Leben der Wahrheit weihen" war auch ihm
Richtschnur gewesen. Viel Leid und Verunglimpfung hatte er
derohalben im Leben erfahren müssen, dafür sprach an seinem
Grabe der Rektor Magnifikus der Münchener Universität,
Geheimrat Dr. von Göbel: „Wir verlieren an Dr. Friedrich eines
der ältesten Mitglieder, das über ein halbes Jahrhundert an
unserer Universität wirkte als ungemein kenntnisreicher,
tiefgrabender Gelehrter und hochgeschätzter akademischer Lehrer.
Wir Kollegen haben in ihm auch den Menschen verehrt, der



— 274 —

mit seiner liebenswürdigen Frohnatur den unerschütterlichen
Mut der Überzeugungstreue vereinte." — Wie sehr aber
Friedrich über das Grab hinaus seine Liebe zum Alkatholizis-
mus bekennen wollte, das beweist seine letztwillige Verfügung,

nach der der Bayerische Altkatholische Landesverein in
München sein Erbe sein sollte. Es ist dem Verein zur Auflage
gemacht, das Erbvermögen jeweils und zwar in erster Reihe
für Zwecke der altkatholischen Gemeinde München, aber auch
anderer Gemeinden nach bestem Ermessen des jeweiligen
Vorstandes des Landesvereins zu verwenden. Die genaueren
Bestimmungen der letzten Willenskundgebung, insbesondere
hinsichtlich des handschriftlichen Nachlasses und der Bücherei
sind in Nr. 1 des „Altkatholischen Volksblattes" 1918 aufgeführt.

Überzeugungstreue! Das Wort steht am Anfang des

Lebensabschnittes Professors Friedrich, der ihn in Widerstreit
mit Rom brachte. Den Mut der Überzeugungstreue rühmte
ihm der Rektor Magnifikus über das Grab noch nach. Heitere
und stürmische Tage sah er im Leben, und oft war's, als ob

die Sonne der Wahrheit nimmer zum Durchbruch kommen
wollte. Und doch war er es, der seinen Freunden das Wort
hinterlassen: „Die Wahrheit unterliegt nicht, wenn wir, die

Träger der Wahrheit, nicht selbst uns aufgeben.tt

Kempten (Allgäu).
Friedrich Hacker.


	Johannes Friedrich als Führer der altkatholischen Bewegung

