Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 2

Artikel: Beziehungen zwischen der russischen und er anglikanischen Kirche
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403914

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 118 —

Bezichungen zwischen der russischen
und der anglikanischen Kirche.

Wire Professor Michaud noch am Leben, so miisste er die
Berichterstattung iiber das vorliegende Werk?!) tbernehmen;
er stand ein halbes Jahrhundert lang in so naher Beziehung
zu hervorragenden Vertretern der russischen Kirche, dass er
besser als irgendein anderer in der Lage gewesen wire, ein
massgebendes Urteil tiber die privaten und amtlichen Verhand-
lungen abzugeben, die zu einer kirchlichen Einigung zwischen
Orthodoxen und Anglikanern fiihren sollten und die hier zur
Sprache kommen. Wir unserseits miissen uns auf ein einfaches
Referat beschrinken. |

W. J. Birkbeck, gest. im Alter von 57 Jahren am 9. Juni 1916,
war ein ,Fellow* des Magdalen College der Universitit Oxford.
Seine theologische Bildung und seine Sprachkenntnisse befihigten
ihn, sich einliisslich mit der russischen Kirche zu beschiftigen.
Schon 1895 erschien sein Werk ,Russland und die englische
Kirche in den letzten fiinfzig Jahren“. Dazu bildet die vor-
liegende Sammlung von Abhandlungen und Artikeln aus den
Jahren 1888—1915 eine Krgiinzung und Fortsetzung. Der
Herausgeber ist ein intimer Jugendfreund und Gesinnungsgenosse
des Verfassers. Er gibt diesem das Zeugnis, dass niemand mehr
getan habe, die Kirchen Russlands und Englands zusammen-
zubringen. Die Vermégensverhiltnisse gestatteten ihm, weite
Reisen zu unternehmen. Namentlich begab er sich wiederholt
und fiir lingere Zeit nach Russland, wo er viele personliche

) dthelstan Riley, M. A.: Birkbeck and the Russian Charch, containing
Essays and Articles by the late W. J. Birkbeck, M. A, F. S. A,
written in the years 1888—1915, published for the Anglican and Eastern
Association by the Society for Promoting Christian Knowledge, 68 Hay-
market, London S. W., 1917, 372 S.



— 119 —

Freunde in den hichsten Kreisen hatte. Obwohl er zeitlebens
der eigenen Kirche treu blieb, hielt er diese doch keineswegs
fir vollkommen. Namentlich vermisste er im Anglikanismus
eine geniigende Wiirdigung der Gemeinschaft der Heiligen,
der Bilderverehrung und der Muttergottesandachten. Dagegen
hielt er die modernen Anspriiche des romischen Papsttums fiir
historisch und theologisch unhaltbare Ubertreibungen. . Vom

orientalischen Standpunkt aus — pflegte er zu sagen — kann
ich beweisen, dass Rom unrecht hat; aber ich kann nicht
beweisen, dass Canterbury im Rechte ist.* — Nach diesen

biographischen Notizen lisst sich erwarten, dass Birkbeck in
seinen Ausserungen mit schonender Riicksicht iiber Dinge hin-
weggeht, die vielleicht auch in der russischen Kirche zu miss-
billigen und zu beklagen wiren, dagegen mit sympathischer
Zustimmung alles hervorhebt, was geeignet ist, Vorurteile gegen
morgenlindisches Kirchenwesen zu zerstreuen und eine gegen-
seitige Verstindigung zu fordern.

Birkbeck geht in einem Vortrag, den er 1914 zu Gloucester
vor der Jahresversammlung der English Church Union gehalten
hat, von dem Gedanken aus, fiir einen Christgliiubigen diirfe
die russische Kirche schon deswegen nicht gleichgiiltig sein,
.weil es sich hier um einen sehr betriichtlichen Teil der Christen-
heit handle. Nach der Statistik vom Jahre 1890 wurden in
dieser Kirche im Laufe eines Jahres iiber 4 Millionen Kinder
getauft und iiber 650,000 Paare kirchlich getraut; die Zahl der
Geburten iiberstieg die der Todesfille um mehr als eine Million;
die Seelenzahl aber belief sich auf mehr als 72 Millionen.
Hoher als diese numerische Stiirke schligt Birkbeck andere
Dinge an. Die russische Kirche hat seit mehr als vier Jahr-
hunderten FEuropa vor einer Uberflutung durch die Tartaren
bewahrt; sic wird in der wiirdevollen Feier des Gottesdienstes
Von keiner andern Kirche tibertroffen; sie hat das christliche
Glaubensbekenntnis niemals verstimmelt und niemals nach
eigener Willkiir mit neuen Dogmen erweitert. Der Redner
kennt die landldufigen Urteile tber die Missstiinde innerhalb
der russischen Kirche sehr wohl; allein er bemiiht sich, seine
QI&Ubensgenossen eindringlich davor zu warnen, den abfilligen
-@Usserungen der ,romischkatholischen, jiidischen und protestan-
tischen Presse“ (S. 85) ohne weiteres Glauben zu schenken.
Namentlich wehrt er sich zunichst gegen den Vorwurf, die



— 120 —

russische Kirche charakterisiere sich wesentlich durch das,
was man in England ,Erastianism“, sonst aber gewdshnlich
nCésaropapismus® nennt. Er beschreibt einlisslich die Stellung,
die der Zar in der Kirche einnahm, und sucht nachzuweisen,
dass seine Gewalt in Wirklichkeit nicht tber das hinausging,
was in jedem andern Land, in welchem es eine Staatskirche
gibt, die Regierung fir sich in Anspruch nimmt. Was sodann
die dogmatischen Differenzen betrifft, so hilt Birkbeck eine
Einigung fiir nicht schwer, wenn man einander mit liebevollem
Verstiindnis entgegenkomme. Freilich seies eine arge Tduschung,
wenn man sich vorstelle, die Orthodoxen mit einem Kompromiss
in prinzipiellen Dingen gewinnen zu konnen. Dafiir sei die
orientalische Kirche niemals zu haben (S. 92). Einen Fortschritt
gebe es wohl in der wissenschaftlichen Feststellung, nicht aber
in der Substanz der (von Gott geoffenbarten) Lehre (S. 94).
Birkbeck beleuchtet diesen Gedanken am Beispiel der theologischen
Meinung von der unbefleckten Empfingnis Marias, um einerseits
seine Zuhorer an die grossere Marienverehrung im zweiten
Jahrhundert zu erinnern und anderseits doch das pipstliche
Dogma vom Jahre 1854 abzulehnen.

Den ersten im vorliegenden Werke erwihnten Anlass, mit
der russischen Kirche in nihere Beziehung zu treten, bot 1888
das in Kiew veranstaltete neunhundertjihrige Jubilium zur
Erinnerung an die Einfiihrung des Christentums in Russland.
Riley hatte den Erzbischof von Canterbury darauf aufmerksam
gemacht, dass es vielleicht ratsam wire, bei dieser Gelegenheit
die orthodoxe Kirche Russlands amtlich zu begriissen. Der Erz-
bischof, Edward Benson, ging darauf ein und richtete an den
Metropoliten Platon von Kiew ein Schreiben, in welchem es
zum Schlusse hiess: ,In gleicher Weise haben wir unsere
Unabhingigkeit zu hiiten wider papstliche Bedrohung, die alle
Kirchen dem romischen Stuhle zu unterwerfen sucht; in gleicher
Weise haben wir unsere Herden zu schiitzen vor neuen und
fremden Lehren, die entgegen sind dem heiligen Glauben, der
durch die Apostel und alten Viter der katholischen Kirche
zu uns gekommen ist. Aber . . . durch gegenseitige Sympathie
im Bande des Evangeliums geeinigt, werden wir einander
ermutigen und das Heil aller férdern. Das Schreiben wurde
durch Birkbeck und ein Mitglied der englischen Gesandtschaft
in Petersburg dem Adressaten feierlich iiberreicht. In seiner



— 121 —

schriftlichen Antwort ersuchte der Metropolit von Kiew den
Erzbischof Benson, ihm doch niher anzugeben, unter welchen
Bedingungen er eine Union zwischen der orthodoxen und
anglikanischen Kirehe fiir moglich halte. Benson antwortete
unterm 5. Mirz 1889, er sei auf ein so freundliches Entgegen-
kommen in so unendlich wichtiger Sache nicht gefasst gewesen;
er glaube aber, dass zur Herbeifithrung einer kirchlichen Union
namentlich zwei Dinge erforderlich seien:

erstens cine gegenseitige Anniherung der Glieder der
beiden Kirchen,

zweitens eine mehr oder weniger formelle Anerkennung
der Stellung, die die eine und andere Kirche einnimmt, unter
Duldung der bestehenden Differenzen, in die sich je der andern
gegeniiber keine einmischt.

Unter dem ersten dieser beiden Punkte war hauptsiichlich
verstanden, dass die Gliubigen der einen Kirche auch beim
Gottesdienst der andern Kirche ohne weiteres zur Kommunion
zugelassen werden sollten. Der zweite Vorschlag bezog sich
auf die gegenseitige Anerkennung der Giiltigkeit der Weihen
und auf eine freundliche Verstindigung hinsichtlich des | filioque*,
das man in England nicht einfach fallen lassen wollte.

Damit waren so wichtige und schwierige Fragen angeregt,
dass die Verhandlungen ecinstweilen nicht fortgesetzt wurden.
Erst im Jahre 1896 bot wieder ein grosses Fest, an dem sich
die ganze russische Kirche beteiligte, eine gute Gelegenheit, die
Personlichen Beziehungen wieder aufzunehmen: die Kronung
des Zars zu Moskau. Riley und Birkbeck wandten sich in
Vel‘bindung mit Lord Halifax, dem Préasidenten der English
Church Union, sowohl an den Hof wie an den Erzbischof von
Canterbury mit dem Antrag, bei der Feier in Moskau auch die
Kirche Englands offiziell vertreten zu lassen. Sie fanden an
beiden Qrten bereitwilliges Entgegenkommen. Als Delegierter
Wurde bezeichnet Bischof Creighton von Peterborough, nach-
?el‘iger Bischof von London. Birkbeck hatte sich inzwischen
0 Russland so viel Sympathic erworben, dass es fast selbst-
Ve}‘Standlieh war, dass er dem beauftragten Bischof als Begleiter
be.‘gegeben wurde. Erzbischof Benson fiihrte die Delegation
Wit einem #Husserst ehrerbietigen Schreiben bei dem Metropoliten
Vf)ll Petersburg, dem ersten Wiirdentriger der russischen Kirche,
®In. Die beiden Herren fanden in Russland die ehrenvollste

Internat. kirchl, Zeitsclrift, Hoft 2, 1018, 9



— 122 —

Aufnahme und kamen namentlich auch mit dem Oberprokurator
Pobiedonostzew in intime Bertthrung (S. 99—106).

Wichtiger aber war der offizielle Besuch, den 1897 der
Erzbischof Maclagan von York der russischen Kirche abstattete.
Maclagan, frither Bischof von Lichfield, hatte sich von jeher
lebhaft mit der Frage der kirchlichen Union beschiiftigt. So
hatte er schon 1887 im Auftrag des Erzbischofs von Canter-
bury mit Bischof Wordsworth von Salisbury den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz einen
offiziellen Besuch abgestattet. Nach Russland begleitete ihn
wieder Hr. Birkbeck; es war bereits seine zehnte Reise dort-
hin (S. 113). Ein Jahr vorher hatte Leo XIII. in einer feierlichen
Bulle (,Apostclicae curae* vom 13. September 1896) die angli-
kanischen Weihen als ,null und nichtig* erklirt. In demselben
Grade, in welchem damit die Kluft zwischen Rom und Canterbury
erweitert worden war, hatten sich Petersburg und Canterbury
einander genihert. Man konnte daher Maclagans Reise fur sehr
zeitgemiiss halten. Einen politischen Charakter hatte dieser
Besuch nicht; denn auf dem Hinweg wurde der Erzbischof von
York auch in Berlin vom Deutschen Kaiser und der Kaiserin
in hochst ehrenvoller Weise empfangen. Aber ganz besonders
warm war der Empfang in Russland, wo man in dem Besuch
zum voraus eine Kundgebung des Gedankens sah, ,der niemals
aus den Gewissen getilgt werden kann* (S. 114), dass némlich
die christlichen Kirchen sich wieder einigen mochten. Birkbeck
beschreibt sehr ausfiihrlich (S. 107—154) und in enthusiastischem
Stil die verschiedenen Auszeichnungen, deren Gegenstand die
Besucher in den Kathedralen, Palisten und Klostern Russlands
waren, schliesst aber doch mit dem Gesténdnis, dass die Einigung
zwischen der anglikanischen und der orthodoxen Kirche noch
in weiter Ferne licge. Allein der freundliche Verkehr, der
zwischen den beiden Kirchen nun angebahnt wurde, sei doch
ein wichtiger Schritt zu diesem Ziele.

Nicht weiter fiihrte der Gegenbesuch, den im Juni 1897
der Erzbischof Antonius von Finnland in England abstattete-
In seiner Begleitung befanden sich nebst andern hohen Personlich-
keiten General Kirejew und Yury Sabler, der nachherige Ober-
prokurator der heiligen Synode. Es handelte sich fiir die Russen
eigentlich auch gar nicht um kirchliche Verhandlungen, sondern
lediglich um Beteiligung ihrer Kirche am diamantenen Regierungs-



— 123 —

jubilaum der Konigin Viktoria. Der russische Erzbischof erhielt
aber als Ehrengeschenk prachtvolle Altargefiisse, die er fortan
bei der Feier der hl. Eucharistie gebrauchen wollte (S. 155—164).

Von weitern Besuchen und Gegenbesuchen ist in dem vor-
liegenden Werke nicht die Rede. Namentlich ist zu unserer
Verwunderung der einzigartige Besuch gar nicht erwéihnt, den
im Januar 1912 die vier anglikanischen Bischife von Wakefield,
Bangor, Exeter und Ossory mit vielen andern geistlichen und
weltlichen Wiirdentriigern in Russland gemacht haben?), Uber
die Festlichkeiten, die damals veranstaltet wurden, haben die
englischen Bliitter ausfilhrliche Berichte gebracht. Aber wir
schrieben schon im ,Katholik“ vom 24. Februar 1912, S. 66:
»Dass so ausgezeichnete Giiste hoflich empfangen werden, ver-
steht sich in gebildeten russischen Kreisen so sehr von selbst,
dass das nicht erst gesagt werden musste. Mehr hiitte uns die
Vorgeschichte dieses Besuches interessiert. Wer hat die Initiative
ergrifien? Was war eigentlich die Veranlassung, der Vorwand
oder der Zweck des Besuches? Um eine blosse Vergniigungs-
reise handelte es sich offenbar nicht. Die vornchmen englischen
Géaste waren in Russland angekiindigt und von den héchsten
Wiirdentriigern des Reiches erwartet. Rein iiusserlich betrachtet,
Ist der Besuch ein historisches Ereignis, das bisher nicht vor-
gekommen war.* Nihern Aufschluss iiber Zweck und Resultat
des Besuchs erhalten wir, wie bemerkt, auch in dem vor-
liegenden Werke nicht.

Wohl aber teilt der Herausgeber eine Reihe interessanter
Vortrige mit, die Birkbeck bei verschiedenen Anlissen in
England iber die russische Kirche gehalten hat. Der Redner
Verdiente ohne Zweifel das Zeugnis, dass er die Verhiltnisse
8enau kannte und cben darum sehr wohl wusste, wie schwierig
eine Verstindigung sei. So sagt er in cinem Vortrag tber die
Haltung der Orthodoxie gegeniiber den abendlindischen Kirchen:
»Die Orientalen sind nicht der Ansicht, dass Ost und West,
Obwohl zeitweilig infolge eines ungliicklichen Streites getrennt,
eben doch wahre Teile der katholischen Kirche sind, sondern sie
halten dafiir, dass der Westen abgefallen ist und sich im Zustand
def‘ Héresie und des Schismas befindet. Freilich ist es den
Orientalischen Theologen seit langer Zeit viel leichter, harte
M Haresie gegen den Westen zu gebrauchen, als genau

') Vgl diese Zeitschrift 1912, S. 264ff. u. S. 533 ff.



— 124 —

zu beschreiben, worin denn eigentlich die Héiresie besteht.
In ihrer eigenen Stellung, gestiitzt auf eine ununterbrochene
Tradition, fiihlten sie sich stark, wihrend sie beobachteten,
dass der Westen, nachdem er durch die rationalistischen
Spekulationen der mittelalterlichen Scholastiker unterminiert
war, in eine Anzahl von einander sich bekimpfenden Sekten
auseinandergebrochen ist. Sie fiihlten instinktiv, dass dieser
Stand der Dinge von irgendeiner grossen Héresie herriihre; aber sie
fanden es immer noch schwierig, den Finger genau auf das
zu legen, was diese Hiresie war“ (S. 233). Als die Folge einer
scholastischen Spekulation, bzw. der Unterordnung der Auto-
ritit der allgemeinen Kirche unter privates Urteil, werde schon
die Einfligung des filioque in das Glaubensbekenntnis der
okumenischen Konzilien angesehen. (In der christkatholischen
Liturgie ist der anstossige Zusatz einfach weggelassen.) Wenn
aber feststeht, dass die morgenlindische Christenheit nicht bloss
ein Teil der okumenischen Kirche, sondern recht -eigentlich
die christliche Kirche ist, so kann im Ernst nicht mehr von
einer Wiedervereinigung der getrennten Kirche, sondern hochstens
noch von den Bedingungen gesprochen werden, unter denen
die abendlindischen Héretiker und Schismatiker wieder in die
Kirche aufgenommen werden diirfen. Diese Anschauung miisste
natiirlich eine Verstindigung zwischen Morgenland und Abend-
land unmdéglich machen. Vielleicht hatten die anglikanischen
Besuchein Russland hauptséiichlichden unausgesprochenen Zweck,
den russischen Theologen und Wiirdentrigern iiber den Zweifel,
ob es auch im Abendland eine christliche Kirche gebe, in
freundlicher Weise hinwegzuhelfen.

Der Herausgeber hat in seine Sammlung auch ein wichtiges
Dokument aufgenommen, durch das die vereinigten altkatho-
lischen Kirchen auf die oben angedeutete Anschauung der
russischen Theologen aufmerksam gemacht worden sind. Der
6kumenische Patriarch Joachim III, hatte an die autokephalen
orthodoxen Kirchen ein Rundschreiben erlassen, um ihnen die
Frage vorzulegen, welche Haltung die orientalische Kirche
gegeniiber den Rémischkatholischen, Protestanten, Anglikanern,
Altkatholiken und andern nichtorthodoxen Gemeinschaften ein-
zunehmen habe. Darauf antwortete die heilige Synode von
Petersburg unterm 23. Februar 1903 mit einem Gutachten, das
seinerzeit spfort veréffentlicht und nun auch in dem vorliegenden



— 125 —

Werke (S. 247—257) wieder abgedruckt worden ist. Es erschien
nach Birkbecks Ubersetzung im ,Guardian“ vom 26. August
und 2. September 1903, wurde jedoch unserer Erinnerung nach
in keinem altkatholischen Organ mitgeteilt. Auch Michaud
nahm in der ,Revue Internationale de Théologie“ Nr. 42 und 43
nur indirekt darauf Riicksicht, indem er ,quelques documents
orthodoxes sur Uunion des Eglises erorterte, die ihm Gelegenheit
gaben, zu sagen, dass Kkeine Partikularkirche berechtigt sei,
sich fir die 6kumenische christliche Kirche zu halten. Noch
bestimmter weist er diese Anschauung a. a. O., S. 357ff., in einer
»Korrespondenz* zuriick, redet aber dabei nur von den , Erreurs
de quelques théologiens orientaux sur UEglise d Occident“. Als
ersten Irrtum behandelt er geradedie Meinung ,einiger Orientalen*,
die morgenlindische Kirche sei die wahre und einzige Kirche;
die Altkatholiken hiitten daher zuniichst in diese Kirche ein-
zutreten, wiirden aber dann sofort autorisiert, auch ihrerseits
eine autonome kirchliche Gemeinschaft mit eigener Liturgie
und eigener Disziplin zu bilden.

Das war tatséichlich der Sinn der Antwort, die die hl. Synode
von Petersburg dem Patriarchen von Konstantinopel auf die
Frage gab, welche Haltung gegeniiber den vereinigten alt-
katholischen Kirchen einzunehmen sei. Die sechs Bischofe, die
die oberste Behérde der russischen Kirche bildeten, spendeten
den Altkatholiken alles Lob dafiir, dass sic mutig ihre Stimme
Wider den erhoben hiitten, der ,den Vorrang liebt“ (3. Joh. Vers 9).
Man gei ihnen denn auch von seiten der russischen Kirche
mit allem Wohlwollen und aller Geduld entgegengeckommen
und sei bereit gewesen, ,alles zu tun, um ihnen einen Weg
Zum Eintritt in die Kirche zu ebnen“ (and were ready to do
Cverything to smooth a way for their entry into the Church). Aber
die Zeit stehe nicht still. Die erste Generation der altkatholischen
Fl’ihrer, die zwar auch nicht orthodox, aber doch Kkirchlich
gesinnt waren, verschwindet allmiihlich; es kommen neue
Manner, die es ohwve Zweifel auch redlich meinen, aber in ihrer
K.il‘chlichkeit nicht mehr so feststehen, da sie nicht mehr in
el_ﬂem so streng Kkirchlichen Leben aufgewachsen sind. Auch
die Umgebung, in der sie sich befinden, bringt sie dem

Fotestantismus niher als dem fernen Osten. Aus diesem Grund
hat die russische Kirche zwar nicht aufgehort, mit den Alt-
ka»tholiken zu sympathisicren, ja sie zu bewundern; aber sie



— 126 —

beginnt doch mit wachsender Angstlichkeit in die Zukunft zu
blicken und sich zu fragen, ob sie an ihrer Entschliessung
festhalten, ,einzig zur wahren 6kumenischen Kirche zu gehdren
und nach der Vereinigung mit ihr zu verlangen, oder ob sie, durch
den dem rationalistischen Westen so natiirlichen Traum, die wahre
Kirche unter sich selbst vermdoge der eigenen Bildung und Ein-
sicht herstellen zu koénnen, abgelenkt, zur grossen Betriibnis
ihrer wahren Freunde auf die Seitenwege des Protestantismus
geraten“. Unter solchen Umstdnden diirfe man ihnen zwar
aus iibel angebrachter Unduldsamkeit oder aus unbegriindetem
Misstrauen keine iiberfliissigen Hindernisse der Einigung in den
Weg legen, sich aber auch nicht durch den Gedanken, an
ihnen niitzliche und sehr gelehrte Verbiindete gegen Rom zu
gewinnen, zu allzu grosser Nachgiebigkeit verleiten lassen,
sondern man miisse ihnen ernsthaft und beharrlich die unwandel-
bare Uberzeugung vorhalten, ,dassdiemorgenlindischeorthodoxe
Kirche, die allein die volle Hinterlage Christi unverletzt bewahrt
hat, in der gegenwartigen Zeit allein die dkumenische Kirche
istY, und ihnen demgemiiss sagen, wozu sic sich zu entschliessen
haben, wenn sie wirklich glauben, dass es zum Heile gereiche,
pinnerhalb der Kirche zu sein, und sie die Vereinigung mit ihr
aufrichtig wiinschen.

Das freundliche Entgegenkommen der Anglikaner wird in
dem gleichen Schreiben dankbar anerkannt. Namentlich wird
hervorgehoben, dass sich diesec im Gegensatz zu den Jesuiten
und protestantischen Sekten ,mit seltenen Ausnahmen“ der
Proselytenmacherei unter den Orthodoxen enthalten. Es liege
ihnen daran, in der Einigung mit der orthodoxen Kirche eine
Rechtfertigung der eigenen Kirche zu erhalten. Aber viel
bleibe noch zu tun und zu erkliren. Es sei eben doch nur
eine besondere Richtung innerhalb des Anglikanismus, die mit
der Orthodoxie sympathisiere; die kalvinische Richtung wolle
von einer Kirche im Sinne der Orthodoxie nichts wissen, habe
aber doch massgebenden Einfluss in der anglikanischen Gemein-
schaft. Die russische Kirche werde immer bereit sein, Auf-
klarungen zu geben und mit den Missverstindnissen, die im
Hinblick auf die vielen Jahrhunderte der Trennung nur zu
begreiflich seien, Geduld zu haben; gleichzeitig aber werde sie
festhalten ,an dem Bekenntnis der Wahrheit, dass unsere 6ku-
menische Kirche die eine Hiiterin des Erbgutes Christi ist und
die eine rettende Arche der gottlichen Gnade“.



— 127 —

Birkbeck geht in seiner Besprechung des Schreibens nicht
niher auf eine Priifung der Anschauung ein, dass gegenwiirtig
die orthodoxe morgenlindische Kirche nicht bloss eine christliche
Kirche, sondern recht eigentlich die Kirche sei; er beschrinkt
sich darauf, zu zeigen, wie die orientalischen Theologen zu
dieser Vorstellung gekommen sind. Rom hat die Trennung
verschuldet. Es hat die Autoritit des pipstlichen Stubls iiber
die der Gesamtkirche erhoben und damit den Westen von der
okumenischen Kirche getrennt. Die Grundhiresie der abend-
landischen Kirche, die zu allen andern Abirrungen gefiihrt
hat, |ist die Verwerfung der Autoritit der (allgemeinen) Kirche*
(S.264). Von dieser Hiresie hat sich die morgenliandische Kirche
freigehalten. Dort nimmt kein Wiirdentriger, auch nicht der
Patriarch von Konstantinopel, eine universelle geistliche Ober-
hoheit in Anspruch. Das wire nach orientalischer Anschauung
die Umwandlung der Kirche in ein Reich von dieser Welt
(S. 205). Wiihrend der Papst alle, die sich ihm nicht unterwerfen,
als ,Rebellen“ betrachtet, halten die orthodoxen Bischofe als
Grenzwichter ihrer Kirche zwar fest an der iiberlieferten
Lehre und Disziplin der allgemeinen Kirche; aber es ist ihnen
gestattet, jedes freundliche Entgegenkommen seitens der Mit-
glieder der englischen Kirche in demselben Geiste zu erwidern.
Es ist aber wohl selbstverstindlich, dass es auch in der angli-
kanischen Kirche kaum einen einzigen Geistlichen oder Laien
gibt, der zugeben wiirde, dass er nicht ein Glied der Korper-
Schaft Christi sei, sondern ausserhalb der allgemeinen christlichen
Kirche stehe und sich erst noch sollte in dieselbe aufnehmen
lassen. Vielleicht tragen die Drangsale, die iiber die Christen-
heit gekommen sind, doch auch ein wenig dazu bei, die Grenzen,
die durch menschlichen Hochmut, Eigennutz und Unverstand
gezogen worden sind, nicht mehr fiir absolut massgebend zu
halten,

In einem Postskript, das vom Juni 1917 datiert ist, kommt
Riley aut die Umwilzungen zu sprechen, die infolge des Welt-
krieges auch in der russischen Kirche eingetreten sind. Im
1”%51‘2 1917 sah sich der Zar zur Abdankung gendtigt. Riley
Mmmt die Zarin gegen die landliufigen Anschuldigungen in
SchUtZ; sie sei trotz ihrer deutschen Herkunft eine lberzeugte
Anhingerin der russischen Kirche gewesen. Aber den geheimnis-
Vollen Rasputin bezeichnet er als den bésen Geist des Kaiser-



— 128 —

reichs (that sinister figure, the evil genius of the Empire);
iiber die kaiserliche Familie habe er einen hypnotischen Einfluss
ausgeiibt. Mit der Revolution sei nun der schine Traum dahin,
dass das byzantinische Kaiserreich mit der Hauptstadt Kon-
stantinopel wieder auferstehe. ,Das heilige Russland, das,
befreit von fremdem, speziell deutschem Einfluss, eine Stadt
auf dem Berge, eine Zeugin wahrer Regierung und wahrer
Religion“ hitte werden sollen, sei die Idee gewesen, fir die
auch Birkbeck geschwiarmt habe. Ebbe und Flut wechseln in
der Weltgeschichte; es ist unmoglich, dagegen mit Erfolg an-
zukidmpfen; aber alle Dinge liegen in Gottes Hand, und kein
Bemiihen, zu tun, was recht ist, bleibt unbelohnt. Was jetzt
in Russland wird, ist schwer zu sagen. Von der russischen
Kirche vernimmt man fast nichts mehr. Einige Bischofe wurden
abgesetzt; ein neuer Oberprokurator ist ernannt. Aber der
Name Gottes ist in einem Regierungserlass zum letztenmal
im Abdankungsmanifest des Zars genannt worden. Die russische
Kirche liegt im Staube. Wird sie sich wieder in alter Herrlichkeit
erheben? [ Hetrr, du weisst es!“ E. H.




	Beziehungen zwischen der russischen und er anglikanischen Kirche

