
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 2

Artikel: Beziehungen zwischen der russischen und er anglikanischen Kirche

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 118

Beziehungen zwischen der russischen
und der anglikanischen Kirche.

Wäre Professor Michaud noch am Leben, so musste er die

Berichterstattung über das vorliegende Werk1) übernehmen;
er stand ein halbes Jahrhundert lang in so naher Beziehung
zu hervorragenden Vertretern der russischen Kirche, dass er
besser als irgendein anderer in der Lage gewesen wäre, ein
massgebendes Urteil über die privaten und amtlichen Verhandlungen

abzugeben, die zu einer kirchlichen Einigung zwischen
Orthodoxen und Anglikanern führen sollten und die hier zur
Sprache kommen. Wir unserseits müssen uns auf ein einfaches
Referat beschränken.

W. J. Birkbeck, gest. im Alter von 57 Jahren am 9. Juni 1916,

war ein „Fellow" des Magdalen College der Universität Oxford.
Seine theologische Bildung und seine Sprachkenntnisse befähigten
ihn, sich einlässlich mit der russischen Kirche zu beschäftigen.
Schon 1895 erschien sein Werk „Russland und die englische
Kirche in den letzten fünfzig Jahren". Dazu bildet die
vorliegende Sammlung von Abhandlungen und Artikeln aus den
Jahren 1888 — 1915 eine Ergänzung und Fortsetzung. Der
Herausgeber ist ein intimer Jugendfreund und Gesinnungsgenosse
des Verfassers. Er gibt diesem das Zeugnis, dass niemand mehr
getan habe, die Kirchen Russlands und Englands zusammenzubringen.

Die Vermögensverhältnisse gestatteten ihm, weite
Reisen zu unternehmen. Namentlich begab er sich wiederholt
und für längere Zeit nach Russland, wo er viele persönliche

') Athelstan Biley, M. A. : Birkbeck and the Russian Church, containing
Essays and Articles by the late W. J. Birkbeck, M. A., P. S. A.,
written in the years 1888—1915, published for the Anglican and Eastern
Association by the Society for Promoting Christian Knowledge, 68 Hay-
market, London S. W., 1917, 372 S.



— 119 —

Freunde in den höchsten Kreisen hatte. Obwohl er zeitlebens
der eigenen Kirche treu blieb, hielt er diese doch keineswegs
für vollkommen. Namentlich vermisste er im Anglikanismus
eine genügende Würdigung der Gemeinschaft der Heiligen,
der Bilderverehrung und der Muttergottesandachten. Dagegen
hielt er die modernen Ansprüche des römischen Papsttums für
historisch und theologisch unhaltbare Übertreibungen. „Vom
orientalischen Standpunkt aus — pflegte er zu sagen — kann
ich beweisen, dass Rom unrecht hat; aber ich kann nicht
beweisen, dass Canterbury im Rechte ist." — Nach diesen

biographischen Notizen lässt sich erwarten, dass Birkbeck in
seinen Äusserungen mit schonender Rücksicht über Dinge
hinweggeht, die vielleicht auch in der russischen Kirche zu
missbilligen und zu beklagen wären, dagegen mit sympathischer
Zustimmung alles hervorhebt, was geeignet ist, Vorurteile gegen
morgenländisches KirchenwTesen zu zerstreuen und eine gegenseitige

Verständigung zu fördern.
Birkbeck geht in einem Vortrag, den er 1914 zu Gloucester

vor der Jahresversammlung der English Church Union gehalten
hat, von dem Gedanken aus, für einen Christgläubigen dürfe
die russische Kirche schon deswegen nicht gleichgültig sein,

.weil es sich hier um einen sehr beträchtlichen Teil der Christenheit

handle. Nach der Statistik vom Jahre 1890 wurden in
dieser Kirche im Laufe eines Jahres über 4 Millionen Kinder
getauft und über 650,000 Paare kirchlich getraut; die Zahl der
Geburten überstieg die der Todesfälle um mehr als eine Million;
die Seelenzahl aber belief sich auf mehr als 72 Millionen.
Höher als diese numerische Stärke schlägt Birkbeck andere
Dinge an. Die russische Kirche hat seit mehr als vier
Jahrhunderten Europa vor einer Überflutung durch die Tartaren
bewahrt; sie wird in der würdevollen Feier des Gottesdienstes
von keiner andern Kirche übertroffen; sie hat das christliche
Glaubensbekenntnis niemals verstümmelt und niemals nach
eigener Willkür mit neuen Dogmen erweitert. Der Redner
kennt die landläufigen Urteile über die Missstände innerhalb
der russischen Kirche sehr wohl; allein er bemüht sich, seine
Glaubensgenossen eindringlich davor zu warnen, den abfälligen
Äusserungen der „römischkatholischen, jüdischen und protestantischen

Presse" (S. 85) ohne weiteres Glauben zu schenken.
Namentlich wehrt er sich zunächst gegen den Vorwurf, die



— 120 —

russische Kirche charakterisiere sich wesentlich durch das,
was man in England „Erastianism", sonst aber gewöhnlich
„Cäsaropapismus" nennt. Er beschreibt einlässlich die Stellung
die der Zar in der Kirche einnahm, und sucht nachzuweisen,
dass seine Gewalt in Wirklichkeit nicht über das hinausging,
was in jedem andern Land, in welchem es eine Staatskirche
gibt, die Regierung für sich in Anspruch nimmt. Was sodann
die dogmatischen Differenzen betrifft, so hält Birkbeck eine

Einigung für nicht schwer, wenn man einander mit liebevollem
Verständnis entgegenkomme. Freilich sei es eine arge Täuschung,
wenn man sich vorstelle, die Orthodoxen mit einem Kompromiss
in prinzipiellen Dingen gewinnen zu können. Dafür sei die
orientalische Kirche niemals zu haben (S. 92). Einen Fortschritt
gebe es wohl in der wissenschaftlichen Feststellung, nicht aber
in der Substanz der (von Gott geoffenbarten) Lehre (S. 94).
Birkbeckbeleuchtet diesen Gedanken am Beispielder theologischen
Meinung von der unbefleckten Empfängnis Marias, um einerseits
seine Zuhörer an die grössere Marienverehrung im zweiten
Jahrhundert zu erinnern und anderseits doch das päpstliche
Dogma vom Jahre 1854 abzulehnen.

Den ersten im vorliegenden Werke erwähnten Anlass, mit
der russischen Kirche in nähere Beziehung zu treten, bot 1888
das in Kiew veranstaltete neunhundertjährige Jubiläum zur
Erinnerung an die Einführung des Christentums in Russland.
Riley hatte den Erzbischof von Canterbury darauf aufmerksam
gemacht, dass es vielleicht ratsam wäre, bei dieser Gelegenheit
die orthodoxe Kirche Russlands amtlich zu begrüssen. Der
Erzbischof, Edward Benson, ging darauf ein und richtete an den

Metropoliten Piaton von Kiew ein Schreiben, in welchem es

zum Schlüsse hiess: „In gleicher .Weise haben wir unsere
Unabhängigkeit zu hüten wider päpstliche Bedrohung, die alle
Kirchen dem römischen Stuhle zu unterwerfen sucht; in gleicher
Weise haben wir unsere Herden zu schützen vor neuen und
fremden Lehren, die entgegen sind dem heiligen Glauben, der
durch die Apostel und alten Väter der katholischen Kirche
zu uns gekommen ist. Aber durch gegenseitige Sympathie
im Bande des Evangeliums geeinigt, werden wir einander
ermutigen und das Heil aller fördern." Das Schreiben wurde
durch Birkbeck und ein Mitglied der englischen Gesandtschaft
in Petersburg dem Adressaten feierlich überreicht. In seiner



— 121 —

schriftlichen Antwort ersuchte der Metropolit von Kiew den
Erzbischof Benson, ihm doch näher anzugeben, unter welchen
Bedingungen er eine Union zwischen der orthodoxen und
anglikanischen Kirche für möglich halte. Benson antwortete
unterm 5. März 1889, er sei auf ein so freundliches Entgegenkommen

in so unendlich wichtiger Sache nicht gefasst gewesen;
er glaube aber, dass zur Herbeiführung einer kirchlichen Union
namentlich zwei Dinge erforderlich seien:

erstens eine gegenseitige Annäherung der Glieder der
beiden Kirchen,

zweitens eine mehr oder weniger formelle Anerkennung
der Stellung, die die eine und andere Kirche einnimmt, unter
Duldung der bestehenden Differenzen, in die sich je der andern
gegenüber keine einmischt.

Unter dem ersten dieser beiden Punkte war hauptsächlich
verstanden, dass die Gläubigen der einen Kirche auch beim
Gottesdienst der andern Kirche ohne weiteres zur Kommunion
zugelassen werden sollten. Der zwreite Vorschlag bezog sich
auf die gegenseitige Anerkennung der Gültigkeit der Weihen
und auf eine freundliche Verständigung hinsichtlich des ^filioque",
das man in England nicht einfach fallen lassen wollte.

Damit waren so wichtige und schwierige Fragen angeregt,
dass die Verhandlungen einstweilen nicht fortgesetzt wurden.
Erst im Jahre 1896 bot wieder ein grosses Fest, an dem sich
die ganze russische Kirche beteiligte, eine gute Gelegenheit, die
Persönlichen Beziehungen wieder aufzunehmen: die Krönung
des Zars zu Moskau. Riley und Birkbeck wandten sich in
Verbindung mit Lord Halifax, dem Präsidenten der English
Church Union, sowohl an den Hof wie an den Erzbischof von
Canterbury mit dem Antrag, bei der Feier in Moskau auch die
Kirche Englands offiziell vertreten zu lassen. Sie fanden an
beiden Orten bereitwilliges Entgegenkommen. Als Delegierter
vv'urde bezeichnet Bisehof Creighton von Peterborough, nach-
heriger Bischof von London. Birkbeck hatte sich inzwischen
ln Russland so viel Sympathie erworben, dass es fast
selbstverständlich war, dass er dem beauftragten Bischof als Begleiter
beigegeben wurde. Erzbischof Benson führte die Delegation
"M einem äusserst ehrerbietigen Schreiben bei dem Metropoliten
°u Petersburg, dem ersten Würdenträger der russischen Kirche,
Q- Die beiden Herren fanden in Russland die ehrenvollste

Internat, kirchl. Zeitschrift, Iloft 2, 1918. 9



— 122 -
Aufnahme und kamen namentlich auch mit dem Oberprokurator
Pobiedonostzew in intime Berührung (S. 99—106).

Wichtiger aber war der offizielle Besuch, den 1897 der
Erzbischof Maclagan von York der russischen Kirche abstattete.
Maclagan, früher Bischof von Lichfield, hatte sich von jeher
lebhaft mit der Frage der kirchlichen Union beschäftigt. So

hatte er schon 1887 im Auftrag des Erzbischofs von Canterbury

mit Bischof Wordsworth von Salisbury den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Österreichs und der Schweiz einen
offiziellen Besuch abgestattet. Nach Russland begleitete ihn
wieder Hr. Birkbeck; es war bereits seine zehnte Reise dorthin

(S. 113). Ein Jahr vorher hatte Leo XIIL in einer feierlichen
Bulle („Apostolicae curae" vom 13. September 1896) die
anglikanischen Weihen als „null und nichtig"- erklärt. In demselben

Grade, in welchem damit die Kluft zwischen Rom und Canterbury
erweitert worden war, hatten sich Petersburg und Canterbury
einander genähert. Man konnte daher Maclagans Reise für sehr
zeitgemäss halten. Einen politischen Charakter hatte dieser
Besuch nicht; denn auf dem Hinweg wurde der Erzbischof von
York auch in Berlin vom Deutschen Kaiser und der Kaiserin
in höchst ehrenvoller Weise empfangen. Aber ganz besonders

warm war der Empfang in Russland, wo man in dem Besuch

zum voraus eine Kundgebung des Gedankens sah, „der niemals
aus den Gewissen getilgt werden kann" (S. 114), dass nämlich
die christlichen Kirchen sich wieder einigen möchten. Birkbeck
beschreibt sehr ausführlich (S. 107—154) und in enthusiastischem
Stil die verschiedenen Auszeichnungen, deren Gegenstand die
Besucher in den Kathedralen, Palästen und Klöstern Russlands

waren, schliesst aber doch mit dem Geständnis, dass die Einigung
zwischen der anglikanischen und der orthodoxen Kirche noch
in w-eiter Ferne liege. Allein der freundliche Verkehr, der
zwischen den beiden Kirchen nun angebahnt wurde, sei doch
ein wichtiger Schritt zu diesem Ziele.

Nicht weiter führte der Gegenbesuch, den im Juni 1897

der Erzbischof Antonius von Finnland in England abstattete.
In seiner Begleitung befanden sich nebst andern hohen Persönlichkeiten

General Kirejew und Yury Sabler, der nachherige
Oberprokurator der heiligen Synode. Es handelte sich für die Russen

eigentlich auch gar nicht um kirchliche Verhandlungen, sondern
lediglich uhi Beteiligung ihrer Kirche am diamantenen Regierungs-



— 123 —

Jubiläum der Königin Viktoria. Der russische Erzbischof erhielt
aber als Ehrengeschenk prachtvolle Altargefässe, die er fortan
bei der Feier der hl. Eucharistie gebrauchen wollte (S. 155—164).

Von weitern Besuchen und Gegenbesuchen ist in dem
vorliegenden Werke nicht die Rede. Namentlich ist zu unserer
Verwunderung der einzigartige Besuch gar nicht erwähnt, den
im Januar 1912 die vier anglikanischen Bischöfe von Wakefield,
Bangor, Exeter und Ossory mit vielen andern geistlichen und
weltlichen Würdenträgern in Russland gemacht haben*). Über
die Festlichkeiten, die damals veranstaltet wurden, haben die
englischen Blätter ausführliche Berichte gebracht. Aber wir
schrieben schon im „Katholik" vom 24. Februar 1912, S. 66:
„Dass so ausgezeichnete Gäste höflich empfangen werden,
versteht sich in gebildeten russischen Kreisen so sehr von selbst,
dass das nicht erst gesagt werden musste. Mehr hätte uns die
Vorgeschichte dieses Besuches interessiert. Wer hat die Initiative
ergritten? Was war eigentlich die Veranlassung, der Vorwand
oder der Zweck des Besuches? Um eine blosse Vergnügungsreise

handelte es sich offenbar nicht. Die vornehmen englischen
Gäste waren in Russland angekündigt und von den höchsten
Würdenträgern des Reiches erwartet. Rein äusserlich betrachtet,
ist der Besuch ein historisches Ereignis, das bisher nicht
vorgekommen war." Nähern Aufschluss über Zweck und Resultat
des Besuchs erhalten wir, wie bemerkt, auch in dem
vorliegenden Werke nicht.

Wohl aber teilt der Herausgeber eine Reihe interessanter
Vorträge mit, die Birkbeck bei verschiedenen Anlässen in
England über die russische Kirche gehalten hat. Der Redner
verdiente ohne Zweifel das Zeugnis, dass er die Verhältnisse
genau kannte und eben darum sehr wohl wusste, wie schwierig
eine Verständigung sei. So sagt er in einem Vortrag über die
Haltung der Orthodoxie gegenüber den abendländischen Kirchen:
»Die Orientalen sind nicht der Ansicht, dass Ost und West,
obwohl zeitweilig infolge eines unglücklichen Streites getrennt,
eben doch wahre Teile der katholischen Kirche sind, sondern sie
halten dafür, dass der Westen abgefallen ist und sich im Zustand
der Häresie und des Schismas befindet. Freilich ist es den
orientalischen Theologen seit langer Zeit viel leichter, harte

or'e wie Häresie gegen den Westen zu gebrauchen, als genau

') Vgl. diese Zeitschrift 1912, S. 264 ff. u. S. 533 ff.



— 124 —

zu beschreiben, worin denn eigentlich die Häresie besteht.
In ihrer eigenen Stellung, gestützt auf eine ununterbrochene
Tradition, fühlten sie sich stark, während sie beobachteten,
dass der W7esten, nachdem er durch die rationalistischen
Spekulationen der mittelalterlichen Scholastiker unterminiert
war, in eine Anzahl von einander sich bekämpfenden Sekten
auseinandergebrochen ist. Sie fühlten instinktiv, dass dieser
Stand der Dinge von irgendeiner grossen Häresie herrühre ; aber sie

fanden es immer noch schwierig, den Finger genau auf das

zu legen, was diese Häresie war" (S. 233). Als die Folge einer
scholastischen Spekulation, bzw. der Unterordnung der Autorität

der allgemeinen Kirche unter privates Urteil, werde schon
die Einfügung des filioque in das Glaubensbekenntnis der
ökumenischen Konzilien angesehen. (In der christkatholischen
Liturgie ist der anstössige Zusatz einfach weggelassen.) Wenn
aber feststeht, dass die morgenländische Christenheit nicht bloss
ein Teil der ökumenischen Kirche, sondern recht * eigentlich
die christliche Kirche ist, so kann im Ernst nicht mehr von
einerWiedervereinigung der getrennten Kirche, sondern höchstens
noch von den Bedingungen gesprochen werden, unter denen
die abendländischen Häretiker und Schismatiker wieder in die
Kirche aufgenommen werden dürfen. Diese Anschauung musste
natürlich eine Verständigung zwischen Morgenland und Abendland

unmöglich machen. Vielleicht hatten die anglikanischen
Besuche in Russland hauptsächlich den unausgesprochenen Zweck,
den russischen Theologen und Würdenträgern über den Zweifel,
ob es auch im Abendland eine christliche Kirche gebe, in
freundlicher Weise hinwegzuhelfen.

Der Herausgeber hat in seine Sammlung auch ein wichtiges
Dokument aufgenommen, durch das die vereinigten altkatholischen

Kirchen auf die oben angedeutete Anschauung der
russischen Theologen aufmerksam gemacht worden sind. Der
ökumenische Patriarch Joachim III. hatte an die autokephalen
orthodoxen Kirchen ein Rundschreiben erlassen, um ihnen die
Frage vorzulegen, welche Haltung die orientalische Kirche
gegenüber den Römischkatholischen, Protestanten, Anglikanern,
Altkatholiken und andern nichtorthodoxen Gemeinschaften
einzunehmen habe. Darauf antwortete die heilige Synode von
Petersburg unterm 23. Februar 1903 mit einem Gutachten, das

seinerzeit sofort veröffentlicht und nun auch in dem vorliegende»



— 125 —

Werke (S. 247—257) wieder abgedruckt worden ist. Es erschien
nach Birkbecks Übersetzung im „Guardian" vom 26. August
und 2. September 1903, wurde jedoch unserer Erinnerung nach
in keinem altkatholischen Organ mitgeteilt. Auch Michaud
nahm in der „Revue Internationale de Théologie" Nr. 42 und 43

nur indirekt darauf Rücksicht, indem er „quelques documents
orthodoxes sur l'union des Eglises" erörterte, die ihm Gelegenheit
gaben, zu sagen, dass keine Partikularkirche berechtigt sei,
sich für die ökumenische christliche Kirche zu halten. Noch
bestimmter weist er diese Anschauung a. a. O., S. 357 ff., in einer
„Korrespondenz" zurück, redet aber dabei nur von den „Erreurs
de quelques théologiens orientaux sur l'Eglise d'Occident". Als
erstenlrrtum behandelt ergeradedieMeinung „einigerOrientalen",
die morgenländische Kirche sei die wahre und einzige Kirche ;

die Altkatholiken hätten daher zunächst in diese Kirche
einzutreten, würden aber dann sofort autorisiert, auch ihrerseits
eine autonome kirchliche Gemeinschaft mit eigener Liturgie
und eigener Disziplin zu bilden.

Das war tatsächlich der Sinn der Antwort, die die hl. Synode
von Petersburg dem Patriarchen von Konstantinopel auf die
Frage gab, welche Haltung gegenüber den vereinigten
altkatholischen Kirchen einzunehmen sei. Die sechs Bischöfe, die
die oberste Behörde der russischen Kirche bildeten, spendeten
den Altkatholiken alles Lob dafür, dass sie mutig ihre Stimme
"wider den erhoben hätten, der „den Vorrang liebt" (?>. Joh. Vers 9).
Man sei ihnen denn auch von seiten der russischen Kirche
tait allem Wohlwollen und aller Geduld entgegengekommen
und sei bereit gewesen, „alles zu tun, um ihnen einen Weg
zum Eintritt in die Kirche zu ebnen" (and were ready to do

everything to smooth a way for their entry into the Church). Aber
die Zeit stehe nicht still. Die erste Generation der altkatholischen
Führer, die zwar auch nicht orthodox, aber doch kirchlich
gesinnt waren, verschwindet allmählich; es kommen neue
Männer, die es ohne Zweifel auch redlich meinen, aber in ihrer
Kirchlichkeit nicht mehr so feststehen, da sie nicht mehr in
einem so streng kirchlichen Leben aufgewachsen sind. Auch
die Umgebung, in der sie sich befinden, bringt sie dem

rotestantismus näher als dem fernen Osten. Aus diesem Grund
at die russische Kirche zwar nicht aufgehört, mit den Alt-
atholiken zu sympathisieren, ja sie zu bewundern; aber sie



— 126 —

beginnt doch mit wachsender Ängstlichkeit in die Zukunft zu
blicken und sich zu fragen, ob sie an ihrer Entschliessung
festhalten, „einzig zur wahren ökumenischen Kirche zu gehören
und nach der Vereinigung mit ihr zu verlangen, oder ob sie, durch
den dem rationalistischen Westen so natürlichen Traum, die -wahre

Kirche unter sich selbst vermöge der eigenen Bildung und
Einsicht herstellen zu können, abgelenkt, zur grossen Betrübnis
ihrer wahren Freunde auf die Seitenwege des Protestantismus
geraten". Unter solchen Umständen dürfe man ihnen zwar
aus übel angebrachter Unduldsamkeit oder aus unbegründetem
Misstrauen keine überflüssigen Hindernisse der Einigung in den

Weg legen, sich aber auch nicht durch den Gedanken, an
ihnen nützliche und sehr gelehrte Verbündete gegen Rom zu

gewinnen, zu allzu grosser Nachgiebigkeit verleiten lassen,
sondern man müsse ihnen ernsthaft und beharrlich die unwandelbare

Überzeugung vorhalten, „dass die morgenländische orthodoxe
Kirche, die allein die volle Hinterlage Christi unverletzt bewahrt
hat, in der gegenwärtigen Zeit allein die ökumenische Kirche
ist", und ihnen demgemäss sagen, wozu sie sich zu entschliessen
haben, wenn sie wirklich glauben, dass es zum Heile gereiche,
„innerhalb der Kirche zu sein, und sie die Vereinigung mit ihr
aufrichtig wünschen".

Das freundliche Entgegenkommen der Anglikaner wird in
dem gleichen Schreiben dankbar anerkannt. Namentlich wird
hervorgehoben, dass sich diese im Gegensatz zu den Jesuiten
und protestantischen Sekten „mit seltenen Ausnahmen" der
Proselytenmacherei unter den Orthodoxen enthalten. Es liege
ihnen daran, in der Einigung mit der orthodoxen Kirche eine

Rechtfertigung der eigenen Kirche zu erhalten. Aber viel
bleibe noch zu tun und zu erklären. Es sei eben doch nur
eine besondere Richtung innerhalb des Anglikanismus, die mit
der Orthodoxie sympathisiere; die kalvinische Richtung wolle
von einer Kirche im Sinne der Orthodoxie nichts wissen, habe
aber doch massgebenden Einfluss in der anglikanischen Gemeinschaft.

Die russische Kirche werde immer bereit sein,
Aufklärungen zu geben und mit den Missverständnissen, die im
Hinblick auf die vielen Jahrhunderte der Trennung nur zu

begreiflich seien, Geduld zu haben; gleichzeitig aber werde sie

festhalten „an dem Bekenntnis der Wahrheit, dass unsere
ökumenische Kirche die eine Hüterin des Erbgutes Christi ist und
die eine rettende Arche der göttlichen Gnade".



— 127 —

Birkbeck geht in seiner Besprechung des Schreibens nicht
näher auf eine Prüfung der Anschauung ein, dass gegenwärtig
die orthodoxe morgenländische Kirche nicht bloss eine christliche
Kirche, sondern recht eigentlich die Kirche sei ; er beschränkt
sich darauf, zu zeigen, wie die orientalischen Theologen zu
dieser Vorstellung gekommen sind. Rom hat die Trennung
verschuldet. Es hat die Autorität des päpstlichen Stuhls über
die der Gesamtkirche erhoben und damit den Westen von der
ökumenischen Kirche getrennt. Die Grundhäresie der
abendländischen Kirche, die zu allen andern Abirrungen geführt
hat, „ist die Verwerfung der Autorität der (allgemeinen) Kirche"
(S. 264). Von dieser Häresie hat sich die morgenländische Kirche
freigehalten. Dort nimmt kein Würdenträger, auch nicht der
Patriarch von Konstantinopel, eine universelle geistliche
Oberhoheit in Anspruch. Das wäre nach orientalischer Anschauung
die Umwandlung der Kirche in ein Reich von dieser Welt
(S. 265). Während der Papst alle, die sich ihm nicht unterwerfen,
als „Rebellen" betrachtet, halten die orthodoxen Bischöfe als
Grenzwächter ihrer Kirche zwar fest an der überlieferten
Lehre und Disziplin der allgemeinen Kirche ; aber es ist ihnen
gestattet, jedes freundliche Entgegenkommen seitens der
Mitglieder der englischen Kirche in demselben Geiste zu erwidern.
Es ist aber wohl selbstverständlich, dass es auch in der
anglikanischen Kirche kaum einen einzigen Geistlichen oder Laien
gibt, der zugeben würde, dass er nicht ein Glied der Körperschaft

Christi sei, sondern ausserhalb der allgemeinen christlichen
Eirche stehe und sich erst noch sollte in dieselbe aufnehmen
lassen. Vielleicht tragen die Drangsale, die über die Christenheit

gekommen sind, doch auch ein wenig dazu bei, die Grenzen,
die durch menschlichen Hochmut, Eigennutz und Unverstand
gezogen worden sind, nicht mehr für absolut massgebend zu
halten.

In einem Postskript, das vom Juni 1917 datiert ist, kommt
ßiley auf die Umwälzungen zu sprechen, die infolge des
Weltkrieges auch in der russischen Kirche eingetreten sind. Im
März 1917 sah sich der Zar zur Abdankung genötigt. Riley
tammt die Zarin gegen die landläufigen Anschuldigungen in
°butz; sie sei trotz ihrer deutschen Herkunft eine überzeugte
nhängerin der russischen Kirche gewesen. Aber den geheimnis-

len Rasputin bezeichnet er als den bösen Geist des Kaiser-



— 128 —

reichs (that sinister figure, the evil genius of the Empire);
über die kaiserliche Familie habe er einen hypnotischen Einfluss
ausgeübt. Mit der Revolution sei nun der schöne Traum dahin,
dass das byzantinische Kaiserreich mit der Hauptstadt
Konstantinopel wieder auferstehe. „Das heilige Russland, das,
befreit von fremdem, speziell deutschem Einfluss, eine Stadt
auf dem Berge, eine Zeugin wahrer Regierung und wahrer
Religion" hätte werden sollen, sei die Idee gewesen, für die
auch Birkbeck geschwärmt habe. Ebbe und Flut wechseln in
der Weltgeschichte; es ist unmöglich, dagegen mit Erfolg
anzukämpfen; aber alle Dinge liegen in Gottes Hand, und kein
Bemühen, zu tun, was recht ist, bleibt unbelohnt. Was jetzt
in Russland wird, ist schwer zu sagen. Von der russischen
Kirche vernimmt man fast nichts mehr. Einige Bischöfe wurden
abgesetzt; ein neuer Oberprokurator ist ernannt. Aber der
Name Gottes ist in einem Regierungserlass zum letztenmal
im Abdankungsmanifest des Zars genannt worden. Die russische
Kirche liegt im Staube. Wird sie sich wieder in alter Herrlichkeit
erheben? „Herr, du weisst es!" E. h.


	Beziehungen zwischen der russischen und er anglikanischen Kirche

