
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 2

Artikel: Der päpstliche Jurisdiktionsprimat im neuen Codex juris canonici

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


105

Der päpstliche Jurisdiktionsprimat
im neuen Codex juris canonici.

Man sprach nach dem 18. Juli 1870 — sogar in gebildeten
Kreisen — fast nur von dem neuen Dogma der päpstlichen
Unfehlbarkeit, wie wenn dieses die Neuerung wäre, durch die
jetzt das katholische Kirchenwesen umgestaltet worden sei.
Das war insofern richtig, als das vierte der sogenannten
vatikanischen Dekrete — eben das Unfehlbarkeitsdogma — das
Siegel ist, mit dem die drei vorangehenden Sätze zu unabänderlichen

und unwidersprechlichen Normen gemacht werden. Dachte
man aber einzig daran, dass man nun dem ex cathedra
lehrenden Papst die Befähigung und Befugnis zuzuschreiben
habe, neue Glaubensartikel zu machen, so stellte sich die
Versuchung ein, einstweilen die Sache auf sich beruhen zu lassen
und abzuwarten, bis nun wirklich ein neues Dogma verkündet
werde. Zur weitern Rechtfertigung dieser Beruhigung konnte
Wan an die Tatsache erinnern, dass ja die Theologen die Frage,
wann denn der Papst „ex cathedra" lehre, verschieden
beantworteten, und dass sich daher wohl immer eine gewisse
Möglichkeit biete, zu sagen, der Papst habe wohl gesprochen,
Jedoch nicht „ex cathedra", und sein Erlass sei daher noch
kein die Gewissen bindendes Dogma. So konnte man zu der
köstlichen Ansicht kommen, die mit so ungeheurem Apparat
Utld unter so grossen Mühen zustande gekommene Neuerung
nabe eigentlich keine praktische Bedeutung und werde daher
Wohl besser den Theologen überlassen. Es gab sehr viel
einflussreiche Leute, die so redeten.

Allein um harmlose theoretische Feststellungen hat es sich
atürlich den Jesuiten, deren Werk das vatikanische Konzil

mit seinen Dekreten ist, natürlich nicht gehandelt. Von sehr
Internat, kirchl. Zeitschrift. Hüft 2, 1918. 8



— 106 -
reeller und unabsehbarer praktischer Bedeutung ist das dritte
der am 18. Juli 1870 promulgierten Dogmen, das dem römischen
Papst über die ganze Kirche eine „wahrhaft bischöfliche
Jurisdiktionsgewalt" zuerkennt und von dieser sagt, sie sei „eine
unmittelbare, welcher gegenüber die Hirten und Gläubigen
jeglichen Ritus und Ranges, sowohl jeder einzelne für sich, wie
alle insgesamt, die Pflicht hierarchischer Unterordnung und
wahren Gehorsams haben, nicht allein in Sachen des Glaubens
und der Sitten, sondern auch in Sachen der Disziplin und
Regierung der über den ganzen Erdkreis verbreiteten Kirche."
Demgemäss lautet dieses Dogma nach der amtlichen Übersetzung:

„Wer sagt, der römische Papst habe lediglich das Amt
der Aufsicht oder Führung, nicht aber die volle und höchste

Jurisdiktionsgewalt über die ganze Kirche, nicht nur in Sachen
des Glaubens und der Sitten, sondern auch in Sachen, welche
die Disziplin und die Regierung der über die ganze Erde
verbreiteten Kirche betreffen; oder derselbe besitze nur den
bedeutendem Anteil, nicht aber die ganze Fülle dieser höchsten
Gewalt; oder diese seine Gewalt sei keine ordentliche und
unmittelbare, sei es über alle und jegliche Kirchen, oder über
alle und jegliche Kirchen und Gläubigen: der sei im Banne."

Was mit diesem Dogma gesagt ist, hätte aber immer noch
in tausend Fällen zweifelhaft sein können. Das bisherige
Gesetzbuch der Kirche, das Corpus juris canonici, enthält zwar
eine Unmasse gesetzlicher Vorschriften aus alter Zeit: aber
es war schwer zu sagen, welche Bestimmungen noch gültig seien
und welche nicht. Ebensowenig hätte ein Kirchenrechtslehrer
die in den letzten Jahrhunderten erlassenen kirchenrechtlichen
Verordnungen anzugeben vermocht, die allgemein verbindlich
seien. Das war freilich ein sehr erträglicher Übelstand. Die
einzelnen Landeskirchen nahmen wenigstens tatsächlich immer
noch eine gewisse Autonomie für sich in Anspruch. Was sich
nach der Geschichte, dem Charakter, den politischen und
sozialen Verhältnissen eines Volkes in kirchlichen Dingen zur
Gewohnheit entwickelt hatte, gehörte auch zum Recht der betreffenden

Landeskirche, mochte es mit den Satzungen der römischen
Kurie völlig übereinstimmen oder nicht. Namentlich führte
die enge Beziehung zwischen Staat und Kirche in jedem Lande,
das überhaupt geordnete Zustände hatte, zu allerlei besondern
Kirchenordnungen. Diese waren gut, wenn sie dem Frieden



— 107 —

und der Wohlfahrt des Volkes dienten, auch wenn sie dem
kanonischen Recht nach der Auffassung der päpstlichen Kurie
in manchen Dingen nicht entsprachen. Die katholische Schweiz,
die, wie verschiedene andere Länder, sogar die Gesetzgebung
des Trienter Konzils abgelehnt hat, wehrte so eifersüchtig
jeden Eingriff in ihre jura circa sacra ab, dass seit Sixtus V.
für die päpstliche Kurie die kluge Regel massgebend geworden
sein soll: Bisogna lasciar gli Svizzeri nei loro usi ed abusi

(„Man muss die Schweizer bei ihren Bräuchen und Missbräuchen
lassen." Balthasar, Helvetia, VII, S. 408). Damit ist es nun
anders geworden. Von landeskirchlichen Rechten kann nur
noch insofern die Rede sein, als der Inhaber der ganzen Fülle
kirchlicher Gewalt solche Rechte anerkennt oder gewährt1:.
Nun ist der Papst der absolute Gesetzgeber der ganzen Kirche.
Damit aber „alle und jegliche Kirchen und Gläubigen" wussten,
was der Gehorsam gegen den Papst „nicht nur in Sachen des
Glaubens und der Sitten, sondern auch in Sachen, welche die
Disziplin und die Regierung der über die ganze Erde verbreiteten

Kirche betreffen," von ihnen fordere, war ein neues
Gesetzbuch notwendig, das über die heute gültige päpstliche
Kirchenordnung genauen Aufschluss gibt.

Die Erstellung eines solchen Gesetzbuches wurde bald nach
der Thronbesteigung des Papstes Pius X. (9. August 1903) in
Aussicht genommen. Mit dem Motuproprio Arduum sane munus
vom 19. März 1904 setzte Pius X. die Kommission zur „neuen
Kodifizierung des kanonischen Rechts" ein. Diese bestand
noch 1915 aus 18 Kardinälen, nämlich 11 Italienern und dem
Spanier Mcrry del Val und dem Holländer Van Rossum. Leitendes

Mitglied war von Anfang an Kardinal Gasparri,
Staatssekretär des gegenwärtigen Papstes. Ausser zwei italienischen
Sekretären gehörten der Kommission 46 Konsultorcn an; von
diesen waren 43 Geistliche und 3 Laien, wiederum zum grössten
Teil Italiener. Unterm 27. Mai 1917 konnte Benedikt XV. mit
der Konstitution Providentissima Mater Ecclesia das fertiggestellte

*) Es dürfte nicht zufällig- soin, dass gleichzeitig- mit dem Erscheinen
^6s neuen codex juris canonici in den ehemals zum Bistum Konstanz
gehörenden Teilen der deutschen Schweiz die alten Vereinbarungen zwischen

Urg'erliche.n und kirchlichen Behörden unerträglich geworden sind und
vidiert werden müssen, und dass ea wiederum gleichzeitig notwendig

b^worden ist, bei der Eidgenossenschaft einen päpstlichen Geschäftsträger
akkreditieren — im Interesse der Fürsorge für die Kriegsgefangenen.



— 108 —

Werk promulgieren. Es heisst in dem Erlass, dass gleich
anfänglich auch die Erzbischöfe der ganzen katholischen Kirche
eingeladen worden seien, unter Beiziehung der Suffraganbischöfe
an die Kurie zu berichten, welche Punkte ihrer Ansicht nach
an dem geltenden kanonischen Recht etwa der Änderung oder
Verbesserung bedürftig* seien. Diese Einladung war unterm
25. März 1904 erfolgt. Allein zur Einreichung wurden nur vier
Monate eingeräumt. Von wesentlicher Bedeutung waren die
Antworten offenbar nicht. Das neue Gesetzbuch ist also das

Werk der vom Papst eingesetzten Kommission. Es enthält
2414 canones, von denen aber viele wieder in Unterabteilungen
zerfallen. Es würde zu weit führen, hier auf Einteilung und
Inhalt des Werkes, das unstreitig das Resultat einer enormen
Arbeit ist, näher einzugehen. Nur sei bemerkt, dass die
Verbindlichkeit der neuen Satzungen nicht etwa auf die
kirchenrechtliche Gelehrsamkeit der Kommission, die das Gesetzbuch

ausgearbeitet hat, auch nicht auf Entscheidungen rechtmässiger
Synoden und allgemeiner Konzilien, die bezügliche Beschlüsse

gefasst haben, sogar nicht auf die Heilige Schrift, aus der sich
die Verfassung der christlichen Kirche herleiten lässt, sondern
einzig und allein auf die Autorität des römischen Papstes, der
nun der souveräne und absolute Gesetzgeber der Kirche ist,
gestützt wird. Darüber lässt Benedikt in der Promulgation vom
27. Mai 1917, die dem Gesetzbuch vorgedruckt ist, keinen
Zweifel. Der Promulgationsakt hat die Form eines päpstlichen
Dogmas und lautet:

„Daher, nach Anrufung des Beistandes der göttlichen Gnade,
gestützt auf die Autorität der heiligen Apostel Petrus und Paulus,
nach eigenem Antrieb, mit zuverlässigem Wissen und in der
Fülle der apostolischen Gewalt, mit der Wir ausgerüstet sind,

promulgieren Wir mit dieser Unserer Konstitution, von der
Wir wollen, dass sie immerwährende Gültigkeit habe, den
gegenwärtigen Kodex, so wie er abgefasst ist, beschliessen und
befehlen, dass er inskünftig für die ganze Kirche Gesetzeskraft
haben soll und übergeben ihn eurer Hut und Wachsamkeit zur
Befolgung."

Angeredet sind in diesem feierlichen Dokument alle
Patriarchen, Primaten, Erzbischöfe und Bischöfe und, wie in der
Adresse beigefügt wird, „überdies die Lehrer und Hörer der
katholischen Universitäten und Seminare". Die Leiter und



— 109 —

Lehrer der Kirche empfangen das Gesetzbuch, an das sie sich
zu halten haben und das sie lehren und kennen lernen müssen,
aus der Hand des Papstes. Damit sie Zeit haben, sich mit allem
bekanntzumachen, was der Papst in der Fülle seiner Gewalt
der ganzen Kirche vorschreibt, soll das neue Gesetzbuch erst
vom Pfingstfest, d. i. vom 19. Mai 1918 an, in Kraft treten. So

ganz ist es die päpstliche Autorität, die die neuen Gesetze
orlassi, dass von ihr sogar der Zeitpunkt festgesetzt werden kann,
von dem an sie für die Gewissen verbindlich werden.

Wird nun das neue Gesetzbuch genau in seiner
gegenwärtigen Form ewige Gültigkeit haben? Das nimmt BenediktXV.
nicht an. Unterm 15. September 1917 hat er ein Motuproprio (Cum
juris canonici) erlassen, in welchem er an die Möglichkeit
erinnert, dass der neue Kodex durch private Auslegung und durch
den Erlass neuer Gesetze etwas von seiner Zuverlässigkeit
verlieren könnte. Um dem zu wehren, erlässt der Papst die
nachfolgende Verfügung:

1. Es soll eine Kommission eingesetzt werden, der einzig
das Recht zusteht, die canones des neuen Gesetzbuches „authentisch

zu interpretieren." Doch hat die Kommission in Sachen
von grösserer Wichtigkeit (in rebus majoris momenti) jeweilen
vorher die Kardinalkongregation zu hören, in deren Geschäftskreis

die betreffende Angelegenheit fällt. Die Kommission soll
aus Kardinälen bestehen, die der Papst ernennt. Auch ernennt
der Papst den Sekretär und die Konsultoren der Kommission.
Doch hat diese das Recht, auch Konsultoren der bereits
bestehenden päpstlichen Kongregationen zu Rate zu ziehen, wenn
es sich um eine Sache handelt, die diese besonders angeht.

2. Die „heiligen römischen Kongregationen" (die besondern
Abteilungen der päpstlichen Kurie) dürfen von nun an, wenn
Dlcht ein wichtiger Grund eine Ausnahme nötig macht, keine
¦allgemeinen Dekrete mehr erlassen. Ihre gewöhnliche Aufgabe
besteht fortan nur noch darin, dafür zu sorgen, dass die
Vorschriften des neuen Gesetzbuches genau beobachtet werden,
Und gelegentlich Anweisungen (Instructiones) zu veröffentlichen,
die zur Erläuterung und genauem Befolgung der Gesetzesvorschriften

dienen. Dass diese Anweisungen nur Erläuterungen
S'nd und sein sollen, ist jeweilen auch dadurch zu bekunden,

ass die bezüglichen Gesetzesvorschriften an geeigneter Stelle
Wörtlich angeführt werden.



— 110 —

3. Wird im Laufe der Zeit ein neuer gesetzlicher Erlass
nötig, so hat die Kongregation, zu deren Geschäftskreis die
Sache gehört, das Dekret zu entwerfen; weicht dieses von den
Vorschriften des Gesetzbuches ab, so ist der Papst auf die
Differenz aufmerksam zu machen. Billigt der Papst das Dekret,
so gelangt dieses an die Kommission, die den neuen Kanon
zu redigieren hat. Ebenso hat die Kommission zu bestimmen,
wo der neue Kanon einzufügen, eventuell welcher Kanon zu
ersetzen ist. Die Numerierung der Kanones darf nicht
verändert werden ; kommt ein neuer Kanon hinzu, so erhält dieser
die Nummer der unmittelbar vorhergehenden Satzung, jedoch
mit der Beifügung bis, ter usw. Sodann ist die Änderung im
Amtsblatt bekanntzumachen.

Damit sind nun auch die zukünftigen kirchenrechtlichen
Erlasse ganz in die Hand des Papstes gelegt. Bisher war es

nicht so. Es kam gar nicht selten vor, dass sogar streng
römischkatholische Theologen und Prälaten über Verfügungen der päpstlichen

Kurie hinweggingen mit der Entschuldigung, es liege
ja nur ein Erlass dieser oder jener Kongregation vor, die nicht
unfehlbar sei. So begrub man z. B. in den letzten Jahren die
Dekrete der Bibelkommission. Künftig wird es nun freilich
weniger leicht sein, „ Decreta generalia" zu erlassen — und das
ist sehr zu begrüssen — ; aber die neuen Dekrete werden viel
bestimmter, als das bisher der Fall war, zu Verordnungen des

einzigen und absoluten Gesetzgebers der Kirche.
Die Kommission zur authentischen Interpretierung des

Kirchengesetzbuches ist, wie der „Oss. Rom." vom 19. Okt. 1917

offiziell bekanntgemacht hat, bereits ernannt. Sie besteht aus
7 Kardinälen, einem Sekretär und 13 Konsultoren. An der
Spitze steht wieder Kardinal Gasparri, der päpstliche
Staatssekretär. Die übrigen sechs Mitglieder sind, mit Ausnahme des

holländischen Kurienkardinals van Rossum, lauter Italiener.
Noch viel mehr als bisher wird künftig die ganze unter der
päpstlichen Jurisdiktion stehende Kirche von Italienern regiert,
die vom Papst ernannt werden und unter der unmittelbaren
Aufsicht und Weisung des Papstes stehen. Damit ist das dritte
vatikanische Dekret von der absoluten Jurisdiktionsgewalt des
römischen Papstes in die Praxis übersetzt.

Diesem Zweck entsprechend, wurde dem neuen Kodex
noch ein drittes wichtiges Dokument vorgedruckt, nämlich der



— Ill —

Glaubenseid, den schon bisher in streng katholischen Gegenden
die Geistlichen abzulegen hatten, die insbesondere mit der
Seelsorge betraut wurden. Die Formel enthielt zwrar schon seit
ihrem Erlass durch Pius IV., 13. Nov. 1564, Gelöbnisse, die sogar
über das hinausgingen, was die Trienter Synode dogmatisch
festgestellt hatte, und die eine kaum zu überbietende
Unterwerfung unter die päpstliche Jurisdiktion in sich schlössen.
Namentlich war anzuerkennen, dass die römische Kirche „die
Mutter und Lehrerin aller Kirchen sei", was eine historische
Unrichtigkeit ist, — und zu schwören, dass man „dem römischen
Papst, als dem Nachfolger des Apostelfürsten Petrus und dem
Stellvertreter Jesu Christi" wahren Gehorsam leisten wolle.
Nun aber hat der Kandidat zu schwören, dass er ausser den
Erlassen der Trienter Synode auch „zweifellos annehme und
bekenne alles, was vom ökumenischen vatikanischen Konzil
überliefert, definiert und erklärt worden ist, zumal das über
den Primat und das unfehlbare Lehramt des römischen Papstes".
Natürlich ist die Schlusserklärung- beibehalten, mit der der
Schwörende sich verpflichtet, „diesen wahren katholischen
Glauben, ohne den niemand selig werden könne*4 (hanc veram
catholicam fìdem, extra quam nemo salvus esse potest), zu
bekennen, zu predigen und den Untergebenen einzuschärfen.

Zur Beleuchtung der absoluten Machtstellung, die nunmehr
dem Papst eingeräumt ist, dienen auch die Dokumente, die dem
Kodex als Anhang beigefügt sind. Erwähnt sei insbesondere
die Konstitution vCommissum Nobis" vom 20. Jan. 1904, mit der
Pius X. das „Veto", dem er seine Wahl zu verdanken hatte,
für die Zukunft feierlich abgeschafft hat. „Unter Androhung
des göttlichen Gerichts und unter der Strafe der von selbst
antretenden Exkommunikation" wird den Kardinälen verboten,
selbst auch nur in der Form eines Wunsches, im Namen einer
Weltlichen Gewalt gegen die Wahl eines Kandidaten im
Konklave Verwahrung einzulegen. Diese Bestimmung ist sodann
auch in die sehr lange Konstitution „Vacante sede Apostolica"
vom 25. Dezember 1904 aufgenommen worden, mit der Pius X.
die Form der Papstwahl bis in die kleinsten Einzelheiten
geigelt hat und die ebenfalls dem Kodex beigegeben ist. Hier
Vernehmen wir, dass künftig nicht bloss keine weltliche Macht,
sondern auch nicht einmal ein Konzil mehr berechtigt ist, die

apstwahl in irgendeiner Weise zu beeinflussen. Es wird



— 112 —

nämlich im Art. 28 die Möglichkeit berücksichtigt, dass der
Papst stirbt, während ein allgemeines Konzil versammelt ist
(perdurante celebratione alicujus Concilii generalis). In diesem
Falle läge für die Kirchenversammlung die Versuchung nahe,
sich selbst für die höchste Repräsentation der ganzen Kirche
zu halten und demgemäss von sich aus den Papst zu wählen,
wie das das Konstanzer Konzil am 11. November 1417 getan
hatJ). Aber das wäre eine tatsächliche Anerkennung des zu

') Allerdings hat dann doch auch das Konstanzer Konzil in seiner
40. Sitzung den bisherigen Wahlmodus durch die Kardinäle in aller Form
anerkannt und damit das Kardinalskollegium als die zuständige
Wahlbehörde legitimiert. Allein es wahrte seine Oberhoheit doch auch dadurch,
dass es den Kardinälen — pro hac vice — 30 Wähler, sechs aus jeder
„Nation", beiordnete. Die Namen sind angegeben bei Mansi, Coll. Conc,
XXVII, p. 1169. Genannt werden der Patriarch Johann von Konstantinopel,
die Erzbischöfe von Riga, Bourges, Gnesen, Mailand, Tours, die Bischöfe

von London, Bath, Cuenca, Badajoz, Genf, Melfi, Foltre, Acqui, Trau,
Lichfield, Norwich und der erwählte Bischof von Penne, dazu andere
Prälaten und Doktoren. Wichtig ist aber besonders, dass das Konstanzer
Konzil die dogmatischen Erlasse der vierten und fünften Sitzung mit der
bestimmten Erklärung eingeleitet hat, es sei rechtmässig versammelt,
repräsentiere die katholische Kirche und habe seine Gewalt unmittelbar von
Christus (ecclesiam catholicam militantem repraesentans potestatem a Christo
immediate habet), und dieser Gewalt sei auch der Papst Gehorsam schuldig.
Selbstverständlich dachte niemand daran, wenigstens die Kardinäle von
dieser Pflicht des Gehorsams auszunehmen. Schon in der vierten Sitzung
hatte das Konzil für den Fall, dass Johann XXIII. etwa sterben sollte, den
in Konstanz anwesenden (23) Kardinälen bestimmt verboten, zu einer
Neuwahl zu schreiten, bevor das Konzil finde, das sei für die Einigung der
Kirche von Nutzen (Mansi, 1. c. p. 584 ss.). Als dann durch die Absetzung
des Papstes die Zeit gekommen war, in der mit Aussicht auf guten Erfolg
die Wahl eines neuen Papstes vorgenommen werden konnte, verlieh das
Konzil in der 40. Sitzung dem erweiterten Wahlkolleginm in aller Form
und mit besondern Vorschriften über den Abstimmungsmodus die Gewalt,
den Papst zu wählen. Von Vorrechten der Kardinäle ist dabei keine Rede.
Nachdem das Konzil gesagt hat, wie das Wahlkollegium zusammenzusetzen
sei, heisst es im Dekret einfach: „Diesen allen verleiht die Synode die
Gewalt, nach der hiernach — soweit nötig — angegebenen Form den
römischen Papst zu wählen. (Quibus omnibus eadem Synodus eligendi Romanum
Pontificem secundum formam hic expressani [quatenus opus est] tribuit
potestatem. Mansi, 1. c, p. 1165.) Es ist nicht zu leugnen, dass sich das

„quatenus opus est" auch auf das „tribuit" beziehen könnte, so dass der
Sinn entstände, das Konzil habe nur den 30 Beigeordneten, nicht aber den
23 Kardinälen eine Vollmacht zu erteilen. Allein die folgenden Sätze
enthalten nur eine ganz unvollständige Form, den Papst zu wählen, und geben



— 113 —

Konstanz am 6. April 1415 erlassenen Dogmas, dass auch der
Papst einem allgemeinen Konzil Gehorsam schuldig sei, und
widerspräche dem vatikanischen Dogma, nach welchem es keine
höhere Gewalt gibt als die des apostolischen Stuhles, von dessen
Urteil auch nicht einmal an ein ökumenisches Konzil appelliert
werden darf. Es war daher keineswegs überflüssig, genau
anzugeben, was zu geschehen habe, wenn der Papst sterben sollte,
„während zu Rom oder an irgendeinem andern Ort des
Erdkreises" ein allgemeines Konzil beisammen ist. Auch in diesem
Falle ist die Papstwahl einzig und allein Sache des
Kardinalkollegiums; es dürfen sich durchaus keine andern Persönlichkeiten,

auch wenn sie vom Konzil abgeordnet wären, am Wahlakt

beteiligen. Es haben im Gegenteil die Konzilsverhandlungen
sofort aufzuhören, sobald die Nachricht vom Ableben des Papstes
eingetroffen ist; eine Fortsetzung des allgemeinen Konzils ist
erst erlaubt, wenn der neue, kanonisch gewählte Papst die
Wiederaufnahme (der Geschäfte) befohlen haben wird.

Unter Leo XIIL war die Frage aufgetaucht, ob der Papst
auch die Befugnis habe, seinen eigenen Nachfolger zu ernennen.
Die Antworten lauteten verschieden. (Vgl. „Katholik", 1902,
Nr. 17). Heute steht fest, dass die Päpste, wenigstens mittelbar,
die eigenen Nachfolger ernennen. Es ist bekanntlich nicht
Spott, sondern ganz ehrerbietig gemeint, wenn man die Kardinäle

als die „Kreaturen" des Papstes bezeichnet, von dem sie

ernannt worden sind; man will damit sagen, dass der Papst
in seiner absoluten Machtvollkommenheit, völlig unabhängig
Von jeder andern geistlichen und weltlichen Gewalt, die be-

nur an, welches Abstimmungsresultat als gültig und für die ganze Kirche
verbindlich anzusehen sei. Der Sinn ist daher doch wohl der: es sei in
diesem Dekret nicht nötig, alle Formalitäten aufzuzählen, die bei einer
Papstwahl zu beobachten sind (und die in andern Dekreten beschrieben
forden waren), sondern es genüge, näher zu sagen, wie die nötige Majorität
festzustellen sei. Mit dem ,,quibus omnibus" („diesen allen") berücksichtigt
das Konzil nach den vorhergehenden Sätzen sowohl die Kardinäle wie die
Beigeordneten und erteilt „diesen allen" das Wahlrecht. Es kann darum
keinem Zweifel unterliegen, dass das Kollegium, das die Wahl Martins V.
vorgenommen hat, als Organ des Konsils handelte. Nach der heutigen
Ordnung ist nun aber das Kollegium der Kardinäle das unsterbliche Organ
des sterbliehen bzw. verstorbenen Papstes, das auch den Organismus der
¦^n-che am Leben erhält und unter Umständen durch eine Papstwahl sogar
inem allgemeinen Konzil die Lebenskraft verschaffen muss, wieder au die
hm vom Papst zu übertragende Arbeit zu gehen.



— 114 —

treffenden Würdenträger in ihrer Eigenschaft als Kardinäle
ins Dasein gerufen habe. Nun ist es das Kollegium der
Kardinäle, das ebenso unabhängig von jeder geistlichen und
weltlichen Gewalt den Papst ins Dasein ruft. Weder Se. „apostolische

Majestät" der österreichische Kaiser, noch ein allgemeines
Konzil darf die Papstwahl beeinflussen; diese ist ausschliesslich
das Werk der päpstlichen „Kreaturen". Stirbt ein Papst, so

fällt das päpstliche Amt mit allen seinen Gnadengaben und
Befugnissen an das Kollegium der Kardinäle zurück und durch
dieses „kreiert" der Papst mittelbar seinen eigenen Nachfolger.
In Verbindung mit seinen Kardinälen ist der Papst ein für sich
existierendes, von aller Welt unabhängiges und über alle Welt
regierendes Wesen, das sich von Generation zu Generation in
der angegebenen Weise selbst erzeugt.

Daher ist denn auch das neue Gesetzbuch als ein einziges
machtvolles und die ganze Kirche verpflichtendes Edikt
anzusehen. Nach can. 9 werden die vom apostolischen Stuhle
erlassenen Gesetze durch die Promulgation im päpstlichen Amtsblatt,

Acta apostolicae sedis, eingeführt; sie treten, wenn nicht
ausdrücklich anders bestimmt wird, drei Monate nach der
Promulgation in Kraft. So ist denn auch das ganze neue Gesetzbuch,

XLVII und 777 Seiten in Lexikonformat umfassend, im
Amtsblatt erschienen und den Abonnenten zugestellt worden.
Der riesige Umfang und die kaum genug zu würdigende
Bedeutung dieses Erlasses rechtfertigen es aber mehr als genügend,
dass diesmal mehr als drei Monate eingeräumt worden sind,
bis man sich überall in der katholischen Kirche an die neuen
2414 gesetzlichen Verordnungen tatsächlich zu halten hat: Diese
sind, wie bemerkt, erst vom 19. Mai 1918 an verbindlich, so
dass man sich bis dahin noch nach den alten Vorschriften und
Übungen richten darf. Aber auch mit dieser Form der
Einführung des neuen Gesetzbuches ist in der Kirchenregierung
eine epochemachende Neuerung eingetreten. Gerade auch in
solchen Ländern, in denen die römischkatholische Religion als
die Religion des Staates gilt und unter dem besondern Schütz
der staatlichen Gewalt steht, legte man bisher grossen Wert
auf die Befugnisse, mit welchen sich die Landesregierung an
der geordneten kirchlichen Verwaltung beteiligte. Die
notwendige Folge war, dass die päpstliche Kurie an der bestehenden

Ordnung keine Änderung vornehmen durfte, ohne sich mit



— 115 —

der weltlichen Behörde des betreffenden Landes vorher ins
Einvernehmen gesetzt zu haben. Nun aber hat der Papst ein

ganzes Gesetzbuch promulgiert und den Zeitpunkt festgesetzt,
in welchem es in Kraft zu treten hat, ohne dass unseres Wissens
vorher auch nur eine einzige Landesregierung, sei sie katholisch

oder protestantisch oder konfessionslos, ins Einvernehmen
gezogen worden wäre. Nur wird man vermuten dürfen, dass
der angeblich wegen der Fürsorge für die Kriegsgefangenen
in die Schweiz gekommene päpstliche Delegat geistlichen und
weltlichen Behörden behülflich sei, die in der Schweiz da und
dort herrschende kirchliche Ordnung möglichst in Einklang mit
dem neuen Gesetzbuch zu bringen. Aber das sog. „plazet" hat
nun — wenigstens dem Papst gegenüber — wirklich keinen
Sinn mehr. Es regiert der mit der „ganzen Fülle der Gewalt"
ausgerüstete Papst. Der can. 5 erklärt, dass kirchliche Gewohnheiten,

die mit dem neuen Gesetzbuch im Widerspruch stehen
und ausdrücklich missbilligt werden, mögen sie noch so alt
und noch so weit verbreitet sein, als Verderbnisse des
kanonischen Rechts anzusehen und zu unterdrücken sind, doch
können „unvordenkliche" (immemorabilcs) Gewohnheiten noch
einstweilen toleriert werden, wenn die Landesbischöfe finden,
„dass dieselben klugerweise nicht beseitigt werden können."

Zu den hergebrachten schlechten Gewohnheiten, die man
gerade in katholischen Ländern nicht selten findet, gehört die,
dass das „Volk oder die weltliche Gewalt" die Einsetzung von
Landesbischöfen von ihrer Zustimmung (consensus) oder geradezu
Von ihrer Berufung (vocatio) abhängig machen will. Das ist
unrichtig. Der Papst selbst ist göttlichen Rechtes (jure divino);
durch ihn werden neue Mitglieder der Hierarchie kooptiert (can.
109). „Die Bischöfe ernennt frei der römische Papst" (eos libere
dominât Romanus Pontifex); so lautet kurz und bestimmt can.
^29,2. Das Urteil, ob ein Bischofskandidat geeignet (idonens)
Sei, „steht einzig dem apostolischen Stuhle zu" (ad apostolicam
sedem unice pertinet, can. 331, 3). Bürgerliche Behörden können
höchstens das Recht haben, Kandidaten zu „präsentieren" oder
zu „designieren"; aber einzig der römische Papst verleiht die
Institution (can. 332); vor der Institution hat der Kandidat den
oben erwähnten Glaubenseid zu leisten (can. 1406—1408), sowie
den bekannten Bischofseid zu schwören. Alle fünf Jahre hat
der Bischof dem Papst nach einem sehr detaillierten Schema



— 116 —

über den Stand der Diözese Bericht zu erstatten und sich
persönlich vorzustellen. Aussereuropäisch e Bischöfe dürfen jedoch
den Besuch je einmal ausfallen lassen (can. 340). So ist dafür
gesorgt, dass jeder Bischof seiner vollkommenen Abhängigkeit
von der päpstlichen Kurie stets eingedenk bleibt. Die Bischöfe
aber haben in erster Linie darüber zu wachen, dass die in dem

neuen Gesetzbuch enthaltenen päpstlichen Vorschriften in ihren
Diözesen eingeführt und befolgt werden.

Die Bischöfe ihrerseits gebieten über den Klerus. Darüber
enthält das Gesetzbuch sehr einlässliche Vorschriften, so dass

die Bischöfe niemals in Verlegenheit kommen können, wann
sie gegen einen Geistlichen einzuschreiten haben. Die Kleriker
aller Grade haben allerdings gewisse Privilegien. Abgesehen
von den höhern Würdenträgern, dürfen die Bischöfe ohne
Erlaubnis des apostolischen Stuhles weder in Zivil- noch in
Kriminalsachen vor einem weltlichen Richter erscheinen; die
gewöhnlichen Geistlichen bedürfen dazu der Erlaubnis des Diöze-

sanbischofs, der diese aber „ohne gerechten und wichtigen
Grund" nicht verweigern soll. Im Falle der Not darf ein
Geistlicher auch ohne bischöfliche Erlaubnis der Vorladung folgen ;

doch soll er den Bischof davon sofort in Kenntnis setzen (can. 120).
Die Geistlichen aller Grade sind militärfrei (can. 121). Kommt
ein Geistlicher wegen Schulden in Konkurs, so muss ihm
gelassen werden, was zum anständigen Lebensunterhalt nötig ist
(can. 122). Allein viel zahlreicher sind die besondern Verpflichtungen,

die dem Geistlichen auferlegt sind und über deren
Erfüllung der Bischof zu wachen hat. Sie haben die Stellen
anzunehmen, zu denen sie der Bischof ernennt (can. 128). Alle
drei Jahre haben die Weltgeistlichen wenigstens einmal
mehrtägige Exerzitien zu machen (can. 126). Nach Vollendung der
Studien haben sie drei Jahre lang nach einem vom Bischof
zu erlassenden, Reglement alljährlich eine Prüfung zu bestehen
(can. 130). Sie sind verpflichtet, an den Konferenzen
teilzunehmen (can. 131). Can. 133 enthält Vorschriften über die
Haushälterinnen, can. 136 über die Tonsur und die geistliche Kleidung,
can. 139 über die Ausübung der Medizin und Chirurgie und die
Übernahme von Vormundschaften und Advokaturgeschäften.
In diesem letztern Kanon ist auch verboten, sich da, wo ein
päpstliches Verbot besteht, in die Kammer, an andern Orten
ohne bischöfliche Erlaubnis in die legislative Behörde wählen



— 117 —

zu lassen. Von der Übertragung geistlicher Ämter im
allgemeinen handeln die Satzungen 145—210, von der Besetzung
der Pfarrstellen insbesondere die Kanones 451—470. Der
Kanon 455 lautet: „Das Recht, die Pfarrer zu ernennen und
einzusetzen kommt dem betreffenden Diözesanbischof zu;
ausgenommen sind die dem Heiligen Stuhle reservierten Pfarreien;
die entgegengesetzte Gewohnheit ist abgeschafft, jedoch
unbeschadet des Privilegiums der Wahl oder Präsentation, wenn
dieses jemand rechtmässig zukommt." Nach can. 454 könnte
man glauben, das päpstliche Dekret Maxima cura vom 20. August
1910 über die administrative Abberufung eines Pfarrers sei
fallen gelassen. (Vgl. „Katholik", 1910, Nr. 38.) Im zitierten
Kanon wird nämlich gesagt, dass Pfarrpfründen, deren Inhaber
„inamovibel" sind, nur mit Genehmigung der Kurie in
„amovible" Pfarrstellen verwandelt werden können und dass neu
zu errichtende Pfarrstellen in der Regel zu „inamoviblen"
gemacht werden sollen. Allein can. 2147—2156 folgt dann doch
die von Pius X. erlassene Verordnung über die Abberufung.
Beigefügt werden can. 2157—2161 Bestimmungen über die
Absetzung „amovibler" Pfarrer, und can. 2162—2167 Vorschriften
über das Verfahren bei der Versetzung von Pfarrern auf andere
Stellen. In allen Fällen hat es der Bischof in der Hand, seinen
Willen durchzusetzen. Überhaupt verfügt der Bischof mit
monarchischer Gewalt über seine Geistlichen; aber er selbst ist in
allen Dingen dem Papst unterworfen und an seine Verordnungen
gebunden.

Das genüge zur allgemeinen Beleuchtung des neuen
Gesetzbuches. Wenn die traurigen Zeitverhältnisse die Geister nicht
so ganz in Anspruch nähmen, so würden wir auch den bürgerlichen

Behörden zumuten, von der neuen Kirchenordnung
Kenntnis zu nehmen.

E. H.


	Der päpstliche Jurisdiktionsprimat im neuen Codex juris canonici

