Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 2

Artikel: Der papstliche Jurisdiktionsprimat im neuen Codex juris canonici
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der papstliche Jurisdiktionsprimat
im neuen Codex juris canonici.

Man sprach nach dem 18. Juli 1870 — sogar in gebildeten
Kreisen — fast nur von dem neuen Dogma der piipstlichen
Unfehlbarkeit, wie wenn dieses die Neuerung wiire, durch die
Jetzt das katholische Kirchenwesen umgestaltet worden sei.
Das war insofern richtig, als das vierte der sogenannten vati-
kanischen Dekrete — eben das Unfehlbarkeitsdogma — das
Siegel ist, mit dem die drei vorangehenden Sitze zu unabiinder-
lichen und unwidersprechlichen Normen gemacht werden. Dachte
man aber einzig daran, dass man nun dem ex cathedra
lehrenden Papst die Befihigung und Befugnis zuzuschreiben
habe, neue Glaubensartikel zu machen, so stellte sich die Ver-
Suchung ein, einstweilen die Sache auf sich beruhen zu lassen
und abzuwarten, bis nun wirklich ein neues Dogma verkiindet
werde. Zur weitern Rechtfertigung dieser Beruhigung konnte
man an die Tatsache erinnern, dass ja die Theologen die Frage,
Wann denn der Papst ,ex cathedra“ lehre, verschieden be-
antworteten, und dass sich daher wohl immer eine gewisse
Mﬁglichkeit biete, zu sagen, der Papst habe wohl gesprochen,
Jedoch nicht ,ex cathedra“, und sein Erlass sei daher noch
kein die Gewissen bindendes Dogma. So konnte man zu der
tréstlichen Ansicht kommen, die mit so ungcheurem Apparat
und unter so grossen Miihen zustande gekommene Neuerung
habe eigentlich keine praktische Bedeutung und werde daher
Wohl besser den Theologen tberlassen. Es gab sehr viel ein-
flussreiche Leute, die so redeten.

Allein um harmlose theoretische Feststellungen hat es sich
na:tiirlieh den Jesuiten, deren Werk das vatikanische Konzil
Mt seinen Dekreten ist, natiirlich nicht gehandelt. Von sehr

Internat. kirehl, Zoitschrift, Heft 2, 1918. 8



— 106 —

reeller und unabsehbarer praktischer Bedeutung ist das dritte
der am 18. Juli 1870 promulgierten Dogmen, das dem rémischen
Papst iiber die ganze Kirche eine ,wahrhaft bischéfliche Juris-
diktionsgewalt* zuerkennt und von dieser sagt, sie sei ,eine
unmittelbare, welcher gegeniiber die Hirten und Gldubigen
jeglichen Ritus und Ranges, sowohl jeder einzelne fiir sich, wie
alle insgesamt, die Pflicht hierarchischer Unterordnung und
wahren Gehorsams haben, nicht allein in Sachen des Glaubens
und der Sitten, sondern auch in Sachen der Disziplin und
Regierung der iiber den ganzen Erdkreis verbreiteten Kirche.“
Demgemiiss lautet dieses Dogma nach der amtlichen Ubersetzung :

wer sagt, der romische Papst habe lediglich das Amt
der Aufsicht oder Fiihrung, nicht aber die volle und hochste
Jurisdiktionsgewalt iiber die ganze Kirche, nicht nur in Sachen
des Glaubens und der Sitten, sondern auch in Sachen, welche
die Disziplin und die Regierung der iiber die ganze Erde ver-
breiteten Kirche betreffen; oder derselbe besitze nur den be-
deutendern Anteil, nicht aber die ganze Fiille dieser hochsten
Gewalt; oder diese seine Gewalt sei keine ordentliche und un-
mittelbare, sei es iiber alle und jegliche Kirchen, oder iiber
alle und jegliche Kirchen und Gliubigen: der sei im Banne.“

Was mit diesem Dogma gesagt ist, hiitte aber immer noch
in tausend Féllen zweifelhaft sein kénnen. Das bisherige Ge-
setzbuch der Kirche, das Corpus juris canonici, enthilt zwar
eine Unmasse gesetzlicher Vorschriften aus alter Zeit: aber
es war schwer zu sagen, welche Bestimmungen noch giltig seien
und welche nicht. Ebensowenig hiitte ein Kirchenrechtslehrer
die in den letzten Jahrhunderten erlassenen kirchenrechtlichen
Verordnungen anzugeben vermocht, die allgemein verbindlich
seien. Das war freilich ein sehr ertriglicher Ubelstand. Die
einzelnen Landeskirchen nahmen wenigstens tatsdchlich immer
noch eine gewisse Autonomie fiir sich in Anspruch. Was sich
nach der Geschichte, dem Charakter, den politischen und so-
zialen Verhiltnissen eines Volkes in kirchlichen Dingen zur Ge-
wohnheit entwickelt hatte, gehérte auch zum Recht der betreffen-
den Landeskirche, mochte es mit den Satzungen der rémischen
Kurie vollig tbereinstimmen oder nicht. Namentlich fiihrte
die enge Beziehung zwischen Staat und Kirche in jedem Lande,
das tiberhaupt geordnete Zustinde hatte, zu allerlei besondern
Kirchenordnungen. Diese waren gut, wenn sie dem Frieden



— 107 —

und der Wohlfahrt des Volkes dienten, auch wenn sie dem
kanonischen Recht nach der Auffassung der pipstlichen Kurie
in manchen Dingen nicht entsprachen. Die katholische Schweiz,
die, wie verschiedene andere Liinder, sogar die Gesetzgebung
des Trienter Konzils abgelehnt hat, wehrte so eifersiichtig
Jeden Eingriff in ihre jura circa sacra ab, dass seit Sixtus V.
fiir die papstliche Kurie die kluge Regel massgebend geworden
sein soll: Bisogna lasciar gli Svizzeri nei loro wusi ed abusi
(,Man muss die Schweizer bei ihren Briiuchen und Missbriuchen
lassen.“ Balthasar, Helvetia, VII, S. 408). Damit ist es nun
anders geworden. Von landeskirchlichen Rechten kann nur
noch insofern die Rede sein, als der Inhaber der ganzen Fiille
kirchlicher Gewalt solche Rechte anerkennt oder gewihrt!.
Nun ist der Papst der absolute Gesetzgeber der ganzen Kirche.
Damit aber ,alle und jegliche Kirchen und Gliaubigen“ wussten,
was der Gehorsam gegen den Papst ,nicht nur in Sachen des
Glaubens und der Sitten, sondern auch in Sachen, welche die
Disziplin und die Regierung der iiber dic ganze Erde verbrei-
teten Kirche betreffen,“ von ihnen fordere, war cin neues Ge-
8etzbuch notwendig, das tiber die heute giltige pipstliche
Kirchenordnung genauen Aufschluss gibt.

Die Erstellung eines solchen Gesetzbuches wurde bald nach
der Thronbesteigung des Papstes Pius X. (9. August 1903) in
Aussicht genommen. Mit dem Motuproprio Arduum sane munus
vom 19. Miirz 1904 setzte Pius X. die Kommission zur ,neuen
Kodifizierung des kanonischen Rechts“ ein. Diecse bestand
Noch 1915 aus 13 Kardinilen, nimlich 11 Ttalienern und dem
Spanier Merry del Val und dem Iolliinder Van Rossum. Leiten-
des Mitglied war von Anfang an Kardinal Gasparri, Staats-
Sekretiir des gegenwirtigen Papstes. Ausser zwei italienischen
Sekretiiren gehorten der Kommission 46 Konsultoren an; von
diesen waren 43 Geistliche und 3 Laien, wiederum zum grossten
Teil Italiener. Unterm 27. Mai 1917 konnte Benedikt XV. mit
der Konstitution Providentissima Mater Ecclesia das fertiggestellte

——

') Es diirfte nicht zufillig sein, dass gleichzeitig mit dem Erscheinen
~% neuen codex juris canonici in den ‘ehemals zum Bistum Konstanz ge-
renden Teilen der deutschen Schweiz die alten Vercinbarungen zwischen
ur.g‘fbrlichen und kirchlichen Behorden unertriglich geworden sind und
iewdlert werden miissen, und dass es wiederum gleichzeitig notwendig
S€Worden ist, bei der Eidgenossenschaft einen pipstlichen Geschiiftstriger
ZU akkreditieren — im Interesse der Fiirsorge fiir die Kriegsgefangenen.

des n



— 108 —

Werk promulgieren. Es heisst in dem Erlass, dass gleich an-
finglich auch die Erzbischofe der ganzen katholischen Kirche
eingeladen worden seien, unter Beiziehung der Suffraganbischofe
an die Kurie zu berichten, welche Punkte ihrer Ansicht nach
an dem geltenden kanonischen Recht ctwa der Anderung oder
Verbesserung bediirftig seien. Diese Einladung war unterm
25. Méirz 1904 erfolgt. Allein zur Einreichung wurden nur vier
Monate eingerdiumt. Von wesentlicher Bedeutung waren die
Antworten offenbar nicht. Das neue Gesetzbuch ist also das
Werk der vom Papst eingesetzten Kommission. Es enthilt
2414 canones, von denen aber viele wieder in Unterabteilungen
zerfallen. Es wiirde zu weit fithren, hier auf Einteilung und
Inhalt des Werkes, das unstreitig das Resultat einer enormen
Arbeit ist, niher einzugehen. Nur sei bemerkt, dass die Ver-
bindlichkeit der neuen Satzungen nicht etwa auf die Kkirchen-
rechtliche Gelehrsamkeit der Kommission, die das Gesetzbuch
ausgearbeitet hat, auch nicht auf Entscheidungen rechtméissiger
Synoden und allgemeiner Konzilien, die beziigliche Beschliisse
gefasst haben, sogar nicht auf die Heilige Schrift, aus der sich
die Verfassung der christlichen Kirche herleiten lisst, sondern
einzig und allein auf die Autoritit des romischen Papstes, der
nun der souverine und absolute Gesetzgeber der Kirche ist,
gestitzt wird. Dariiber léisst Benedikt in der Promulgation vom
27. Mai 1917, die dem Gesetzbuch vorgedruckt ist, keinen
Zweifel. Der Promulgationsakt hat die Form eines péapstlichen
Dogmas und lautet: .

»Daher, nach Anrufung des Beistandes der géttlichen Gnade,
gestitzt aut die Autoritit der heiligen Apostel Petrus und Paulus,
nach eigenem Antrieb, mit zuverlissigem Wissen und in der
Fiille der apostolischen Gewalt, mit der Wir ausgeristet sind,
promulgieren Wir mit dieser Unserer Konstitution, von der
Wir wollen, dass sie immerwéihrende Giiltigkeit habe, den gegen-
wiirtigen Kodex, so wie er abgefasst ist, beschliessen und be-
fehlen, dass er inskiinftig fiur die ganze Kirche Gesetzeskraft
haben soll und iibergeben ihn eurer Hut und Wachsamkeit zur
Befolgung.*

_ Angeredet sind in diesem feierlichen Dokument alle Pa-
triarchen, Primaten, Erzbischofe und Bischofe und, wie in der
Adresse beigefiigt wird, ,iiberdies die Lehrer und Horer der
katholischen Universititen und Seminare“. Die Leiter und



— 109 —

Lehrer der Kirche empfangen das Gesetzbuch, an das sie sich
zu halten haben und das sie'lehren und kennen lernen miissen,
aus der Hand des Papstes. Damit sie Zeit haben, sich mit allem
bekanntzumachen, was der Papst in der Fiille seiner Gewalt
der ganzen Kirche vorschreibt, soll das neue Gesetzbuch erst
vom Pfingstfest, d. i. vom 19. Mai 1918 an, in Kraft treten. So
ganz ist es die pipstliche Autoritiit, die die neuen Gesetze er-
lisst, dass von ihr sogar der Zeitpunkt festgesetzt werden Kann,
von dem an sie fiir die Gewissen verbindlich werden.

Wird nun das neue Gesetzbuch genau in seiner gegen-
wirtigen Form ewige Giiltigkeit haben? Das nimmt Benedikt XV,
nicht an. Unterm 15. September 1917 hat er ein Motuproprio (Cum
juris canonici) erlassen, in welchem er an die Moglichkeit er-
innert, dass der neue Kodex durch private Auslegung und durch
den Erlass neuer Gesetze etwas von seiner Zuverliissigkeit ver-
lieren kénnte. Um dem zu wehren, erlisst der Papst die nach-
folgende Verfiigung:

1. Es soll eine Kommission eingesetzt werden, der einzig
das Recht zusteht, die canones des neuen Gesetzbuches jauthen-
tisch zu interpretieren.* Doch hat die Kommission in Sachen
von grosserer Wichtigkeit (in rebus majoris momenti) jeweilen
vorher die Kardinalkongregation zu horen, in deren Geschiifts-
kreis die betreffende Angelegenheit fillt. Die Kommission soll
aus Kardinilen bestehen, die der Papst ernennt. Auch ernennt
der Papst den Sekretir und die Konsultoren der Kommission.
Doch hat diese das Recht, auch Konsultoren der bereits be-
Stehenden piipstlichen Kongregationen zu Rate zu ziehen, wenn
€s sich um eine Sache handelt, die diese besonders angeht.

2. Die ,heiligen romischen Kongregationen* (die besondern
Alf)teilungen der pipstlichen Kurie) dirfen von nun an, wenn
Dicht ein wichtiger Grund eine Ausnahme nétig macht, keine
allgemeinen Dekrete mehr erlassen. Ihre gewohnliche Aufgabe
besteht fortan nur noch darin, dafiir zu sorgen, dass die Vor-
Schriften des neuen Gesetzbuches genau beobachtet werden,
ufld gelegentlich Anweisungen (Instructiones) zu verdsffentlichen,
die zur Erliuterung und genauern Befolgung der Gesetzesvor-
Sf?hriften dienen. Dass diese Anweisungen nur Erliduterungen
Sind und sein sollen, ist jeweilen auch dadurch zu bekunden,
dass die bezliglichen Gesetzesvorschriften an geeigneter Stelle
Wortlich angefihrt werden. |



— 110 —

3. Wird im Laufe der Zeit ein neuer gesetzlicher Erlass
nétig, so hat die Kongregation, zu deren Geschiiftskreis die
Sache gehort, das Dekret zu entwerfen; weicht dieses von den
Vorschriften des Gesetzbuches ab, so ist der Papst auf die
Differenz aufmerksam zu machen. Billigt der Papst das Dekret,
so gelangt dieses an die Kommission, die den neuen Kanon
zu redigieren hat. Ebenso hat die Kommission zu bestimmen,
wo der neue Kanon einzufiigen, eventuell welcher Kanon zu
ersetzen ist. Die Numerierung der Kanones darf nicht ver-
dndert werden; kommt ein neuer Kanon hinzu, so erhilt dieser
die Nummer der unmittelbar vorhergehenden Satzung, jedoch
mit der Beifiigung bis, ter usw. Sodann ist die Anderung im
Amtsblatt bekanntzumachen.

Damit sind nun auch die zukinftigen kirchenrechtlichen
PErlasse ganz in die Hand des Papstes gelegt. Bisher war es
nicht so. Es kam gar nicht selten vor, dass sogar streng romisch-
katholische Theologen und Prilaten iiber Verfiugungen der péipst-
lichen Kurie hinweggingen mit der [ntschuldigung, ecs liege
ja nur ein Erlass dieser oder jener Kongregation vor, die nicht
unfehlbar sei. So begrub man z. B. in den letzten Jahren die
Dekrete der Bibelkommission. Kiinftig wird es nun freilich
weniger leicht sein, , Decreta generalia® zu erlassen — und das
ist sehr zu begriissen —; aber die neuen Dekrete werden viel
bestimmter, als das bisher der Fall war, zu Verordnungen des
einzigen und absoluten Gesetzgebers der Kirche.

Die Kommission zur authentischen Interpretierung des
Kirchengesetzbuches ist, wie der ,0Oss. Rom.“ vom 19. Okt. 1917
offiziell bekanntgemacht hat, bereits ernannt. Sie besteht aus
7 Kardindlen, einem Sekretir und 13 Konsultoren. An der
Spitze steht wieder Kardinal Gasparri, der pépstliche Staats-
sekretir. Die iibrigen sechs Mitglieder sind, mit Ausnahme des
hollindischen Kurienkardinals van Rossum, lauter Italiener.
Noch viel mehr als bisher wird kiinftig die ganze unter der
pépstlichen Jurisdiktion stehende Kirche von Italienern regiert,
die vom Papst ernannt werden und unter der unmittelbaren
Aufsicht und Weisung des Papstes stehen. Damit ist das dritte
vatikanische Dekret von der absoluten Jurisdiktionsgewalt des
romischen Papstes in die Praxis iibersetzt.

Diesem Zweck entsprechend, wurde dem neuen Kodex
noch ein drittes wichtiges Dokument vorgedruckt, nimlich der



— 111 —

(Glaubenseid, den schon bisher in streng katholischen Gegenden
die Geistlichen abzulegen hatten, die insbesondere mit der Seel-
sorge betraut wurden. Die Formel enthielt zwar schon seit
ihrem Erlass durch Pius IV., 13. Nov. 1564, Gelobnisse, die sogar
Uber das hinausgingen, was die Trienter Synode dogmatisch
festgestellt hatte, und die eine kaum zu iiberbietende Unter-
werfung unter die pipstliche Jurisdiktion in sich schlossen.
Namentlich war anzuerkennen, dass die romische Kirche ,die
Mutter und Lehrerin aller Kirchen sei“, was eine historische
Unrichtigkeit ist, — und zu schworen, dass man ,dem réomischen
Papst, als dem Nachfolger des Apostelfiirsten Petrus und dem
Stellvertreter Jesu Christi wahren Gehorsam leisten wolle.
Nun aber hat der Kandidat zu schworen, dass er ausser den
Erlassen der Trienter Synode auch ,zweifellos annehme und
bekenne alles, was vom okumenischen vatikanischen Konzil
Uberliefert, definiert und erklirt worden ist, zumal das tiber
den Primat und das unfehlbare Lehramt des romischen Papstes®.
Natiirlich ist die Sehlusserklirung beibehalten, mit der der
Schworende sich verpfiichtet, ,diesen wahren katholischen
Glauben, ohne den niemand selig werden konne“ (hanc veram
catholicam fidem, extra quam nemo salvus esse potest), zu be-
kennen, zu predigen und den Untergebenen einzuschirfen.
Zur Beleuchtung der absoluten Machtstellung, die nunmehr
dem Papst eingeriaumt ist, dienen auch die Dokumente, die dem
Kodex als Anhang beigefiigt sind. Erwihnt sei insbesondere
die Konstitution ,Commissum Nobis* vom 20. Jan. 1904, mit der
Pius X. das ,Veto“, dem er seine Wahl zu verdanken hatte,
fir die Zukunft feierlich abgeschafft hat. ,Unter Androhung
des gottlichen Gerichts und unter der Strafe der von selbst
eintretenden Exkommunikation wird den Kardiniilen verboten,
8elbst auch nur in der Form eines Wunsches, im Namen einer
Weltlichen Gewalt gegen die Wahl eines Kandidaten im Kon-
klave Verwahrung einzulegen. Diese Bestimmung ist sodann
auch in die sehr lange Konstitution ,Vacante sede Apostolica®
Yom 25. Dezember 1904 aufgenommen worden, mit der Pius X.
die Form der Papstwahl bis in die kleinsten Einzelheiten ge-
Tegelt hat und die ebenfalls dem Kodex beigegeben ist. IHier
Vernehmen wir, dass kiinftig nicht bloss keine weltliche Macht,
Sondern auch nicht einmal ein Konzil mehr berechtigt ist, die
Papstwahl in irgendeiner Weise zu beeinflussen. Es wird



— 112 —

namlich im Art. 28 die Moglichkeit berticksichtigt, dass der
Papst stirbt, wihrend ein allgemeines Konzil versammelt ist
(perdurante celebratione alicujus Concilii gemeralis). In diesem
Falle lige fur die Kirchenversammlung die Versuchung nahe,
sich selbst fiir die hochste Repréisentation der ganzen Kirche
zu halten und demgemiss von sich aus den Papst zu wihlen,
wie das das Konstanzer Konzil am 11. November 1417 getan
hat!). Aber das wiire eine tatsiichliche Anerkennung des zu

1y Allerdings hat dann doch auch das Konstanzer Konzil in seiner
40. Sitzung den bisherigen Wahlmodus durch die Kardinéle in aller I'orm
anerkannt und damit das Kardinalskollegium als die zustiindige Wahl-
behorde legitimiert. Allein es wahrte seine Oberhoheit doch auch dadureh,
dass es den Kardinillen — pro kac vice — 30 Wihler, sechs aus jeder
»Nation“, beiordnete. Die Namen sind angegeben bei Mansi, Coll. Conc,,
XXVII, p. 1169. Genannt werden der Patriarch Johann von Konstantinopel,
die Erzbischofe von Riga, Bourges, Gnesen, Mailand, Tours, die Bischife
von London, Bath, Cuenca, Badajoz, Genf, Melfi, Foltre, Acqui, Trau,
Lichfield, Norwich und der erwiihlte Bischof von Penne, dazu andere
Prilaten und Doktoren. Wichtig ist aber besonders, dass das Konstanzer
Konzil die dogmatischen Erlasse der vierten und fiinften Sitzung mit der
bestimmten Erklirung eingeleitet hat, es sei rechtmiissig versammelt,
repriisentiere die katholische Kirche und habe seine Gewalt anmittelbar von
Christus (ecclesiam catholicam militantem repraesentans potestatem a Christo
immediate habet), und dieser Gewalt sei auch der Papst Gehorsam schuldig.
Selbstverstindlich dachte niemand daran, wenigstens die Kardinile von
dieser Pflicht des Gehorsams auszunehmen. Schon in der vierten Sitzung
hatte das Konzil fiir den Fall, dass Johann XXIII. etwa sterben sollte, den
in Konstanz anwesenden (23) Kardinillen bestimmt verboten, zu einer Neu-
wahl zu schreiten, bevor das Konzil finde, das sei fiir die Einigung der
Kirche von Nutzen (Mansi, 1. ¢. p. 584 ss.). Als dann durch die Absetzung
des Papstes die Zeit gekommen war, in der mit Aussicht auf guten Erfolg
die Wahl eines neuen Papstes vorgenommen werden konnte, verlieh das
Konzil in der 40. Sitzung dem erweiterten Wahlkolleginin in aller Form
und mit besondern Vorschriften iiber den Abstimmungsmodus die Gewalt,
den Papst zu wiihlen. Von Vorrechten der Kardinile ist dabei keine Rede.
Nachdem das Konzil gesagt hat, wie das Wahlkollegium zusammenzusetzen
sei, heisst es im Dekret einfach: ,Diesen allen verleiht die Synode die
Gewalt, nach der hiernach — soweit nitig — angegebenen Form den
romischen Papst zu wihlen. (Quibus omnibus eadem Synodus eligendi Romanum
Pontificem secundum formam hic expressam [quatenus opus est] tribuit
potestatem. Mansi, I c., p. 1165.) Es ist nicht zu leugnen, dass sich das
wquatenus opus est auch auf das ,fribuit beziehen konnte, so dass der
Sinn entstiinde, das Konzil habe nur den 30 Beigeordneten, nicht aber den
23 Kardinélen eine Vollmacht zu erteilen. Allein die folgenden Siitze ent-
halten nur e‘ine ganz unvollstindige Form, den Papst zu wilhlen, und geben



— 113 —

Konstanz am 6. April 1415 erlassenen Dogmas, dass auch der
Papst einem allgemeinen Konzil Gehorsam schuldig sei, und
widerspriche dem vatikanischen Dogma, nach welchem es keine
hohere Gewalt gibt als die des apostolischen Stuhles, von dessen
Urteil auch nicht einmal an ein 6kumenisches Konzil appelliert
werden darf. Es war daher keineswegs uberflissig, genau an-
zugeben, was zu geschehen habe, wenn der Papst sterben sollte,
psWihrend zu Rom oder an irgendeinem andern Ort des Erd-
kreises* ein allgemeines Konzil beisammen ist. Auch in diesem
Falle ist die Papstwahl einzig und allein Sache des Kardinal-
kollegiums; es diirfen sich durchaus keine andern Personlich-
keiten, auch wenn sie vom Konzil abgeordnet wiiren, am Wahl-
akt beteiligen. Es haben im Gegenteil die Konzilsverhandlungen
sofort aufzuhoren, sobald die Nachricht vom Ableben des Papstes
eingetroffen ist; eine KFortsetzung des allgemeinen Konzils ist
erst erlaubt, wenn der neue, kanonisch gewihlte Papst die
Wiederaufnahme (der Geschiifte) befohlen haben wird.

Unter Leo XIII. war die Frage aufgetaucht, ob der Papst
auch die Befugnis habe, seinen eigenen Nachfolger zu ernennen.
Die Antworten lauteten verschieden. (Vgl. ,Katholik*, 1902,
Nr. 17). Heute steht fest, dass die Pipste, wenigstens mittelbar,
die eigenen Nachfolger ernennen. Es ist bekanntlich nicht
Spott, sondern ganz ehrerbietic gemeint, wenn man die Kardi-
hile als die ,Kreaturen“ des Papstes bezeichnet, von dem sie
€rnannt worden sind; man will damit sagen, dass der Papst
In seiner absoluten Machtvollkommenheit, volli unabhiingig
von jeder andern geistlichen und weltlichen Gewalt, die be-

—_—

—_—

Nur an, welches Abstimmungsresultat als giiltig und fiir die ganze Kirche
Verbindlich anzusehen sei. Der Sinn ist daher doch wohl der: es sci in
diesem Dekret nicht nitig, alle Formalititen aufzuzihlen, die bei einer
Papstwahl zu beobachten sind (und die in andern Dekreten beschrieben
Worden waren), sondern es geniige, nither zu sagen, wie die ndtige Majoritiit
festzustellen sei. Mit dem squibus omnibus’ (,diesen allen*) beriicksichtigt
das Konzil nach den vorhergehenden Siitzen sowohl die Kardinile wie di¢
Beigeordneten und erteilt wdiesen allen das Wahlrecht. Es kann darum
keinem Zweifel unterliegen, dass das Kollegium, das die Wahl Martins V.
Vorgenommen hat, als Organ des Konzils handelte. Nach der heutigen
Ord"llng ist nun aber das Kollegium der Kardiniile das unsterbliche Organ
d(?s sterblichen bzw. verstorbenen Papsfes, das auch den Organismus der
‘erhe am Leben erhiilt und unter Umstiinden durch eine Papstwahl sogar
filnem allgcemeinen Konzil die Lebenskraft verschaffen muss, wieder an die
thm vom Papst zu iibertragende Arbeit zu gehen.



— 114 —

treffenden Wiirdentriger in ihrer KEigenschaft als Kardinile
ins Dasein gerufen habe. Nun ist es das Kollegium der Kar-
diniile, das ebenso unabhingig von jeder geistlichen und welt-
lichen Gewalt den Papst ins Dasein ruft. Weder Se. ,aposto-
lische Majestit“ der osterreichische Kaiser, noch ein allgemeines
Konzil darf die Papstwahl beeinflussen; diese ist ausschliesslich
das Werk der pipstlichen ,Kreaturen“. Stirbt ein Papst, so
fillt das péapstliche Amt mit allen seinen Gnadengaben und
Befugnissen an das Kollegium der Kardindle zuriick und durch
dieses ,kreiert® der Papst mittelbar seinen eigenen Nachfolger.
In Verbindung mit seinen Kardinilen ist der Papst ein fiir sich
existierendes, von aller Welt unabhiingiges und tiber alle Welt
regierendes Wesen, das sich von Generation zu Generation in
der angegebenen Weise selbst erzeugt.

Daher ist denn auch das neue Gesetzbuch als ein einziges
machtvolles und die ganze Kirche verpflichtendes Edikt anzu-
sehen. Nach can. 9 werden die vom apostolischen Stuhle er-
lassenen Gesetze durch die Promulgation im péipstlichen Amts-
blatt, Acta apostolicae sedis, eingefiihrt; sie treten, wenn nicht
ausdriicklich anders bestimmt wird, drei Monate nach der Pro-
mulgation in Kraft. So ist denn auch das ganze neue Gesetz-
buch, XLVII und 777 Seiten in Lexikonformat umfassend, im
Amtsblatt erschienen und den Abonnenten zugestellt worden.
Der riesige Umfang und die kaum genug zu wiirdigende Be-
deutung dieses Erlasses rechtfertigen es aber mehr als geniigend,
dass diesmal mehr als drei Monate eingeriumt worden sind,
bis man sich iiberall in der katholischen Kirche an die neuen
2414 gesetzlichen Verordnungen tatsichlich zu halten hat: Diese
sind, wie bemerkt, erst vom 19. Mai 1918 an verbindlich, so
dass man sich bis dahin noch nach den alten Vorschriften und
Ubungen richten darf, Aber auch mit dieser Form der
Einfilhrung des neuen Gesetzbuches ist in der Kirchenregierung
eine epochemachende Neuerung eingetreten. Gerade auch in
solchen Léindern, in denen die romischkatholische Religion als
die Religion des Staates gilt und unter dem besondern Schutz
der staatlichen Gewalt steht, legte man bisher grossen Wert
auf die Befugnisse, mit welchen sich die Landesregierung an
der geordneten Kirchlichen Verwaltung beteiligte. Die not-
wendige Folge war, dass die pipstliche Kurie an der bestehen-
den Ordnung keine Anderung vornehmen durfte, ohne sich mit

!



— 115 —

der weltlichen Behorde des betreffenden Landes vorher ins
Einvernehmen gesetzt zu haben. Nun aber hat der Papst ein
ganzes Gesetzbuch promulgiert und den Zeitpunkt festgesetzt,
in welchem es in Kraft zu treten hat, ohne dass unseres Wissens
vorher auch nur eine einzige Landesregierung, sei sie katho-
lisch oder protestantisch oder konfessionslos, ins Einvernehmen
gezogen worden wire., Nur wird man vermuten dirfen, dass
der angeblich wegen der Fiirsorge fiir die Kriegsgefangenen
in die Schweiz gekommene piipstliche Delegat geistlichen und
weltlichen Behorden behiilflich sei, die in der Schweiz da und
dort herrschende kirchliche Ordnung méglichst in Finklang mit
dem neuen Gesetzbuch zu bringen. Aber das sog. ,plazet“ hat
nun — wenigstens dem Papst gegeniiber — wirklich keinen
Sinn mehr. Es regiert der mit der ,ganzen Fiille der Gewalt"
ausgeristete Papst. Der can. b erkliirt, dass kirchliche Gewohn-
heiten, die mit dem neuen Gesetzbuch im Widerspruch stehen
und ausdriicklich missbilligt werden, mogen sie noch so alt
und noch so weit verbreitet sein, als Verderbnisse des kano-
nischen Rechts anzusehen und zu unterdriicken sind, doch
kénnen unvordenkliche* (immemorabiles) Gewohnheiten noch
einstweilen toleriert werden, wenn die Landesbischéfe finden,
ndass dieselben klugerweise nicht beseitigt werden konnen.“

Zu den hergebrachten schlechten Gewohnheiten, die man
gerade in katholischen Léindern nicht selten findet, gehort die,
dass das ,Volk oder die weltliche Gewalt* die Einsetzung von
Landesbischéfen von ihrer Zustimmung (consensus) oder geradezu
vVon ihrer Berufung (vocatio) abhingig machen will. Das ist
unrichtig. Der Papst selbst ist gottlichen Rechtes (jure divino);
durch ihn werden neue Mitglieder der Hierarchie kooptiert (can.
109). | Die Bischéfe ernennt frei der rémische Papst* (eos libere
Rominat Romanus Pontifex); so lautet Kurz und bestimmt can,
3292, Das Urteil, ob ein Bischofskandidat geeignet (idonens)
Sei, ,steht einzig dem apostolischen Stuhle zu“ (ad apostolicam
Sedem unice pertinet, can. 331, 3). Burgerliche Behorden koénnen
héchstens das Recht haben, Kandidaten zu ,prisentieren“ oder
20 ,designieren“; aber einzig der romische Papst verleiht die
Institution (can. 332); vor der Institution hat der Kandidat den
Oben erwihnten Glaubenseid zu leisten (can, 1406—1408), sowie
den bekannten Bischofseid zu schworen. Alle fiinf Jahre hat
der Bischof dem Papst nach einem sehr detaillierten Schema



— 116 —

iiber den Stand der Didzese Bericht zu erstatten und sich per-
sénlich vorzustellen. Aussereuropiische Bischofe diirfen jedoch
den Besuch je einmal ausfallen lassen (can. 340). So ist dafiir
gesorgt, dass jeder Bischof seiner vollkommenen Abhéngigkeit
von der piipstlichen Kurie stets eingedenk bleibt. Die Bischofe
aber haben in erster Linie dariiber zu wachen, dass die in dem
neuen Gesetzbuch enthaltenen pépstlichen Vorschriften in ihren
Diozesen eingefiihrt und befolgt werden.

Die Bischofe ihrerseits gebieten liber den Klerus. Dariiber
enthilt das Gesetzbuch sehr einléissliche Vorschriften, so dass
die Bischofe niemals in Verlegenheit kommen konnen, wann
sie gegen einen Geistlichen einzuschreiten haben. Die Kleriker
aller Grade haben allerdings gewisse Privilegien. Abgesehen
von den hohern Wiirdentrigern, diirfen die Bischiofe ohne Er-
laubnis des apostolischen Stuhles weder in Zivil- noch in Kri-
minalsachen vor einem weltlichen Richter erscheinen; die ge-
wohnlichen Geistlichen bediirfen dazu der Erlaubnis des Dioze-
sanbischofs, der diese aber ,ohne gerechten und wichtigen
Grund“ nicht verweigern soll. Im Falle der Not darf ein Geist-
licher auch ohne bischofliche Erlaubnis der Vorladung folgen;
doch soll er den Bischof davon sofort in Kenntnis setzen (can. 120).
Die Geistlichen aller Grade sind militédrfrei (can. 121). Kommt
ein Geistlicher wegen Schulden in Konkurs, so muss ihm ge-
lassen werden, was zum ansténdigen Lebensunterhalt nétig ist
(can. 122). Allein viel zahlreicher sind die besondern Verpflich-
tungen, die dem Geistlichen auferlegt sind und tiber deren Er-
fiilllung der Bischof zu wachen hat. Sie haben die Stellen an-
zunehmen, zu denen sie der Bischof ernennt (can. 128). Alle
drei Jahre haben die Weltgeistlichen wenigstens einmal mehr-
tigige Exerzitien zu machen (can. 126). Nach Vollendung der
Studien haben sie drei Jahre lang nach einem vom Bischof
zu erlassenden. Reglement alljiihrlich eine Priifung zu bestehen
(can. 130). Sie sind verpflichtet, an den Konferenzen teilzu-
nehmen (can. 131). Can. 133 enthéilt Vorschriften iiber die Haus-
hélterinnen, can. 136 iiber die Tonsur und die geistliche Kleidung,
can. 139 uber die Ausiibung der Medizin und Chirurgie und die
Ubernahme von Vormundschaften und Advokaturgeschiften.
In diesem letztern Kanon ist auch verboten, sich da, wo ein
péapstliches Verbot besteht, in die Kammer, an andern Orten
ohne bischofliche Erlaubnis in die legislative Behorde wiihlen



— 117 —

zu lassen. Von der Ubertragung geistlicher Amter im allge-
meinen handeln die Satzungen 145—210, von der Besetzung
der Pfarrstellen insbesondere die Kanones 451—470. Der Ka-
non 455 lautet: ,Das Recht, die Pfarrer zu ernennen und ein-
zusetzen kommt dem betreffenden Diozesanbischof zu; ausge-
nommen sind die dem Heiligen Stuhle reservierten Pfarreien;
die entgegengesetzte Gewohnheit ist abgeschafft, jedoch unbe-
schadet des Privilegiums der Wahl oder Prisentation, wenn
dieses jemand rechtmiissig zukommt.“ Nach can. 454 konnte
man glauben, das piipstliche Dekret Maxima cura vom 20. August
1910 iiber die administrative Abberufung eines Pfarrers sei
fallen gelassen. (Vgl. ,Katholik“ 1910, Nr. 38.) Im zitierten
Kanon wird nimlich gesagt, dass Pfarrpfriinden, deren Inhaber
pinamovibel“ sind, nur mit Genehmigung der Kurie in ,amo-
vible“ Pfarrstellen verwandelt werden konnen und dass neu
zu errichtende Pfarrstellen in der Regel zu ,inamoviblen“ ge-
macht werden sollen. Allein can. 2147—2156 folgt dann doch
die von Pius X. erlassene Verordnung iiber die Abberufung.
Beigefiigt werden can, 2157—2161 Bestimmungen iiber die Ab-
setzung ,amovibler* Pfarrer, und can. 2162—2167 Vorschriften
liber das Verfahren bei der Versetzung von Pfarrern auf andere
Stellen. In allen Fiillen hat es der Bischof in der Hand, seinen
Willen durchzusetzen. Uberhaupt verfigt der Bischof mit mo-
Narchischer Gewalt iiber seine Geistlichen; aber er selbst ist in
allen Dingen dem Papst unterworfen und an seine Verordnungen
gebunden.

Das geniige zur allgemeinen Beleuchtung des neuen Gesetz-
buches. Wenn die traurigen Zeitverhiiltnisse die Geister nicht
80 ganz in Anspruch nithmen, so wiirden wir auch den biirger-
lichen Behérden zumuten, von der neuen Kirchenordnung

Kenntnis zu nehmen.
k. H.



	Der päpstliche Jurisdiktionsprimat im neuen Codex juris canonici

