Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 1

Artikel: Betrachtungen Uber das Verhaltnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403911

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Betrachtungen iiber das Verhiltnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultur.

V.

Ganz allgemein sucht dabei dieses System sich in theo-
retischen Fragen an der wissenschaftlichen Uberlieferung der
Vergangenheit, in praktischen Fragen an den, wie man glaubt
naturgegebenen Lebensverhiiltnissen der Zeit zu unterrichten.
Thomas ist eben kein schopferischer Denker, der aus seinen
eigenen Gedanken heraus sich seine eigene Welt bildet und
formt, sondern ein logischer Organisator grossen Stiles, der das
vorgefundene Gedankengut im Sinne seiner kirchlichen Welt-
anschauung benutzt und ordnet?). Diese organisierende Art des
thomistischen Denkens zeigt durchgingig, d. h. soweit nicht der
theokratische und hierarchische Weltherrschaftsgedanke selbst
beriihrt wird, eine grosse Weitherzigkeit in der Beurteilung des
Lebens wie in der Bewertung auch solcher philosophischer
Lehren, die urspriinglich auf einem ganz andern Boden als
dem christlichen erwachsen waren. Sie sucht ihren Sinn um-
zubiegen und dem kirchlichen Dogma anzugleichen. Auch Thomas
hat in weitem Umfang das Stichwort Bonaventuras befolgt
,verbum philosophi debet pium habere intellectum“?). — Das

1) ,,Seiner allgemeinen Art nach gehort unzweifelhaft Thomas nicht
sowohl zu den schaffenden als zu den ordnenden Geistern.* R. Eucken,
Die Phil. des Thom. v. A. Vgl. Thom. v. Aq. u. Kant, S. 27—38, dazu die
allgemeine Charakteristik der scholastischen Philosophie als ,Kultus der
Harmonie . . . in allen Stadien der Systematisation des Wissens'* bei M. de
Wulf, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, p. 2351.

) Bonaventura II, Sent. Dist., 19 a 1 q. 1 ad 3, de Wulf, 249 p. 238,
Anmerk. 3. Fiir die Angleichung der Augustinuszitate an seine eigene
Lehre bei Thomas von Aquin hat von Hertling an der Hand von 250 Zitaten
einen umfassenden Nachweis erbracht in dem Aufsatz , Augustinuszitate
bei Thomas v. A.“, Sitzungsberichte d. philos., philol. u. hist. Klasse d. Akad.,
Miinchen 1904, Heft 4, S. 535—602, s. auch Jos. Ant. Endres. Thomas von
Aquin, Mainz 1910, p. 74.



gleiche Verfahren beobachtet er nun auch gegeniiber den vor-
gefundenen sozialen und politischen Lebens- und Machtverhilt-
nissen. In ihrem Bestande haben sie fiir ihn das Recht ihrer
Greltung. Thomas kennt keine christliche Politik und Sozial-
reform?). Der Sektengedanke, dass der Staat in allen seinen
Einrichtungen das Reich Gottes auf Irden darstellen miisse,
ist ihm tremd. Er betrachtet ihn viel mehr unter dem Gesichts-
winkel des natiirlichen als des iibernatiirlichen Lebens. Zwar
soll der Staat. den einzelnen auf dem Wege zur Erreichung
seiner ibernatiirlichen Bestimmung unterstiitzen, aber doch
nur, indem er der Einwirkung der Kirche auf ihn freien Raum
schafft?). Mehr vermag er nicht, da er seinem Wesen nach nur
eine Organisation des natiirlichen Lebens ist und durch die in
ithm gebundenen Kriifte auch sein kann. Die Leitung des iiber-
natiirlichen sittlichen Lebens fillt somit ausschliesslich der
Kirche anheim. — Auch fiir diese Auffassung des Staatslebens
bietet die mittelalterliche Stufen- und Stiindetheorie des sittlichen
Lebens die Grundlage. Denn wenn auch fiir Thomas, wie schon
gesagt wurde, das christlich-asketische Lebensideal das hochste ist,
so kann es doch keine ausschliessliche Geltung fiir alle in Anspruch
nehmen. Neben ihm wurzelt das Leben der Weltleute im Boden
der naturgegebenen Verhiiltnisse, die insbesondere in Familic
und Staat ihre Ausbildung erfahren®), Sie entbehren zwar nicht
der Beziehungen zum Ubernatiirlichen, vermégen es aber nicht
in seiner Vollkommenheit darzustellen.

Diese Voraussetzungen also bilden die Grundlage des Ver-
stindnisses, wenn wir das Verhiltnis der christlichen Ethik
zum Staat bei Thomas bestimmen wollen. — In der mensch-
lichen Natur ist die Notwendigkeit zur Staatsbildung angelegt,
§o fithrt Thomas im engen Anschluss an aristotelische Gedanken
aus ,Est ... homini naturale, ut sit animal sociale“*). Wirt-
schaftliche und geistige Bediirfuisse fithren ihn in gleicher

—_—

') Feugueray H. R., Essai sur les doctrines politiques de St. Thomas
d’Aquin, Paris 1857, p. 274: ,,c’est son erreur capitale, il n’y a point de politique
chrétiennet; dazu Troeltsch, Soziallehren I, p. 273 f., Anmerkung 121 und S. 329.

?) De regim, princip. I, 14; dazu W. Miiller, Der Staat in seiner Be-
ziechung zur sittl. Ordnung bei Thomas von Aquin, Miinster 1916, S. 40.

%) Troeltsch, Soziallehren I, 338f., vgl. S. 300 u. a. a. 0., Anmerk. 132.

) 8. c. Gent. III, 129, cf. III, 85.



a0

.80 —
Weise zum Gemeinschaftsleben?!). Seine Ausgestaltung mag
dieses zuniichst in der Familien- und Dorfgemeinschaft gefunden
haben, die sich dann aber notwendig zur Staatsgemeinschaft
erweitert ). Diese Notwendigkeit ist so zwingend, dass sie sich,
wie Thomas bemerkt, auch dann eingestellt hiitte, wenn die
Menschheit im Stande der Unschuld verblieben wiire?). Auch
dann wiirden sich Abhéngigkeits- und Herrschaftsbeziehungen
unter den Menschen ausgebildet haben, deren Geltung dann
allerdings auf freier Anerkennung, nicht auf Zwang und Strafe
wie im Siindenstande sich gestiitzt hitte. — Damit ist die
gregorianische Ansicht, als sei die vom Teufel entfachte Herrsch-
begier die Ursache der weltlichen Herrschaft, deutlich genug
verlassen und das natiirliche Eigenrecht des Staates anerkannt.

Allerdings bedarf dieses Eigenrecht des Staates, sowie
die menschliche Natur tiberhaupt der fithrenden und voll-
endenden Beihiilfe der gottlichen Gnade. Daraus ergibt sich
dann fir Thomas, wie wir noch sehen werden, die leitende
Uberlegenheit der Kirche iiber den Staat. Aber immerhin ist
er bereit, anzuerkennen, dass der Staat einen eigenen Kreis
sittlicher Aufgaben zu verwalten hat%), Soll er doch die
ihm Angehoérigen zu einem vollkommenen und aus sich selbst
genligenden Leben fiithren?®). Die Vollkommenheit des Lebens

') De regim. princ. I, 1, S. ¢. Gent. IIT, 85. Comm. in Polit. IlI, 5 und
I, 1; dazu Miiller, a. a. 0., S. 10ff., Antoniades, S. 12f.

) Thomas, Comm. in Polit. I, 1, ,patet, quod regimen regis super
civitatem vel gentem processit a regimine antiquioris in domo vel vico“,
vgl. Miiller, S. 18, Anmerkung 4.

5 8. th. I, q. 96 a 4, vgl. dazu Gierke, Genossenschaftsrecht IIT, 628f.,
u. W. Miiller, S. 2.

) Virtuosa igitur vita est congregationis humanae finis. De regim.
prine. I, 14, cf. I, 15. II Sent., v. 44, q. 2 a 2, Sol. Miiller, S. 37. Besonders
nachdriicklich vertritt diese Auffassung von einem sittlichen Selbstzweck
des Staates Johannes Parisiensis in dem um 1303 geschriebenen ,tractatus
de regia potestate et papali. Hier heisst es c. 18, da der Staatszweck das
,vivere secundum virtutem® sei, so sei es falsch ,quod potestas regalis sif
corporalis et non spiritualis et habeat curam corporum et non animarum®.

) Comm. in Polit. ITI, 7, Der Staat ist ,,communicatio bene vivendi
composita ex domibus et diversis generibus, gratia vitae perfectae et per
se sufficientis“. Die Selbstgeniigsamkeit des Staates beruht auf seiner
Fihigkeit, alle Lebensbediirfnisse und Notwendigkeiten seiner Biirger zu
befriedigen ,,oportet, quod tanto sit perfectior multitudinis societas, quanto
magis per se sufficiens erit ad necessaria vitae“. De regim. princ. I, 1, c.
S. ¢. Gent. III, 85.



s B

aber beruht vor allem auf seinem sittlichen Charakter. Daher
ist das tugendhafte Leben der Zweck der menschlichen Gesell-
schaft und des Staates?!). Die sittlichen Tugenden sind zugleich
politische und umgekehrt?). Wie im antiken und im mittelalter-
lichen Denken iiberhaupt, so schieben sich auch in diesen
thomistischen Bestimmungen sittliche und rechtlich - politische
Massstiibe ineinander. |

Auch das Rechtswesen des Staates findet scine Begrimdung
in der ihm zufallenden sittlichen Aufgabe. Diese aber besteht
vor allem darin, den Willen der ihm angehérigen Einzelperson-
lichkeiten dem Gemeinwohl dienstbar zu machen. Durch eine
auf dieses Ziel hingeordnete Erziehung, unter Umstinden durch
die Anwendung von Zwangsmitteln bringt der Staat die soziale
Natur des Menschen zur Entwicklung und weist die asozialen
Triebe in ihre Schranken?). Denn eine Ablosung vom Gemein-
schaftsleben, die das Gemeinwohl unberiicksichtigt lisst, er-
scheint Thomas fiir den Durchschnittsmenschen als eine Un-
moglichkeit *). Nur die ganz verdorbenen Naturen werden durch
ihre schrankenlose Selbstsucht zu Schidlingen und Zerstorern
der menschlichen (esellschaft. Gegen sie hilft nur die Gewalt
als Selbstschutz der staatlichen Gemeinschaft?®). — Auf der
andern Seite konnen allerdings auch religiose Motive zum
Abschluss von der menschlichen Gemeinschaft fiihren. Aber
da handelt es sich um Ausnahmemenschen, die sich selbst ge-

) psed ex eius (civitatis) esse provenit, quod homines non solum
vivant, sed quod bene vivant, inquantum per leges civitatis ordinatur vita
hominum ad virtutes*. Comm. in Polit. I, 1, ¢f. de regim. princ. I, 14,15, vgl.
Sauter, Dantes Monarchie, S. 39.

) S.th.II, 1 q. 61 a, 4.
9 S.th.II, 1q. 96 a2, cf. 1. c. q. 21 a 3.

) Comm. in Polit. I, lect. 1. ,Si aliquis homo habeat quod non sit
civilig propter naturum, aut nequam est, ut cum hoc contingit ex corrup-
tione naturae humanae, aut est melior quam homo, in quantum se habet
haturam perfectiorem alils hominibus communiter, ita quod per se sibi
Possit sufficere absque hominwn societate, sicut fuit in Ioanne Baptista et
beato Antonio heremita®.

’) »Quicumque ... agit aliquid in bonum vel maluin alicuius in
Socletate cxistentis, hoe redundat in totam societatem; sicut qui laedit
manum, per consequens laedit hominem.* §. th. II, 1 q. 21 a 3, Uber die

Strafgewalt als Recht des Rechtsstaates s. besonders S. th. IL, 2 q. 66 a 8;
dazu Miiller, a. a. 0., S. 62f.



— 32 —

niigen, wie Johannes den Tédufer und Antonius den Eremiten.
— Im ganzen hebt doch dieses dem Verhalten einzelner reli-
giser und kirchlicher Personlichkeiten gemachte Zugestdndnis
die Geltung des allgemeinen Satzes nicht auf, dass das All-
gemeinwohl stets etwas gottlicheres darstellt als das Gut nur
eines einzelnen!). Denn wie die gottliche Vorsehung tiber allen
(Geschehnissen der Welt waltet, so soll die Sorge fiir das All-
gemeinwohl die Seelen der Menschen und ganz besonders der
Herrscher im Staate erfiillen?). Thomas findet es berechtigt,
dass man in alter Zeit die rectores reipublicae mit dem Ehren-
namen divini bedacht habe, weil sie gleichsam Diener der gott-
lichen Vorsehung seien %). Der Wiirde seines Amtes entsprechend
muss denn auch der First in Gesetzgebung und Verwaltung
“seine privaten Interessen dem Gemeinwohl nachsetzen*). Selbst
das dusserste Mittel, das er in seiner Politik anwendet — der
Krieg —, soll diesem héchsten Zwecke dienen ).

Das Allgemeinwohl ist also das beherrschende Ziel des
staatlichen Lebens, Das Mittel zu seiner Verwirklichung aber
ist die Gerechtigkeit. Sie fordert — und das Gesetz bringt diesc
Forderung zum Ausdruck — die Angleichung und Unterordnung
aller Sonderinteressen unter das Allgemeinwohl®). In diese
Forderung inbegriffen sind, wie noch zu zeigen sein wird, so
weitgehende Folgerungen, wie die Einschrinkung der indivi-
duellen Gewissensfreiheit, der Kultusfreiheit und dhnliche Mags-

1) S. e. Gent. III, 69, cf. III, 125.

) De regim. princ. I, 12. ,Invenitur autem in rerum natura regimen
et universale et particulare. Universale quidem, secundum quod omnia sub
dei regimine continentur, quia sua providentia universa gubernat; parti-
culare autem regimen maxime quidem divino regimini simile est, quod
invenitur in homine, qui ob hoc minor mundus appellatur, qui an eo invenitur
forma universalis regiminis."

%) ,,quasi divinae providentiae ministri“. S.th.II, 2 q. 99 a1 ad 1.

) De regim. Iudaeorum, ¢. 6. ,Principes terrarum sunt a Deo insti-
tuti, non quidem ut propria lucra quaerant, sed ut communem utilitatem
procurent.* — Der Konig ist daher ,minister populi“, Johannes Saresb.
Polycrat. IV, c. 1 ,publicae utilitatis minister®, 1. e. ¢. 2; s. auch Miiller, a.
a. 0, 8. 55f. — Siehe auch die Charakteristik des Tyrannen, der, statt zum
allgemeinen Wohl, ,,propter bonum proprium“, regiert im Kommentar zur
Politik v. Baumann, Staatslehre des Thomas v. Aquin, S. 139,

5 8. th. I, 1 q. 105 a 3, obj. 5. :

%) Vgl. hierzu K. Werner II, 541. S. th. IT, 1 q. 100 a 8, cf. L. c. q. 90
a2q.96a3. S.th Il 2q. 58 a 6.



nahmen der staatlichen Allmacht avch auf religiosem Gebiete !).
Sie ergeben sich aus dem allgemeinen Begriff der Gerechtigkeit,
die subjektiv eine Willensverfassung?), objektiv eine Ordnung
der sittlichen Wesen darstellt, vermoge deren einem jeden das
ihm zustehende Recht zukommt ). Ein solches Rechtsverhiltnis
besteht nun auch zwischen Gott und der Menschheit und ihrer
sozialen Organisation im Staate. Dicser ist verpflichtet, Gott
das ihm zustehende debitum zu erweisen, indem er die religiose
Verehrung unter seinen Schutz stelltt). Der religiose Kultus
wird zu einer von der Gerechtigkeit geforderten Verpflichtung
des sozialen und staatlichen Lebens. Die Gerechtigkeitspflicht
bestimmt im tbrigen unser Verhiiltnis zu Staat und Vaterland,
zur Familie, zu den Eltern und Wohltitern, kurz jede mogliche
soziale Beziehung der Individuen untereinander und zur mensch-
lichen Gesellschaft. — Die thomistische Gesellschaftslehre ist
Jedoch weit davon entfernt, das dem sozialen und politischen
Leben zugrunde gelegte Gerechtigkeitsideal in einer ratio-
nalistischen Gleichwertung aller Individuen erfiillt zu sehen ®).
Die gegebenen sozialen und stiindischen Unterschiede im Auf-
bau der Gesellschaft und des staatlichen Lebens schmiéilern in
ihren Augen keineswegs die gerechte Verfassung beider. Es
ist fiir Thomas eine selbstverstindliche Forderung der Gerech-
tigkeitsordnung, dass die Untergebenen ihren Oberen gehorchen 9).
Und ebenso selbstverstiindlich ist es fiir ihn, dass die politisch
und sozial verschiedene Rangstellung der einzelnen Personen
und Stinde auch in einer Abstufung des Genusses am bonum

) Vgl. Antoniades, a. a. O., S. 108ff., Miiller, S. 39f.

?) ,justitia est habitus secundum quem aliquis constanti et perpetua
voluntate ius suum unicuique tribuit“. S. th. II, 2 q. 58 a 1; cf.
K. Werner II, 592f.

%) piustitia observatur ad omnes ... per quam unicuique quod suum
est tribuiturt. S. th. II, 2 q. 58 a 12 ad 1.

9 S.th. 11, 1 q. 60 a 3. Im Anschluss an die Erklirung, dass die Ge-
rechtigkeit das debitum ad alterum ordne, wird ausgefiihrt, dass die religio
die Tugend sei, durch die redditur debitum deo, die pietas gebe das debitum
Parentibus vel patriae, die gratia das debitum benefactoribus. Ausscre
Gottesverehrung als Forderung des Naturgesetzes. S. th. I, 2q.85 a 1 q.
81 a 2ad 3. 8. c. Gent. ITI, 120.

°) Debitum non est unius rationis in omnibus. S. th. II, 1 q. 60 a 3.

) S. th. I, 2 q. 104 a 6. Ordo iustitiae requirit ut inferiores suis
Superioribus obediant: aliter enim non posset humanarum rerum status
conservari.

Internat. kirchl. Zeitsohrift, Heft 1, 1918 3



— 34 —

commune zum Ausdruck kommt. Die iustitia distributiva hat
hier das richtige Verhiltnis zwischen Amtswiirde und Leistung
auf der einen Seite und den daraus abzuleitenden Anspriichen
auf Ehre und Einkommen aus dem Gemeingut festzustellen ).
Dabei geht Thomas in der Kkonservativen Anerkennung be-
stehender Standesvorrechte so weit, dass er die verschiedene
Behandlung des Ansehens der Person vor Gericht nicht nur
nicht als einen Verstoss gegen die Gerechtigkeit empfindet,
sondern sogar als ein von der distributiven Gerechtigkeit ge-
wihrleistetes Recht ansieht ?). Selbst in seine Eschatologie wirkt
diese Anschauung noch hinein, indem er den Gedanken ver-
tritt, dem gerechten Konige gebiihre eine besonders bevor-
zugte Stelle in der Seligkeit?).

Die aristokratisch-stindische Gesamtauffassung des sozialen
Lebens, die wir in diesen Einzelziigen ausgeprigt finden, figt
sich dem Bilde der thomistischen Weltanschauung organisch
ein. Denn diese setzt ein metaphysisches und religios-sittliches
Stufenreich voraus, das von dem gottlichen Schépfungs- und
Gnadenwillen gewollt und erhalten und trotz der Verschieden-
heit der Krifte und Strebungen in ihm zum harmonischen Aus-
gleich gebracht wird4). Dieser Ausgleich aber wird dadurch
erreicht, dass sie alle willig oder widerstrebend der gottlichen
Zielbestimmung dienen miissen, und diese wiederum ist fiir das

1) S. th. II, 2 q. 61 a 2 ,jin distributiva iustitia datur alicui privatae
personae, inquantum id, quod est totius, est debitum parti; quod quidem
tanto maius est, quanto ipsa pars maiorem principalitatem habet in toto.
Et ideo in distributiva iustitia tanto plus alicui de bonis communibus datur,
quanto illa persona maiorem habet principalitatem in communitate. — Die
iustitia bringt daher eine Verteilung des Gemeinbesitzes ,secundum pro-
portionalitatem® zustande, 1. c. a 1. ﬂbrigens ist die Lehre Aristoteles ent-
nommen, auf dessen Nikomachische Ethik sich Thomas ausdriicklich be-
ruft. (Nik. Eth. V, cap. 3, wo sie als dixetoovvy dieveuntixy} oder als 7o
&v tais dwxvopais dixeiov erscheint.) S. hierzu Antoniades, S. 88f. An
Thomas hat sich Aegidius Romanus Colonna 1247—1315 in seinem Werke
de regimine principum fast wortlich angeschlossen. De reg. pr. I, 2 c. 12,
¢f. I, 1 e 13, IIL, 1 e. 5 u. 8; s. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 551 und
Anmerkung 83.

%) S. th. II, 2 q. 63 a 3 u. 4.

%) De regim. prine. I, 9; cf. dazu S. c. Gent. I1I, 58.

1) Vgl. hierzu die Ausfilhrungen in Heft 3, S. 287f. S. ¢. Gent. III,
16—25. Comm. ad epist. I ad Cor. ¢. XII, lectio 1—38. S.th. I, q. 652 2. —
8. auch Troeltsch, Soziallehren T, 286 u. 297, Anmerkung 131.



— 35 —

Reich der selbstbewussten und erkennenden Geister gegeben
in der Bildung einer Gemeinschaft, die durch ihre Krziehungs-
und Gnadenmittel das letzte gemeinsame Ziel fur Individuum
und Gemeinschaft die Anschauung Gottes und die Seligkeit in
ihm vermittelt. Allerdings konnen nicht alle Glieder des my-
stischen Gemeinschaftskorpers, zu dem die Menschheit zusammen-
geschlossen werden soll, in gleicher Art auf das letzte Ziel
eingestellt sein. Auch er bedarf, wie sehr er auch zur hochsten
Geistigkeit und Gnadenvollendung fiihren will, einer Natur-
grundlage, um das Frziechungswerk, das er an allen Individuen
durchzufithren hat, vollbringen zu kionnen!). Daher mag zwar
die Kirche ihr sittlich-religioses Ideal in dem asketischen Monch
erfillt sehen, der ganz der intellektuellen, auf Gott gerichteten
Beschaulichkeit lebt, sie wird aber auch unter den Verhilt-
nissen dieses I.ebens des in und mit der Welt lebenden Laien-
tums nicht entbehren konnen; sie bedarf nicht nur der Ehe-
losen, sondern schon zum Zwecke ihrer fortdauernden Irhal-
tung der Verheirateten. — In gleicher Weise ist aber auch der
Staat auf die gegenseitige Dienstleistung und Ergénzung der
verschiedenen Berufe und Stiinde angewiesen. Néihr-, Wehr-
und Lehrstand sind zu seiner Lebenserhaltung notwendig; er
bedarf der Fiihrenden und Gefiihrten und vor allem des Fiihrers,
in dessen Hianden die Leitung und zweckmiissige Befriedigung
aller Bediirfnisse des Staatsorganismus ruht.

Thomas tritt der fast einstimmigen Meinung der mittel-
alterlichen Publizistik bei, dass die Monarchie die beste Ver-
fassung sei?). Auch im Stande der Unschuld wirde sie die
politische Verfassungstorm der Menschheit gewesen sein?). Wie
Jede rechtmiissige Gewalt steht sie unter dem besondern Schutze
der gottlichen Autoritit. Regiert doch der Fiirst an Gottes Statt
und stellt gleichsam den Diener der gottlichen Vorsehung dar*).

") Comm. ad I, Cor. XII, lect. 3. ,Ecclesia sine officio abjectarwn per-
sonarum . . . praesens vita transiri non possit; indigent enim contemplativi
Per opera activorum sustentari** Vgl. Troeltsch, S. 300, Anmerkung 132.
_ ) Gierke, a. a. 0., S. 559 f. und 577, Anmerkung 165, de regim. prine. I,
2 w. 5. Dazu Miiller, a. a. 0., S. 84 f. S. th. II, 1 q, 105 a 1 ad 2, ,regnum
st optimum regimen populi si non corrumpatur®, cf. S. c. Gent. IV, 76.

) 8. th. I, q. 96 a 4.

9 S.th. II, 2 q 10 a 11, ,humanum regimen derivatur a divino regi-
mine et ipsum debet imitari“, de regim. princ. I, 8, ,,consequens est, quod
omnis humana potestas sit a Deo*, ¢f. Comm. in epist. ad. Rom. 13, 1, bei
Mi}““» S.28 a8 — S.th.II, 2q.99 a1 ad 1. ,Die rectores respublicae“ =
divinae providentiae ministri“.



— 36 —

Daher gebiihrt ihm — wie iibrigens ebenso auch den Prilaten
— eine besonderc Ehrerbietung, die aber nicht nur ihrer Person,
sondern vor allem dem Amte gilt, das sie bekleiden ,in quantum
gerunt personam Dei et communitatis cui praeficiuntur“?)., —
Entsprechend wiegt das Vergehen gegen einen Fiirsten schwerer
alsdas gegen eine Privatperson, weil in jenem eigentlich die ganze
politische Gemeinschaft getroffen und verletzt wird %). Diese Ge-
danken atmen ganz die Luft einer patriarchalisch-monarchischen
Denkweise. Die soziale Ordnung fordert die Leitung des Staates
durch den Willen eines einzigen. Nur so kann bei dem Wider-
streit der Interessen der Friede in ihm erhalten bleiben?); nur
so wird die gesetzliche Ordnung durch die zwingende Macht
eines einheitlichen Willens gesichert4). Zum Konig seine Zuflucht
nehmen, heisst daher: an das lebendige Recht sich wenden3).
Und wie der Fiirst zum Schutz der Rechtsordnung berufen ist,
so ist er auch befugt, sie durch Erlass neuer Gesetze aus-
zugestalten oder abzuédndern®). Zum Firsprecher des Absolu-
tismus hat sich allerdings Thomas nicht gemacht. Sitze, wie
sie die kaiserlichen Juristen den rémischen Quellen entnahmen,
dass ,des Fiirsten Wille Gesetzeskraft habe“ oder ,dass er alle

1 S. th. I, 2 q. 63 a 4.

N S.th. 1,2 q. 65 a 4, ef. II, 1 q. 73 a 9.

3) S. ¢. Gent. IV, 76, cf. III, 115 de regim. prine. I, 2, u. I, 15. Miiller,
a. a 0., S.29 f. Antoniades, S. 14 u. 17.

4) S. ¢. Gent. III, 146. De regim..princ. I, 5. S. th. I, q. 96 a 4.

%) Comm. in Eth,, p. 586, bei Baumann, Staatslehre, S. 132 f. Die Stelle
ist wohl eine Erinnerung an Aristoteles Eth. Nik. V, 4, 1132 a 20 ff. Hiiu-
figer kommt bei Thomas im Anschluss an Aristoteles Eth. Nik. V, 6, 1134 b
1 ff. 0 apywy @vlas vob dixaivv die Bezeichnung der Fiirsten als ,,iusti-
tiae custodes” vor, S. th. II, 2 q. 66 2 8, II, 1 q. 73 a 10, cf. auch q. 104
a 1 ad 1. De regim. princ. I, 15.

® S. th. II, 1 q. 95 a 4, ,est de ratione legis humanae ut instituatur
a gubernante communitatem civitatis“. Je nach der Verfassung des Staates
haben daher, so wird im Anschluss an Aristoteles’ Politik ausgefiihrt, die
Gesetze den Charakter von fiirstlichen Verordnungen, Senatsbeschliissen usw.,
cf. II, 1 q. 90 a 3, ,,condere legem vel pertinet ad totam multitudinem vel
pertinet ad personam publicam quae totius multitudinis curam habet®, s.
auch II, 1 q. 97 a 3 am Ende, wo die Frage, unter welchen Bedingungen
das Gewohnheitsrecht Gesetzeskraft erhiilt, in gleichem Sinne beantwortet
wird. — Zum Recht des Fiirsten, Gesetze abzulindern, s. II, 1 q. 96 a 5.
»Est etiam princeps supra legem, in quantum, si expediens fuerit, potest
legem mutare, et in ea dispensare pro loco et tempore.



— 87 —

Rechte im Schreine seiner Brust trage“!), sind ihm fremd.
Immerhin aber erkennt er ein weitgehendes Dispensationsrecht
des Fiirsten gegeniiber den Gesetzen an %) und lésst ihn selbstihrer
Zwangsgewalt nicht unterworfen sein *). Nur moralisch (quantum
ad vim directivam) sollen sie auch ihn verpflichten ). Ubrige_ns
darf er auch den Untertanen gegeniiber Zwang und Gewalt
nur im Dienste der Gerechtigkeit anwenden?®). Denn auch an
dieser Stelle tritt die moralische Struktur des thomistischen
Staatsbegriffes in scharfen Ziigen hervor. Fiirst und Volk sind
Glieder eines organischen Ganzen, der Fiirst pars principans
et dirigens®), die Untertanen Teile des Staatswesens, die ein
jeder seine besondere Aufgabe im Dienste des Ganzen zu er-
fillen haben. Aber alle Teile verbindet die Verpflichtung, dem
(Gemeinwohl zu dienen. Auch der First ist publicae utilitatis
minister?), auch er von Gott dazu geordnet, nicht seinen per-
sonlichen Vorteil, sondern den gemeinen Nutzen zu suchen?®).
Aus dieser organischen und sittlichen Verbundenheit aller Glieder
des Staates erklirt nun Thomas auch die Gehorsamspflicht der
Untertanen. Jedes Glied hat im Interesse des Gemeinwohls die

') »quod Principi placuit legis habet vigorem“, ,omnia iura habet
Princeps in pectore suo“. Dieser Satz ist bekanntlich von Bonifaz VIIL. als
Leitsatz zur Bestimmung der piipstlichen Machtfiille iibernommen worden,
s. hierzu Gierke, a. a. 0., S. 614, und Anmerkung 264. Die Formel ,,Princeps
legibus solutus est findet sich dem Sinne nach auch in dem Widmungs-
schreiben Ottos von Freisingen an Friedrich I. Chron. p. 1, ,soli reges, ut
pote constituti supra leges, divino examini reservati, seculi legibus non
cohibentur®. — Aber auch die Ungebundenheit des Fiirsten gegeniiber dem
Gesetz findet ihre Schranken an den gittlichen und naturrechtlichen Nor-
men, vgl. Gierke, a. a. 0., S. 616. Miiller, S. 65.

S.th. II, 1 q. 96 a b u. 6 u. q. 97 a 4.

' S. th. I1I, 1 q. 96 a 5 ad 3. ,Dicendum quod princeps dicitur esse
solutus a lege quantum ad vim coactivam legis.“

*) L. ¢, vgl. Johannes von Salisbury, Polycrat. 1V, 2. Schaarschmidt,
p. 161,

5 S. th. I1, 1 q. 66 a 8.

® S. th. I, q. 96 a 4, S. ¢. Gent. IV, 76, de regim. princ. I, 1, vgl.
Gierke 555 u. Anmerkung 94. Miiller, S, 20 f.

) De regim. prine. I, 14, ,minister populi“ Johannes von Salisbury,
Polycrat. 1V, 1, ,minister omnium* Dante, Mon. I, 12.

®) Thomas v. Aquin, de regimine Jud. q. 6. Principes terrarum sunt a
Deo instituti, non quidem ut propria lucra quaerant, sed ut communem
utilitatem procurent, cf. de regim. prine. I, 1.



Lasten zu tragen, die das Gesetz ihm auferlegt!). Dieses ist
gleichsam die Form, durch die die widerstrebende Masse der
Individuen dem organischen Staatsgedanken, der in der Idee
einer einheitlichen, auf das Gemeinwohl angelegten Ordnung
gipfelt, dienstbar gemacht wird?). Selbst dort, wo das Gesetz
in seinem Ziele durch den Eigennutz des Tyrannen verderbt
wird, bleibt ihm das formale Vermoégen erhalten, die ihm Unter-
gebenen einer einheitlichen Ordnung zu unterwerfen 8). Nur ist
ihr Wert ein fraglicher geworden und damit auch die Gehor-
samspflicht, die ihr gegeniiber besteht. I'raglos dagegen ist die
Gehorsamsverpflichtung dann, wenn das Gesetz seinem idealen
Zwecke entspricht. Denn alsdann erscheint es trotz seines
menschlichen Ursprungs als eine Nachbildung der ewigen Gesetz-
miéissigkeit, durch die Gott das Universum beherrscht, zugleich
als eine Ableitung aus dem Naturgesetz, das mit ewiger Giiltig-
keit die sittlichen Beziehungen im menschlichen Gemeinschafts-
leben regeltt). Thm widerstreben, so fithrt Thomas mit Be-
rufung auf Rom. 13, 1 aus, heisst der gottlichen Ordnung wider-

1} S. th. II, 1 q. 96 a 4. ,,Cum enim unus homo sit pars multitudinis,
quilibet homo hoc ipsum quod est ¢t quod habet, est multitudinis, sient
et quaelibet pars id quod est, est totius; unde et natura aliquod detrimen-
tum infert parti, ut salvet totum. Et secundum hoe leges huius modi onera
proportionabiliter inferentes iustae sunt, et obligant in foro conscientiae.
Auf diesen Grundsatz baut sich auch das Steuerrecht des Staates auf. Mass-
gebend ist die communis populi utilitas; doch kinnen ausser den soliti
redditus nur missige und durch Zwangslage (z. B. Angriff eines Feindes)
gebotene collectae eingefordert werden; sonstige Steuerauflagen sind un-
gerechte Erpressungen. S. th. 1I, 2 q. 66 a 8 ad 3. De regimine Judaeorum
q- 6 u. 7, cf. Ptolom. Luue. III, c. 11. Der Konig kann de iure naturae
immer fordern, ,omnia necessaria ad communem conservationem societatis
humanae“, niemals aber mehr. Gierke, a. a. O, III, 634, Amerkung 323. —
Uber die Steuerpflicht der Untertanen siehe Comm. in ep. Rom. 13, 1. S. th.
11, 2 q. 66 a 8 ad 3, q. 102 a 2 ad 3. — Uber das im ius naturale und im
ius divinum wurzelnde Zehntenrecht der Geistlichen siehe S. th. II, 2 q. 87
a 1,2 u. 3. Werner, Th. v. Aquin, II, 601. — Uber die Besteuerung der
Juden siehe die Schrift de regimine Judaeorum. Werner, I, 115 f. Anto-
" niades, § 25. Miiller, S. 44 f.

 S.th.II, 1 q.-92 a 1 ad 3.
3 L. c. ad 4.

Y S. th.lII, 1 q. 96 a 4. Die gerechten Gesetze ,habent vim obligandi
in foro conscientiae a lege aeterna, a qua derivantur®. Vgl. hierzu die Aus-
fithrungen in Heft 3 der ,Internat. kirchl. Zeitschrift”, 1917, S. 229 u. 239.



streben!). Daher wird durch géttliches Gesetz der Mensch dem
Menschen zu gehorchen verpflichtet®). Der staatsbiirgerliche
Giehorsam wird also von Thomas zur Gewissenspflicht erhoben ).

Aber auch fir ihn hat diese Gewissenspflicht ihre Grenzen,
wie denn iiberhaupt die Lehre von der unbedingten Gehorsams-
pflicht der Untertanen dem Mittelalter vollkommen fremd ist*).
Zuniichst kann die Gehorsamspflicht sich nur auf iiussere Willens-
handlungen erstrecken, niemals auch die innere Bewegung des
Willens erfassen. Diese kann nur Gott unterworfen sein, nicht
dem Willen eines Menschen ®). Aber auch fiir die diussere Willens-
betiitigung muss der menschlichen Natur ein Mindestraum iiber-
lassen werden, auf dem sie keinem Zwang unterliegt. In den
Fragen der Lebenserhaltung und Eheabschliessung ist jeder nur
sich selbst verantwortlich und kann daher nicht zu einem ihm
widerstrebenden Handeln gezwungen werden®). Im Anschluss
an die von ihm viel benutzten Schriften des Kompilators Isidor
von Sevilla stellt Thomas allgemein drei Bedingungen auf, von
welchen die Giiltigkeit menschlicher Gesetze und damit auch
die Anerkennung einer Gehorsamspflicht ihnen gegeniiber ab-
hangig sein soll: sie diirfen dem gottlichen Gesetz, dem Natur-
gesetz und der menschlichen Wohlfahrt nicht widerstreiten?).

Diese Bedingungen scheinen zunéichst dem individuellen
Urteil einen sehr weiten Spielraum fiir den Entschluss zu geben,

S, th. 11, 1 q. 96 a 4. ,,Omnis potestas (humana) a Deo est; et ideo
qui pogestati resistit (in his quae ad potestatis ordinem pertinent), Dei ordi-
nationi resistit."

" S. th. I, 2 q. 104 a 6 ad 2, ,ex lege divina homo tenetur homini
obedire®.

% Comm. in ep. ad. Roman. 13, 1. S. th. 11, 1 q. 96 a 4.

Y Gierke, a. a. 0., S. 564 f.

% S.th. 1I, 2 q. 104 a 5, ,jin his quae pertinent ad interiorem motum
voluntatis, homo non tenetur homini obedire, sed solum Deo*. Selbst fiir
Ménche gilt die Einschrinkung ,ad illa sola obedire tenentur quae possunt
ad regularem conversationem pertinere®, 1. ¢. ad 3.

" L. e. ,Unde non tenentur nec servi dominis, nec filii parentibus
obedire de matrimonio contrahendo, vel virginitate servanda, aut aliquo
alio huiusmodi.*

) S.th.II, 1 q. 95 a 8, ,,quod religione congruat, in quantum scilicet
€st proportionata legi divine; quod disciplinae conveniat, in quantum est
proportionata legi naturae; quod saluti proficiat, in quantum est propor-
tionata utilitati humanae“. — Das von Thomas angefiihrte Werk sind die
»Originum sive Etymologarum, libri XX% des Isidorus Hispalensis, Bischofs
von Sevilla, + 636.



40 —

die Verbindlichkeit eines Gesetzes anzuerkennen oder nicht.
Aber doch nicht so, dass hier die Willkiir entscheiden konnte.
Eine moralische Bindung besteht hier wie fiir den Gesetzgeber
so auch fiir die dem Gesetze Unterworfenen. Beide haben der
Gerechtigkeitspflicht zu gehorchen: der Gesetzgeber, indem er
bei dem Erlass der Gesetze ihr von der Gerechtigkeitsordnung
gefordertes Ziel, das Gemeinwohl, nicht aus dem Auge ver-
liert?); die Unterworfenen, indem sie sich erinnern, dass der
Gehorsam gegen die Gesetze eine Gerechtigkeitspflicht ist, die
sie erfillen miissen, wenn nicht der Bestand jeglicher Staats-
ordnung in Frage gestellt werden soll?). Selbst das verletzte
Rechtsempfinden moge sich unter Umsténden dem ungerechten
Gresetz beugen, um Aufruhr und Gefahr zu vermeiden %). — Doch
von diesem opportunistischen Ratschlag abgesehen ist Thomas
der festen Uberzeugung, dass die staatliche Gesetzesordnung
wirklich eine Rechtsordnung, d.h. irgendwie aus dem idealen
Begriff des nattirlichen Rechts abgeleitet werden soll und muss,
und dass eine solche Rechtsordnung ein unantastbares Gut ist.
Der Gedanke ist ihm also unerfindlich, dass der Staat von sich
aus nur durch seine Macht Recht schaffen kénntet). — Gesetze
kann er schaffen, aber diese koénnen nur die nach Zeit und
Umstinden geforderte Anwendung der Rechtsordnung sein, die
der Mutterboden aller staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung
ist®). Diese Rechtsordnung ist unverbriichlich und unvergiinglich,
der Ausdruck des ewigen Naturgesetzes und des gottlichen
Willens. Was diesem Naturrecht widerstrebt, das ist nicht mehr

1) S. th. 1L, 1 ¢. 96 a 6, ,,omnis lex ordinatur ad communem hominum
salutem et in tantum obtinet vim et rationem legis, secundum vero guod
ab hoc deficit, virtutem obligandi non_ habet“. Cf. l. ¢. a 3 u. l.¢c.q. 90 a2
u 4. Vgl auch Abschnitt VIII ,de legibus® in der zitierten Abhandlung
von Nik. Thoemes.

%) S. th. II, 2 q. 104 a 6.

%) L. c. ,,propter vitandum scandalum vel periculum*.

%) Vgl. hierzu die treffenden Bemerkungen bei Antoniades, § 29, S. 84,
u. auch Troeltsch, a a. 0., S. 305 f,, Anmerkung 133.

%) So steht also hinter allem positiven Recht der ideale Begrift des
Naturrechts. Die lex humana fiihrt die Prinzipien des Naturrechts im ein-
zelnen aus, teils als blosse ,,conclusiones im ius gentium, teils durch An-
wendung auf Einzelfille (determinationes) im ius civile. Cf. S, th. I, 1 . 95
a2u 4,99 a3; I, 2 q 57 a 2 u. 3. Dazu Gierke, a. a. 0., S. 612, An-
merkung 259, W. Miiller, S. 21, und vortrefflich Antoniades, § 27, p. 76 f.



Gesetz, sondern einfach Gesetzesverderbnis?!). — Seine formale
Giultigkeit hat darum jedes menschliche Gesetz durch den Nach-
weis zu erbringen, dass es sich aus dem goéttlichen Gesetz oder
aus dem Naturgesetz ableiten liisst, seine materiale Giiltigkeit
wird aus seiner Zweckbestimmung erkannt, dem Gemeinwohl
zu dienen ?). Wo ein Gesetz diesen Bedingungen nicht entspricht,
ist es ungiiltiz und besitzt keine verpflichtende Gewalt3). —
Damit aber stellt uns Thomas vor die Konfliktsfrage: wie sollen
sich die Untertanen eines Staatswesens gegeniiber ¢iner gesetz-
gebenden Macht verhalten, deren Gesetze offenkundig ungerecht
sind und dem gottlichen Recht oder dem Naturgesctz wider-
sprechen ?

In ihrer Allgemeinheit ist die Frage nach den geschilderten
Voraussetzungen schon ehtschieden. Ein Gesetz, dem die for-
malen oder materialen Bedingungen zu seiner Giiltigkeit fehlen,
kann an sich niemanden verpflichten. — Dennoch tréigt Thomas
offensichtlich Bedenken, diese Folgerung im Sinne der vor-
behaltlosen Anerkennung eines aktiven Widerstandsrechts gegen
ungerechte Gesetze und Regierungsmassnahmen zu ziehen. Unter
Umstéinden, so meint er, unter Berufung auf Math. 5, 40 f., kénne
man von seinem Rechte zuriicktreten und sich der Gewalt fliigen?).
Das sei insbesondere dann zu empfehlen, wenn Widerstand und
Aufruhr dem Volke am Ende mehr Schaden briichten als die
passive Unterwerfung unter eine tyrannische Regierung?®. Er
erinnert an die Stelle des zweiten Petrusbriefes, wonach man
nicht nur den guten und gemiissigten, sondern auch den schlimmen
Herrschern sich unterwerfen miisse. Auch das Verhalten der
Christen gegeniiber den romischen Kaisern in der Zeit der
Christenverfolgungen scheint ihm ein Beweis dafiir zu sein,
dass die passive Duldung des Unrechts mehr der christlichen
Gesinnung entspreche als Widerstand und Aufruhr®). Nur in
personlicher Notwehr und in schuldloser Selbstverteidigung, so
erkliirt er in anderem Zusammenhange, sei gewaltsamer Wider-
stand, ja selbst die Totung eines Tyrannen gestattet. Nur diirfe

" piam non erit lex, sed legis corruptio®. S. th. I, 1 q. 95 a 2.

HS.th. I, 1 q. 95 a 3, f. 96 a 4; 1, 2 q. 104 a 6.

" S.th. II, 1 q. 96 a 4 u. 6.

Y L. c a4

) 8. th. II, 2 q. 42 a 2 ad 3, de regim. princ. I, 6.

% De regim. princ. I, 6. — Der Aufruhr als solcher gilt ihm als Tod-
siinde (peccatum mortale), S. th. IT, 2 q. 42 a 1 u. 2,



auch dann der Tod des Tyrannen nicht eigentlich Absicht,
sondern nur ein zufilliges Ergebnis des Kampfes sein ). Schwer-
lich wird man hiernach Thomas zu den Verfechtern der im
Mittelalter weit verbreiteten Theorie von der Erlaubtheit des
Tyrannenmordes zihlen diirfen?®. — Die Selbsthiilfe einzelner
gegeniiber tyrannischer Willkiir scheint ihm in allen Fillen ein
fir den sittlichen und sozialen Bestand des Staates bedenkliches
Mittel 8).

) S. th. II, 2 q. 64 & 7, ,cum moderamine inculpatae tutelae ist die
Selbstverteidigung erlaubt, und zwar selbst dann, wenn dabei die Gefahr
besteht, den Gegner zu téten, ,,quia plus tenetur homo vitae suae providere
quam vitae alienae“. Auch dann darf aber die Tétung nicht die eigent-
liche Absicht (finis), sondern nur ein zufilliges (per accidens) Ergebnis des
Kampfes sein. Vgl. hierzu Max Lossen, Die Lehre vom Tyrannenmeord in
der christlichen Zeit. Festrede zur Feier des 135. Stiftungstages der k. b.
Akademie der Wissenschaften zu Miinchen, 1894, S. 15.

%) Zwei Stellen in seinen Schriften scheinen allerdings sich fiir die Er-
laubtheit des Tyrannenmordes ausznsprechen. Die wichtigste findet sich in
der Jugendschrift des Thomas, dem Sentenzenkommentar II, Sent. d. 44
g. 2 a 2. Sol. obj. 4 u. ad 4 u. 5. Hier wird die Frage erortert, ob jemand
einem gewaltsamen Usurpator gehorchen miisse, und dabei auf Cicero, de
officiis I, c. 8, § 26, verwiesen, der die Morder Cisars als Tyrannenmdirder
lobe. Aber Thomas bemerkt dazu, dass dieses Lob eben nur darum gerecht-
_ fertigt sei, weil Cidsar als Usurpator nur durch Gewalt und nicht auf dem
Wege des Rechtes zur Herrschaft gelangt sei. Daher konnten seine Morder
¢lauben, durch ihre Tat das Vaterland zu retten. — Ganz anders liegt die
Frage gegeniiber dem zwar rechtmiissigen, aber ungerecht regierenden
Herrscher, also dem Tyrannen im ethischen Sinne. (Miiller, a. a. 0., S. 73.)
Hier entscheidet sich Thomas offensichtlich gegen das Recht des Tyrannen-
mordes, siche de regim. prine. I, 6. Denn die von Lossen, a. a. 0., S. 45,
Anmerkung 17, angefithrte Ausserung aus Kapitel 10 der gleichen Schrift,
fortassis autem nec fidelitati contrarium reputabitur secundum opinionem
multorum, si tyrannicae nequitiae qualitercumque obvietur®, ist so unbe-
stimmt gehalten, dass daraus nichts gefolgert werden kann. — Entschei-
dend ist meines Bedenkens die Tatsache, dass er die von den Anhiingern
der Erlaubtheit des Tyrannenmordes wie Johannes von Salisbury zur Begriin-
dung ihrer Theorie angefiihrten alttestamentlichen Beispiele als nicht stich-
haltig abweist, sie durch das Gegenbeispiel widerlegt, dass die Morder des
Konigs Joas nach dem Gesetz gestraft worden seien und im iibrigen die
Theorie aus dem Neuen Testament und dem Verhalten der alten Christen
als unchristlich erweist. De regim. prine. I, 6. — Fiir Johannes von Salis-
bury siehe Polycrat. III, 15 (eine sehr merkwiirdige Begriindung), IV, 1—3
VIII, 17—20; vgl. Schaarschmidt, Johannes Saresberiensis, S. 160 f., 349;
Lossen, S. 12f.

%) De regim. princ. I, 6. Im ganzen kann bei Thomas nur von einem
asehr verklausulierten Revolutionsrecht gesprochen werden, vgl. Troeltsch,
a. a. 0, S. 309, Anmerkung 134.



— 43 —

Anders allerdings wenn der Staat als Gemeinwesen selbst
seine Interessen gegeniiber der Willkiir des Tyrannen zu schiitzen
unternimmt. Verkennt dieser seine Pflicht gegeniiber dem Staats-
wesen, stellt er seine personlichen Launen, seine selbstsiichtigen
Wiinsche hoher als das allgemeine Wohl, so kann die Gemein-
schaft, die ihn oder seine Dynastie zur Herrschaft berufen,
»publica autoritate“ und ohne Verletzung des Treuverhiltnisses
seine Absetzung verfigen. Von einer Verletzung der Treue
gegeniiber dem Fiirsten konne in diesem Falle schon darum
nicht geredet werden, weil dieser zuerst als ,minister publicac
utilitatis“ !) Pflicht und Treue verletzt habe. Mit Beispielen aus
der romischen Geschichte erlidutert Thomas das Recht dieses
Verfahrens %). — Wir sehen, sein monarchischer Patriarchalismus
findet seine Grenzen in dem Augenblick, wo er zu dem idealen
Staatszweck in Gegensatz geriit. Stellt sich, so diirfen wir den
thomistischen Gedanken ausfiihren, der First ausserhalb des
sittlichen Rechtsverbandes, den die Staatsgemeinschaft darstellt,
so verliert er auch sein Recht innerhalb dieser Gemeinschaft.
Seine Verfiigungen verlieren ,per contrarietatemn ad bonum
humanum* ®) Gesetzeskraft, er selbst seine beherrschende Stel-
lung im Gemeinwesen, mit der er ja diesem, nicht sich selbst
dienen sollte. — Im Zusammenhang mit diesen Erorterungen
streift Thomas auch die Frage, wie der Entartung der Monarchie
in die Tyrannis vorgebeugt werden konne, und er empfiehlt
zu diesem Zweck eine Beschrinkung der monarchischen Ge-
walt4). — An anderer Stelle hat er sich zugunsten einer ,ge-
mischten“ Verfassung ausgesprochen, in der neben dem Konige
ein vom Volk nach Massgabe ihrer Tichtigkeit gewiihlter Kreis
von Aristokraten die Regierungsgewalt auszuiiben héitte *). Wich-
tiger jedoch als die Tatsache, dass sich Thomas in gewissem
Sinne als Anhiinger der modernen konstitutionellen Monarchie

) De regim, princ. I, 14.

) L.e. I, 6. Auch im Kommentar zur Politik spricht sich Thomas fiir
das Recht der Revolution in diesem Sinne aus, S. 487, 553 u. 593, bh. Bau-
mann S. 133, 141 u. 137.

) S. th. II, 1 q. 96 a 4.

Y) De regim. priunc. I, 6.

) S. th. I, 1 q. 95 a 4, 8, q. 105 a 1; vgl. dazu Gierke, a. a. 0., 8. 577,
Anmerkung 165; Antoniades, S. 21 ff.; Miiller, S. 85 f.; Endres, J. A.; Thomas
von Aquin, S. 80, und des gleichen Verfassers Geschichte der mittelalter-
lichen Philosophie im Abendlande, 8. 150 f.



zu erkennen gibt, ist seine Anniherung an den Gedanken der
Volkssouverinitit, den er damit vollzieht. Nicht dass er ihn
klar ausgesprochen oder durchgebildet hétte. Die rationalistische
Konstruktion, wonach der Staat durch ein ,pactum subiec-
tionis* entstanden sei, demzufolge das Volk die Herrschafts-
befugnisse auf den Fiirsten iibertragen habe, liegt ausser seinem
(Gesichtskreise!). Wohl aber gilt ihm der Staat als ein Zweck-
gebilde, dessen Ziel die Wahrung des Gemeinwohls fiir die von
ihm befasste Gemeinschaft im ganzen ist. Fiir dieses Zweck-
gebilde die geeignete Verfassung, die beste Form zu finden, ist
Sache der praktischen Vernunft?) und kann der Entscheidung
eines einzelnen oder auch cines vom Volke gewihlten Ver-
tretungskorpers anheimgegeben werden. Aber Recht und Ver-
fassung, die so gebildet werden, sind menschlichen Ursprungs?®).
In eigentiimlicher Weise schiebt auch hier wieder Thomas die
Begriffe des ahsoluten und des relativen, den geschichtlichen
Bedingungen angepassten Naturrechts ineinander. Denn ab-
solutes Naturrecht und darum auch fiir die Menschheit vor dem
Sindenfalle eine Notwendigkeit, ist die Geltung einer ge-
setzlichen Ordnung, die Herrschafts- und Unterordnungsverhéilt-
nisse mit sich fithrt; sie ist dann allerdings ein dominium, bzw.
ein subiectio liberorum®). Dagegen ist die Art, wie nun unter
den Verhiltnissen dieser der Siinde, insbesondere dem selbst-
siichtigen Begehren einzelner anheimgegebenen Welt die Herr-
schaft in einem Staate begriindet und ausgeiibt wird, so sehr
menschlichen Rechtes, dass sie in einen vollen Widerspruch
zu der von dem absoluten Naturrecht geforderten idealen Staats-

) Zu den mittelalterlichen Theorien iiber die Entstehung des Staates
vgl. Gierke, a.a. 0., S. 228 f. Die Theorie des ,,pactum subjectionis* findet,
sich bei dem jiingeren Zeitgenossen des Thomas von A., Engelbert v. Vol-
kersdorf, Abt von Admont, 1250—1311, de ortu, progressu et fine imperii
liber, ¢. 2. In spéterer Zeit vertreten sie Marsilius von Padua, Occam,
Nicolaus Cusanus u. a., siehe Gierke, S. 569, Anmerkung 138, S. 570 £., 573,
Anmerkung 151, 8. 579 f., 589 f. ‘

) Comm. ad. Polit., p. 366, ,ratio... constituens civitatem®, w. 1. e.
I, 1, cf. Aristoteles Polit. I, 2 1253 a 29, ,civitates sunt institutae humana
industria’. Dazu die ganz rationalistische und utopische Konstruktion de
regim. prine. I, 13.

%) S. th. II, 2 ¢. 10 a 10. ,,Considerandum est quod dominium et prae-
latio introducta sunt ex iure humano.

%) De regim. princ. I, 1, ¢f. S. th. I, q. 96 a 4.



45 —

ordnung treten kann, die Gerechtigkeit und Gemeinwohl zum
Ziele nehmen soll!). — Wo dieser Widerspruch offen zutage
tritt, da mag das Volk zur Selbsthiilfe greifen, um dem durch
die Tyrannenherrschaft verletzten staatlichen Rechtsgedanken
zu seinem Recht zu verhelfen.

Thomas bespricht nun auch die Moglichkeit, dass die Macht
des Volkes zu solcher Selbsthiilfe gegeniiber der Gewalt des
Tyrannen nicht ausreicht. Fiir diesen Fall empfiehlt er das Gebet
als das beste Mittel, das Herz des Tyrannen durch die gottliche
Gnade zur Milde zu stimmen oder in einer anderen Art die
Hiilfe Gottes zu erlangen?). Daneben aber kennt er noch einen
anderen Weg, um sich gegen tyrannische Willkiir zu sichern.
Er deutet ihn etwas unbestimmt an mit dem Satze: ,Gehort
es zum Recht eines Oberen, fiir die Gesellschaft einen Konig
auszuersehen, so ist von ihm Hiilfe gegen des Tyrannen Bosheit
zu erwarten.* Er erliutert ihn dann durch ein Beispiel aus
der jiidischen Geschichte aus der Zeit des Augustus und Tiberius?).
An anderer Stelle ist Thomas sehr viel deutlicher geworden und
hat mit seiner Meinung, wie das in dem angefiithrten Satz an-
gedeutete Verfahren auch fiir scine Zeit wirksam gestaltet werden
konne, nicht zurickgehaltent). — Denn auch der Begriff des
Tyrannen ist noch einer Verdunkelung fihig, dann nimlich,
wenn dieser nicht nur das menschliche, sondern auch das gott-
liche Recht offen verletzt, indem er vom Glauben abfillt und seine
Untertanen zur Idolatrie verfithrt. Dann gilt schon fiir diese
die unbedingte Pflicht, ihm den Gehorsam zu versagen und
offenen Widerstand zu leisten®). Aber Gericht und Urteil hat
in diesem Falle der zu sprechen, der zur Wahrung des gott-

_—

) Am deutlichsten stellt diese Unterscheidung der Sentenzenkommen-
tar heraus. II Sent. 44 q. 1 a 2 Sol, q. 2 a 2 Sol. Hier wird scholastisch
die Form der Herrschaft, die als solche dem géttlichen Naturgesetz ent-
Stammt, von der menschlichen Art ihres Ursprungs und ihrer Ausiibung
unterschieden. Einen ganz #hnlichen Gedankengang verfolgt der Kom-
mentar zum Romerbrief (in ep. ad Rom. 13, 1); vgl. hierzu: Antoniades,
A a 0, 8. 98 f.

*) De regim. princ. I, 6 (letzter Abschnitt),

) L. e

) Dass Thomas unter dem ,,Oberen®, von dem Hiilfe gegen die tyran-
nische Herrschaft zu erwarten sei, in erster Linie den romischen Papst
gemeint habe, bemerkt mit Recht Lossen, a. a. O., S. 15.

®) 8. th. II, 1 q. 96 a 4, unter Berufung auf Apostelgesch. 4, 19.



— 46 —

lichen Rechtes auf Erden berufen ist, der Papst. Die von ihm
verfiigte Exkommunikation gegen einen vom Glauben abge-
fallenen Firsten entbindet dessen Untertanen ipso facto von
der Gehorsamspflicht und dem ihm geleisteten Treueide!). Die
Strenge des kirchlichen Verfahrens wird durch die Gefahr be-
eriindet, dass der Glaubensabfall des Firsten auch die ihm
Untergebenen zu gleichem Schritt veranlassen kénnte. Aus eben
diesem Grunde kann die Kirche auch nicht dulden, dass ein
ungliubiger Herrscher ein schon im christlichen Glauben lebendes
Volk seiner Herrschaft unterwerfe ). Nur dann ist eine solche
Herrschaft rechtlich zuliissig, wenn sie schon bestand, che die
ihr Unterworfenen den christlichen Glauben annahmen. Aber
auch in dicsem Falle ist die Kirche befugt, durch eine Anord-
nung oder eine feierliche Sentenz dieses Recht aufzuheben,
weil die Ungliaubigen mit Recht wegen ihres Unglaubens die
Herrschaft iiber die Gldubigen zu verlieren verdienen?). Kr-
giinzen wir diese Sitze noch durch die Ausserung, dass dic
Kirche auch wegen zeitlicher Schiidigungen des Néchsten, in-
sofern in ihnen eine Todsiinde gegen das (Gebot der Liebe be-
gangen werde, die Strafe der Exkommunikation verhingen
kann*), und erinnern wir uns der Tatsache, dass ein Exkom-
munizierter nach mittelalterlich-kirchlichem Recht ohne weiteres
seine Herrschaftsrechte verlor®), so sehen wir Thomas in be-
denklicher Weise sich der Wiklifitischen Lehre nihern, wonach
ein Herrscher in Todsiinde kein wahrer Herrscher mehr seif).
Wohl hat er sich dieser Folgerung erwehrt?), mit seinem Systemn
aber ist sie unweigerlich verwachsen. Denn diesem sind die

) S. th. II, 2 q. 12 a 2, ,,quam cito aliquis per sententiam denuntia-
tur excommunicatus propter apostasiam a fide, ipso facto eius subditi sunt
absoluti a dominio eius et iuramento fidelitatis, quo ei tenebanturt.

% S. th. II, 2 q. 10 a 10, ,,nullo modo permittit ecclesia, quod infideles
acquirant dominium super fideles, vel qualitercunque eis praeficiantur in
aliquo officio“.

5 L. ¢. Die gegenteilige Behauptung bei Miiller, a. a. O., S. 31, ist
unrichtig.

%) ,,Ecclesiae licet pro temporalibus damnis excommunicare,” Tom.
VII, p. 815. Dist. 18 q. 2 a 1 questiunc. 3. Dazu die Begriindung L. c. p. 816
sol. (Edit. Parm. 1852 ff.), b. Thoemes, Commentatio etc., p. 138.

%) Decret. Grat. ¢. 4 C., XV, q. 6, siehe Miiller, S. 48 f., Anmerkung 5.

%) Art. damn. 15 u. 17, b. Gierke, a. a. O., S. 566, Anmerkung 130.

) S. th. II, 2 q. 12 a 2 obj. 3 u. ad 3; vgl. Miiller, a. a. 0., S. 71.



rechtlichen Wirkungen der religios-sittlichen Strafgewalt der
Kirche nun einmal einverleibt. Das Exkommunikationsrecht der
Kirche korrespondiert eben auch in seinen Folgen der Straf-
gewalt des Staates gegen den Verbrecher?').

Am sinnfilligsten tritt dieses Verhiltnis in dem Ketzerrecht
der Kirche zutage, zu dessen dogmatischen Anwalt sich Thomas
gemacht hat. Seine Ausfithrungen aber sind von der Anschauung
geleitet, dass der Staat ein Glaubensstaat und darum zum recht-
lichen Schutz des religiosen und kirchlichen Lebens verptlichtet
ist?). Die Kirche hinwiederum erscheint als ein Rechtskorper,
der nach seiner Zweckbestimmung und seinen Befugnissen allen
anderen Rechtsverbinden, insbesondere dem Staat, liberlegen
ist®). Zwar soll jene keine Gewaltpolitik fiir den Glauben in
dem Sinne treiben, dass sie sich fir die zwangsweise Bekehrung
der Heiden und Juden bemiihte*), aber im Bereiche ihrer Ge-
meinschaft kann sic keine Zerstorung des Lebensgrundes, den
sie im christlichen Glauben besitzt, dulden®). Schon gegen die
Schismatiker, die sich der rechtlichen Einheit und Regicrung
der Kirche entziehen, will Thomas mit Zwangsmassnahmen

S, th. II, 2 q. 99 a 4 ad 2, ,,oportuit supra poenam excommunica-
tionis adhiberi aliquam temporalem poenam, ad coercendum homines qui
spiritualia contemnunt®.

*) Bedingung fiir die Giiltigkeit eines Gesetzes ist ,quod religioni
congruat“, S. th. II, 1 q. 95 a 3; es ist ungiiltig und nicht verpflichtend
»per contrarietatem ad bonum divinum“, L. c. q. 96 a 4; cf. de regim. princ.
I, 14 w. 15, ,principes saeculares ex officio ecclesiam defendere debent.
Tom. XV, p. 5, Opusc. 1, b. Thoemes, p. 138. Aussere Gottesverchrung ist
fiir Thomas schon eine Forderung des Naturgesetzes (S.th. 11, 2 q.85a 1,
q- 81 a 2 ad 3; S. c. Gent. ITI, 120), die der Staat natiirlich unter seinen
Schutz zu stellen hat. Uber den Charakter des thomistischen Staatsbegriffs
als Glaubensstaat siehe Miiller, a. a. 0., S. 38 f.

3) ,ecclesia Christi est inter omnes respublicas ant societates recte
ordinatas a Christo superior®, s. Gerson Op. III, p. 27. Randuf de mod. un.
¢. 2 ib. II, p. 163, b. Gierke III, 540, Anmerkung 51.

Y S.th. 101, 2 . 10 a 8, mit der Begriindung ,quia credere volun-
tatis est.«

*) pinfideles qui quandoque fidem susceperunt et eam profitentur . . .
Sunt etiam corporaliter compellendi, ut impleant, quod promiserunt et te-
Tleant quod semel susceperunt“, l. c. — Daher kann die Kirche nur aus
dussern Riicksichten, niemals prinzipiell Toleranz gegen Ungliiubige und
Hiretiker iiben, 1. c.a 11. Der Verkehr mit Apostaten ist durchaus ver-
boten. 8. th. II, 2 q. 10 a 9.



= 4B s

cingeschritten wissen!). Gegen die Héretiker scheint ihm die
Anwendung der Todesstrafe eine Forderung des Selbstschutzes
fir die Kirche?). Wenn die weltliche Macht die Geldfilscher
mit dem Tode bestrafe, um wieviel mehr verdienten das die der
Hiresie Uberfiihrten, die mit dem Glauben das Leben der Seele
filschten®. Er beruft sich auf die Ausserung des Hieronymus,
Arius sei nur ein Funke gewesen; da man ihn aber nicht so-
gleich ausgeloscht habe, sei durch ihn der ganze Erdkreis in
‘Brand gesetzt worden*). Das Wort des Herrn, man solle das
Unkraut wachsen lassen bis zur Ernte, um nicht mit ihm auch
den Weizen zu verderben, scheint der orthodoxen Selbstgewiss-
heit des Thomas kein Hindernis fiir das von ihm geforderte
Verfahren, da ja das schiidliche Wesen der Hiretiker fiir die
Kirche vollkommen kenntlich und somit die Gefahr einer Ver-
wechslung mit den Gliubigen gar nicht vorhanden sei®). Nur
darin prigt sich auch fiur ihn der urspriinglich rein geistliche
und religiose Charakter der Kirche aus, dass ihre Diener sich
an der Vollstreckung der Todesurteile unmittelbar nicht be-
teiligen diirfen ®). Diesen ,Teil der heiligen Pflichten“ tiberlassen
sie nach einem Worte des Johannes von Salisbury, der welt-
lichen Gewalt, da er den Hénden des Priestertums unwiirdig er-
scheint 7).

Die Dienstpflicht, die der Staat der Kirche auf dem Ge-
biete des Glaubensschutzes zu leisten hat, ist im tbrigen eine
allgemeine, aus dem Verhiltnis beider Gewalten erwachsene
Notwendigkeit. — Wir haben zuvor darauf hingewiesen, dass
sich der, mittelalterliche Kirchenbegriff als ein so umfassender
darstellt, dass er die ganze Menschheit umschliesst ®). Die ein-

) S. th. II, 2 q. 39 a 4. obj. 3. :

) 8. th. II, 2 q. 11 a 3. Riickfillige Apostaten sind daher selbst im
Falle ihrer erneuten Bekehrung mit dem Tode zu bestrafen. L. c¢. a 4 ad. 1.

% S. th. II, 2 q. 11 a. 3.

9 L. e

5 L. ¢

“) S. th. II, 2 q. 64 a 4 u. q. 99 a4 4. Siehe auch K. Werner, a. a. 0.,
I1, 595.

") Polycrat. IV, 3: ,Est ergo princeps sacerdotii quidem minister et qui
sacrorum officiorum illam partem exercet, quae sacerdotii manibus videtur
indigna.“

%) Siehe hierzu meine Betrachtungen iiber das Verhiiltnis der christ-
lichen Ethik zu Staat und Kultur. IV. Internat. Kirchl. Zeitschrift, 1917,
S. 227.



— 49 —

zelnen Staaten und staatlichen Gewalten sind ihm eingegliedert
und untergeordnet. Denn rdaumlich und zeitlich ist das Wesen
der Kirche das iibergreifende’). Auch in seinem Werte und in
seiner Zweckbestimmung steht es weit hoher als das im Natur-
grund verankerte Wesen des Staates. Geistig-sittlich und meta-
physisch ist es diesem iiberlegen. Denn die Kirche beruht auf
unmittelbarer gottlicher Stiftung und Offenbarung. Das Gesetz
Christi, das sie der Welt verkiindet, bedeutet die absolute Voll-
endung des geistig-sittlichen ILebens. Dagegen erscheint das
Naturgesetz nur als eine Ableitung aus dem goéttlichen Gesetz.
Dazu ist es im Staate, wo es sich auswirkt, noch gehemmt durch
die Wirkung der Siinde, in seiner Anwendung beschriinkt durch
die zeitlichen Bedingungen des geschichtlich-sozialen Lebens. —
Daher bedarf der Staat — will er nicht auf der niederen Stufe
des Naturstaates stehen bleiben — der Leitung durch die gott-
lich inspirierte Kirche. Wie die Secle dem Korper Richtung
und Ziel der Bewegung vorschreibt, so soll auch die geistliche
der weltlichen Gewalt selbst in weltlichen Dingen ihre Weisungen
geben ®). Bedarf doch ganz allgemein die natiirliche Vernunft der
gottlichen Erleuchtung und Offenbarung, um iiber die der Philo-
sophie erreichbare Erkenntuisstufe zur letzten Wahrheit, die uns
allein die Theologie enthiillt, fortzuschreiten. Erst diese — die
heilige Weisheit der Kirche — zeigt uns das letzte iibernatiir-
liche Ziel unseres Denkens und Wollens: die Seligkeit, die im
Genusse der gottlichen Wahrheit liegt?®). So erreichen denn alle
menschiichen Ordnungen und Krifte ibre letzte Vollendung,
indem sie sich von dem Gnadenlicht der Kirche durchdringen

e ——

') Ecclesia catholica universalis ad locum, quia est per totum mundum.
Dabei wird noch unterschieden zwischen der Kirche auf Erden, im Himmel
und im Purgatorium. — universalis ad condicionem hominum: denn ihr
gehoren alle an; est universalis quantum ad tempus: sie dauert bis zum
Ende der Welt; ,post consummationem saeculi remanebit in coelo“.
Tom. XVI, Opusc. 7, art. Sanct. Eccles. Cathol. b. Thoemes, 1. ¢. p. 1111.

?) nPotestas saecularis subditur spirituali sicut corpus animae“. S. th. I
2q.60 a 6 ad. 3. Das schon in der alten Kirche verwandte, iibrigens
stoischem Gedankenkreise entstammende Bild ist im Mittelalter sehr héufig.
Siehe Miiller, S. 46, Anmerkung 1, Gierke III, 526. Anmerkung 20. Ahuliche
Vergleiche namentlich auch bei Johannes von Salisbury, Polycrat. V, 1ff.
siehe Schaarschmidt a. a. O., S. 347 f.

®) de regim. prinec. I, 14, vgl. Johannes von Salisbury, Polycrat. IV, 6
und §. th. II, 1 q. 91 a 4.

Internat. kirchl, Zoitsohrift, Heft 1, 1918, 4



— H0 —

und erleuchten lassen. Fiir die thomistische Weltanschauung
aber ist es selbstverstindlich, dass sich dieses Stufenverhiltnis,
das fir das natiirlich gebundene Wesen des Staates in seinem Ver-
hiiltnis zu dem Ubernatiirlichen Wesen der Kirche gilt, in ¢inem
rechtlichen Verhiltnis der Unter- und Uberordnung beider Michte
zueinander auswirkt. Solange die Gottesverehrung wie bei den
Heiden und Juden den Gewinn zeitlicher Giiter zum Zweck
hatte, so filhrt die Schrift iiber das Fiirstenregiment aus, war
die gegebene Folge, dass die Priester den Konigen untertan
waren. Im neuen Bunde dagegen, wo durch das Priestertum
die Menschen zu den jenseitigen himmlischen Giitern gefiihrt
werden, ,miissen im Gesetz Christi die Konige den Priestern
unterworfen sein“. Denn mag auch die hochste Leitung der
menschlichen Dinge dem Konige iibertragen bleiben, das Ziel
durch tugendhaftes Leben Gott und die Seligkeit zu erlangen,
ist nicht Sache einer menschlichen, sondern der gottlichen
Leitung und Regierung, daher des Gottmenschen Jesu Christi.
Von ihm aber ist das konigliche Priestertum auf die Priester,
hauptsichlich aber ,,den Oberpriester, den Nachfolger des Petrus,
den Stellvertreter Christi, den romischen Bischof iibergegangen,
dem alle Konige des christlichen Volkes untertan sein miissen
wie dem Herrn Jesu Christo selber“?), Die kirchlich iiber-
ragende Stellung des Papstes?) greift also auch auf das Gebiet
der weltlichen Regierung iiber. Thm kommt der Gipfel der
geistlichen wie der weltlichen Gewalt zu?®). Er erscheint ge-
radezu als der universelle Monarch des ganzen christlichen
Volkes, ja von Rechts wegen der ganzen Welt4). Die Fiirsten
sind nur seine Vasallen®). — Der rechtlichen Bedeutung dieser
Siatze, die den Dualismus beider Gewalten im Prinzip aufheben

) de regim. prine. I, 14. ,Huius ergo regni ministerium . .. non terrenis
regibus, sed sacerdotibus est commissum, et praecipue summo Sacerdoti,
successori Petri, Christi vicario, Romano Pontifici, cui omnes reges populi
christiani oportet esse subditos sicut ipsi Domino Jesu Christo*.

¥) Siehe hierzu namentlich S. ¢. Gent. IV, 76, und Thoemes 1. ¢, XI. de
papa, p. 122 ff,

%) II. Sent. dist. 44 ad 4. ,Papa qui utriusque potestatis apicem
tenet scilicet spiritualis et saecularis®.

*) »papa universalis monarcha totius populi Chustlanl et de iure totius
mundi.* Weitere Belege fiir diese Meinung b. Gierke 1II, S. 522, Anmerk. 12.

) pin isto (scil. christiano) tempore reges sunt vasalli ecclesiae“
Quodlib. 12 q. 13 a 19 ad 2 et Thoemes p. 149.



— bl —

und die weltliche Macht nur noch als Lehenstriiger der geistlichen
erscheinen lassen!), ist Thomas nicht weiter nachgegangen?).
Auch fir unsere Betrachtung ruht ihr Wert vor allem darin,
dass sie den Abschluss des politischen Lebenssystems darstellen,
durch das Thomas die Losung aller in das Staatsleben ein-
greifenden sittlichen Fragen gesichert weiss.

Wir haben gesehen, wie er diese lL.osung in einer Reihe
von entscheidenden Fragen gesucht und gefunden hat. Nun
gilt es in einem abschliessenden Uberblick iiber das Ganze
seines Systems sich Klarheit dariiber zu verschaffen, welche
Werte es dem einzelnen und der staatlichen Gemeinschaft gibt
und beliisst; es gilt weiter ein Verstindnis dafir zu gewinnen,
welche Werte Thomas durch die kirchliche Disziplinierung des
gesamten sozialen Lebens sicherstellen moéchte. Dabei wird
sich zeigen, dass sich diese Werte insgesamt auf den Begriff
des gottlichen Gesetzes stiitzen und von ihm getragen werden.

Das Individuum lebt im Staate; aber sein geistig-sittliches
Leben geht nicht im Staate auf. Vielmehr lisst sich sagen, dass
sein hochstes Ziel — die Beseligung in Gott — ganz indivi-
dualistisch gefasst ist®). Kann sie doch nur von der Einzel-
seele fir sich erfahren werden. Der weltabgewandte Monch
scheint daher in der Lebensform der vita contemplativa die Hohe
der christlichen Ethik fiir Thomas zu bedeuten. — Aber auch
die Seligkeit kennt Abstufungen ihres Wesens. Ihre niederen
Grade konnen auch weniger vollendeten Individuen zufliessen,

') Dazu Gierke III, 529. Anmerkung 23.

%) Vgl. hierzu Cl. Bacumker, Die christl. Philosophie des Mittelalters,
1013, S. 402, dessen Formulierung uns nicht zutreffend scheint.

%) Umgekehrt erstreckt sich auch die gottliche Vorsehung nicht nur
auf das gattungsmiissige, sondern auch auf das individuelle Handeln der
verniinftigen Kreatur, also auch des Menschen. S. c. Gent. III, 113. “Sola
creatura rationalis dirigitur a Deo ad suos actus, non solum secundum
speciem, sed etiam secundum individuum.“ Begriindet wird das damit,
dass die verniinftigen Wesen die andern Geschopfe iiberragen ,et in per-
fectione naturae et in dignitate finis“. ,in perfectione naturae, quia sola
creatura rationalis habet dominium sui actus, libere se agens ad operandum.

. in dignitate autem finis, quia sola creatura intellectualis ad ipsum
finem ultimum universi swa operatione pertingit, scilicet cognoscendo et
amando Deum. S.c¢. Gent. III, 111. Damit ist der individuelle Selbstwert der
menschlichen Natur von Thomas anerkannt, vgl. iibrigens auch meine
Abhandlung: Thomas von Aquin, sein Verhiiltnis zum Christentum und zur
Philosophie. .Internat. kirchliche Zeitschrift®, 1911, S. 48.



so dass Thomas an der Behauptung festhalten kann: die Selig-
keit sei das Ziel fir alle, die in der kirchlichen Gemeinschaft
durch Glauben und Liebe miteinander verbunden sind.

Im Rahmen dieser Gemeinschaft hat nun auch der Staat
seine sittliche Aufgabe zu erfiillen. Gerade darin offenbart sich
sein Wesen als ,vollkommene Gemeinschaft“?!), dass er die
sittliche Erziehung des einzelnen gewiihrleistet. So will denn
Thomas auch den Jugendunterricht zur Staatsaufgabe gemacht
wissen ?). Aber dariiber hinausgreifend ist der Staat als sittlicher
Frzieher fur alle gedacht. Wird doch das tugendhafte Leben
der Biirger geradezu als Staatszweck erklirt. Verwirklicht aber
wird dieser, indem alle dem Gemeinwohl dienen. Die Unter-
stellung aller Sonderinteressen und Handlungen unter das Ge-
meinwohl fiihrt zur Gerechtigkeit, d.i. der Verfassung des Staates,
die recht eigentlich sein sittliches Wesen darstellt. Sieht man
nun aber niher zu, wie der Staat dic ihm eigene Gerechtigkeit
handhabt, so bemerkt man nur die im Grunde recht negativen
Funktionen des Schutzes und der Abwehr?®). Hier stosst man
auf die Tatsache, dass der Staat im Siindenstand hauptsichlich
ein Gewaltwesen geworden ist und sich als solches behaupten
muss. Das Recht der Selbsterhaltung wahrt er im ,gerechten
Krieg“ gegen Angriffe und Unbill von aussen*). Der inneren
Selbstzerstorung begegnet er durch die Strafgewalt, die er gegen
Verbrecher und Ubeltiter iibt. Dabei verdient hervorgehoben
zu werden, dass Thomas sehr stark den erziehlichen Zweck
der Strafe betont; sie soll der Besserung des Verbrechers dienen,
oder wo das, wie bei der Todesstrafe, durch ihre Natur aus-

1) Civitas = communitas perfecta. S. th. I, 1 q. 90 a 2 u. 3. — 1I,
2 q. 65 a2 ad 2. Comm. in proém. ad polit. libr. Aristot., p. 866 (bei
Thoemes, p. 481f.), vgl. auch de regim. princ. I, 1. Troeltsch, S. 343.

?) Thomas contra impugnantes ¢. 9. Comm. in Eth. Nik. VI, 11
(letzter Abschnitt), siehe Miiller, a. a. O., S. 36.

%) ,Strenge Eingrenzung auf irdische Interessen und formale Gerech-
tigkeit“ kennzeichnet auch nach Troeltsch, S. 340, den thomistischen Staats-
zweck.

%) Uber die Lehre vom bellum justum siehe S. th. II, 2 q. 40 a 1.
yutrum bellare sit semper peccatum® und II, 2 q. 188 a 3, obj. 5. — Uber
die Art der Kriegsfiihrung siehe IT, 2 q. 64a7,q.66 a 8 ad 1 u. q. 40 a 3.
Verbot des Kriegsdienstes fiir Kleriker. II, 2 q. 40 a 2. Corp. Jur. Canon.
c. 24. X. V,, 12. de homicidio, siehe zur ganzen Frage Miiller, S. 51 ff.
Antoniades § 33. :



geschlossen ist, wenigstens eine abschreckende Wirkung iiben ).
Der Zweckmiissigkeitsgedanke soll also fiir die strafende Ge-
rechtigkeit der massgebende sein, wobei als hochster Zweck der
Selbstschutz der staatlichen Gemeinschaft voranzustellen ist?).

Eine Zweckmissigkeitsfrage ist fiir Thomas auch die Eigen-
tumsordnung, die, nachdem sie einmal zugunsten des Privat-
eigentums entschieden ist3), aus Gerechtigkeitsgriinden den
Schutz des Staates fiir sich beanspruchen darf. Denn die
Gerechtigkeit fordert, dass jedem erhalten bleibe, was sein ist4).
Dazu wiirde mangelnder Eigentumsschutz zu einer Auflésung
der menschlichen Gesellschaft und des Staates fithren®). Aller-
dings ein absolutes Recht auf Sondereigentum und damit auch
ein unbedingtes Recht zum Schutz dieses Kigentums erkennt
Thomas nicht an. Fiir das absolute Naturrecht gilt der Gemein-
besitz. Aus ihm aber hat sich das Sondereigentum ,per adin-
ventionem rationis humanae“ instinktiv entwickelt als eine Not-
wendigkeit, die durch die menschliche Vernunft geboten wurde
und daher auch zum Bestandteil des ius gentium geworden ist ).

) S. th. Il, 1 q. 87 a 3 ad 2.

) Sclbstschutz der Gesellschaft als Zweck des staatlichen Strafrechts.
S. c. Gent. III, 146, wo das in der mittelalterlichen Sozialphilosophie hiufig
gebrauchte Bild des Arates, der ein schidliches Glied des Kérpers zur
Erhaltung seiner Gesundheit entfernt, verwandt wird, vgl. ferner S th. II,
1'q. 9 a2 II, 2 q. 64 a 2 ad 3. ,hominem peccatorem occidere potest
esse bonum, sicut occidere bestiam.“ — Auch die von Gott gewollte sitt-
liche Weltordnung sieht in der Strafe ein Mittel zu ihrer Erhaltung.
S. ¢. Gent. ITI, 144. 8. th. II, 1 q. 87 a 1. — Daher sind die Richter ,di-
vinae providentiae exsecutores®. S. th. 1I, 2 q. 64 a 2 ad 2. Strafzweck:
¢mendatio personae peccantis und quies reipublicae. S. th. 11, 2 g. 68 a 1,
¢f. 8. ¢. Gent. III, 145.

%) Zweckmiissigkeit des Privateigentums. S. th. 11, 2 q. 66 a 2, cf. g.
9T a 3.

9 L. c q. 66 ab.

® L. ¢. a 6.

%) S. th. II, 2 q. 66 a 2 ad 1. Hiernach sind ,absolut betrachtet* alle
Giiter urspriinglich in gemeinsamem Besitz, siehe O. Schilling, Reichtum
und Eigentum in der altkirchlichen Literatur, S. 214 u. 216, u. Antoniades,
S. 64, ¢f. auch S. th. I, 2 q. 57 a 3. Der Sachverhalt erhellt am deutlich-
sten aus 8. th. II, 1 q. 14 a 5, wo sich Thomas mit der Meinung des Isi-
dorus (lib. V, Etymolog.) auseinandersetzt, dass communis omnium possessio
et una libertas dem Naturrecht angehoren; er bemerkt hierzu, dass eine
Mutatio per additionem auf diesem Gebiete eingetreten sei von der gleichen
Art, wie durch die kiinstliche Bekleidung des von Natur nackten Menschen;



— b —

Aber dieses Recht bleibt immer ein relatives, aus Zweckmaéssig-
keitserwigungen abgeleitetes, und in IFdllen dusserster Not tritt
daher das absolute Naturrecht des Gemecinbesitzes wieder in
Kraft!). Ganz allgemein aber steht der Anerkennung des Sonder-
eigentumsrechts die Verpflichtung zur Seite, aus dem ecigenen
Besitz die Notleidenden zu unterstiitzen?). Mit merkwiirdigen
Vorbehalten hat jedoch Thomas diese Pflicht umgeben; sie gilt
nur, weun der Empfianger in einer sichtlich dringenden Notlage
und kein anderer Helfer zur Hand ist und fiir den Gebenden
nur wenn er Uberfluss besitzt, der fiir ihn wahrscheinlicher
Vermutung gemiiss gegenwiirtig nicht notwendig ist?). Und zum
Notwendigen gehort, wie besonders dargelegt wird, auch der
standesgemiisse Unterhalt fiir ihn und seine Angehorigen4). Wir
sehen hier, wie Thomas bei der Auslegung der christlichen
Liebespflichten recht weltliche Uberlegungen zu Wort kommen
Liisst. Aber das hingt wieder auf das engste zusammen mit
seiner Teilung des Sittlichen in allgemein verbindliche Gebote
und in Ratschlige, die nur fir solche gelten, die den Weg der
christlichen Vollkommenheit beschreiten wollen. Die Gebote
aber lassen sich, falls das die weltliche Standesmoral erfordert,
weitgehende Finschrinkungen gefallen. — Hier macht sich eben
cin ethischer Relativismus geltend, der die Forderungen des ab-

sie sei geboten ,quia scilicet distinctio possessionum et servitus non sunt
inductac a natura, sed per hominum rationem ad utilitatem humanac
vitae“. — Die Behauptung M. de Wulfs (Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie, n. 274, p. 253), ,das Privateigentum gehért dem Naturrecht
an“, ist somit nur unter der vorgelegten Einschriinkung zuléssig. — Nicht ganz
zutreffend formuliert auch Gierke, a. a.0. 8.619, dazu Anmerkung 278. ,Die
Eigentumsordnung wurzelt in dem vom Staate schon vorgefundenen und
aus dem reinen Naturrecht ohne seine Vermittlung abgeleiteten jus gentiun,
weshalb auch die Kraft dieser Ordnung orworbene Einzelbefugnis ihr Dasein
keineswegs ausschliesslich dem Staat verdankt.” — Die Anerkennung der
im jus gentium gebotenen Ordnung schliesst den Beginn staatlichen
Lebens in sich ein. Die Eigentumsordnung entsteht also gleichzeitig mit
dem Staate als eine Ableitung aus dem jus naturale.

) S. th. II, 2 q. 66 a 7, ef. Antoniades, S. 65 f.

N 1.c a2 und 7.

) S. th. IT, 2 q. 32 a 5 ad 3.

) L. c. a 6. ,dicitur aliquid esse neccessarium, sine quo non potest
convenienter vita transigi secundum conditionem et statum propriae per-
sonae et aliarum personarum quarum cura ei incumbit¥, wobei dann der
personlichen Schitzung dessen, was dazu gehért, weitester Raum ge-
lassen wird.



soluten Naturgesetzes nur in ihrer Anpassung an die oft recht
fragwiirdigen Bedingungen des sozialen Lebens gelten lidsst.
Fir den ethischen Radikalismus des Christentums hat Thomas
in der Welt keinen Raum!); er ist auf das Ordensleben ver-
wiesen und auch dort steht er unter der strengen Aufsicht der
kirchlichen Disziplin 2).

Wie wenig die thomistische Sozialphilosophie daran denkt,
die sittlichen Gedanken des Christentums in politisch-soziale
Programmforderungen umzusetzen, wird auf das schirfste durch
ihre Stellung zur Sklaverei beleuchtet. Sie bringt gegen diese,
wie das mittelalterliche Denken {iberhaupt, keinen prinzipiellen
Widerspruch auf #). Die Sklaverei gehort zu den sozialen Lebens-
formen, die aus praktischen Griinden als nitzlich anerkannt
und deren rechtliche Giiltigkeit ertragen werden muss4). Nur
soweit nihert sich Thomas der altchristlichen Lehre, dass er
wie Augustinus eine urspriingliche Freiheit des Menschen nach
dem absoluten Naturrecht behauptet®). Ihm zufolge war der

') Daher behauptet Thomas auch der solchem Radikalismus ent-
sprungene urchristliche Liebeskommunismus in Jerusalem seci von den
Apostelu nur ,per modicum tempus* zugelassen worden, weil sie den
baldigen Untergang der Stadt und des jiidischen Volkes und den nur vor-
ibergechenden Bestand auch der christlichen Gemeinde daselbst voraus-
gesehen hiltten: dagegen sei der Kommunismus an den Orten, wo die
Kirche dauernden Bestand gewinnen sollte, von ihunen unicht eingefiihrt
worden. S. ¢. Gent. III, 135.

‘) Zu vorstehenden Ausfithrungen vgl. auch Troeltsch, S. 348 ff.

) pSklaverei und Sklavenhandel hat durch das ganze Mittelalter hin-
ttureh gedauvert und ist von der Kirche niemals prinzipiell verworfen
worden, Alle in theologischen Werken iiblichen Verherrlichungen des
Christentums, dass es im Mittelalter wenigstens die Sklaverci abgeschafft
habe, berulen auf krasser Unwissenheit oder verlogener Apologetik.“
Troeltseh, S. 356, Anmerkung 160, vgl. S. 313. Sehr wertvolles Material zu
dieser Frage bietet: J. Buchmann, Die unfreie und die freie Kirche in ihren
Beziehungen zur Sklaverei, zur Glaubens- und Gewissenstyrannei und zumn
Dédmonisuius. Breslau. 1873. § 4, S. 29 ff.

Y% S. th. II, 1 q. 94 a 5 ad 8. ,distinctio possessionum et servitus non
sunt inductae a natura sed per hominum rationem ad utilitatem humanae
vitae, et sic etiam in hoc lex naturae non est mutata nisi per additionem.“

) Zu Augustins Lehre vgl. E. Troeltsch: Augustin, die christliche
Antike und das Mittelalter. 8. 150, Anmerkung. Thomas von Aquin. S. th.
L e. ,communis omnium possessio et una libertas dicitur esse de iure
Daturali.“ cf. auch Innocenz III, de contemptu mundi I, 17. ,Natura liberos
genuit, sed fortuna servos constituit.*



. BB —

Mensch zuerst causa sui!) und nur seinem Vernunftgebote ver-
pflichtet. Erst in dem Augenblick, wo mit der Siinde die irra-
tionalen Michte der Sinnlichkeit uber ihn Gewalt erhielten,
verlor er die Herrschaft iiber sich selbst auch in dem weiteren
Sinne, dass er nun fremder Dienstbarkeit unterworfen wurde ¥,
Aber neben dieser Erklirung lduft noch eine andere aus ari-
stotelischem Gedankenkreise stammende einher. Hiernach ge-
héren Unterordnungs- und Herrschaftsverhéltnisse durchaus
schon dem absoluten Naturrecht an, wie es auch vor dem
Stindenfalle Geltung hatte. Jene sind aber eine Notwendigkeit
des sozialen Lebens iiberhaupt, das ohne sie nicht bestehen
konnte3). Sie sind iiberdies begriindet in der von Gott ver-
ordneten physischen und geistigen Ungleichheit der Menschen 4).
Nur darin bewirkt die Siinde einen Wandel dieser Verhiltnisse,
dass sie den Herrschenden veranlasst, den Selbstzweck der
menschlichen Natur in dem Untergebenen nicht mehr zu achten,
sondern ihn fir fremde Interessen zu benutzen %). Dadurch sinkt
der Sklave auf die Stufe eines Mittels fir fremde Zwecke herab,
und die Entwiirdigung seiner selbst, die darin liegt, wird als
Qual und Zwang zugleich empfunden®). Sein Zustand aber, den
das relative Naturrecht etwa in den Horigkeitspflichten rechtlich
festlegt, kann wohl gemildert, nicht aber aufgehoben werden.
Eine Milderung mag in dem cinigermassen stoisch anmutenden
(vedanken zu suchen sein, dass der Sklaveunstand nur den Korper,
nicht aber die Seele trifft”). Dariiber hinaus aber liegt eine

) S. th. I, q. 96 a 4. ,liber est causa sui, servus autem ordinatur ad
alium.“

3 Comm. in lib, Sent. II, Dist. 44 q. 1 a 3. ,Natura omnes homines
acquales in libertate fecit. — Creatura rationalis, quantum est de se, non
ovdinatur ad finem, ut ad alium, ut homno ad hominem, sed si hoc fiat, non
erit, nisi in quantum homo propter peccatum irrationabilibus creaturis
comparatur . . . et ideo talis praelatio hominis ad hominem ante peccatum
non fuisset.”

5 8. th. I, q. 96 a 4. ,Socialis autem vita multorum esse non posset,
nisi aliquis praesideret, qui ad bonum commune intenderet.”

S th. II, 2 q. 57 a 3. ef. I, q. 96 a 3 u. 4. vgl. auch Troeltsch,
S. 301, Aumerkung 132 und die Stelle aus dem Kommentar zur Politik,
b. Baumann, Staatslehre, S. 119.

5 S. th. I, q. 96 a 4.

8 L. c.

") 8. th. II, 2 4. 104 a 6 ad 1 u. . 122 a 4 ad 3. Comm. in Epist.
ad Titum III, lect. 2.



tatséichliche Milderung in dem von Thomas auch fiir den Sklaven
beanspruchten Recht der freien Eheabschliessung und in dem
Erziehungsrecht fiir seine Kinder, Rechte, die wiederum als durch
das Naturrecht fiir jeden Menschen gewéhrleistet anzusehen sind ).
Darin erschopft sich aber auch das thomistische Rechtsempfinden
gegeniiber dem Sklaven und Horigen. An eine Emanzipation
auf Grund ihrer christlichen Personlichkeitsrechte denkt er
iberhaupt nicht®). Diese Vorstellung liegt schon darum ausser
den Richtlinien seines Denkens, weil dieses vielmehr durch die
aristotelische Meinung bestimmt ist, dass ein Teil der Menschen
zur Pflege des geistigen Lebens und zur Herrschaft berufen sei,
cin anderer zu den schweren Dienstleistungen kérperlicher Hand-
arbeit. Diese Lebens- und Berufsbestimmung aber schliesst eine
Rangordnung der Stiinde in sich ein, die von Thomas in ihrem
Werte sichtlich stark empfunden worden ist. Aus einzelnen
seiner Ausserungen blickt in der Tat ,der aristotelische Herren-
und Junkerstandpunkt“ mit seiner Verachtung der banausischen
Berute deutlich hervor *). — Diese Minderschiitzung der korper-
lich arbeitenden Stiinde erklirt sich bei ihm um so leichter,
weil er zu einer positiven Bewertung der Arbeit eigentlich itber-
haupt nicht gelangt ist. Denn dass sie um der Lebenserhaltung
willen notwendig ist, wie Thomas ausfihrt, erscheint doch als
¢ine iberaus grobe Einschiitzung ihrer Ziele. Daneben aber
haben fir ihn nur die kirchlich-asketischen Zwecke der Arbeit

DS, th. IL 2 . 104 a 5. Auch das kanonische Recht erkannte das
freie Eheschliessungsrecht der Sklaven an: Decret. Greg. lib. 1V, tit. X,
tap. 1.  Servus contradicente domino matrimonium contrahere potest,
sed propter hoc non liberatur a servitiis Domino debitis.“ Das Recht der
Kiﬂdererziehung‘ in der viterlichen Religion verbleibt sogar den Juden,
von denen Thomas im iibrigen in seiner Schrift de regimine Judaeorum
hehauptet, sie seien wegen ihrer Verschuldung an Christus immerwihrend
der Sklaverei verfallen (sint vel essent perpetuae servituti addicti). Antoniades,
P. 69, vgl. S. th. I, 2 q. 10 a 12. Quodl, 2 q. 4 a T.

") Ausdriicklich lehrt er die lebenslingliche Dauer des Sklavenstandes.
S.th. II, 2 q. 10 a 10 ad 3. Der Sklave gehirt iiberhaupt nicht zum Staate.
S. th. 11, 1 q. 98 a 6 ad 2. Ganz in den aristotelischen Anschauungen
befangen sind auch Aegidius Romanus de regim. prine. II, ¢. 13—15 und
Engelbert v. Admont de regim. princ. Tract. I, e¢. 6. Siehe Heinr. Contzen,
Geschichte der volkswirtschaftlichen Literatur im Mittelalter. 2. Auflage.
1872, S. 89.

') Siehe hierzu Troeltsch, a. a. O., S. 316 und Anmerkung 137, sowie
Anmerkung 141, S. 318,



eine erwihnenswerte Bedeutung, dass sie néimlich vor verderb-
lichem Missiggang schiitzt und der Sinnlichkeit Ziigel anlegt,
dass sie endlich die Mittel fiir eine von religios-kirchlichen Ge-
sichtspunkten geleitete Wohltiatigkeit verschafft?).

Hier wie allerwirts tritt bei Thomas die Sorge hervor,
das Irdische irgendwie als Selbstzweck erscheinen zu lassen.
Von dieser Sorge ist denn auch seine Auffassung des Staates
und des staatlichen Lebens in allen Punkten durchdrungen.
Wohl bezeichnet er im Anschluss an Aristoteles den Staat als
eine vollkommene Gemeinschaft. Aber der Sinn dieser Bezeich-
nung ist bei ihm wesentlich abgeschwiicht. Er denkt nicht daran,
alle Lebensbediirfnisse des Menschen durch den Staat befrie-
digen zu lassen; er beschrinkt seine Vollkommenheit vielmehr
auf seine wirtschaftliche Selbstgeniigsamkeit und lisst dazu sein
soziales Wesen als eine Stiitze fiir das natiirliche, auf Gerechtig-
keit und Gemeinwohl eingestellte Tugendleben erscheinen. Aber
mit allem, was er leistet, bleibt er doch nur auf der Unterstufe
stehen, die die Gnadenethik zu i{iberbauen und zu vollenden
hat. Diese erst bietet dem einzelnen wie der Gemeinschaft dic
Moglichkeit, durch die christliche Wahrheit und Liebe das letzte
Vollkommenheitsziel, den Genuss der Seligkeit in Gott, zu er-
reichen. Am Wege hierzu steht als Gnadenvermittlerin die
Kirche mit ihren ewigen Werten und Giitern. Sie deutet mit
gebietender Hand das Naturgesetz, das in seiner Anwendung
aut die Vewicklungen des sozialen Lebens in den positiv recht-
lichen Normen der steten Riickbeziehung auf die ewige Ordnung
des gottlichen Gesetzes, dem es entstammt, bedarf, und dazu
in vielen Beziehungen auch der Erlauterung durch das Gesetz
Christi. So wird immer wieder die gewaltige Autoritiit der Kirche
angerufen?). Sie greift tief in das wirtschaftliche L.eben durch

1) S. th. II, 2 q. 187 a 3 bezeichnet als Zweck der Arbeit: ,ad victum
quaerendum, ad tollendum otium, ad concupiscentiae refrenationem, ad
eleemosynas faciendas.* Vgl. dazu Troeltsch, a. a. O,, S. 349, u. J. Baumann,
Die klassische Moral des Katholizismus. Phil. Monatshefte. 1879. S. 460. —
Die spiritualistische Monchsethik wusste die Arbeit vielfach iiberhaupt
nicht sittlich zu wiirdigen. So sagt Bonaventura: ,Von Christo, der doch
das Vorbild aller Vollkommenheit ist, lesen wir nicht, dass er irgendeine
Art von Arbeit getan habe.“ Medit. vitae Christi, c¢. 15. Opuse. II, 332.
Siehe Uhlhorn, christl. Liebestitigkeit. 1T, 128.

%) Siehe dazu die Bemerkungen bei Troeltsch, a. a. 0., S. 320.



— b5y —

ihr Zinsverbot ein?'), sie iiberwacht das geistige Leben der
Universititen ®), sie stellt letzthin auch die politischen Hand-
lungen der Fiirsten unter ihr abwigendes Urteil ®). Denn mit
dem Masse ihrer sozialen Verantwortung wichst auch ihre
Verantwortung gegen die Kirche.

Und wie diese das wirtschaftliche, geistige und politische
Leben mit ihren Gesetzen iiberwacht, so bindet sie den Menschen
auch in seinem Innersten, in seinem Gemiit und in seiner Liebe.
Wohl ist sie bereit, auch hier dem Natiirlichen sein Recht zu
geben. Sie erkennt die Pietiitspflichten im Bereiche der Familie,
insbesondere die Pflicht der Gatten- und Elternliebe, an4). Auch
die Vaterlandsliebe gilt Thomas als eine Pflicht, mit deren Ir-
fitllung wir allen Biirgern im Staate dienen?®). Aber wiederum
spannt sich um den begrenzten Kreis des Natiirlichen der un-
crmessliche Kreis des Ubernatiirlichen und Géttlichen. Auch
hier soll die GGnade die Natur nicht nur vollenden, sondern in
sich ziehen. Denn alle natiirlichen Liebespflichten sollen der
Gottesliebe entspringen und dadurch geheiligt werden ®. Seire

) Vgl hierzu meine Ausfithrungen in dem Aufsatz ,Thomas von
Aquin, sein Verhiiltnis zum Christentum und zur Philosophie“. ,Intern.
kirchl. Zeitschrift“. 1911. S. 57. Ferner Troeltsch, S. 346. Antoniades, § 22.
H. Contzen, a. a. 0, S. 72, 75 u. 76, besonders die Anmerkungen. Zur Um-
gehung des Zinsverbotes durch den lLeihenden siehe S.th.II, 2 q. 78 a 4,
damu Ziegler, Geschichte der christl. Ethik, S. 294 und Rietter, Moral des
hl. Thomas, S. 895. Interessante Ausfithrungen ncuerdings bei Joh, Wend-
land, Handbuch der Sozialethik, die Kulturprobleme des Christentums.
1916. S. 100 f.

") Thomas von Aquin, Tom. XV (KEd. Parm.), p. 12, opusc. 1. ¢f. Thoe-
mes, p. 137.

%) Siehe oben S. 18 ff.

Y) Fiir die Gattenlicbe und das Verhiiltnis der Ehegatten iiberhaupt
siche namentlich S. th. I, q. 92 a 1, wo die Erschaffung des Weibes ,in
adiutorium viri“ wesentlich gedeutet wird als ,in adiutorium genera-
tionis*, imnmerhin ist diese Deutung 1 c. ad 2 und a 2, 8, sowie a 3 stark
gemildert. Doch ist der Gedanke der patriarchalischen Mannesherrschaft
fiir das Familienverhiiltnis fiir Thomas massgebend, siche dazu Troeltsch, 302,
Anmerkung 132 und S. th. II, 2 q, 57 a 4. — Pietiitspflichten gegen die
Eltern siehe <. th. II, 2 q. 101 2 2 u. a 3 ad 3, sowie a 4 am Ende, ferner
q. 122 a 5,

*) Uber Vaterlandsliebe siehe S. th. II, 2 q- 101 al,cf. I, 1 q. 92 a1
2d. 3,11, 2 q. 31 a 3, obj. 3 u. q. 32 a 6.

®) Uber die Begriindung der Nichstenliebe aus der Gottesliebe siche
S th. II, 2 q. 44 a 2 ad 2. pdicendum quod Deus diligitur in proximo,
Slcut finis in eo quod est ad finem, cf. ad 4 und die Erlduterung a 7, siche



Vollendung aber gewinnt das geistig-sittliche Leben nur in denen,
die das natiirliche Begehren ganz tiberwunden haben und fami-
lien- und vaterlandslos nur noch ihrem kirchlichen Berufe und
der gottlichen Beschauung leben. Man hat daher abschitzig
die thomistische Ethik eine ,Iithik fir Bischofe und Monche“
genannt!). Das ist zuviel gesagt. Denn damit wird der Bereich
dieser Ethik auf den Kreis derer verengt, die das hochste Voll-
kommenheitsstreben bewiihren sollen. Aber iiber diesen Kreis
hinaus liegen fir Thomas noch weite Gebiete des Sittlichen,
die zu wiirdigen er sich offensichtlich bemiiht hat. Wir brauchen
uns nur daran zu erinnern, dass er dem Konige fiir seine Be-
wiahrung in den Regententugenden eine besondere Belohnung
im Himmel in Aussicht stellt, — Wie in dem kosmologischen
Welthild des Thomas und der Scholastik sich die verschiedenen
Sternkreise konzentrisch umeinanderschliessen, so auch die
verschiedenen Berufs- und Stiindekreise in dem Ausmass ihres
sittlichen Wertes. — Die weltlichen Berufskreise stellen dabei
wesentlich die natiirlichen Tugenden und in ihrem Verhiilinis
zueinander die herrschende unter diesen, die Gerechtigkeit, dar.
Die geistlichen Berufskreise sollen sich von den theologischen
Tugenden erfiillt zeigen und dadurch zu Vermittlern gottlicher
Gnade und Liebe auch fiir dic anderen Kreise werden. Aber
keiner der Kreise ruht in seinem sittlichen Werte in sich selbst.
Alle sind aufeinander bezogen, die weltlichen Berutskreise da-
durch, dass sie den Impuls zum iibernatiirlichen Gnadenleben,
das doch auch ihnen zufliesst, durch die dazu berufenen geist-
lichen Berufe empfangen, diese hinwiederum durch die Not-
wendigkeit die Gnadentugenden des Glaubens und der Liebe
durch Belehrung und Leitung der weltlichen Berufskreise zu
bewihren. So ist das Sittliche von Thomas auf die verschiedenen
Individuen und Stiinde mit der Bestimmung verteilt, sich in den
verschiedenen Formen und Kriften, in welchen es sich aus-
pragt, zu erginzen und auszutauschen. Der christliche Gedanke
des Reiches Gottes ist damit wirklich zu lebensvoller Anschauung

auch II, 2 q. 25 a 1. Sehr unbedeutend die Polemik dagegen bei Froh-
schammer, die Philosophie des Thomas von Aquin, S. 462. — Sachliche
Einwénde gibt Baumann. Klassische Moral der katholischen Philosophie:
Monatsheft 1877, S. 463 ffi — Zur Lchre selbst vgl. Werner II, 584,
Rietter, 339.

1) Ziegler, Geschichte der christlichen Ethik, S. 301.



und die Spannung zwischen der volliberwindenden Ethik des
Christentums und der auf die Beherrschung der natiirlichen
Welt angelegten Ethik, wic es scheint, zu gliicklichem Ausgleich
gebracht. In einem grossartigen Entwurf wire es hiernach der
thomistischen Ethik und Sozialphilosophie gelungen, die einander
cutgegengesetzten oder gar widerstrebenden Elemente mit-
einander zu verbinden und zu versohnen: die Welt der gott-
lichen Gnade mit der Natur, die iibernatiirliche mit der natiir-
lichen Ethik, das geistliche Wesen der Kirche mit den welt-
lichen Interessen des Staates.

Aber diese Versohnung und Ausgleichung gelingt doch nur
dadurch, dass das eigentiimliche Wesen der miteinander ver-
bundenen sittlichen Kriifte und sozialen Michte eine so starke
Umgestaltung erbihrt, dass sie nicht mehr das sind, was sie
threr urspriinglichen Bestimmung nach sein sollten. So besagt
der von Thomas iibernommene aristotelische Begriff des selbst-
genugsamen Staates, dass der Staat alle Lebensbediirfnisse seiner
(ilieder durch die Vollkommenheit seiner Lebensgemeinschaft
zu befriedigen vermoge und sie daher zur Gliickseligkeit tithre?).
Das kann natirlich in so weitgreifender Fassung, wic wir schon
ausfithrten, der mittelalterliche Denker nicht gelten lassen. Zum
tugendhaften Leben mag nach seiner l.ehre der Staat seine
Biirger anleiten, zur Gliickseligkeit kann sie nur die Kirche
fithren. ¥s ist also klar, dass dem thomistischen Staatsbegriff
sehr viel von der Vollkommenheit fehlt, die ihm Aristoteles
Zugeschrieben hatte. Thomas hiillt zwar noch den édusseren Be-
griff fest, aber nicht mechr die Sache. Und dieser Degriff ver-
fitichtigt sich bei niherer Priifung immer mehr. Denn vor allem
die Befugnis ist dem Staate entfallen, die schliesslich doch die
Bedingung der Existenz fiir cin Staatswesen ist: er kann aus
cigener Macht kein Recht mehr schaffen. Alles Recht findet er
vielmehr vorgebildet im Naturrecht; er kann daraus Folgerungen
zichen, er kann es anwenden und werten, — aber das bricht
doch der Tatsache nichts ab, dass der Staat eine metaphysische
Macht in seinem Riicken findet, der cr sich in seiner Gesetz-
gebung zu beugen hat. Und diese Tatsache wiegt um so schwerer,

~ 1) Vgl Aristoteles Politik 1II, q. 1280 b. 83 ff. — Der Gegensatz des
aristotelischen und thomistischen Staatsbegriffs ist scharf herausgearbeitet

- Eucl{en, die Philosophie des Thomas von Aquin und die Kultur der
Neuzeit. 1886. 8. 15.



s B =

weil neben dem Staate die Kirche zur Auslegung des gottlichen
und auch des Naturrechts berufen ist und weil die Kirche bei
dieser Auslegung das Vorrecht hat. So verwandelt sich denn
der thomistische Staat in ein Zwitterwesen, -das nicht mehr
recht weiss, was es sich zutrauen darf. Im Grunde wird er
auf die Rolle einer politischen und rechtlichen Verwaltungs-
behérde verwiesen, die der viel grosseren und miéchtigeren
Organisation der Kirche eingegliedert ist und in ihrem Auftrag
Sitte und Recht und auch den Glauben zu schiitzen hat, aller-
dings wiederum nur in der untergeordneten Stellung des Nach-
richters, dem die Aufgabe zufillt, dic Urteile der Kirche zu
vollziehen !). In dieser Unterordnung unter die geistlichen Zicle
der Kirche nimmt nun auch der Staat — mag er im {brigen
auch den naturhaften Bediirfnissen des sozialen Zusammenlebens
entspringen — einen geistlichen Charakter an und wird zum
(Glaubensstaat.

Auf diescm Wege begegnet ihm die mittelalterliche, von
Thomas in dem Abschluss ihrer dahin zielenden Entwicklung
schon vorgefundene Kirche, die aus ciner freien Glaubensgemein-
schaft zu einem Rechts- und Staatswesen geworden war. Als
solches betrachtet sie die thomistische Sozialphilosophie. Sie
behandelt die Glaubenssiitze wie Rechtssiitze und die Abweichung
von diesen Sitzen wie ein fluchwiirdiges Verbrechen, das mit
der Geldfalschung auf einer Stufe steht. Sie beaufsichtigt als
berufener Wichter des jus divinum und des jus naturae das
politische und soziale Leben und die fir seine Ordnung er-
lassenen Gesetze. Denn Recht und Sittlichkeit sind fiur das
mittelalterliche und auch fiir das thomistische Denken so sehr
miteinander verschmolzen, dass eines im anderen lebt und der
Wichter iber das Gebiet des Sittlichen auch der befugte Richter
iber das Gebiet des Rechtes ist. Ihre eigene Domine findet
die Kirche endlich in dem Gebiete der freien Sittlichkeit. Denn
mit der Befolgung der evangelischen Rite will sie die sittliche
Vollkommenheit durch die Selbstiiberwindung des natiirlichen
Menschen erreichen. Aber auch hier herrscht die Kirche tiber
die durch ihr Geliibde Verpflichteten so sehr, dass kein Leben

) Vgl hierzu A. Harnack, Kirche und Staat bis zur Griindung der
Staatskirche. Kultur der Gegenwart. I, 4, 2. Aufl.,, S. 133. ,Geschlagen auf
dem Felde der Idee, in miihsamer Sophistik sein souveritnes Recht ver-
teidigend, sind Polizei und Militiir die einzigen Stiitzen, die ihm bleiben.“



der Gesetzlichkeit in solchein Ausmass unterworfen ist, wie das
Leben des Méonches. Die Freiheit von der Welt wird er-
kauft mit der schiirfsten Disziplinierung der gesamten Lebens-
fihrung.

So ist denn der Begriff des Gesetzes, dahin konnen wir das
Ergebnis dieser Untersuchung zusammenfassen, der bestimmende
Begrift der thomistischen Weltanschauung und Sozialphilosophie.
In der Form des Naturgesetzes durchwaltet er die von Gott
geschafiene Ordnung der natiirlichen Welt, als sittliches Natur-
gesetz und gottlich offenbartes Gesetz die Welt des mensch-
lichen Willens. — Staat und Kirche sind in ihm verankert.
Beide verteidigen in ihren Rechts- und Glaubenssiitzen die Welt,
der sie entstammen. Aber die Kirche hat dabei den Vorzug,
ihre Gesetze unmittelbar auf gottliche Stiftung zuriickfithren
zu kinnen, withrend dem Staate das in seinem positiven Recht
nur mittelbar gelingt. Infolgedessen verwandelt sich das theo-
kratische Weltsystem bei Thomas in den hierarchischen Welt-
herrschaftsgedanken, dem auch der Staat verpflichtet ist.

(Fortsetzung folgt.)
Bonn. Rudolf KEUSSEN.




	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

