
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 8 (1918)

Heft: 1

Artikel: Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 —

Befrachtungen über das Verhältnis der christlichen

Ethik zu Staat und Kultur.

V.

Ganz allgemein sucht dabei dieses System sich in
theoretischen Fragen an der wissenschaftlichen Überlieferung der
Vergangenheit, in praktischen Fragen an den, wie man glaubt
naturgegebenen Lebensverhältnissen der Zeit zu unterrichten.
Thomas ist eben kein schöpferischer Denker, der aus seinen

eigenen Gedanken heraus sich seine eigene Welt bildet und

formt, sondern ein logischer Organisator grossen Stiles, der das

vorgefundene Gedankengut im Sinne seiner kirchlichen
Weltanschauung benutzt und ordnet1). Diese organisierende Art des

thomistischen Denkens zeigt durchgängig, d. h. soweit nicht der
theokratische und hierarchische Weltherrschaftsgedanke selbst
berührt wird, eine grosse Weitherzigkeit in der Beurteilung des

Lebens wie in der Bewertung auch solcher philosophischer
Lehren, die ursprünglich auf einem ganz andern Boden als
dem christlichen erwachsen waren. Sie sucht ihren Sinn
umzubiegen und dem kirchlichen Dogma anzugleichen. Auch Thomas
hat in weitem Umfang das Stichwort Bonaventuras befolgt
„verbum philosophi debet pium habere intellectual"2). — Das

') „Seiner allgemeinen Art nach gehört unzweifelhaft Thomas nicht
sowohl zu den schaffenden als zu den ordnenden Geistern.'1 R. Eucken,
Die Phil, des Thom. v. A. Vgl. Thom. v. Aq. u. Kant, S. 27—38, dazu die
allgemeine Charakteristik der scholastischen Philosophie als „Kultus der
Harmonie in allen Stadien der Systematisation des Wissens" bei M. de

Wulf, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, p. 235f.
') Bonaventura II, Sent. Dist., 19 a 1 q. 1 ad 3, de Wulf, 249 p. 238,

Anmerk. 3. Für die Angleichung der Augustinuszitate an seine eigene
Lehre bei Thomas von Aquin hat von Hertling an der Hand von 250 Zitaten
einen umfassenden Nachweis erbracht in dem Aufsatz „Augustinuszitate
bei Thomas v. A.", Sitzungsberichte d. philos., philol. u. hist. Klasse d. Akad.,
München 1904, Heft 4, S. 535—602, s. auch Jos. Ant. Endres. Thomas von
Aquin, Mainz 1910, p. 74.



— 29 —

gleiche Verfahren beobachtet er nun auch gegenüber den
vorgefundenen sozialen und politischen Lebens- und Machtverhältnissen.

In ihrem Bestände haben sie für ihn das Recht ihrer
Geltung. Thomas kennt keine christliche Politik und
Sozialreform M. Der Sektengedanke, dass der Staat in allen seinen

Einrichtungen das Reich Gottes auf Erden darstellen müsse,
ist ihm fremd. Er betrachtet ihn viel mehr unter dem Gesichtswinkel

des natürlichen als des übernatürlichen Lebens. Zwar
soll der Staat den einzelnen auf dem Wege zur Erreichung
seiner übernatürlichen Bestimmung unterstützen, aber doch

nur, indem er der Einwirkung der Kirche auf ihn freien Raum

schafft'). Mehr vermag er nicht, da er seinem Wesen nach nur
eine Organisation des natürlichen Lebens ist und durch die in
ihm gebundenen Kräfte auch sein kann. Die Leitung des
übernatürlichen sittlichen Lebens fällt somit ausschliesslich der
Kirche anheim. — Auch für diese Auffassung des Staatslebens
bietet die mittelalterliche Stufen- und Ständetheorie des sittlichen
Lebens die Grundlage. Denn wenn auch für Thomas, wie schon

gesagt wurde, das christlich-asketische Lebensideal das höchste ist,
so kann es doch keine ausschliessliche Geltung für alle in Anspruch
nehmen. Neben ihm wurzelt das Leben der Weltleute im Boden
der naturgegebenen Verhältnisse, die insbesondere in Familie
und Staat ihre Ausbildung erfahren8). Sie entbehren zwar nicht
der Beziehungen zum Übernatürlichen, vermögen es aber nicht
in seiner Vollkommenheit darzustellen.

Diese Voraussetzungen also bilden clic Grundlage des

Verständnisses, wenn wir das Verhältnis der christlichen Ethik
zum Staat bei Thomas bestimmen wollen. — In der menschlichen

Natur ist die Notwendigkeit zur Staatsbildung angelegt,
so führt Thomas im engen Anschluss an aristotelische Gedanken
aus „Est homini naturale, ut sit animal sociale"4).
Wirtschaftliche und geistige Bedürfnisse führen ihn in gleicher

') Feugueray H. K., Essai sur les doctrines politiques de St. Thomas
d'Aquin, Paris 1857, p. 274: „c'est son erreur capitale, il n'y a point de politique
chrétienne" ; dazu Troeltsch, Soziallehren I, p. 273 f., Anmerkung 121 und S. 329.

2) De regim. princip. I, 14 ; dazu W. Müller, Der Staat in seiner
Beziehung zur sittl. Ordnung bei Thomas von Aquin, Münster 191G, S. 40.

8) Troeltsch, Soziallehren I, 338 f., vgl. S. 300 u. a. a. 0., Anmerk. 132.

4) S. c. Gent. III, 129, cf. Ill, 85.



-- bo —

Weise zum Gemeinschaftsleben *). Seine Ausgestaltung mag*
dieses zunächst in der Familien- und Dorfgemeinschaft gefunden
haben, die sich dann aber notwendig zur Staatsgemeinschaft
erweitert*). Diese Notwendigkeit ist so zwingend, dass sie sich,
wie Thomas bemerkt, auch dann eingestellt hätte, wenn die
Menschheit im Stande der Unschuld verblieben wäre3). Auch
dann würden sich Abhängigkeits- und Herrschaftsbeziehungen
unter den Menschen ausgebildet haben, deren Geltung dann
allerdings auf freier Anerkennung, nicht auf Zwang und Strafe
wie im Siindcnstande sich gestützt hätte. — Damit ist die
gregorianische Ansicht, als sei die vom Teufel entfachte Herrschbegier

die Ursache der weltlichen Herrschaft, deutlich genug
verlassen und das natürliche Eigenrecht des Staates anerkannt.

Allerdings bedarf dieses Eigenrecht des Staates, sowie
die menschliche Natur überhaupt der führenden und
vollendenden Beihülfe der göttlichen Gnade. Daraus ergibt sich
dann für Thomas, wie wir noch sehen werden, die leitende
Überlegenheit der Kirche über den Staat. Aber immerhin ist
er bereit, anzuerkennen, dass der Staat einen eigenen Kreis
sittlicher Aufgaben zu verwalten hat4). Soll er doch die
ihm Angehörigen zu einem vollkommenen und aus sich selbst
genügenden Leben führen6). Die Vollkommenheit des Lebens

') De regim. princ. I, 1, S. c. Gent. III, 85. Comm. in Polit. Ill, 5 und
I, 1; dazu Müller, a. a. 0., S. 10 ff., Antoniades, S. 12 f.

2) Thomas, Comm. in Polit. I, 1, „patet, quod regimen regis super
civitatem vel gentem processif a regimine antiquioris in domo vel vico",
vgl. Müller, S. 18, Anmerkung 4.

s) S. th. I, q. 96 a 4, vgl. dazu Gierke, Genossenschaftsrecht III, 628 f.,
u. W. Müller, S. 2.

4) Virtuosa igitur vita est congregationis humanae finis. De regim.
princ. I, 14, cf. I, 15. II Sent., v. 44, q. 2 a 2, Sol. Müller, S. 37. Besonders
nachdrücklich vertritt diese Auffassung- von einem sittlichen Selbstzweck
des Staates Johannes Parisiensis in dem um 1303 geschriebenen „tractatus
de regia potestate et papali". Hier heisst es c. 18, da der Staatszweck das

„vivere secundum virtutem" sei, so sei es falsch „quod potestas regalis sit
eorporalis et non spiritualis et habeat curam corporum et non animarum".

5) Comm. in Polit. Ill, 7, Der Staat ist „communicatio bene vivendi
composita ex domibus et diversis generibus, gratia vitae perfeetae et per
se suffleientis". Die Selbstgenügsamkeit des Staates beruht auf seiner
Fähigkeit, alle Lebensbedürfnisse und Notwendigkeiten seiner Bürger zu
befriedigen „oportet, quod tanto sit perfectior multitudinis societas, quanto
magis per se s,ufficiens erit ad necessaria vitae". De regim. princ. I, 1, c.
S. c. Gent. III, 85.



— 31 —

aber beruht vor allem auf seinem sittlichen Charakter. Daher
ist. das tugendhafte Leben der Zweck der menschlichen Gesellschaft

und des Staates1). Die sittlichen Tugenden sind zugleich
politische und umgekehrt2). Wie im antiken und im mittelalterlichen

Denken überhaupt, so schieben sich auch in diesen
thomistischen Bestimmungen sittliche und rechtlich-politische
Massstäbe ineinander.

Auch das Rechtswesen des Staates findet seine Begründung
in der ihm zufallenden sittlichen Aufgabe. Diese aber besteht
vor allem darin, den Willen der ihm angehörigen Einzclpersön-
lichkciten dem Gemeinwohl dienstbar zu machen. Durch eine
auf dieses Ziel hingeordnete Erziehung, unter Umständen durch
die Anwendung von Zwangsmitteln bringt der Staat die soziale
Natur des Menschen zur Entwicklung und weist die asozialen
Triebe in ihre Schranken '). Denn eine Ablösung vom
Gemeinschaftsleben, die das Gemeinwohl unberücksichtigt lässt,
erscheint Thomas für den Durchschnittsmenschen als eine

Unmöglichkeit4). Nur die ganz verdorbenen Naturen werden durch
ihre schrankenlose Selbstsucht zu Schädlingen und Zerstörern
der menschlichen Gesellschaft. Gegen sie hilft nur die Gewalt
als Selbstschutz der staatlichen Gemeinschaft5). — Auf der
andern Seite können allerdings auch religiöse Motive zum
Abschluss von der menschlichen Gemeinschaft führen. Aber
da handelt es sich um Ausnahmemenschen, die sich selbst ge-

') „sed ex eius (civitatis) esse provenit, quod homines non solum
vivant, sed quod bene vivant, inquantum per leges civitatis ordinatur vil a
hominum ad virtutes". Comm. in Polit. I, 1, cf. de regim. princ. I, 14,15, vgl.
Sauter, Dantes Monarchie, S. 39.

') S. th. II, 1 q. 61 a 5, 4

") S. th. II, 1 q. 96 a 2, cf. 1. c. q. 21 a 3.

') Comm. in Polit. I, lect. 1. „Si aliquis homo habeat quod non sit
civilis propter naturum, aut noquam est, ut cum hoc contingit ex corrup-
toone naturae humanae, aut est melior quam homo, in quantum se habet
naturam perfectiorem aliis hominibus communiter, ita quod per se sibi
possit sufficere absque hominum socictate, sicut fuit in Ioanne Baptista et
beato Antonio heremita".

s) „Quicumque agit aliquid in bonum vel malum alicuius in
societate existentis, hoc redundat in totam societatem; sicut qui laedit
manum, per consequens laedit hominem." S. th. II, 1 q. 21 a 3, Über die
Strafgewalt als Recht des Rechtsstaates s. besonders S. th. II, 2 q. 66 a 8;
dazu Müller, a. a. O., S. 62 f.



— 32 —

nügen, wie Johannes den Täufer und Antonius den Eremiten.
— Im ganzen hebt doch dieses dem Verhalten einzelner
religiöser und kirchlicher Persönlichkeiten gemachte Zugeständnis
die Geltung des allgemeinen Satzes nicht auf, dass das

Allgemeinwohl stets etwas göttlicheres darstellt als das Gut nur
eines einzelnen '). Denn wie die göttliche Vorsehung über allen
Geschehnissen der Welt waltet, so soll die Sorge für das

Allgemeinwohl die Seelen der Menschen und ganz besonders der
Herrscher im Staate erfüllen8). Thomas findet es berechtigt,
dass man in alter Zeit die rectores reipublicae mit dem Ehrennamen

divini bedacht habe, weil sie gleichsam Diener der
göttlichen Vorsehung seien3). Der Würde seines Amtes entsprechend
muss denn auch der Fürst in Gesetzgebung und Verwaltung
seine privaten Interessen dem Gemeinwohl nachsetzen4). Selbst
das äusserste Mittel, das er in seiner Politik anwendet — der

Krieg —, soll diesem höchsten Zwecke dienen6).
Das Allgemeinwohl ist also das beherrschende Ziel des

staatlichen Lebens. Das Mittel zu seiner Verwirklichung aber
ist die Gerechtigkeit. Sie fordert — und das Gesetz bringt diese

Forderung zum Ausdruck — die Angleichung und Unterordnung-
aller Sonderinteressen unter das Allgemeinwohl °). In diese

Forderung inbegriffen sind, wie noch zu zeigen sein wird, so

weitgehende Folgerungen, wie die Einschränkung der
individuellen Gewissensfreiheit, der Kultusfreiheit und ähnliche Mass-

>) S. c. Gent. III, 69, cf. Ill, 125.

2) De regim. princ. I, 12. „Invenitur autem in rerum natura regimen
et universale et particulare. Universale quidem, secundum quod omnia sub
dei regimine continentur, quia sua Providentia universa gubernat;
particulare autem regimen maxime quidem divino regimini simile est, quod
invenitur in nomine, qui ob hoc minor mundus appellatili-, qui an eo invenitur
forma universalis regiminis."

s) „quasi divinae providentiae ministri". S. th. II, 2 q. 99 a 1 ad 1.

4) De regim. Iudaeorum, q. 6. „Principes terrarum sunt a Deo instituti,

non quidem ut propria lucra quaerant, sed ut communem utilitatem
proeurent." — Der König ist daher „minister populi", Johannes Saresb.

Polycrat. IV, c. 1 „publicae utilitatis minister", 1. c. c. 2; s. auch Müller, a.
a. O., S. 55f. — Siehe auch die Charakteristik des Tyrannen, der, statt zum
allgemeinen Wohl, „propter bonum proprium", regiert im Kommentar zur
Politik v. Baumann, Staatslehre des Thomas v. Aquin, S. 139.

5) S. th. II, 1 q. 105 a 3, obj. 5.

°) Vgl. hierzu K. Werner II, 541. S. th. II, 1 q. 100 a 8, cf. 1. c. q. 90

a 2 q. 96 a 3. S. th. Il, 2 q. 58 a 6.



nahmen der staatlichen Allmacht auch auf religiösem Gebiete1).
Sie ergeben sich aus dem allgemeinen Begriff der Gerechtigkeit,
die subjektiv eine Willensvcrfassung2), objektiv eine Ordnung
der sittlichen Wesen darstellt, vermöge deren einem jeden das
ihm zustehende Recht zukommt3). Ein solches Rechtsverhältnis
besteht nun auch zwischen Gott und der Menschheit und ihrer
sozialen Organisation im Staate. Dieser ist verpflichtet, Gott
das ihm zustehende debitum zu erweisen, indem er die religiöse
Verehrung unter seinen Schutz stellt4). Der religiöse Kultus
wird zu einer von der Gerechtigkeit geforderten Verpflichtung
des sozialen und staatlichen Lebens. Die Gerechtigkeitspflicht
bestimmt im übrigen unser Verhältnis zu Staat und Vaterland,
zur Familie, zu den Eltern und Wohltätern, kurz jede mögliche
soziale Beziehung der Individuen untereinander und zur menschlichen

Gesellschaft. — Die thomistische Gesellschaftslehre ist
jedoch weit davon entfernt, das dem sozialen und politischen
Leben zugrunde gelegte Gerechtigkeitsideal in einer
rationalistischen Gleichwertung aller Individuen erfüllt zu sehen 6).

Die gegebenen sozialen und ständischen Unterschiede im Aufbau

der Gesellschaft und des staatlichen Lebens schmälern in
ihren Augen keineswegs die gerechte Verfassung beider. Es
ist für Thomas eine selbstverständliche Forderung der
Gerechtigkeitsordnung, dass die Untergebenen ihren Oberen gehorchen6).
Und ebenso selbstverständlich ist es für ihn, dass die politisch
und sozial verschiedene Rangstellung der einzelnen Personen
und Stände auch in einer Abstufung des Genusses am bonum

') Vgl. Antoniades, a. a. O., S. 108 ff., Müller, S. 39 f.
2) „iustitia est habitus secundum quem aliquis constanti et perpetua

voluntate ius suum unicuique tribuit". S. th. II, 2 q. 58 al; cf.
K.Werner II, 592 f.

3) „iustitia observatur ad omnes per quam unicuique quod suum
«st tribuitur". S. th. II, 2 q. 58 a 12 ad 1.

4) S. th. II, 1 q. 60 a 3. Im Anschluss an die Erklärung, dass die
Gerechtigkeit das debitum ad alteram ordne, wird ausgeführt, dass die religio
die Tugend sei, durch die redditur debitum deo, die pietas gebe das debitum
parentibus vel patriae, die gratia das debitum benefactoribus. Äussere
Gottesverehrung als Forderung des Naturgesetzes. S. th. II, 2 q. 85 a 1 q.
81 a 2 ad 3. S. c. Gent. III, 120.

b) Debitum non est unius rationis in omnibus. S. th. II, 1 q. 60 a 3.

") S. th. II, 2 q. 104 a 6. Ordo iustitiae requirit ut inferiores suis
superioribus obediant: aliter enim non posset humanarum rerum status
conservali.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1018. 3



— 34 —

commune zum Ausdruck kommt. Die iustitia distributiva hat
hier das richtige Verhältnis zwischen Amtswürde und Leistung
auf der einen Seite und den daraus abzuleitenden Ansprüchen
auf Ehre und Einkommen aus dem Gemeingut festzustellen ').
Dabei geht Thomas in der konservativen Anerkennung
bestehender Standesvorrechte so weit, dass er die verschiedene
Behandlung des Ansehens der Person vor Gericht nicht nur
nicht als einen Verstoss gegen die Gerechtigkeit empfindet,
sondern sogar als ein von der distributiven Gerechtigkeit
gewährleistetes Recht ansieht2). Selbst in seine Eschatologie wirkt
diese Anschauung noch hinein, indem er den Gedanken
vertritt, dem gerechten Könige gebühre eine besonders bevorzugte

Stelle in der Seligkeit8).
Die aristokratisch-ständische Gesamtauffassung des sozialen

Lebens, die wir in diesen Einzelzügen ausgeprägt finden, fügt
sich dem Bilde der thomistischen Weltanschauung organisch
ein. Denn diese setzt ein metaphysisches und religiös-sittliches
Stufenreich voraus, das von dem göttlichen Schöpfungs- und
Gnadenwillen gewollt und erhalten und trotz der Verschiedenheit

der Kräfte und Strebungen in ihm zum harmonischen
Ausgleich gebracht wird4). Dieser Ausgleich aber wird dadurch
erreicht, dass sie alle willig oder widerstrebend der göttlichen
Zielbestimmung dienen müssen, und diese wiederum ist für das

') S. th. II, 2 q. 61 a 2 „in distributiva iustitia datur alicui privatae
personae, inquantum id, quod est totius, est debitum parti; quod quidem
tanto maius est, quanto ipsa pars maiorem principalitatem habet in toto.
Et ideo in distributiva iustitia tanto plus alicui de bonis communibus datur,
quanto illa persona maiorem habet principalitatem in conimunitate". — Die
iustitia bringt daher eine Verteilung des Gemeinbesitzes „secundum pro-
portionalitatem" zustande, 1. c. a 1. Übrigens ist die Lehre Aristoteles
entnommen, auf dessen Nikomachische Ethik sich Thomas ausdrücklich
beruft. (Nik. Eth. V, cap. 3, wo sie als dixaioOvvri oiavsfirjxixr] oder als xò

ev xatg aiavo/taig âixaiov erscheint.) S. hierzu Antoniades, S. 88f. An
Thomas hat sich Aegidius Romanus Colonna 1247—1315 in seinem Werke
de regimine principimi fast wörtlich angeschlossen. De reg. pr. I, 2 c. 12,
ef. I, 1 c. 13, III, 1 c. 5 u. 8; s. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 551 und
Anmerkung 83.

J) S. th. II, 2 q. 63 a 3 u. 4.

*) De regim. princ. I, 9; cf. dazu S. e. Gentili, 58.

4) Vgl. hierzu die Ausführungen in Heft 3, S. 237 f. S. c. Gent. III,
16—25. Comm. ad epist. I ad Cor. c. Xn, lectio 1—3. S. th. I, q. 65 a 2. —
S. auch Troeltsch, Soziallehren T, 286 u. 297, Anmerkung 131.



— 35 —

Reich der selbstbewussten und erkennenden Geister gegeben
in der Bildung einer Gemeinschaft, die durch ihre Erziehungsund

Gnadenmittel das letzte gemeinsame Ziel für Individuum
und Gemeinschaft die Anschauung Gottes und die Seligkeit in
ihm vermittelt. Allerdings können nicht alle Glieder des
mystischen Gemeinschaftskörpers, zu dem die Menschheit
zusammengeschlossen werden soll, in gleicher Art auf das letzte Ziel
eingestellt sein. Auch er bedarf, wie sehr er auch zur höchsten

Geistigkeit und Gnadenvollendung* führen will, einer
Naturgrundlage, um das Erziehungswerk, das er an allen Individuen
durchzuführen hat, vollbringen zu können '). Daher mag zwar
die Kirche ihr sittlich-religiöses Ideal in dem asketischen Mönch
erfüllt sehen, der ganz der intellektuellen, auf Gott gerichteten
Beschaulichkeit lebt, sie wird aber auch unter den Verhältnissen

dieses Lebens des in und mit der AVeit lebenden Laien-
tums nicht entbehren können; sie bedarf nicht nur der
Ehelosen, sondern schon zum Zwecke ihrer fortdauernden Erhaltung

der Verheirateten. — In gleicher Weise ist aber auch der
Staat auf die gegenseitige Dienstleistung und Ergänzung der
verschiedenen Berufe und Stände angewiesen. Nähr-, Wehrund

Lehrstand sind zu seiner Lebenserhaltung notwendig; er
bedarf der Führenden und Geführten und vor allem des Führers,
in dessen Händen die Leitung und zweckmässige Befriedigungaller

Bedürfnisse des Staatsorganismus ruht.
Thomas tritt der fast einstimmigen Meinung der

mittelalterlichen Publizistik bei, dass die Monarchie die beste
Verfassung sei2). Auch im Stande der Unschuld würde sie die
politische Verfassungsform der Menschheit gewesen sein3). Wie
jede rechtmässige Gewalt steht sie unter dem besondern Schutze
('er göttlichen Autorität. Regiert doch dei* Fürst an Gottes Statt
und stellt gleichsam den Diener der göttlichen Vorsehung dar4).

') Comm. ad I, Cor. XII, lect. 3. „Ecclesia sine officio abjeetarum per-
sonarum praesens vita transiri non possit; indigent enim contemplativi
per opera activorum sustentari." Vgl. Troeltsch, S. 300, Anmerkung 132.

J) Gierke, a. a. O., S. 559 f. und 577, Anmerkung 165, de regim. princ. I,
2 u. 5. Dazu Müller, a. a. 0., S. 84 f. S. th. II, 1 q, 105 a 1 ad 2, „regnum
est optimum regimen populi si non corrumpatur", cf. S. c. Gent. IV, 76.

3) S. th. I, q. 96 a 4.
S. th. II, 2 q 10 a 11, „humanum regimen derivatur a divino

regimine et ipsum debet imitari", de regim. princ. I, 8, „consequens est, quod
omnia humana potestas sit a Deo", cf. Comm. in epist. ad. Rom. 13, 1, bei
Müller, S. 23 a 3. - S. th. II, 2 q. 99 a 1 ad 1. „Die rectores respublicae"
divinae providentiae ministri".



— 36 —

Daher gebührt ihm — wie übrigens ebenso auch den Prälaten
— eine besondere Ehrerbietung, die aber nicht nur ihrer Person,
sondern vor allem dem Amte gilt, das sie bekleiden „in quantum
gerunt personam Dei et communitatis cui praeficiuntur" '). —
Entsprechend wiegt das Vergehen gegen einen Fürsten schwerer
als das gegen eine Privatperson, weil in jenem eigentlich die ganze
politische Gemeinschaft getroffen und verletzt wird2). Diese
Gedanken atmen ganz die Luft einer patriarchalisch-monarchischen
Denkweise. Die soziale Ordnung fordert die Leitung des Staates
durch den Willen eines einzigen. Nur so kann bei dem Widerstreit

der Interessen der Friede in ihm erhalten bleiben3); nur
so wird die gesetzliche Ordnung durch die zwingende Macht
eines einheitlichen Willens gesichert4). Zum König seine Zuflucht
nehmen, heisst daher: an das lebendige Recht sich wenden8).
Und wie der Fürst zum Schutz der Rechtsordnung berufen ist,
so ist er auch befugt, sie durch Erlass neuer Gesetze

auszugestalten oder abzuändern °). Zum Fürsprecher des Absolutismus

hat sich allerdings Thomas nicht gemacht. Sätze, wie
sie die kaiserlichen Juristen den römischen Quellen entnahmen,
dass „des Fürsten Wille Gesetzeskraft habe" oder „dass er alle

') S. th. II, 2 q. 63 a 4.

3) S. th. II, 2 q. 65 a 4, cf. II, 1 q. 73 a 9.

3) S. c. Gent. IV, 76, cf. III, 115 de regim. princ. I, 2, u. 1,15. Müller,
a. a. O., S. 29 f. Antoniades, S. 14 u. 17.

4) S. c. Gent. Ill, 146. De regim. princ. I, 5. S. th. I, q. 96 a 4.

5) Comm. in Eth., p. 586, bei Baumann, Staatslehre, S. 132 f. Die Stelle
ist wohl eine Erinnerung an Aristoteles Eth. Nik. V, 4, 1132 a 20 ff. Häufiger

kommt bei Thomas im Anschluss an Aristoteles Eth. Nik. V, 6,1134 b

1 ff. o aQ%iav (pvXaÇ xov dixaiov die Bezeichnung der Fürsten als „iusti-
tiae custodes" vor, S. th. II, 2 q. 66 a 8, II, 1 q. 73 a 10, cf. auch q. 104

a 1 ad 1. De regim. princ I, 15.

e) S. th. II, 1 q. 95 a 4, „est de ratione legis humanae ut instituatur
a gubernante communitatem civitatis". Je nach der Verfassung des Staates
haben daher, so wird im Anschluss an Aristoteles' Politik ausgeführt, die
Gesetze den Charakter von fürstlichen Verordnungen, Senatsbeschlüssen usw.,
cf. II, 1 q. 90 a 3, „condere legem vel pertinet ad totam multitudinem vel
pertinet ad personam publicam quae totius multitudinis curam habet", s.

auch II, 1 q. 97 a 3 am Ende, wo die Frage, unter welchen Bedingungen
das Gewohnheitsrecht Gesetzeskraft erhält, in gleichem Sinne beantwortet
wird. — Zum Recht des Fürsten, Gesetze abzuändern, s. II, 1 q. 96 a 5.

„Est etiam princeps supra legem, in quantum, si expediens fuerit, potest
legem mutare, et in ea dispensare pro loco et tempore."



— 37 —

Rechte im Schreine seiner Brust trage"*), sind ihm fremd.
Immerhin aber erkennt er ein weitgehendes Dispensationsrecht
des Fürsten gegenüber den Gesetzen an2) und lässt ihn selbst ihrer
Zwangsgewalt nicht unterworfen sein •). Nur moralisch (quantum
ad vim directivam) sollen sie auch ihn verpflichten4). Übrigens
darf er auch den Untertanen gegenüber Zwang und Gewalt
nur im Dienste der Gerechtigkeit anwenden8). Denn auch an
dieser Stelle tritt die moralische Struktur des thomistischen
Staatsbegriffes in scharfen Zügen hervor. Fürst und Volk sind
Glieder eines organischen Ganzen, der Fürst pars principans
et dirigens6), die Untertanen Teile des Staatswesens, die ein
jeder seine besondere Aufgabe im Dienste des Ganzen zu
erfüllen haben. Aber alle Teile verbindet die Verpflichtung, dem
Gemeinwohl zu dienen. Auch der Fürst ist publicae utilitatis
minister7), auch er von Gott dazu geordnet, nicht seinen
persönlichen Vorteil, sondern den gemeinen Nutzen zu suchen8).
Aus dieser organischen und sittlichen Verbundenheit aller Glieder
des Staates erklärt nun Thomas auch die Gehorsamspflicht der
Untertanen. Jedes Glied hat im Interesse des Gemeinwohls die

') „quod Principi placuit legis habet vigorem", „omnia iura habet
Princeps in pectore suo". Dieser Satz ist bekanntlich von Bonifaz VIII. als
Leitsatz zur Bestimmung der päpstlichen Machtfülle übernommen worden,
s. hierzu Gierke, a. a. O., S. 614, und Anmerkung 264. Die Formel „Princeps
legibus solutus est" findet sich dem Sinne nach auch in dem Widmungssehreiben

Ottos von Freisingen an Friedrich I. Chron. p. 1, „soli reges, ut
pote conslituti supra leges, divino examini reservati, seeuli legibus non
cohibentur". — Aber auch die Ungebundenheit des Fürsten gegenüber dem
Gesetz findet ihre Schranken an den göttlichen und naturrechtlichen
Normen, vgl. Gierke, a. a. O., S. 616. Müller, S. 65.

2) S. th. II, 1 q. 96 a 5 u. 6 u. q. 97 a 4.

3) S. th. II, 1 q. 96 a 5 ad 3. „Dicendum quod princeps dicitur esse
Solutus a lege quantum ad vim coactivain legis."

4) L. c., vgl. Johannes von Salisbury, Polycrat. IV, 2. Sehaarschmidt,
P. 161.

h) S. th. II, 1 q. 66 a 8.

") S. th. I, q. 96 a 4, S. c. Gent. IV, 76, de regim. princ. I, 1, vgl.
Gierke 555 u. Anmerkung 94. Müller, S. 20 f.

') De regim. princ. I, 14, „minister populi" Johannes von Salisbury,
Polycrat. IV, 1, „minister omnium" Dante, Mon. I, 12.

a) Thomas v. Aquin, de regimine Jud. q. 6. Principes terrarum sunt a
Deo instituti, non quidem ut propria lucra quacrant, sed ut communem
utilitatem procurent, cf. de regim. princ. I, 1.



- 38 -
Lasten zu tragen, die das Gesetz ihm auferlegt1). Dieses ist
gleichsam die Form, durch die die widerstrebende Masse der
Individuen dem organischen Staatsgedanken, der in der Idee
einer einheitlichen, auf das Gemeinwohl angelegten Ordnung
gipfelt, dienstbar gemacht wird2). Selbst dort, wo das Gesetz
in seinem Ziele durch den Eigennutz des Tyrannen verderbt
wird, bleibt ihm das formale Vermögen erhalten, die ihm
Untergebenen einer einheitlichen Ordnung zu unterwerfen8). Nur ist
ihr Wert ein fraglicher geworden und damit auch die
Gehorsamspflicht, die ihr gegenüber besteht. Fraglos dagegen ist die
Gehorsamsverpflichtung dann, wenn das Gesetz seinem idealen
Zwecke entspricht. Denn alsdann erscheint es trotz seines
menschlichen Ursprungs als eine Nachbildung der ewigen
Gesetzmässigkeit, durch die Gott das Universum beherrscht, zugleich
als eine Ableitung aus dem Naturgesetz, das mit ewiger Gültigkeit

die sittlichen Beziehungen im menschlichen Gemeinschaftsleben

regelt4). Ihm widerstreben, so führt Thomas mit
Berufung auf Röm. 13, 1 aus, heisst der göttlichen Ordnung wider-

') S. th. IT, 1 q. 96 a 4. „Cum enim unus homo sit pars multitudinis,
quilibet homo hoc ipsum quod est et quod habet, est multitudinis, sient
et quaelibet pars id quod est, est totius; unde et natura aliquod detrimen-
tum infert parti, ut salvet totum. Et secundum hoc leges huius modi onera
proportionabiliter inferentes iustae sunt, et obligant in foro conseientiae."
Auf diesen Grundsatz baut sich auch das Steuerrecht des Staates auf.
Massgebend ist die communis populi utilitas; doch können ausser den soliti
redditus nur massige und durch Zwangslage (z. B. Angriff eines Feindes)
gebotene collectae eingefordert werden; sonstige Steuerauflagen sind
ungerechte Erpressungen. S. th. II, 2 q. 66 a 8 ad 3. De regimine Judaeorum
q. 6 u. 7, cf. Ptolom. Luc. III, c. 11. Der König kann de iure naturae
immer fordern, „omnia necessaria ad communem conservationcm societatis
humanae", niemals aber mehr. Gierke, a. a. 0., Ill, 634, Amerkuiig 323. —
Über die Steuerpflicht der Untertanen siehe Comm. in ep. Rom. 13,1. S. th.

II, 2 q. 66 a 8 ad 3, q. 102 a 2 ad 3. — Über das im ius naturale und im
ius divinum wurzelnde Zehntenrecht der Geistlichen siehe S. th. II, 2 q. 87

a 1, 2 u. 3. Werner, Th. v. Aquin, II, 601. — Über die Besteuerung der
Juden siehe die Schrift de regimine Judaeorum. Werner, I, 115 f. Anto-
niades, § 25. Müller, S. 44 f.

a) S. th. II, 1 q. 92 a 1 ad 3.

s) L. c. ad 4.

*) S. th. II, 1 q. 96 a 4. Die gerechten Gesetze „habent vim obligandi
in foro conseientiae a lege aeterna, a qua derivantur". Vgl. hierzu die
Ausführungen in Heft 3 der „Internat, kirchl. Zeitschrift", 1917, S. 229 u. 239.



— 39 -
streben '). Daher wird durch göttliches Gesetz der Mensch dem
Menschen zu gehorchen verpflichtet2). Der staatsbürgerliche
Gehorsam wird also von Thomas zur Gewissenspflicht erhoben-1).

Aber auch für ihn hat diese Gewissenspflicht ihre Grenzen,
wie denn überhaupt die Lehre von der unbedingten Gehorsamspflicht

der Untertanen dem Mittelalter vollkommen fremd ist4).
Zunächst kann die Gehorsamspflicht sich nur auf äussere
Willenshandlungen erstrecken, niemals auch die innere Bewegung des

Willens erfassen. Diese kann nur Gott unterworfen sein, nicht
dem Willen eines Menschen6). Aber auch für die äussere
Willensbetätigung- muss der menschlichen Natur ein Mindestraum
überlassen werden, auf dem sie keinem Zwang unterliegt. In den

Fragen der Lebenserhaltung und Eheabschliessung ist jeder nur
sich selbst verantwortlich und kann daher nicht zu einem ihm
widerstrebenden Handeln gezwungen werden6). Im Anschluss
an die von ihm viel benutzten Schriften des Kompilators Isidor
von Sevilla stellt Thomas allgemein drei Bedingungen auf, von
welchen die Gültigkeit menschlicher Gesetze und damit auch
die Anerkennung einer Gehorsamspflicht ihnen gegenüber
abhängig sein soll : sie dürfen dem göttlichen Gesetz, dem Naturgesetz

und der menschlichen Wohlfahrt nicht widerstreiten7).
Diese Bedingungen scheinen zunächst dem individuellen

Urteil einen sehr weiten Spielraum für den Entschluss zu geben,

') S. th. II, 1 q. 96 a 4. „Omnis potestas (humana) a Deo est; et ideo
qui po.testati résistif (in his quae ad potestatis ordinem pertinent), Dei
Ordination! résistif."

3) S. th. II, 2 q. 104 a 6 ad 2, „ex lege divina homo tenetur nomini
obedire".

') Comm. in ep. ad. Roman. 13, 1. S. th. II, 1 q. 96 a 4.
4J Gierke, a. a. O., S. 564 f.
5) S- th II, 2 q. 104 a 5, „in his quae pertinent ad inferiorem motum

voluntatis, homo non tenetur homini obedire, sed solum Deo". Selbst für
Mönche gilt die Einschränkung „ad illa sola obedire tenentur quae possunt
ad regularein conversationem pertinere", 1. c. ad 3.

•) L. c. „Unde non tenentur nec servi dominis, nec filii parentibus
obedire de matrimonio contrahendo, vel virginitate servanda, aut aliquo
alio huiusmodi."

') S. th. II, 1 q. 95 a 3, „quod religione congruat, in quantum scilicet
est proportionata legi divine; quod diseiplinae conveniat, in quantum est
proportionata legi naturae; quod saluti profleiat, in quantum est proportionata

utilitati humanae". — Das von Thomas angeführte Werk sind die
»Originum sive Etymologarum, libri XX" des Isidorus Hispalensis, Bischofs
von Sevilla, t 636.



— 40 —

die Verbindlichkeit eines Gesetzes anzuerkennen oder nicht.
Aber doch nicht so, dass hier die Willkür entscheiden könnte.
Eine moralische Bindung besteht hier wie für den Gesetzgeber
so auch für die dem Gesetze Unterworfenen. Beide haben der
Gerechtigkeitspflicht zu gehorchen : der Gesetzgeber, indem er
bei dem Erlass der Gesetze ihr von der Gerechtigkeitsordnung
gefordertes Ziel, das Gemeinwohl, nicht aus dem Auge
verliert1); die Unterworfenen, indem sie sich erinnern, dass der
Gehorsam gegen die Gesetze eine Gerechtigkeitspflicht ist, die
sie erfüllen müssen, wenn nicht der Bestand jeglicher
Staatsordnung in Frage gestellt werden soll2). Selbst das verletzte
Rechtsempfinden möge sich unter Umständen dem ungerechten
Gesetz beugen, um Aufruhr und Gefahr zu vermeiden3). — Doch
von diesem opportunistischen Ratschlag abgesehen ist Thomas
der festen Überzeugung, dass die staatliche Gesetzesordnung
wirklich eine Rechtsordnung, d. h. irgendwie aus dem idealen
Begriff des natürlichen Rechts abgeleitet werden soll und muss,
und dass eine solche Rechtsordnung ein unantastbares Gut ist.
Der Gedanke ist ihm also unerfindlich, class der Staat von sich
aus nur durch seine Macht Recht schaffen könnte4). — Gesetze
kann er schaffen, aber diese können nur die nach Zeit und
Umständen geforderte Anwendung der Rechtsordnung sein, die
der Mutterboden aller staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung
ist6). Diese Rechtsordnung ist unverbrüchlich und unvergänglich,
der Ausdruck des ewigen Naturgesetzes und des göttlichen
Willens. Was diesem Naturrecht widerstrebt, das ist nicht mehr

') S. th. II, 1 q. 96 a 6, „omnis lex ordinatili- ad communem hominum
salutem et in tantum obtinet vim et rationem legis, secundum vero quod
ab hoc deficit, virtutem obligandi non.habet". Cf. 1. c. a 3 u. 1. c. q.,90 a 2

n, 4. Vgl. auch Abschnitt VIII „de legibus" in der zitierten Abhandlung
von Nik. Thoemes.

2) S. th. IL 2 q. 104 a 6.

3) L. c. „propter vitandum scandalum vel periculum".
4) Vgl. hierzu die treffenden Bemerkungen bei Antoniades, § 29, S. 84,

u. auch Troeltsch, a a. O., S. 305 f., Anmerkung 133.

5) So steht also hinter allem positiven Recht der ideale Begriff des
Naturrechts. Die lex humana führt die Prinzipien des Naturrechts im
einzelnen aus, teils als blosse „conclusiones" im ius gentium, teils durch
Anwendung auf Einzelfälle (determinationes) im ius civile. Cf. S. th. II, 1 q. 95

a 2 u. 4, q. 99 a 3; II, 2 q. 57 a 2 u. 3. Dazu Gierke, a. a. O., S. 612,

Anmerkung 259, W. Müller, S. 21, und vortrefflich Antoniades, § 27, p. 76 f.



— 41 —

Gesetz, sondern einfach Gesetzesverderbnis *). — Seine formale
Gültigkeit hat darum jedes menschliche Gesetz durch den Nachweis

zu erbringen, dass es sich aus dem göttlichen Gesetz oder
aus dem Naturgesetz ableiten lässt, seine materiale Gültigkeit
wird aus seiner Zweckbestimmung erkannt, dem Gemeinwohl
zu dienen2). Wo ein Gesetz diesen Bedingungen nicht entspricht,
ist es ungültig und besitzt keine verpflichtende Gewalt3). —

Damit aber stellt uns Thomas vor die Konfliktsfrage : wie sollen
sich die Untertanen eines Staatswesens gegenüber einer
gesetzgebenden Macht verhalten, deren Gesetze offenkundig ungerecht
sind und dem göttlichen Recht oder dem Naturgesetz
widersprechen

In ihrer Allgemeinheit ist die Frage nach den geschilderten
Voraussetzungen schon entschieden. Ein Gesetz, dem die
formalen oder materialen Bedingungen zu seiner Gültigkeit fehlen,
kann an sich niemanden verpflichten. — Dennoch trägt Thomas
offensichtlich Bedenken, diese Folgerung im Sinne der
vorbehaltlosen Anerkennung eines aktiven Widerstandsrechts gegen
ungerechte Gesetze undRegiorungsmassnahmen zu ziehen. Unter
Umständen, so meint er, unter Berufung auf Math. 5, 40 f., könne
man von seinem Rechte zurücktreten und sich der Gewalt fügen4).
Das sei insbesondere dann zu empfehlen, wenn Widerstand und
Aufruhr dem Volke am Ende mehr Schaden brächten als die
passive Unterwerfung unter eine tyrannische Regierung5). Er
erinnert an die Stelle des zweiten Pctrusbriefcs, wonach man
nicht nur den guten und gemässigten, sondern auch den schlimmen
Herrschern sich unterwerfen müsse. Auch das Verhalten der
Christen gegenüber den römischen Kaisern in der Zeit der
Christenverfolgungen scheint ihm ein Beweis dafür zu sein,
dass die passive Duldung des Unrechts mehr der christlichen
Gesinnung entspreche als Widerstand und Aufruhr6). Nur in
persönlicher Notwehr und in schuldloser Selbstverteidigung, so

erklärt er in anderem Zusammenhange, sei gewaltsamer Widerstand,

ja selbst die Tötung eines Tyrannen gestattet. Nur dürfe

') „iam non erit lex, sed legis corruptio". S. th. II, 1 q. 95 a 2.

*) S. th. II, 1 q. 95 a 3, cf. 96 a 4; II, 2 q. 104 a 6.

') S. th. II, 1 q. 96 a 4 u. 6.

*) L. c. a 4.

*) S. th. II, 2 q. 42 a 2 ad 3, de regim. princ. I, 6.
") De regim. princ. I, 6. — Der Aufruhr als solcher gilt ihm als

Todsünde (peccatum mortale), S. th. II, 2 q. 42 a 1 u. 2.



— 42 —

auch dann der Tod des Tyrannen nicht eigentlich Absicht,
sondern nur ein zufälliges Ergebnis des Kampfes sein*). Schwerlich

wird man hiernach Thomas zu den Verfechtern der im
Mittelalter weit verbreiteten Theorie von der Erlaubtheit des

Tyrannenmordes zählen dürfen"). — Die Selbsthülfe einzelner
gegenüber tyrannischer Willkür scheint ihm in allen Fällen ein
für den sittlichen und sozialen Bestand des Staates bedenkliches
Mittel3).

') S. th. ÌI, 2 q. 64 a 7, „cum moderamine inculpatae tutelae" ist die
Selbstverteidigung erlaubt, und zwar selbst dann, wenn dabei die Gefahr
besteht, den Gegner zu töten, „quia plus tenetur homo vitae suae providere
quam vitae alienao". Auch dann darf aber die Tötung nicht die eigentliche

Absicht (finis), sondern nur ein zufälliges (per accidens) Ergebnis des

Kampfes sein. Vgl. hierzu Max Lossen, Die Lehre vom Tyrannenmord in
der christlichen Zeit. Festrede zur Feier des 135. Stiftungstages der k. b.

Akademie der Wissenschaften zu München, 1894, S. 15.

3) Zwei Stellen in seinen Schriften scheinen allerdings sich für die
Erlaubtheit des Tyrannenmordes auszusprechen. Die wichtigste findet sich in
der Jugendschrift des Thomas, dem Sentenzenkommentar II, Sent. d. 44

q. 2 a 2. Sol. obj. 4 u. ad 4 u. 5. Hier wird die Frage erörtert, ob jemand
einem gewaltsamen Usurpator gehorchen müsse, und dabei auf Cicero, de
offlciis I, c. 8, § 26, verwiesen, der die Mörder Cäsars als Tyrannenmörder
lobe. Aber Thomas bemerkt dazu, dass dieses Lob eben nur darum gerechtfertigt

sei, weil Cäsar als Usurpator nur durch Gewalt und nicht auf dein

Wege des Rechtes zur Herrschaft gelangt sei. Daher konnten seine Mörder
glauben, durch ihre Tat das Vaterland zu retten. — Ganz anders liegt die

Frage gegenüber dem zwar rechtmässigen, aber ungerecht regierenden
Herrscher, also dem Tyrannen im ethischen Sinne. (Müller, a. a. O., S. 73.)

Hier entscheidet sich Thomas offensichtlich gegen das Recht des Tyrannen-
mordes, siehe de regim. princ. I, 6. Denn die von Lossen, a. a. 0., S. 45,

Anmerkung 17, angeführte Äusserung aus Kapitel 10 der gleichen Schrift,
„fortassis autem nec fldelitati contrarium reputabitur secundum opinionem
multorum, si tyrannicae nequitiae qualitercumque obvietur", ist so
unbestimmt gehalten, dass daraus nichts gefolgert werden kann. — Entscheidend

ist meines Bedenkens die Tatsache, dass er die von den Anhängern
der Erlaubtheit des Tyrannenmordes wie Johannes von Salisbury zur Begründung

ihrer Theorie angeführten alttestamentlichen Beispiele als nicht
stichhaltig abweist, sie durch das Gegenbeispiel widerlegt, dass die Mörder des

Königs Joas nach dem Gesetz gestraft worden seien und im übrigen die
Theorie aus dem Neuen Testament und dem Verhalten der alten Christen
als unchristlich erweist. De regim. princ. I, 6. — Für Johannes von Salisbury

siehe Polycrat. III, 15 (eine sehr merkwürdige Begründung), IV, 1—3

VIII, 17—20; vgl. Schaarschmidt, Johannes Saresberiensis, S. 160 f., 349;

Lossen, S. 12 f.

') De regim. princ. I, 6. Im ganzen kann bei Thomas nur von einem

,sehr verklausulierten Revolutionsrecht" gesprochen werden, vgl. Troeltsch,
à. a. O., S. 309, Anmerkung 134.



— 43 —

Anders allerdings wenn der Staat als Gemeinwesen selbst
seine Interessen gegenüber der Willkür des Tyrannen zu schützen
unternimmt. Verkennt dieser seine Pflicht gegenüber dem Staatswesen,

stellt er seine persönlichen Launen, seine selbstsüchtigen
Wünsche höher als das allgemeine Wohl, so kann die Gemeinschaft,

die ihn oder seine Dynastie zur Herrschaft berufen,
„publica autoritate" und ohne Verletzung des Treuverhältnisses
seine Absetzung verfügen. Von einer Verletzung der Treue
gegenüber dem Fürsten könne in diesem Falle schon darum
nicht geredet werden, weil dieser zuerst als „minister publicae
utilitatis" ') Pflicht und Treue verletzt habe. Mit Beispielen aus
der römischen Geschichte erläutert Thomas das Recht dieses

Verfahrens2). — Wir sehen, sein monarchischer Patriarchalismus
findet seine Grenzen in dem Augenblick, wo er zu dem idealen
Staatszwock in Gegensatz gerät. Stellt sich, so dürfen wir den
thomistischen Gedanken ausführen, der Fürst ausserhalb des

sittlichen Rechtsverbandes, den die Staatsgemeinsehaft darstellt,
so verliert er auch sein Recht innerhalb dieser Gemeinschaft.
Seine Verfügungen verlieren „per contrariotatem ad bonum
humanuni"s) Gesetzeskraft, er selbst seine beherrschende Stellung

im Gemeinwesen, mit der er ja diesem, nicht sich selbst
dienen sollte. — Im Zusammenhang mit diesen Erörterungen
streift Thomas auch die Frage, wie der Entartung der Monarchie
in die Tyrannis vorgebeugt werden könne, und er empfiehlt
zu diesem Zweck eine Beschränkung der monarchischen Ge-
"walt4"). — An anderer Stelle hat er sich zugunsten einer
„gemischten" Verfassung ausgesprochen, in der neben dem Könige
ein vom Volk nach Massgabe ihrer Tüchtigkeit gewählter Kreis
von Aristokraten die Regierungsgewalt auszuüben hätte5). Wichtiger

jedoch als die Tatsache, dass sich Thomas in gewissem
Sinne als Anhänger der modernen konstitutionellen Monarchie

') De regim. princ. I, 14.

') L. c. I, 6. Auch im Kommentar zur Politik spricht sich Thomas für
das Recht der Revolution in diesem Sinne aus, S. 487, 553 u. 593, b. Bau-
mann S. 133, 141 u. 137.

>) S. th. II, 1 q. 96 a 4.

*) De regim. princ. I, 6.

5) S. th. II, 1 q. 95 a 4, 3, q. 105 a 1 ; vgl. dazu Gierke, a. a. O., S. 577,
Anmerkung 165; Antoniades, S. 21 ff.; Müller, S. 85 f.; Endres, J.A.; Thomas
von Aquin, S. 80, und des gleichen Verfassers Geschichte der mittelalterlichen

Philosophie im Abendlande, S. 150 f.



— 44 —

zu erkennen gibt, ist seine Annäherung an den Gedanken der
Volkssouveränität, den er damit vollzieht. Nicht dass er ihn
klar ausgesprochen oder durchgebildet hätte. Die rationalistische
Konstruktion, wonach der Staat durch ein „pactum subiec-
tionis" entstanden sei, demzufolge das Volk die Herrschaftsbefugnisse

auf den Fürsten übertragen habe, liegt ausser seinem
Gesichtskreise '). Wohl aber gilt ihm der Staat als ein
Zweckgebilde, dessen Ziel die Wahrung des Gemeinwohls für die von
ihm befasste Gemeinschaft im ganzen ist. Für dieses Zweckgebilde

die geeignete Verfassung, die beste Form zu finden, ist
Sache der praktischen Vernunft2) und kann der Entscheidung
eines einzelnen oder auch eines vom Volke gewählten
Vertretungskörpers anheimgegeben werden. Aber Recht und
Verfassung, die so gebildet werden, sind menschlichen Ursprungs3).
In eigentümlicher Weise schiebt auch hier wieder Thomas die

Begriffe des absoluten und des relativen, den geschichtlichen
Bedingungen angepassten Naturrechts ineinander. Denn
absolutes Naturrecht und darum auch für die Menschheit vor dem
Sündenfalle eine Notwendigkeit, ist die Geltung einer
gesetzlichen Ordnung, die Herrschafts- und Unterordnungsverhältnisse

mit sich führt; sie ist dann allerdings ein dominium, bzw.
ein subiectio liberorum4). Dagegen ist die Art, wie nun unter
den Verhältnissen dieser der Sünde, insbesondere dem
selbstsüchtigen Begehren einzelner anheimgegebenen Welt die
Herrschaft in einem Staate begründet und ausgeübt wird, so sehr
menschlichen Rechtes, dass sie in einen vollen Widerspruch
zu der von dem absoluten Naturrecht geforderten idealen Staats-

') Zu den mittelalterlichen Theorien über die Entstehung des Staates

vgl. Gierke, a. a. O., S. 228 f. Die Theorie des „pactum subjeetionis" findet.
sich bei dem jüngeren Zeitgenossen des Thomas von A., Engelbert v.
Volkersdorf, Abt von Admont, 1250—1311, de ortu, progressu et fine imperii
liber, c. 2. In späterer Zeit vertreten sie Marsilius von Padua, Occam,
Nicolaus Cusanus u. a., siehe Gierke, S. 569, Anmerkung 138, S. 570 f., 573,

Anmerkung 161, S. 579 f., 589 f.
3) Comm. ad. Polit., p. 366, „ratio constituens civitatem", u. 1. c.

I, 1, cf. Aristoteles Polit. I, 2 1253 a 29, „eivitates sunt institutae humana
industria". Dazu die ganz rationalistische und utopische Konstruktion de

regim. princ. I, 13.

') S. th. II, 2 q. 10 a 10. „Considerandum est quod dominium et prae-
latio introdueta sunt ex iure humano."

4) De regim. princ. I, 1, cf. S. th. I, q. 96 a 4.



— 45 —

Ordnung treten kann, die Gerechtigkeit und Gemeinwohl zum
Ziele nehmen soll '). — Wo dieser Widerspruch offen zutage
tritt, da mag das Volk zur Selbsthülfe greifen, um dem durch
die Tyrannenherrschaft verletzten staatlichen Rechtsgedanken
zu seinem Recht zu verhelfen.

Thomas bespricht nun auch die Möglichkeit, dass die Macht
des Volkes zu solcher Selbsthülfe gegenüber der Gewalt des

Tyrannen nicht ausreicht. Für diesen Fall empfiehlt er das Gebet
als das beste Mittel, das Herz des Tyrannen durch die göttliche
Gnade zur Milde zu stimmen oder in einer anderen Art die
Hülfe Gottes zu erlangen2). Daneben aber kennt er noch einen
anderen Weg, um sich gegen tyrannische Willkür zu sichern.
Er deutet ihn etwas unbestimmt an mit dem Satze: „Gehört
es zum Recht eines Oberen, für die Gesellschaft einen König
auszuersehen, so ist von ihm Hülfe gegen des Tyrannen Bosheit
zu erwarten." Er erläutert ihn dann durch ein Beispiel aus
der jüdischen Geschichte aus der Zeit des Augustus und Tiberius8].
An anderer Stelle ist Thomas sehr viel deutlicher geworden und
hat mit seiner Meinung, wie das in dem angeführten Satz
angedeutete Verfahren auch für seine Zeit wirksam gestaltet werden
könne, nicht zurückgehalten4). — Denn auch der Begriff des

Tyrannen ist noch einer Verdunkelung fähig, dann nämlich,
wenn dieser nicht nur das menschliche, sondern auch das
göttliche Recht offen verletzt, indem er vom Glauben abfällt und seine
Untertanen zur Idolatrie verführt. Dann gilt schon für diese
die unbedingte Pflicht, ihm den Gehorsam zu versagen und
offenen Widerstand zu leistenB). Aber Gericht und Urteil hat
in diesem Falle der zu sprechen, der zur Wahrung des gött-

') Am deutlichsten stellt diese Unterscheidung der Scntenzenkomnien-
tar heraus. II Sent. 44 q. 1 a 2 Sol., q. 2 a 2 Sol. Hier wird scholastisch
die Form der Herrschaft, die als solche dem. göttlichen Naturgesetz
entstammt, von der menschlichen Art ihres Ursprungs und ihrer Ausübung
unterschieden. Einen ganz ähnlichen Gedankengang verfolgt der
Kommentar zum Römerbrief (in ep. ad Rom. 13, 1); vgl. hierzu: Antoniades,
a- a. O., S. 98 f.

2) De regim. princ. I, 6 (letzter Abschnitt).
s) L. c.
*) Dass Thomas unter dem „Oberen", von dem Hülfe gegen die

tyrannische Herrschaft zu erwarten sei, in erster Linie den römischen Papst
gemeint habe, bemerkt mit Recht Lossen, a. a. 0., S. 15.

') S. th. II, 1 q. 96 a 4, unter Berufung auf Apostelgesch. 4, 19.



— 4(5 —

liehen Rechtes auf Erden berufen ist, der Papst. Die von ihm
verfügte Exkommunikation gegen einen vom Glauben
abgefallenen Fürsten entbindet dessen Untertanen ipso facto von
der Gehorsamspflicht und dem ihm geleisteten Treueide1). Die
Strenge des kirchlichen Verfahrens wird durch die Gefahr
begründet, dass der Glaubensabfall des Fürsten auch die ihm
Untergebenen zu gleichem Schritt veranlassen könnte. Aus eben
diesem Grunde kann die Kirche auch nicht dulden, dass ein

ungläubiger Herrscher ein schon im christlichen Glauben lebendes
Volk seiner Herrschaft unterwerfe 2). Nur dann ist eine solche
Herrschaft rechtlich zulässig, wenn sie schon bestand, ehe die
ihr Unterworfenen den christlichen Glauben annahmen. Aber
auch in diesem Falle ist die Kirche befugt, durch eine Anordnung

oder eine feierliche Sentenz dieses Recht aufzuheben,
weil die Ungläubigen mit Recht wegen ihres Unglaubens die
Herrschaft über die Gläubigen zu verlieren verdienen8).
Ergänzen wir diese Sätze noch durch die Äusserung, dass die
Kirche auch wegen zeitlicher Schädigungen des Nächsten,
insofern in ihnen eine Todsünde gegen das Gebot der Liebe
begangen werde, die Strafe der Exkommunikation verhängen
kann4), und erinnern wir uns der Tatsache, dass ein
Exkommunizierter nach mittelalterlich-kirchlichem Recht ohne weiteres
seine Herrschaftsrechte verlor8), so sehen wir Thomas in
bedenklicher Weise sich der Wiklifitischen Lehre nähern, wonach
ein Herrscher in Todsünde kein wahrer Herrscher mehr sei6).
Wohl hat er sich dieser Folgerung erwehrt7), mit seinem System
aber ist sie unweigerlich verwachsen. Denn diesem sind die

') S. th. II, 2 q. 12 a 2, „quam cito aliquis per sententiam denuntiatio

exeommunicatus propter apostasiam a fide, ipso facto eius subditi sunt
absoluti a dominio eius et iuramento fidelitatis, quo ei tenebantur".

s) S. th. II, 2 q. 10 a 10, „nullo modo permittit ecclesia, quod infidèles
acquirant dominium super fidèles, vel qualitercunque eis praeficiantur in
aliquo officio".

*) L. e. Die gegenteilige Behauptung bei Müller, a. a. 0., S. 31, ist
unrichtig.

*) „Ecclesiae licet pro temporalibus damnis exeommunicare," Toni.
VII, p. 815. Dist. 18 q. 2 al questuine. 3. Dazu die Begründung 1. e. p. 816

sol. (Edit. Parm. 1852 ff.), b. Thoemes, Commentatio etc., p. 138.

5) Décret. Grat. c. 4 C, XV, q. 6, siehe Müller, S. 48 f., Anmerkung 5.

") Art. damn. 15 u. 17, b. Gierke, a. a. 0., S. 566, Anmerkung 130.

') S. th. n, 2 q. 12 a 2 obj. 3 u. ad 3; vgl. Müller, a. a. 0., S. 71.



- 47 —

rechtlichen Wirkungen der religiös-sittlichen Strafgewalt der
Kirche nun einmal einverleibt. Das Exkommunikationsrecht der
Kirche korrespondiert eben auch in seinen Folgen der
Strafgewalt des Staates gegen den Verbrecher ').

Am sinnfälligsten tritt dieses Verhältnis in dem Ketzerrecht
der Kirche zutage, zu dessen dogmatischen Anwalt sich Thomas
gemacht hat. Seine Ausführungen aber sind von der Anschauung
geleitet, dass der Staat ein Glaubensstaat und darum zum
rechtlichen Schutz des religiösen und kirchlichen Lebens verpflichtet
ist2). Die Kirche hinwiederum erscheint als ein Rechtskörper,
der nach seiner Zweckbestimmung und seinen Befugnissen allen
anderen Rechtsverbänden, insbesondere dem Staat, überlegen
ist8). Zwar soll jene keine Gewaltpolitik für den Glauben in
dem Sinne treiben, dass sie sich für die zwangsweise Bekehrung
der Heiden und Juden bemühte4), aber im Bereiche ihrer
Gemeinschaft kann sie keine Zerstörung des Lebensgrundes, den
sie im christlichen Glauben besitzt, dulden0). Schon gegen die

Schismatiker, die sich der rechtlichen Einheit und Regierung
der Kirche entziehen, will Thomas mit Zwangsmassnahmen

') S. th. II, 2 q. 99 a 4 ad 2, „oportuit supra poenam excommunicii-
tionis adhiberi aliquam temporalem poenam, ad eoercendum homines qui
spiritualia contemnunt".

") Bedingung für die Gültigkeit eines Gesetzes ist „quod religioni
congruat", S. th. II, 1 q. 95 a 3; es ist ungültig und nicht verpflichtend
„per contrarietatem ad bonum divinum", 1. c. q. 96 a 4; cf. de regim. princ.
I, 14 u. J.5, „principes saeculares ex officio ecclesiam defendere debent".
Tom. XV, p. 5, Opusc. 1, b. Thoemes, p. 138. Äussere Gottesverehrung ist
für Thomas schon eine Forderung des Naturgesetzes (S. th. II, 2 q. 85 a 1,

q- 81 a 2 ad 3; S. c. Gent. III, 120), die der Staat natürlich unter seinen
Schutz zu stellen hat. Über den Charakter des thomistischen Staatsbegriffs
als Glaubensstaat siehe Müller, a. a. 0., S. 38 f.

3) „ecclesia Christi est inter omnes respublieas ant societates reete
ordinatas a Christo superior", s. Gerson Op. Ill, p. 27. Randuf de mod. un.
f- 2 ib. II, p. 163, b. Gierke III, 540, Anmerkung 51.

4) S. th. II, 2 q. 10 a 8, mit der Begründung „quia credere voluntatis

est."

5) „infidèles qui quandoque (idem susceperunt et eam profitentur
sunt etiam corporaliter compellendi, ut impleant, quod promiserunt et te-
ueant quod semel susceperunt", 1. c. — Daher kann die Kirche nur aus
äussern Rücksichten, niemals prinzipiell Toleranz gegen Ungläubige und
Häretiker üben, I.e. all. Der Verkehr mit Apostaten ist durchaus
verboten. S. th. II, 2 q. 10 a 9.



— 48 —

eingeschritten wissen1). Gegen die Häretiker scheint ihm die

Anwendung der Todesstrafe eine Forderung des Selbstschutzes
für die Kirche2). Wenn die weltliche Macht die Geldfälscher
mit dem Tode bestrafe, um wieviel mehr verdienten das die der
Häresie Überführten, die mit dem Glauben das Leben der Seele

fälschten8). Er beruft sich auf die Äusserung des Hieronymus,
Arius sei nur ein Funke gewesen; da man ihn aber nicht
sogleich ausgelöscht habe, sei durch ihn der ganze Erdkreis in
Brand gesetzt worden4). Das Wort des Herrn, man solle das

Unkraut wachsen lassen bis zur Ernte, um nicht mit ihm auch
den Weizen zu verderben, scheint der orthodoxen Selbstgewissheit

des Thomas kein Hindernis für das von ihm geforderte
Verfahren, da ja das schädliche Wesen der Häretiker für die
Kirche vollkommen kenntlich und somit die Gefahr einer
Verwechslung mit den Gläubigen gar nicht vorhanden sei6). Nur
darin prägt sich auch für ihn der ursprünglich rein geistliche
und religiöse Charakter der Kirche aus, dass ihre Diener sich

an der Vollstreckung der Todesurteile unmittelbar nicht
beteiligen dürfen6). Diesen „Teil der heiligen Pflichten" überlassen
sie nach einem Worte des Johannes von Salisbury, der
weltlichen Gewalt, da er den Händen des Priestertums unwürdig
erscheint7).

Die Dienstpflicht, die der Staat der Kirche auf dem
Gebiete des Glaubensschutzes zu leisten hat, ist im übrigen eine

allgemeine, aus dem Verhältnis beider Gewalten erwachsene
Notwendigkeit. — Wir haben zuvor darauf hingewiesen, dass
sich der, mittelalterliche Kirchenbegriff als ein so umfassender
darstellt, dass er die ganze Menschheit umschliesst8). Die ein-

») S. th. II, 2 q. 39 a 4. obj. 3.

s) S. th. II, 2 q. 11 a 3. Rückfällige Apostaten sind daher selbst im
Falle ihrer erneuten Bekehrung mit dem Tode zu bestrafen. L. c. a 4 ad. 1.

3) S. th. II, 2 q. 11 a. 3.

4) L. c.
6) L. c.
") S. th. II, 2 q. 64 a 4 u. q. 99 a 4. Siehe auch K. Werner, a. a. 0.,

II, 595.

') Polycrat. IV, 3: „Est ergo prineeps sacerdotii quidem minister et qui
sacrorum officiorum illam partem exercet, quae sacerdotii manibus videtur
indigna."

8) Siehe hierzu meine Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen

Ethik zu Staat und Kultur. IV. Internat. Kirchl. Zeitschrift, 1917,
S. 227.



— 49 —

zelnen Staaten und staatlichen Gewalten sind ihm eingegliedert
und untergeordnet. Denn räumlich und zeitlich ist das Wesen
der Kirche das übergreifende '). Auch in seinem Werte und in
seiner Zweckbestimmung steht es weit höher als das im Naturgrund

verankerte Wesen des Staates. Geistig-sittlich und
metaphysisch ist es diesem überlegen. Denn die Kirche beruht auf
unmittelbarer göttlicher Stiftung und Offenbarung. Das Gesetz

Christi, das sie der Welt verkündet, bedeutet die absolute
Vollendung des geistig-sittlichen Lebens. Dagegen erscheint das

Naturgesetz nur als eine Ableitung aus dem göttlichen Gesetz.
Dazu ist es im Staate, wo es sich auswirkt, noch gehemmt durch
die Wirkung der Sünde, in seiner Anwendung beschränkt durch
die zeitlichen Bedingungen des geschichtlich-sozialen Lebens. —
Daher bedarf der Staat — will er nicht auf der niederen Stufe
des Naturstaates stehen bleiben — der Leitung durch die göttlich

inspirierte Kirche. Wie die Seele dem Körper Richtung
und Ziel der Bewegung vorschreibt, so soll auch die geistliche
der weltlichen Gewalt selbst in weltlichen Dingen ihre Weisungen
geben2'. Bedarf doch ganz allgemein die natürliche Vernunft der
göttlichen Erleuchtung und Offenbarung, um über die der
Philosophie erreichbare Erkenntnisstufe zur letzten Wahrheit, die uns
allein die Theologie enthüllt, fortzuschreiten. Erst diese — die
heilige Weisheit der Kirche — zeigt uns das letzte übernatürliche

Ziel unseres Denkens und Wollens: die Seligkeit, die im
Genüsse der göttlichen Wahrheit liegt8). So erreichen denn alle
menschlichen Ordnungen und Kräfte ihre letzte Vollendung,
indem sie sich von dem Gnadenlicht der Kirche durchdringen

') Ecclesia catholica universalis ad locum, quia est per totum mundum.
Dabei wird noch unterschieden zwischen der Kirche auf Erden, im Himmel
und im Purgatorium. — universalis ad condicionem hominum: denn ihr
gehören alle an; est universalis quantum ad tempus: sie dauert bis zum
Ende der Welt; „post consummationem saeculi remanebit in coelo".
Tom. XVI, Opusc. 7, art. Sanct. Eccles. Cathol. b. Thoemes, 1. c. p. 111 f.

s) „Potestas saecularis subditur spirituali sicut corpus animae". S. th. II,
2 q. 60 a 6 ad. 3. Das schon in der alten Kirche verwandte, übrigens
stoischem Gedankenkreise entstammende Bild ist im Mittelalter sehr häufig.
Siehe Müller, S. 46, Anmerkung 1, Gierke III, 526. Anmerkung 20. Ähnliche
Vergleiche namentlich auch bei Johannes von Salisbury, Polycrat. V, 1 ff.,
«•ehe Schaarschmidt a. a. 0., S. 347 f.

s) de regim. princ. I, 14, vgl. Johannes von Saliibury, Polycrat. IV, 6
und S. th. II, 1 q. 91 a 4.

Internat, kirchl. Zeitschrift, lieft 1, 1918. •



— 50 -
und erleuchten lassen. Für die thomistische Weltanschauung
aber ist es selbstverständlich, dass sich dieses Stufenverhältnis,
das für das natürlich gebundene Wesen des Staates in seinem
Verhältnis zu dem übernatürlichen Wesen der Kirche gilt, in einem
rechtlichen Verhältnis der Unter- und Überordnung beider Mächte
zueinander auswirkt. Solange die Gottesverehrung wie bei den
Heiden und Juden den Gewinn zeitlicher Güter zum Zweck
hatte, so führt die Schrift über das Fürstenregiment aus, war
die gegebene Folge, dass die Priester den Königen Untertan
waren. Im neuen Bunde dagegen, wo durch das Priestertum
die Menschen zu den jenseitigen himmlischen Gütern geführt
werden, „müssen im Gesetz Christi die Könige den Priestern
unterworfen sein". Denn mag auch die höchste Leitung der
menschlichen Dinge dem Könige übertragen bleiben, das Ziel
durch tugendhaftes Leben Gott und die Seligkeit zu erlangen,
ist nicht Sache einer menschlichen, sondern' der göttlichen
Leitung und Regierung, daher des Gottmenschen Jesu Christi.
Von ihm aber ist das königliche Priestertum auf die Priester^
hauptsächlich aber „den Oberpriester, den Nachfolger des Petrus,
den Stellvertreter Christi, den römischen Bischof übergegangen,
dem alle Könige des christlichen Volkes Untertan sein müssen
wie dem Herrn Jesu Christo selber"-x). Die kirchlich
überragende Stellung des Papstes2) greift also auch auf das Gebiet
der weltlichen Regierung über. Ihm kommt der Gipfel der
geistlichen wie der weltlichen Gewalt zu3). Er erscheint
geradezu als der universelle Monarch des ganzen christlichen
Volkes, ja von Rechts wegen der ganzen Welt**). Die Fürsten
sind nur seine Vasallen8). — Der rechtlichen Bedeutung dieser
Sätze, die den Dualismus beider Gewalten im Prinzip aufheben

') de regim. princ. 1,14. „Huius ergo regni ministerium non terrenis
regibus, sed sacerdotibus est commissum, et praeeipue summo Sacerdoti,
successori Petri, Christi vicario, Romano Pontifici, cui omnes reges populi
christiani oportet esse subditos sicut ipsi Domino Jesu Christo".

") Siehe hierzu namentlich S. c. Gent. IV, 76, und Thoemes 1. c. XI. de

papa, p. 122 ff.
3) II. Sent. dist. 44 ad 4. „Papa qui utriusque potestatis apicem

tenet scilicet spiritualis et saecularis".
*) „papa universalis monarcha totius populi Christiani et de iure totius

mundi." Weitere Belege für diese Meinung b. Gierke III, S. 522, Anmerk. 12.

*) „in isto (seil, christiano*) tempore reges sunt vasalli ecclesiae"
Quodlib. 12 q. 13 a 19 ad 2 et Thoemes p. 149.



— 51 —

und die weltliche Macht nur noch als Lehensträger der geistlichen
erscheinen lassenv), ist Thomas nicht weiter nachgegangen2;.
Auch für unsere Betrachtung ruht ihr Wert vor allem darin,
dass sie den Abschluss des politischen Lebenssystems darstellen,
durch das Thomas die Lösung aller in das Staatsleben
eingreifenden sittlichen Fragen gesichert weiss.

Wir haben gesehen, wie er diese Lösung in einer Reihe
von entscheidenden Fragen gesucht und gefunden hat. Nun
gilt es in einem abschliessenden Überblick über das Ganze
seines Systems sich Klarheit darüber zu verschaffen, welche
Werte es dem einzelnen und der staatlichen Gemeinschaft gibt
und belässt; es gilt weiter ein Verständnis dafür zu gewinnen,
welche Werte Thomas durch die kirchliche Disziplinierung des

gesamten sozialen Lebens sicherstellen möchte. Dabei wird
sich zeigen, dass sich diese Werte insgesamt auf den Begriff
des göttlichen Gesetzes stützen und von ihm getragen werden.

Das Individuum lebt im Staate; aber sein geistig-sittliches
Leben geht nicht im Staate auf. Vielmehr lässt sich sagen, dass
sein höchstes Ziel — die Beseligung in Gott — ganz
individualistisch gefasst ist8). Kann sie doch nur von der Einzelseele

für sich erfahren werden. Der weitabgewandte Mönch
scheint daher in der Lebensform der vita contemplativa die Höhe
der christlichen Ethik für Thomas zu bedeuten. — Aber auch
die Seligkeit kennt Abstufungen ihres Wesens. Ihre niederen
Grade können auch weniger vollendeten Individuen zufliessen,

') Dazu Gierke III, 529. Anmerkung 23.

*) Vgl. hierzu Cl. Bacumker, Die christl. Philosophie des Mittelalters.
1913, S. 402, dessen Formulierung uns nicht zutreffend scheint.

3) Umgekehrt erstreckt sich auch die göttliche Vorsehung nicht nur
auf das gattungsmässige, sondern auch auf das individuelle Handeln der

vernünftigen Kreatur, also auch des Menschen. S. c. Gent. III, 113. "Sola
creatura rationalis dirigitur a Deo ad suos actus, non solum secundum

speciem, sed etiam secundum individuimi." Begründet wird das damit,
dass die vernünftigen Wesen die andern Geschöpfe überragen „et in
perfezione naturae et in dignitate finis", „in perfectione naturae, quia sola

creatura rationalis habet dominium sui actus, libere se agens ad operandum.
¦ • • in dignitate autem finis, quia sola creatura intellectualis ad ipsum
finem ultimum universi sua operatione pertingit, scilicet cognoscendo et
amando Deum. S. c. Gent. Ill, 111. Damit ist der individuelle Selbstwert der
menschlichen Natur von Thomas anerkannt, vgl. übrigens auch meine
Abhandlung : Thomas von Aquin, sein Verhältnis zum Christentum und zur
Philosophie. „Internat, kirchliche Zeitschrift", 1911. S. 48.



- 52 -
so dass Thomas an der Behauptung festhalten kann : die Seligkeit

sei das Ziel für alle, die in der kirchlichen Gemeinschaft
durch Glauben und Liebe miteinander verbunden sind.

Im Rahmen dieser Gemeinschaft hat nun auch der Staat
seine sittliche Aufgabe zu erfüllen. Gerade darin offenbart sich
sein Wesen als „vollkommene Gemeinschaft" '), dass er die
sittliche Erziehung des einzelnen gewährleistet. So will denn
Thomas auch den Jugendunterricht zur Staatsaufgabe gemacht
wissen '). Aber darüber hinausgreifend ist der Staat als sittlicher
Erzieher für alle gedacht. Wird doch das tugendhafte Leben
der Bürger geradezu als Staatszweck erklärt. Verwirklicht aber
wird dieser, indem alle dem Gemeinwohl dienen. Die
Unterstellung aller Sonderinteressen und Handlungen unter das
Gemeinwohl führt zur Gerechtigkeit, d. i. der Verfassung des Staates,
die recht eigentlich sein sittliches Wesen darstellt. Sieht man
nun aber näher zu, wie der Staat die ihm eigene Gerechtigkeit
handhabt, so bemerkt man nur die im Grunde recht negativen
Funktionen des Schutzes und der Abwehr3). Hier stösst man
auf die Tatsache, dass der Staat im Sündenstand hauptsächlich
ein Gewaltwesen geworden ist und sich als solches behaupten
muss. Das Recht der Selbsterhaltung wahrt er im „gerechten
Krieg" gegen Angriffe und Unbill von aussen*). Der inneren
Selbstzerstörung begegnet er durch die Strafgewalt, die er gegen
Verbrecher und Übeltäter übt. Dabei verdient hervorgehoben
zu werden, class Thomas sehr stark den erziehlichen Zweck
der Strafe betont; sie soll der Besserung des Verbrechers dienen,
oder wo das, wie bei der Todesstrafe, durch ihre Natur aus-

') Civitas communitas perfecta. S. th. II, 1 q. 90 a 2 u. 3. — 11,

2 q. 65 a 2 ad 2. Comm. in proëm. ad polit, libr. Aristot., p. 366 (bei
Thoemes, p. 48 f.), vgl. auch de regim. princ. I, 1. Troeltsch, S. 343.

*) Thomas contra impugnantes c. 9. Comm. in Eth. Nik. VI, 11

(letzter Abschnitt), siehe Müller, a. a. 0., S. 36.

*) „Strenge Eingrenzung auf irdische Interessen und formale Gerechtigkeit"

kennzeichnet auch nach Troeltsch, S. 340, den thomistischen
Staatszweck.

*) Über die Lehre vom bellum justum siehe S. th. II, 2 q. 40 a 1.

„utrum bellare sit semper peccatum" und II, 2 q. 188 a 3, obj. 5. — Über
die Art der Kriegsführung siehe II, 2 q. 64 a 7, q. 66 a 8 ad 1 u. q. 40 a 3.

Verbot des Kriegsdienstes für Kleriker. II, 2 q. 40 a 2. Corp. Jur. Canon,
c. 24. X. V., 12. de homicidio, siehe zur ganzen Frage Müller, S. 51 ff.
Antoniades § 33.



— 53 -
geschlossen ist, wenigstens eine absehreckende Wirkung üben ').
Der Zweckmässigkeitsgedanke soll also für die strafende
Gerechtigkeit der massgebende sein, wobei als höchster Zweck der
Selbstschutz der staatlichen Gemeinschaft voranzustellen ist*).

Eine Zweckmässigkeitsfrage ist für Thomas auch die
Eigentumsordnung, die, nachdem sie einmal zugunsten des

Privateigentums entschieden ist3), aus Gerechtigkeitsgründen den
Schutz des Staates für sich beanspruchen darf. Denn die
Gerechtigkeit fordert, dass jedem erhalten bleibe, was sein ist*).
Dazu würde mangelnder Eigentumsschutz zu einer Auflösung
der menschlichen Gesellschaft und des Staates führen6). Allerdings

ein absolutes Recht auf Sondereigentum und damit auch
ein unbedingtes Recht zum Schutz dieses Eigentums erkennt
Thomas nicht an. Für das absolute Naturrecht gilt der Gemeinbesitz.

Aus ihm aber hat sich das Sondereigentum „per adin-
ventionem rationis humanae" instinktiv entwickelt als eine
Notwendigkeit, die durch die menschliche Vernunft geboten wurde
und daher auch zum Bestandteil des ius gentium geworden ist6).

') S. th. II, 1 q. 87 a 3 ad 2.

J) Selbstschutz der Gesellschaft als Zweck des staatlichen Strafrechts.
S. c. Gent. III, 146, wo das in der mittelalterlichen Sozialphilosophie
häufiggebrauchte Bild des Arztes, der ein schädliches Glied des Körpers zur
Erhaltung seiner Gesundheit entfernt, verwandt wird, vgl. ferner S th. Il,
1 q. 96 a 2, II, 2 q. 64 a 2 ad 3. „hominem peccatorem occidere potest
esse bonum, sicut occidere bestiam." — Auch die von Gott gewollte
sittliche W*eltordnuiig sieht in der Strafe ein Mittel zu ihrer Erhaltung.
S. e. Gent. III, 144. S. th. II, 1 q. 87 a 1. — Daher sind die Richter „di-
vinae providentiae exsecutores". S. th. II, 2 q. 64 a 2 ad 2. Strafzweck:
einendatio personae peccantis und quies reipublicae. S. th. II, 2 q. 68 a 1,

tf. S. c. Gent. III, 145.
3) Zweckmässigkeit des Privateigentums. S. th. II, 2 q. 66 a 2, cf. q.

57 a 3.

*) L. c. q. 66 a 5.

5) L. c. a 6.

8) S. th. II, 2 q. 66 a 2 ad 1. Hiernach sind „absolut betrachtet" alle
Güter ursprünglich in gemeinsamem Besitz, siehe 0. Schilling, Reichtum
und Eigentum in der altkirchlichen Literatur, S. 214 u. 216, u. Antoniades,
S. 64, cf. auch S. th. II, 2 q. 57 a 3. Der Sachverhalt erhellt am deutlichen

aus S. th. II, 1 q. 14 a 5, wo sich Thomas mit der Meinung des Isi-
dorus (üb. V, Etymolog.) auseinandersetzt, dass communis omnium possessio
et una libertas dem Naturrecht angehören; er bemerkt hierzu, dass eine
mutatio per additionem auf diesem Gebiete eingetreten sei von der gleichen
Art, wie durch die künstliche Bekleidung des von Natur nackten Menschen ;



— 54 —

Aber dieses Recht bleibt immer ein relatives, aus Zweckmässig-
keitserwägungen abgeleitetes, und in Fällen äusserster Not tritt
daher das absolute Naturrecht des Gemeinbesitzes wieder in
Kraftl). Ganz allgemein aber steht der Anerkennung des

Sondereigentumsrechts die Verpflichtung zur Seite, aus dem eigenen
Besitz dio Notleidenden zu unterstützen8). Mit merkwürdigen
Vorbehalten hat jedoch Thomas diese Pflicht umgeben ; sie gilt
nur, wenn der Empfänger in einer sichtlich dringenden Notlage
und kein anderer Helfer zur Hand ist und für den Gebenden

nur wenn er Übcrfluss besitzt, der für ihn wahrscheinlicher
Vermutung gemäss gegenwärtig nicht notwendig ist9). Und zum
Notwendigen gehört, wie besonders dargelegt wird, auch der
standesgemässe Unterhalt für ihn und seine Angehörigen*). Wir
sehen hier, wie Thomas bei der "Auslegung der christlichen
Liebespflichten recht weltliche Überlegungen zu Wort kommen
lässt. Aber das hängt wieder auf das engste zusammen mit
seiner Teilung des Sittlichen in allgemein verbindliche Gebote
und in Ratschläge, die nur für solche gelten, die den Weg der
christlichen Vollkommenheit beschreiten wollen. Die Gebote
aber lassen sich, falls das die weltliche Standesmoral erfordert,
weitgehende Einschränkungen gefallen. — Hier macht sich eben
ein ethischer Relativismus geltend, der die Forderungen des ab-

sie sei geboten „quia scilicet distinetio possessionum et servitus non sunt
induetae a natura, sed per hominum rationem ad utilitatem humanae
vitae". — Die Behauptung M. de Wulfs (Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie, n. 274, p. 253), „'das Privateigentum gehört dem Naturrecht
an", ist somit nur unter der vorgelegten Einschränkung zulässig. - Nichtganz
zutreffend formuliert auch Gierke, a. a.O. S. 619, dazu Anmerkung 278. „Die
Eigentumsordnung wurzelt in dem vom Staate schon vorgefundenen und
aus dem reinen Naturrecht ohne seine Vermittlung abgeleiteten jus gentium,
weshalb auch die Kraft dieser Ordnung orworbene Einzelbefugnis ihr Dasein
keineswegs ausschliesslich dem Staat verdankt." — Die Anerkennung der
im jus gentium gebotenen Ordnung schliesst den Beginn staatlichen
Lebens in sich ein. Die Eigentumsordnung entsteht also gleichzeitig mit
dem Staate als eine Ableitung aus dem jus naturale.

') S. th. II, 2 q. 66 a 7, cf. Antoiiiades, S. 65 f.
3) L. c, a 2 und 7.

3) S. th. II, 2 q. 32 a 5 ad 3.

*) L. c. a 6. „dicitur aliquid esse neccessarium, sine quo non potest
convenienter vita transigi secundum conditionem et statum propriae per-
sonae et aliarum personarum quarum cura ei incumbit", wobei dann der
persönlichen Schätzung dessen, was dazu gehört, weitester Raum
gelassen wird.



— 55 —

sohlten Naturgesetzes nur in ihrer Anpassung an die oft recht
fragwürdigen Bedingungen des sozialen Lebens gelten lässt.
Für den ethischen Radikalismus des Christentums hat Thomas
in der Welt keinen Raum ') ; er ist auf das Ordensleben
verwiesen und auch dort steht er unter der strengen Aufsicht der
kirchlichen Disziplin 2).

Wie wenig die thomistische Sozialphilosophie daran denkt,
die sittlichen Gedanken des Christentums in politisch-soziale
Programmforderungen umzusetzen, wird auf das schärfste durch
ihre Stellung zur Sklaverei beleuchtet. Sie bringt gegen diese,
wie das mittelalterliche Denken überhaupt, keinen prinzipiellen
Widerspruch auf8). Die Sklaverei gehört zu den sozialen Lebensformen,

die aus praktischen Gründen als nützlich anerkannt
und deren rechtliche Gültigkeit ertragen werden muss 4). Nur
soweit nähert sich Thomas der altchristlichen Lehre, dass er
wie Augustinus eine ursprüngliche Freiheit des Menschen nach
dem absoluten Naturrecht behauptet6). Ihm zufolge war der

') Daher behauptet Thomas auch der solchem Radikalismus
entsprungene urchristliche Liebeskommunismus in Jerusalem sei von den

Aposteln nur „per modicum tempus" zugelassen worden, weil sie den
baldigen Untergang der Stadt und des jüdischen Volkes und den nur
vorübergehenden Bestand auch der christlichen Gemeinde daselbst
vorausgesehen hätten; dagegen sei der Kommunismus an den Orten, wo die
Kirche dauernden Bestand gewinnen sollte, von ihnen nicht eingeführt
worden. S. c. Gent. III, 135.

2) Zu vorstehenden Ausführungen vgl. auch Troeltsch, S. 348 ff.

3) „Sklaverei und Sklavenhandel hat durch das ganze Mittelalter
hindurch gedauert und ist von der Kirche niemals prinzipiell verworfen
worden. Alle in theologischen Werken üblichen Verherrlichungen des

Christentums, dass es im Mittelalter wenigstens die Sklaverei abgeschafft
habe, beruhen auf krasser Unwissenheit oder verlogener Apologetik."
Troeltsch, S. 356, Anmerkung 160, vgl. S- 313. Sehr wertvolles Material zu
dieser Frage bietet: J. Buchmann, Die unfreie und die freie Kirche in ihren
Beziehungen zur Sklaverei, zur Glaubens- und Gewissenstyrannei und zum
Dämonismus. Breslau. 1873. § 4, S. 29 ff.

*) S. th. II, 1 q. 94 a 5 ad 3. „distinetio posse.ssionum et servitus non
sunt induetae a natura sed per hominum rationem ad utilitatem humanae
vitae, et sie etiam in hoc lex naturae non est mutata nisi per additionem"

5) Zu Augustins Lehre vgl. E. Troeltsch: Augustin, die christliche
Antike und das Mittelalter. S. 150, Anmerkung. Thomas von Aquin. S. th.
'• c. „communis omnium possessio et una libertas dicitur esse de iure
naturali." cf. auch Innocenz III, de contemptu mundi I, 17. „Natura liberos
S'enuit, sed fortuna servos constituit."



— 56 —

Mensch zuerst causa sui ') und nur seinem Vernunftgebote
verpflichtet. Erst in dem Augenblick, wo mit der Sünde die
irrationalen Mächte der Sinnlichkeit über ihn Gewalt erhielten,
verlor er die Herrschaft über sich selbst auch in dem weiteren
Sinne, dass er nun fremder Dienstbarkeit unterworfen wurde ').
Aber neben dieser Erklärung läuft noch eine andere aus
aristotelischem Gedankenkreise stammende einher. Hiernach
gehören Unterordnungs- und Herrschaftsverhältnisse durchaus
schon dem absoluten Naturrecht an, wie es auch vor dem
Sündenfalle Geltung hatte. Jene sind aber eine Notwendigkeit
des sozialen Lebens überhaupt, das ohne sie nicht bestehen

könnte5). Sie sind überdies begründet in der von Gott
verordneten physischen und geistigen Ungleichheit der Menschen*).
Nur darin bewirkt die Sünde einen Wandel dieser Verhältnisse,
dass sie den Herrschenden veranlasst, den Selbstzweck der
menschlichen Natur in dem Untergebenen nicht mehr zu achten,
sondern ihn für fremde Interessen zu benutzen6). Dadurch sinkt
der Sklave auf die Stufe eines Mittels für fremde Zwecke herab,
und die Entwürdigung seiner selbst, die darin liegt, wird als

Qual und Zwang zugleich empfunden "). Sein Zustand aber, den
das relative Naturrecht etwa in den Hörigkeitspflichteu rechtlich
festlegt, kann wohl gemildert, nicht aber aufgehoben werden.
Eine Milderung mag in dem einigermassen stoisch anmutenden
Gedanken zu suchen sein, dass der Sklavenstand nur den Körper,
nicht aber die Seele trifft7). Darüber hinaus aber liegt eine

') S. th. I, q. 96 a 4. „liber est causa sui, servus autem ordinatur ad
alium."

') Comm. in lib. Sent. TI, Dist. 44 q. 1 a 3. „Natura oinnes homines
aequales in libertate fecit. — Creatura rationalis, quantum est de se, non
ordinatur ad finem, ut ad alium, ut homo ad hominem, sed si hoc fiat, non
erit, nisi in quantum homo propter peccatum irrationabilibus ematuria
comparatur et ideo talis praelatio hominis ad hominem ante peccatum
non fuisset."

*) S. th. I, q. 96 a 4. „Socialis autem vita multorum esse non posset,
nisi aliquis praesideret, qui ad bonum commune intenderei."

*) S. th. II, 2 q. 57 a 3. cf. I, q. 96 a 3 u. 4. vgl. auch Troeltsch,
S. 301, Anmerkung 132 und die Stelle aus dem Kommentar zur Politik,
b. Baumann, Staatslehre, S. 119.

6) S. th. I, q. 96 a 4.

8) L. c.

') S. th. II, 2 q. 104 a 6 ad 1 u. q. 122 a 4 ad 3. Comm. in Epist.
ad Titum III, lect. 2.



— 57 —

tatsächliche Milderung in dem von Thomas auch für den Sklaven
beanspruchten Recht der freien Eheabschliessung und in dem
Erziehungsrecht für seine Kinder, Rechte, die wiederum als durch
das Naturrecht für jeden Menschen gewährleistet anzusehen sind ').
Darin erschöpft sich aber auch das thomistische Rechtsempfinden
gegenüber dem Sklaven und Hörigen. An eine Emanzipation
auf Grund ihrer christlichen Persönlichkeitsrechte denkt er
überhaupt nicht *). Diese Vorstellung liegt schon darum ausser
den Richtlinien seines Denkens, weil dieses vielmehr durch die
aristotelische Meinung bestimmt ist, dass ein Teil der Menschen
zur Pflege des geistigen Lebens und zur Herrschaft berufen sei,
ein anderer zu den schweren Dienstleistungen körperlicher
Handarbeit. Diese Lebens- und Berufsbestimmung' aber schliesst eine
Hangordnung der Stände in sich ein, die von Thomas in ihrem
Werte sichtlich stark empfunden worden ist. Aus einzelnen
seiner Äusserungen blickt in der Tat „der aristotelische Herren-
und Junkerstandpunkt" mit seiner Verachtung der banausischen
Berufe deutlich hervor3). — Diese Minderschätzung der körperlich

arbeitenden Stände erklärt sich bei ihm um so leichter,
weil er zu einer positiven Bewertung der Arbeit eigentlich
überhaupt nicht gelangt ist. Denn dass sie um der Lebenserhaltung
willen notwendig ist, wie Thomas ausführt, erscheint doch als
eine überaus grobe Einschätzung ihrer Ziele. Daneben aber
haben für ihn nur die kirchlich asketischen Zwecke der Arbeit

') S. th- II, 2 q. 104 a 5. Auch das kanonische Recht erkannte das
freie Eheschliessungsrecht der Sklaven an: Décret. Greg. lib. IV, tit. IX,
rap. l. „Servus contradieente domino matrimonium contrahere potest,
sed propter hoc non liberatur a servitiis Domino debitis." Das Recht der
Kindererziehung in der väterlichen Religion verbleibt sogar den Juden,
von denen Thomas im übrigen in seiner Schrift de regimine Judaeorum
behauptet, sie seien wegen ihrer Verschuldung an Christus immerwährend
''er Sklaverei verfallen (sint vel essent perpetuae servituti addicti). Antoniades.
P- «9, vgl. S. th. II, 2 q. 10 a 12. Quodl., 2 q. 4 a 7.

*) Ausdrücklich lehrt er die lebenslängliche Dauer des Sklavenstandes.
8- th. II, 2 q. 10 a 10 ad 3. Der Sklave gehört überhaupt nicht zum Staate.
°- th. II, 1 q. 9fe a ft ad 2 Ganz in den aristotelischen Anschauungen
befangen sind auch Aegidius Romanus de regim. princ. II, c. 13—15 und
Engelbert v. Admont de regim. princ. Tract. I, c. 6. Siehe Heinr. Contzcn,
beschichte der volkswirtschaftlichen Literatur im Mittelalter. 2. Auflage.
!«72. S. 89.

Siehe hierzu Troeltsch, a. a. O., S. 316 und Anmerkung 137, sowie
Anmerkung 141, S. 318.



— 58 —

eine erwähnenswerte Bedeutung, dass sie nämlich vor verderblichem

Müssiggang schützt und der Sinnlichkeit Zügel anlegt,
dass sie endlich die Mittel für eine von religiös-kirchlichen
Gesichtspunkten geleitete Wohltätigkeit verschafft1).

Hier wie allerwärts tritt bei Thomas die Sorge hervor,
das Irdische irgendwie als Selbstzweck erscheinen zu lassen.
Von dieser Sorge ist denn auch seine Auffassung des Staates
und des staatlichen Lebens in allen Punkten durchdrungen.
"Wohl bezeichnet er im Anschluss an Aristoteles den Staat als
eine vollkommene Gemeinschaft. Aber der Sinn dieser Bezeichnung

ist bei ihm wesentlich abgeschwächt. Er denkt nicht daran,
alle Lebensbedürfnisse des Menschen durch den Staat befriedigen

zu lassen; er beschränkt seine Vollkommenheit vielmehr
auf seine wirtschaftliche Selbstgenügsamkeit und lässt dazu sein
soziales Wesen als eine Stütze für das natürliche, auf Gerechtigkeit

und Gemeinwohl eingestellte Tugendleben erscheinen. Aber
mit allem, was er leistet, bleibt er doch nur auf der Unterstufe
stehen, die die Gnadenethik zu überbauen und zu vollenden
hat. Diese erst bietet dem einzelnen wie der Gemeinschaft die
Möglichkeit, durch die christliche Wahrheit und Liebe das letzte
Vollkommcnheitsziel, den Genuss der Seligkeit in Gott, zu
erreichen. Am Wege hierzu steht als Gnadenvermittlerin die
Kirche mit ihren ewigen Werten und Gütern. Sie deutet mit
gebietender Hand das Naturgesetz, das in seiner Anwendung
auf die Vewicklungen des sozialen Lebens in den positiv
rechtlichen Normen der steten Rückbeziehung auf die ewige Ordnung
des göttlichen Gesetzes, dem es entstammt, bedarf, und dazu
in vielen Beziehungen auch der Erläuterung durch das Gesetz
Christi. So wird immer wieder die gewaltige Autorität der Kirche
angerufen2). Sie greift tief in das wirtschaftliche Leben durch

') S. th. II, 2 q. 187 a 3 bezeichnet als Zweck der Arbeit: „ad victum
quaerendum, ad tollendum otium, ad coneupiscentiae refrenationem, ad

eleemosynas faciendas." Vgl. dazu Troeltsch, a. a. O., S. 349, u. J. Baumann,
Die klassische Moral des Katholizismus. Phil. Monatshefte. 1879. S. 460. —
Die spiritualistische Mönchsethik wusste die Arbeit vielfach überhaupt
nicht sittlich zu würdigen. So sagt Bonaventura: „Von Christo, der doch
das Vorbild aller Vollkommenheit ist, lesen wir nicht, dass er irgendeine
Art von Arbeit getan habe." Medit. vitae Christi, c. 15. Opusc. II, 332.

Siehe Uhlhorn, christl. Liebestätigkeit. II, 128.

a) Siehe dazu die Bemerkungen bei Troeltsch, a. a. O., S. 320.



— 59 —

ihr Zinsverbot ein '), sie überwacht das geistige Leben der
Universitäten*), sie stellt letzthin auch die politischen Hand
hingen der Fürsten unter ihr abwägendes Urteil8). Denn mit
dem Masse ihrer sozialen Verantwortung wächst auch ihre
Verantwortung gegen die Kirche.

Und wie diese das wirtschaftliche, geistige und politische
Leben mit ihren Gesetzen überwacht, so bindet sie den Menschen
auch in seinem Innersten, in seinem Gemüt und in seiner Liebe.
Wohl ist sie bereit, auch hier dem Natürlichen sein Recht zu
geben. Sie erkennt die Pietätspflichten im Bereiche der Familie,
insbesondere die Pflicht der Gatten- und Elternliebe, and). Auch
die Vaterlandsliebe gilt Thomas als eine Pflicht, mit deren
Erfüllung wir allen Bürgern im Staate dienen5). Aber wiederum
spannt sich um den begrenzten Kreis des Natürlichen der
unermessliche Kreis des Übernatürlichen und Göttlichen. Auch
hier soll die Gnade die Natur nicht nur vollenden, sondern in
sich ziehen. Denn alle natürlichen Liebespfiichten sollen der
Gottesliebe entspringen und dadurch geheiligt werden6). Seine

') Vgl. hierzu meine Ausführungen in dem Aufsatz „Thomas von
Aquin, sein Verhältnis zum Christentum und zur Philosophie". „Intern
kirchl. Zeitschrift". 1911. S. 57. Ferner Troeltsch, S. 346. Antoniades, § 22.

H. Contzen, a. a. O., S. 72, 75 u, 76, besonders die Anmerkungen. Zur
Umgehung des Zinsverbotes durch den Leihenden siehe S. th. II, 2 q. 78 a 4,
daau Ziegler, Geschichte der christl. Ethik, S. 294 und Rietter, Moral des
hl. Thomas, S. 395. Interessante Ausführungen neuerdings bei Joh. Wendland,

Handbuch der Sozialethik, die Kulturprobleme des Christentums.
1916. S. 100 f.

-1) Thomas von Aquin, Tom. XV (Ed. Parm.), p. 12, opusc. 1. cf. Thoemes,

p. 137.

3) Siehe oben S. 18 ff.
*) Für die Gattenliebe und das Verhältnis der Ehegatten überhaupt

siehe namentlich S. th. I, q. 92 a 1, wo die Erschaffung des Weibes „in
adiutorhim viri" wesentlich gedeutet wird als „in adiutorium genera-
tionis", immerhin ist diese Deutung 1. c. ad 2 und a 2, 3, sowie a 3 stark
gemildert. Doch ist der Gedanke der patriarchalischen Mannesherrschaft
für das Familienverhältnis für Thomas massgebend, siehe dazu Troeltsch, 302,

Anmerkung 132 und S. th. II, 2 q, 57 a 4. — Pietätspflichten gegen die
Eltern siehe S. th. II, 2 q. 101 a 2 u. a 3 ad 3, sowie a 4 am Ende, ferner
q- 122 a 5.

5) Über Vaterlandsliebe siehe S. th. II, 2 q. 101 a 1, cf. II, 1 q. 92 a 1

*<!¦ 3, II, 2 q. 31 a 3, obj. 3 u. q. 32 a 6.

') Über die Begründung der Nächstenliebe aus der Gottesliebe siehe
o- th. Ii; 2 q. 44 a 2 ad 2. „dicendum quod Deus diligitur in proximo,
sicut finis in eo quod est ad finem, cf. ad 4 und die Erläuterung a 7, siehe.



— 60 —

Vollendung aber gewinnt das geistig-sittliche Leben nur in denen,
die das natürliche Begehren ganz überwunden haben und fami-
lien- und vaterlandslos nur noch ihrem kirchlichen Berufe und
der göttlichen Beschauung leben. Man hat daher abschätzig
die thomistische Ethik eine „Ethik für Bischöfe und Mönche"

genannt '). Das ist zuviel gesagt. Denn damit wird der Bereich
dieser Ethik auf den Kreis derer verengt, die das höchste
Vollkommenheitsstreben bewähren sollen. Aber über diesen Kreis
hinaus liegen für Thomas noch weite Gebiete des Sittlichen,
die zu würdigen er sich offensichtlich bemüht hat. Wir brauchen
uns nur daran zu erinnern, dass er dem Könige für seine
Bewährung in den Regententugenden eine besondere Belohnung
im Himmel in Aussicht stellt. — Wie in dem kosmologischen
Weltbild des Thomas und der Scholastik sich die verschiedenen
Sternkreise konzentrisch umeinanderschliessen, so auch die
verschiedenen Berufs- und Ständekreise in dem Ausmass ihres
sittlichen Wertes. — Die weltlichen Berufskreise stellen dabei
wesentlich die natürlichen Tugenden und in ihrem Verhältnis
zueinander die herrschende unter diesen, die Gerechtigkeit, dar.
Die geistlichen Berufskreise sollen sich von den theologischen
Tugenden erfüllt zeigen und dadurch zu Vermittlern göttlicher
Gnade und Liebe auch für die anderen Kreise werden. Aber
keiner der Kreise ruht in seinem sittlichen Werte in sich selbst.
Alle sind aufeinander bezogen, die weltlichen Berufskreise
dadurch, class sie den Impuls zum übernatürlichen Gnadenleben,
das doch auch ihnen zufliesst, durch die dazu berufenen
geistlichen Berufe empfangen, diese hinwiederum durch die
Notwendigkeit die Gnadentugenden des Glaubens und der Liebe
durch Belehrung und Leitung der weltlichen Berufskreise zu
bewähren. So ist das Sittliche von Thomas auf die verschiedenen
Individuen und Stände mit der Bestimmung verteilt, sich in den
verschiedenen Formen und Kräften, in welchen es sich
ausprägt, zu ergänzen und auszutauschen. Der christliche Gedanke
des Reiches Gottes ist damit wirklich zu lebensvoller Anschauung

auch II, 2 q. 25 a 1. Sehr unbedeutend die Polemik dagegen bei
Frohschammer, die Philosophie des Thomas von Aquin, S. 462. — Sachliche
Einwände gibt Baumann. Klassische Moral der katholischen Philosophie-
Monatsheft 1877, S. 463 ff. — Zur Lehre selbst vgl. Werner II, 584,

Rietter, 339.

') Ziegler, Geschichte der christlichen Ethik, S. 301.



— 61 —

und die Spannung zwischen der vollüberwindendeu Ethik des

Christentums und der auf die Beherrschung der natürlichen
Welt angelegten Ethik, wie es scheint, zu glücklichem Ausgleich
gebracht. In einem grossartigen Entwurf wäre es hiernach der
thomistischen Ethik und Sozialphilosophie gelungen, die einander
entgegengesetzten oder gar widerstrebenden Elemente
miteinander zu verbinden und zu versöhnen : die AVeit der
göttlichen Gnade mit der Natur, die übernatürliche mit der natürlichen

Ethik, das geistliche Wesen der Kirche mit den
weltlichen Interessen des Staates.

Aber diese Versöhnung und Ausgleichung gelingt doch nur
dadurch, dass das eigentümliche Wesen der miteinander
verbundenen sittlichen Kräfte und sozialen Mächte eine so starke
Umgestaltung erfährt, dass sie nicht mehr das sind, was sie
ihrer ursprünglichen Bestimmung nach sein sollten. So besagt
der von Thomas übernommene aristotelische Begriff des selbst -

genügsamen Staates, dass der Staat alle Lebensbedürfnisse seiner
Glieder durch die Vollkommenheit seiner Lebensgemeinschaft
zu befriedigen vermöge und sie daher zur Glückseligkeit führe1).
Das kann natürlich in so weitgreifender Fassung, wie wir schon

ausführten, der mittelalterliche Denker nicht gelten lassen. Zum
tugendhaften Leben mag nach seiner Lehre der Staat seine
Bürger anleiten, zur Glückseligkeit kann sie nur die Kirche
führen. Es ist also klar, dass dem thomistischen Staatsbegriff
sehr viel von der Vollkommenheit fehlt, die ihm Aristoteles
zugeschrieben hatte. Thomas hält zwar noch den äusseren
Begriff fest, aber nicht mehr die Sache. Und dieser Begriff
verflüchtigt sich bei näherer Prüfung immer mehr. Denn vor allem
die Befugnis ist dem Staate entfallen, die schliesslich doch die
Bedingung der Existenz für ein Staatswesen ist: er kann aus
eigener Macht kein Recht mehr schaffen. Alles Recht findet er
vielmehr vorgebildet im Naturrecht; er kann daraus Folgerungen
ziehen, er kann es anwenden und werten, — aber das bricht
Joch der Tatsache nichts ab, class der Staat eine metaphysische
Macht in seinem Rücken findet, der er sich in seiner
Gesetzgebung zu beugen hat. Und diese Tatsache wiegt um so schwerer,

') Vgl. Aristoteles Politik III, q. 1280 b. 33 ff. — Der Gegensatz des
aristotelischen und thomistischen Staatsbegriffs ist scharf herausgearbeitet

ei Eucken, die Philosophie des Thomas von Aquin und die Kultur der
Neuzeit. 1886. S. 15.



— 02 —

weil neben dem Staate die Kirche zur Auslegung des göttlichen
und auch des Naturrechts berufen ist und weil die Kirche bei
dieser Auslegung das Vorrecht hat. So verwandelt sich denn
der thomistische Staat in ein Zwitterwesen, das nicht mehr
recht weiss, was es sich zutrauen darf. Im Grunde wird er
auf die Rolle einer politischen und rechtlichen Verwaltungsbehörde

verwiesen, die der viel grösseren und mächtigeren
Organisation der Kirche eingegliedert ist und in ihrem Auftrag-
Sitte und Recht und auch den Glauben zu schützen hat, allerdings

wiederum nur in der untergeordneten Stellung des Nach-

richters, dem die Aufgabe zufällt, die Urteile der Kirche zu

vollziehenJ). In dieser Unterordnung unter die geistlichen Ziele
der Kirche nimmt nun auch der Staat — mag er im übrigen
auch den naturhaften Bedürfnissen des sozialen Zusammenlebens

entspringen — einen geistlichen Charakter an und wird zum
Glaubensstaat.

Auf diesem Wege begegnet ihm die mittelalterliche, von
Thomas in dem Abschluss ihrer dahin zielenden Entwicklung
schon vorgefundene Kirche, die aus einer freien Glaubensgemeinschaft

zu einem Rechts- und Staatswesen geworden war. Als
solches betrachtet sie die thomistische Sozialphilosophie. Sie

behandelt die Glaubenssätze wie Rechtssätze und die Abweichung
von diesen Sätzen w*ie ein fluchwürdiges Verbrechen, das mit
der Geldfälschung auf einer Stufe steht. Sie beaufsichtigt als
berufener Wächter des jus divinum und des jus naturae das

politische und soziale Leben und die für seine Ordnung
erlassenen Gesetze. Denn Recht und Sittlichkeit sind für das
mittelalterliche und auch für das thomistische Denken so sehr
miteinander verschmolzen, dass eines im anderen lebt und der
Wächter über das Gebiet des Sittlichen auch der befugte Richter
über das Gebiet des Rechtes ist. Ihre eigene Domäne findet
die Kirche endlich in dem Gebiete der freien Sittlichkeit. Denn
mit der Befolgung der evangelischen Räte will sie die sittliche
Vollkommenheit durch die Selbstüberwindung des natürlichen
Menschen erreichen. Aber auch hier herrscht die Kirche über
die durch ihr Gelübde Verpflichteten so sehr, dass kein Leben

l) Argl. hierzu A. Harnack, Kirche und Staat bis zur Gründung der
Staatskirchc. Kultur der Gegenwart. I, 4, 2. Aufl., S. 133. „Geschlagen auf
dem Felde der Idee, in mühsamer Sophistik sein souveränes Recht
verteidigend, sind Polizei und Militär die einzigen Stützen, die ihm bleiben."



— o;î —

der Gesetzlichkeit in solchem Ausmass unterworfen ist, wie das
Leben des Mönches. Die Freiheit von der Welt wird
erkauft mit der schärfsten Disziplinierung der gesamten
Lebensführung.

So ist denn der Begriff des Gesetzes, dahin können wir das
Ergebnis dieser Untersuchung zusammenfassen, der bestimmende
Begriff der thomistischen Weltanschauung und Sozialphilosophie.
In der Form des Naturgesetzes durchwaltet er die von Gott
geschaffene Ordnung der natürlichen Welt, als sittliches Naturgesetz

und göttlich offenbartes Gesetz die Welt des menschlichen

Willens. — Staat und Kirche sind in ihm verankert.
Beide verteidigen in ihren Rechts- und Glaubenssätzen die Welt,
der sie entstammen. Aber die Kirche hat dabei den Vorzug,
ihre Gesetze unmittelbar auf göttliche Stiftung zurückführen
zu können, während dem Staate das in seinem positiven Recht
nur mittelbar gelingt. Infolgedessen verwandelt sich das
theokratische Weltsystem bei Thomas in den hierarchischen
Weltherrschaf tsgedanken, dem auch der Staat verpflichtet ist.

(Fortsetzung folgt.)

Bonn. Rudolf Keusskn.


	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

