
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 369

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Das Sekretariat
der Weltkonferenz erlässt von Zeit zu Zeit Bulletins, die allerlei
Wissenswertes über die Bewegung zur Einigung der Christenheit
veröffentlichen. Wir lassen hier Nrn. 12 und 13 in Übersetzung
folgen, um unsere Leser, die sich dafür interessieren, auf dem
laufenden zu halten. Das erste, das über die Eingänge einer Tagespost

beim Sekretariat berichtet, deutet an, wie der Gedanke der
Konferenz an vielen Orten Anklang gefunden und das zweite regt
gemeinsames Gebet für die Einigung der Christen an.

< Obwohl durch den Krieg für einige Zeit die Anstrengungen, die
Mithülfe der Kirchen des europäischen Kontinentes und des nahen
Ostens zur Schaffung eines Weges zur sichtbaren Vereinigung der
Christenheit mittels einer Zusammenkunft der Christen aus allen
Weltteilen zu gewinnen, lahmgelegt sind, geht die Vorbereitung
für diese Zusammenkunft doch mit ermutigenden Resultaten weiter.
Die Erkenntnis, dass nur die sichtbare Einheit der Christen das
Reich Christi, das Reich des Friedens, der Gerechtigkeit und der
Liebe wird gründen helfen, dringt immer mehr durch; die
einzelnen sehen auch mehr und mehr ein, dass christliche Einheit
nicht durch kirchliche Konkordate erlangt werden kann, sondern
durch ein jedes Glied Christi, welches sein Bestes tut, um die Einheit

der Kirche zu erreichen. Die Post des heutigen Tages liefert
ein Beispiel des grossen Anteils, den die Welt daran nimmt.

Ein Mitglied des Jesuitenordens in England, der sein Leben
dieser Sache geweiht hat, glaubt, dass die Befreiung Arabiens von
den Türken eine Gelegenheit bieten werde, dem Islam in Arabien
die wahre Natur unserer Religion und unser Ideal von Einheit vor
Augen zu führen. Er anerbietet sich die Flugschrift eines Russen,
der für die Vereinigung der Kirchen sehr begeistert ist, zu
veröffentlichen. Ein französischer römisch-katholischer Laie sendet uns
die Adressen von fünf römisch-katholischen Damen in Frankreich,
England und Kanada, die über einen grossen Einfluss verfügen und
welche durch ihre Gebete und ihre persönlichen Verbindungen uns



— 370 -
helfen wollen. Der Präsident einer hervorragenden Methodisten-
Universität und ein bekannter Geschäftsmann in den Vereinigten
Staaten nehmen ihre Ernennung als Mitglieder des amerikanischen
Vorbereitungskomitees an. Das Amt dieses Ausschusses ist, Material
für die Weltkonferenz zu sammeln. Eine Anfrage von seiten der
holländisch-reformierten Kirche über die Ziele der Konferenz kommt
aus Süd-Afrika, zugleich mit der Andeutung, dass die Baptisten
und die Wesleyaner in Süd-Afrika wahrscheinlich mitarbeiten werden.
Eine Dame in Neuseeland sendet uns die Adressen von 30
Geistlichen und 2 Laien der Kirche Englands und der freien Kirche
Neuseelands, damit die Literatur über die Weltkonferenz ihnen
zugestellt werden möchte. Es wäre zu wünschen, dass die Bewegung
in Amerika besser bekannt würde. Alle Veröffentlichungen über
die Weltkonferenz können zu jeder Zeit kostenlos auf Anfrage von
Robert H. Gardiner, Post Office Box 436 Gardiner, Maine U. S. A.,
bezogen werden.

Ein oder zwei Tage, nachdem dieses Bulletin geschrieben war,
erhielten wir einen Brief, in welchem uns mitgeteilt wurde, dass

eine Anzahl römisch-katholischer Chinesen alle Tage die hl.
Kommunion empfangen mit der besonderen Bitte für die Vereinigung
der Christenheit.»

Bulletin 13 lautet: «Das Interesse in der weiten Welt für die
Weltkonferenz, als eines der besten Mittel, den Weg für den Aufbau

der Vereinigung der Christen zu schaffen, ist stets im Zunehmen,
und mehr und mehr gelangt man zur Einsicht, dass das Ziel über
menschliche Kräfte geht und ernstes Gebet für Gottes Führung
zunächst das Notwendigste ist. Die Kommission, welche von der
bischöflichen Kirche Amerikas bestellt wurde, um an alle
kirchlichen Gemeinschaften in der Welt, welche unsern Herrn Jesu als
Gott und Erlöser bekennen, eine Einladung, sich zu einer
Weltkonferenz zu vereinigen, ergehen zu lassen, wünscht deshalb, dass

die ganze Welt die Notwendigkeit einer solchen Konferenz
einsehen möchte. Die Kommission erwartet das Gebet aller Gemeinschaften

aus allen Weltteilen, dass Gott durch seinen hl. Geist
unsere LIerzen und Sinne mit der sichtbaren Manifestation unserer
Einheit in Christo Jesu erfüllen möge, und dass er unsern Willen
zum Gehorsam erziehen möge, dass wir ein Ziel und einen Glauben
haben und so für die Verwirklichung des Reiches des Friedens,
der Gerechtigkeit und Liebe arbeiten mögen. Unsere Spaltungen
verhindern noch immer, dass alle Christen, die an einem Orte
wohnen, gemeinsam zum Gebete sich vereinigen, und doch wäre
es für alle möglich, zu derselben Zeit und für denselben Zweck zu
beten. Die Kommission bittet daher alle, welche auf den Namen
Christi getauft sind, sich jetzt für die Beobachtung der 8 Tage, vom



— 371 —

i8. Januar bis 25. Januar 1918, vorzubereiten als eine Zeit des
besondern Gebetes für die Vereinigung der Christenheit und für
Segen und Führung aller Anstrengungen, die in dieser Richtung
gemacht werden. Diese Zeitperiode ist schon durch eine stets
wachsende Anzahl von Kirchen beobachtet worden, und nicht viel
weniger als eine Woche wurde während vielen Jahren von andern
in dieser Weise beobachtet. Wir wollen hoffen, dass dies für
alle passend sein wird und dass nicht der Vorzug für eine andere

Zeitperiode den geistigen Wert gemeinsamen Gebetes in der ganzen
Welt verkleinern wird. >

Der internationale Versöhnungsbund. — Während des Krieges
hat sich in England ein « Fellowship of Reconciliation » gebildet,
der sich auf Amerika und andere Länder ausdehnt. Die Anregung
dazu ist von englischen Quäkern ausgegangen, die bekanntlich
grundsätzliche Gegner des Krieges sind, jeden Krieg als unchristlich

verwerfen und die in ihrer Mehrheit diesem Grundsatz auch
jetzt treu geblieben sind. Ihre Mitgliederzahl beträgt in England
20,000, in den Vereinigten Staaten 120,000, Anhänger besitzen sie

auch in andern amerikanischen Staaten und in Australien. Trotz
ihrer beschränkten Mitgliederzahl ist ihr Einfluss doch gross. In England

erhalten z. B. 100,000 Arbeiter in ihren «Adult schools»
wöchentlich Unterricht. Sie arbeiten in der ersten Reihe derjenigen,
die sich der Deutschen und Österreicher in England, besonders
deren Frauen und Kinder, der Gefangenen und Internierten
annehmen. Auch im Hülfswerk für die Belgier sind sie tätig. Von
den Quäkern ging die Anregung aus, einen Versöhnungsbund zu
stiften, wie e¥ dann auf einer Versammlung zu Cambridge Tatsache
wurde. An der Gründung nahmen auch Angehörige anderer christlicher

Gemeinschaften teil, wie denn der Bund interkonfessionelles,
aber durchaus christliches Gepräge hat.

Die Anhänger des Bundes haben sich, ohne sich an irgendeine
genaue Wortformel zu binden, auf folgende Punkte geeinigt:

1. Dass die Liebe, wie sie sich im Leben und Sterben Jesu
Christi offenbart und gezeigt hat, mehr umfasst, als wir bis

jetzt gesehen haben ; dass die Liebe die einzige Macht ist, mit der
das Böse überwunden werden kann und, dass sie die einzig richtige
Grundlage für die menschliche Gesellschaft ist.

2. Dass, um eine auf die Liebe gegründete Weltordnung
herzustellen, es für jene, die an diesen Grundsatz glauben, notwendig
wird, ihn voll und ganz anzunehmen, nicht nur für sich selbst,
sondern auch im Verkehre mit den andern, und auch die Gefahren
auf sich zu nehmen, welche solches Handeln in einer Welt mit



— 372 —

sich bringt, die diesen Grundsatz bis zur Stunde nicht
angenommen hat.

3. Dass es uns deshalb als Christen verboten ist, Krieg zu
führen und dass die Loyalität gegen unser Land, gegen die Menschheit

und gegen die Universalkirche unseres Herrn Jesu Christi uns
auffordert, statt Krieg zu führen, unser Leben für die Herrschaft
der Liebe im persönlichen, sozialen, geschäftlichen und nationalen
Leben aufzuopfern.

4. Dass die Kraft und die Liebe Gottes weit über das uns
durch unsere gegenwärtige Erfahrung bekannte Ziel geht, und dass
Gott stets bereit ist, auf neuen und breiteren Wegen in das
menschliche Leben einzudringen.

5. Dass, da Gott sich selbst in der Welt durch Männer und
Frauen offenbart, wir uns ihm für seine Erlösungszwecke anbieten,
dass er von uns Gebrauch mache, wie es ihn gutdünkt.

Den Zweck des Bundes beschreibt ein Artikel der Berliner «Eiche»
1917, S. 60, dahin, er möchte eine Gesellschaft von Leuten bilden, « die
versuchen, einzeln und in der Gesamtheit ihren Anteil zu haben an dem
Amt, das die Versöhnung predigt» (2. Kor. 5, 18) zwischen Mensch
und Mensch, Klasse und Klasse, Nation und Nation, indem sie

glauben, dass die wahre Versöhnung zwischen den Menschen sich
auf die Versöhnung zwischen den Menschen und Gott gründet.
Dieser Bund soll diejenigen vereinen, die glauben, « dass der Geist
des Kampfes im persönlichen, wirtschaftlichen und nationalen Leben
nur überwunden werden kann durch den tatbereiten Glauben, dass
die Liebe, wie sie im Opfer Jesu Christi dargestellt ist, die einzig
wahre Grundlage für die menschliche Gesellschaft bildet, und die
bereit sind, die Konsequenzen ihres Glaubens zu ziehen ». Mit
andern Worten, sie glauben, dass es nicht nur die Pflicht der
Christen ist, Böses mit Gutem zu vergelten, sondern dass diese
Methode der Demut schon aus praktischen Gründen der Gewalt
vorzuziehen ist. Sie sehen aber ein, dass es sehr wohl möglich
ist, dass, wenn sie sich nicht in der üblichen Weise verteidigen
wollen, sie leiden oder sogar sterben müssen, aber diese Möglichkeit

kann ihren Entschluss nicht ändern. Weil sie wörtlich dem
Befehl Jesu folgen wollen, die Feinde zu lieben und « auch die
andere Backe zum Streich darzubieten », so werden sie jetzt nur
für den Frieden sein, um England zum Abrüsten zu bewegen.
Gewissermassen erscheint es ihnen noch wichtiger, die Kirche zu

überzeugen, dass sie jetzt mit der Welt einen Kompromiss geschlossen
hat, und dass sie sich von dem Krieg ganz zurückziehen und lieber,
wie die alten Christen leiden, als Leiden verursachen sollte. Was
der « Versöhnungsbund » aber will, ist eine zweite Reformation,



— 373 —

ebenso eingreifend wie die Reformation Luthers. Es soll im Auge
behalten werden, dass, obgleich jetzt die Arbeit des Bundes
besonders auf den Frieden zwischen den Nationen gerichtet ist, er
auch ebensosehr für den Frieden zwischen den verschiedenen Klassen
und zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer gerichtet ist. Der
Bund hat also ein ungeheures Programm, aber er hat dies

Programm nicht im einzelnen festgesetzt, er gibt vielmehr ein grosses
Prinzip und die Mitglieder selbst fühlen, dass es möglich ist, dass

ihr Gewissen sie zwingen wird zu Taten, die sie augenblicklich
noch nicht als Pflicht erkennen. Z. B. eine der Fragen, welche in
der ersten Konferenz, die der Bund im Juli abgehalten hat,
behandelt wurden, war die : « Wie verwendet man sein Vermögen am
besten in Übereinstimmung mit dem Prinzip des Bundes?» Eine
andere war: «Sollen wir Steuern zahlen, wenn wir wissen, dass
ein grosser Teil dieses Geldes für die Kriegführung benützt wird f »

Eine dritte Frage : « Soll man bei Einführung der allgemeinen Wehrpflicht

in England zustimmen, von der Obrigkeit zu einem andern
Dienst bestimmt zu werden, der an sich unser Gewissen nicht
belasten könnte, aber bei dem wir doch wissen würden, dass dadurch
andern der Militärdienst ermöglicht wird?» Auf diese Fragen hat
der Bund keine Antwort gefunden, und sollte er auch eine finden,
so würde er doch dem einzelnen freistellen, nach seinem Gewissen

zu handeln. Es braucht kaum gesagt zu wurden, dass keines der
Mitglieder zustimmen wird, irgendwelchen Militärdienst zu leisten.
Lieber wären sie bereit, jegliche Strafe zu erleiden. » Soweit die
« Eiche ».

In derselben Zeitschrift ist S. 54 das Sendschreiben des
englischen Bundes an die deutschen Christen abgedruckt. Wir wollen
hier die Kundgebung wiedergeben, die der amerikanische Zweig des

Bundes in Amerika kurz vor Eintritt des Landes in den
Kriegszustand erlassen hat. Vgl. «TheChurchman » vom 4. März 1917. Sie ist
von den erwähnten Grundsätzen getragen, aber die Art, wie religiöse
und politische Anschauungen miteinander verquickt werden, von Christen

des eigenen wie anderer Länder abgelehnt werden. Damit ist aber
auch der Internationalität des Bundes eine starke Schranke gezogen.
« In diesem Augenblick nationaler Prüfung ist es Herzenssache
eines jeden treuen Bürgers, das Vollmass der Dienstleistungen seinem
Lande zu geben. Die grosse Republik, die wir lieben, befindet
sich in ihrer Prüfungsstunde. Ihre Verantwortung und ihre Bedürfnisse

appellieren an die Loyalität aller. Es gab wenige Augenblicke

in der Geschichte, wo es weniger angebracht gewesen wäre,
dem Lande schlechte Dienste zu leisten. Was die Vereinigten
Staaten jetzt tun, wirkt nicht nur bestimmend für diese, sondern
wird die Zukunft der Nationen, ganzer Völker, ja der Menschheit



— 374 —

für Jahrhunderte hinaus bestimmen. Die erste Pflicht eines jeden
von uns ist, mit leidenschaftslosem Eifer durch die unermessliche
politische Verwirrung zu jenen grundlegenden moralischen
Prinzipien hindurchzudringen, welche allein der nationalen Führung einen
fortdauernden, aufbauenden Charakter geben können.

Die unmittelbare gesetzliche Schlussfolgerung ist das Recht
der amerikanischen Bürger, ihre Geschäfte auf hoher See in
Übereinstimmung mit den internationalen Gesetzen betreiben zu können.
Es ist dies zweifellos wichtig genug, und doch, abgesehen von der
tiefergehenden moralischen Schlussfolgerung, sinkt dieser Punkt zu
relativer Bedeutungslosigkeit. Der springende Punkt in der heutigen
Weltlage ist nicht das Ausserachtlassen internationaler Gebräuche,
sondern die Verachtung alles Menschlichen und die unbarmherzige
Preisgabe aller moralischen und geistigen Grundsätze. Das sind die
grossen Sünden, die jeder Mann und jede Frau, die die menschliche
Natur achten, instinktiv verurteilen. Die Aufgabe der Vereinigten
Staaten in dieser ausschlaggebenden Stunde ist nicht so sehr, ein

gesetzliches Recht zu rächen, als die Grundsätze, nach welchen
allein die Menschen leben können, hochzuhalten. Ferner kann kein
hinreichendes moralisches Urteil weder über die unmittelbare Krisis,
noch über die allgemeine Lage in Europa nur in Rücksicht auf
die allgemein anerkannten internationalen ethischen Momente oder
politischen Werte abgegeben werden. Die Grundsätze, nach welchen
die Menschen leben, sind universal und sind die letzte Bestätigung
von Wahrheit und Liebe. Diese werden gewöhnlich im Kampfe
um nationale Interessen nicht beachtet und verleugnet, und doch darf
der Christ nur in Rücksicht auf diese Grundsätze, welche allein
ein hinreichendes Fundament für eine dauernde Weltordnung
darstellen, ein moralisches Urteil, durch welches sein LIandeln geleitet
wird, bilden.

Deutschlands neueste Unterseeboots-Politik hat die Welt
erschüttert. Ein so grosses Unrecht gegen alles Menschentum
anzuerkennen, wäre eine Unbilligkeit gegen alle menschlichen Grundsätze.

So entsteht der Drang, zu den Waffen zu greifen. Wenn
durch solche Mittel das Recht gerächt werden könnte, dann wäre
kein Opfer an Leben zu verschwenderisch, noch ein Opfer an Reichtum

zu gross. Und doch können die Vereinigten Staaten die
moralische Ordnung des Christentums nicht durch einen Krieg mit
Deutschland verfechten. Diese moralische Ordnung besteht in einer
moralischen und geistigen Vereinigung menschlicher Wesen und
diese Vereinigung, möge sie nun nur zwischen einzelnen Personen
oder zwischen Nationen stattfinden, trägt schliesslich einen
individuellen Charakter. Das Unrecht kann wirkungsvoll nur dadurch
bekämpft werden, indem man die Menschen gerecht macht. Die



— 375 —

Welt bedarf nicht einer zerschmetterten Nation, sondern sie bedarf
Nationen, die Gerechtigkeit gelernt haben. Der Krieg mit Deutschland

wäre nicht nur ein ungeheurer Verlust an Leben und Reichtum

— eine Ablenkung der nationalen hlülfsquellen, welche den
sozialen Fortschritt für ungezählte Jahre zum Stillstande bringen
würde —, sondern die Tragweite eines solchen Krieges wäre, dass

nach all dem bezahlten Blutpreis, nach all dem Verlust an Leben
und nach all dem Jammer, nach dem prächtigen LIeldentum und
Selbstopfer so vieler, die den Krieg befürworten, dieser seinen Zweck
nicht erreicht haben würde. Es ist eine eigentümliche Fügung des

Schicksals, dass die blutigen Zusammenstösse in der Geschichte
die Grundsätze der Gerechtigkeit nicht wirkungsvoller gemacht
haben. Es ist die natürliche Folgerung des Widerspruches zwischen
der Kriegsmethode und den moralischen Grundsätzen.

Statt die moralischen Grundsätze zu verteidigen, zertrümmert
sie die Kriegsmethode. Indem sie die Niederlage des Feindes zu
ihrem höchsten Ziele macht, unterordnet sie das moralische Gesetz
der militärischen Notwendigkeit. Durch die Vernichtung der
Menschen durch Menschen, durch die Erzeugung von weitgehendem
Hass und Misstrauen, vergewaltigt der Krieg die Achtung vor
dem Menschen, die doch der christlichen Religion so sehr am LIerzen

liegt. Indem der Krieg einen unbedingten Gehorsam der militärischen

Autorität gegenüber und die Aufgabe des Rechtes, nach dem
Gewissen zu handeln, verlangt, legt er die Axt an die Wurzel des

moralischen Lebens. So gerecht auch immer eine Sache sein mag,
die Kriegsmethode ist in ihrer eigenen Natur so unheilbar schlecht,
dass sie ihr Ziel aus diesem Grunde nie erreichen kann.

Jetzt schlägt die Stunde für unsere Nation, den Mut zu haben,
einen bessern Weg zu beschreiten. Dies ist die Stunde für uns,
einen Versuch des Liebeswillens zu machen, jener Liebe, welche
die wirkliche Kraft zur Aufrechthaltung der moralischen und geistigen
Ordnung besitzt. Bis zum Augenblicke haben die Menschen einen
schwachen Gebrauch von den unerschöpflichen Hülfsquellen der
Liebe und des guten Willens gemacht. Wir haben diese beiden
Faktoren als etwas sehr Nützliches für unsere Familien und für
unsere Freunde angesehen, aber wir haben ihnen in unsern sozialen,
industriellen und internationalen Beziehungen wenig Vertrauen
entgegengebracht, indem wir Christus und des Kreuzes Lehre ausser
acht Hessen. Die höchste Aufgabe, die an unser Volk in diesem

Augenblicke herantritt, ist, die nicht richtig erkannte und
unwiderstehliche Kraft der Liebe als LIauptfaktor im Verkehre der Völker
untereinander zu setzen. Das unermessliche Elend der Menschheit
bittet uns trotz allen Enttäuschungen und Gefahren, der Sache der
Menschheit zu dienen, indem wir die Methode Christi versuchen.



— 376 —

Die Methode der Liebe will nicht sagen, dass wir die
ungerechte LIandlungsweise einer Nation anerkennen sollen, noch dass

wir so leben mussten, als wären alle moralischen Grundsätze in der
Welt aufgehoben. Sie will nicht bedeuten, dass wir vergessen sollen,
wie ein ernstes, moralisches Urteil über jede schlechte Handlung
gefallt werden muss. Sie schliesst nicht den Gebrauch von
vorbeugenden Massregeln aus, wenn diese in Übereinstimmung mit der
Unantastbarkeit und Heiligkeit der Personen und mit dem Erlösungsziel

Christi angewandt werden können, sonder sie tritt an uns mit
der Forderung heran, dass wir nicht versuchen sollen, durch
Vernichtung, indem wir selber Böses tun, das Böse zu bekämpfen,
sondern durch fortwährenden LIinweis auf das Gewissen. Sie

verlangt, dass eine neue Leidenschaft für Gerechtigkeit uns vor allem
aus unserm Egoismus und unserer Selbstgefälligkeit heraushebe und
dass wir uns durch Gebet und Selbstverleugnung mit der in dieser
Stunde leidenden Menschheit vereinen. Sie fordert einen mutigen
und erfindungsreichen Glauben, die aufbauende Tätigkeit zu
vermehren. Sie ist ein letzter Versuch, das Böse durch das Gute zu
besiegen. »

Unionsfragen des Orients. — Die Ereignisse im Osten

Europas haben in der römisch-katholischen Kirche die Lloffnung auf
einen Anschluss einzelner Völker und Kirchen morgenländisch-
orthodoxen Glaubens an Rom neu belebt. So gab in erster Linie
das Bündnis Bulgariens mit den Zentralmächten Anlass zu einer
eingehenden Erörterung der Union der bulgarischen Kirche mit Rom in
römisch-katholischen Blättern und Zeitschriften. Die Ausschaltung
des russischen Einflusses durch den politischen Anschluss an die
Mittelmächte, die ungeklärte Stellung der bulgarischen Landeskirche

innerhalb der orthodoxen Kirche, die Aussöhnung des

bulgarischen Zaren, der wegen der orthodoxen Erziehung seines

Erstgebornen s. Z. exkommuniziert worden war, mit seiner Kirche, die Nachricht

endlich, dass die unter Leo XIIL gepflogenen Unterhandlungen
einer Union zur Wegräumung aller LIindernisse bis auf die Dekrete
des 18. Juli 1870 geführt haben sollen, wurden als deutliche
Symptome einer möglichen Annäherung gedeutet. Die Gerüchte verdichteten

sich zur Behauptung, dass tatsächlich Verhandlungen begonnen

hätten. So rasch aber diese Frage auftauchte, ebenso rasch

verschwand sie wieder. Es sind aber doch einige typische Stimmen

zur Frage laut geworden, die wir hier festhalten möchten. Besonders

eingehend wurde die bulgarische und orientalische Kirchenfrage

in der « Salzburger Katholischen Kirchenzeitung » besprochen.
Vom Missionsstandpunkte aus betonte P. Linus aus Innsbruck in
Nr. 2, 1916, des erwähnten Blattes die « trostloseste Seite im orien-



— 377 —

talischen Missionswesen », was eigentlich die LIauptsache wäre, die
« Nichtbekehrung der Andersgläubigen >. Seit Jahrhunderten heissen
die Länder des Orients selbst in den Chroniken der Propaganda
«la sterile Missione dell'Oriente». Die Bekehrung der Türken sei

ausgeschlossen, auf den Abfall vom Islam sei die Todesstrafe
gesetzt, aber auch von den « Schismatikern » sei wenig zu hoffen.
« Die Ursache des Schismas ist der Stolz. » Ein Bedürfnis nach
Belehrung und Bekehrung hätten seine Anhänger nicht. Der Pater
konnte in 23 Jahren, die er im Orient zugebracht habe, erfahren,
« wie schwierig, ja wie menschlich undenkbar die Rückkehr vom
Schisma zur katholischen Kirche bei den Griechen sei ». Einige
Aussicht sei bei den Bulgaren vorhanden. Zuerst musste man aber
den bis jetzt russophilen Klerus gewinnen, denn sein Einfluss auf
das Volk sei gross. Die Regierungsmänner in Bulgarien sagen, die

Bewegung musste vom Volke ausgehen. Die Regierung würde keine
Schwierigkeit erheben.

Ohne Zweifel scheint die Zeit vorbei zu sein, da die Union von
oben herab einfach dekretiert wird. In Nr. 8 desselben Blattes
schreibt ein « Missionsfreund », dass eine Bekehrung oder ein
Anschluss der Bulgaren an Rom weder aus politischen noch aus
kulturellen, sondern lediglich aus religiösen Gründen erfolgen dürfe.
« Wir erblicken also in der Bekehrung eine rein religiöse Tatsache,
bar alles politischen Beigeschmackes, frei von aller durch momentane

Bündnisse und Erfolge geschaffenen gehobenen Stimmung und
Begeisterung, die ja morgen schon wieder verfliegen kann. Hieraus
ergiebt sich als notwendige Schlussfolgerung, dass wir den Gedanken

an eine Massenbekehrung als idealistische Utopie in das Reich
der Luftschlösser verweisen, ja dass wir sie vom katholischen Standpunkt

aus sogar für bedenklich halten. Bei Massenbekehrungen sind
zumeist nur einige führende Geister von der Idee, der sie sich an-
schliessen, tief durchdrungen ; die anderen sind Mitläufer, heute
ihren Führern zugetan, bald aber dem Banne anderer Politiker und
Denker ausgesetzt und dann vielleicht für die Kirche wieder
verloren. Gut Ding braucht Weile! Auch eine Bekehrung wird durch
die göttliche Gnade nur langsam herbeigeführt : Paulus ist eine
Ausnahme, Augustinus ist die Regel. Jede Einzelbekehrung ist aber
wertvoll und dauerhaft, denn da ist alles im Angesichte Gottes

erwogen, überlegt, durch Gebet, Opfer, vielleicht grosse Opfer
eingeleitet. Die Wahrheit wird teuer und schwer erkauft ; man weiss

sie aber zu schätzen. Jeder Katholik kann nur wünschen, dass die

göttliche Gnade recht vielen Bulgaren zu dieser Erkenntnis
verhelfen möge. Wieweit die Erkenntnis, dass unsere Glaubenslehre
die einzig richtige, unsere Kirche die einzig wahre ist, in LIerz und
Verstand denkender Bulgaren eingedrungen ist, wissen wir, als Aus-

Internat. kirchl. Zcitscliritt, IIoft 4, 1U17. 26

6



— 378 —

länder, nicht. Es ist aber denkbar, dass viele ihr schon nahe sind.
Die Orthodoxie, wozu sie sich heute bekennen, umfasst ohnedies
die meisten christlichen Glaubenssätze, wenig zahlreich sind die
Lehren, die uns voneinander trennen, unserer theologischen
Beweisführung wird es nicht schwer fallen, die Zweifel der Bulgaren zu
lösen und ihre etwaigen Einwände zu entkräften. »

Der Verfasser kommt nach eingehender Betrachtung der
religiösen Frage in Bulgarien zum Schluss :

« Unserer Ansicht nach ist also das, was in Bulgarien erstrebt
und vom katholischen Standpunkt aus gewünscht werden soll, die
Bekehrung zahlreicher Einzelpersonen zum katholischen Glauben,
und zwar im lateinischen Ritus. Diese einzeln Bekehrten mögen
dann als Priester oder eifrige Laien viel für die Ausbreitung der
Kirche unter ihren Volksgenossen wirken. Augenfällige, von heute
auf morgen heranreifende Erfolge wird es so allerdings nicht geben,
dafür aber feste und dauerhafte, die schliesslich zum Endziel führen.
Dazu bedarf es jedoch nicht schöner Phrasen und salbungsvoller
Reden, sondern beharrlichen Gebetes und zäher Arbeit. »

Die Besetzung beträchtlicher Gebiete Russlands, die von Weissrussen

und Ruthenen (Ukrainer) bewohnt werden, durch die
Zentralmächte rief die Erinnerung an die einst in diesen Ländern
bestehende, mit Rom unierte Kirche — die Metropole Kiew-LIalicz —
wach. Die Union mit Rom, der sich die Mehrheit der Weissrussen
(ein den Ruthenen verwandtes Volk) und der Ruthenen
angeschlossen hatte, wurde auf dem Kongress in Brest-Litowsk im Jahre
1596 endgültige Tatsache. Eine Minderheit, die hauptsächlich
östlich des Dniepr wohnt, bildete eine autonome orthodoxe Kirche,
die jedoch bald die Selbständigkeit einbüsste und unter die Bot-
mässigkeit der russischen Staatskirche gelangte. Die unierte Kirche
bestand aus den Erzbistümern Kiew und Polozk, den Bistümern
Pinsk, Brest-Wladimir, Luck, Cholm, Lemberg und Przemysl und
zählte in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 13,000
Plärrkirchen, 17,000 Filialen und 12 Millionen Seelen. Kiew war im
17. Jahrhundert schon zu Russland gekommen, und der Rest des

Landes gelangte durch die Teilung Polens unter die russische
Oberhoheit mit Ausnahme von Lemberg und Przemysl, die österreichisch
wurden. Hier hat sich die unierte Kirche erhalten, während sie sich
in Russland nicht behaupten konnte. Die russische Regierung
wandte alle Mittel an — auch solche der Gewalt —, um die Union
der Staatskirche zuzuführen. Sie konnte sich bis ins 19. Jahrhundert
erhalten. Im Jahre 1839 trat ein Erzbischof mit seinen Suffraganen
der Staatskirche bei, auf der Synode von Polozk wurde die
Aufhebung der Kirche beschlossen, unter dem Zaren Alexander
verschwand im Jahre 1875 das letzte unierte Bistum Cholm. Als im



— 379 —

Jahre 1905 das Toleranzedikt erlassen wurde, traten viele Weissrussen

und Ruthenen — ihre Zahl wurde auf 10,000 angegeben —
zur römisch-katholischen Kirche des lateinischen Ritus über. Sie
hatten nur äusserlich der russischen Staatskirche angehört.

In römisch - katholischen Kreisen hält man diese Gebiete reif
für die Rückkehr zur römischen Kirche. Die Ansichten über den
einzuschlagenden Weg gehen auseinander. Die einen glauben, nur
ein Übertritt zum lateinischen Ritus biete sichere Gewähr, da sich
die Union gegen das «Schisma> nicht stark genug gezeigt habe,
während andere behaupten, die Bevölkerung sei aus nationalen
Gründen nur für eine unierte Kirche zu gewinnen. Beide
Auffassungen werden mit Geschick in der «Katholischen Kirchenzeitung»
1916, Nr. 4fr. und 15 f., vertreten.

Die Unionshoffnungen machen selbst vor der russischen Grenze
nicht Liait. In Russland hat der in russische Gefangenschaft
verschleppte ruthenische Erzbischof v. Szeptycki, der durch die
Revolutionsregierung wieder freigegeben wurde, in den von den Russen
besetzten Gebieten im Sinne der Union gewirkt. Er erlangte von
der russischen Regierung, dass die Union für die besetzten Gebiete
und für Russland staatsrechtlich anerkannt wurde. Er wählte einen

Exarchen, mit Sitz in Petersburg, dem er vier Generalvikariate für
Lemberg, Stanislau, Bukowina und die russische Ukraine unterstellte.
Letzteres hat seinen Sitz in Kiew. Seither sind die besetzten
Gebiete den Russen wieder abgenommen worden. Dem Exarchen in
Petersburg wurden acht unierte Priester beigegeben. Die Union soll
sich auch unter den orthodoxen Ukrainern grosser Zuneigung
erfreuen. In der Ukraine soll der Metropolit begeistert empfangen
worden sein. In Kiew werde eine grosse unierte Kirche gebaut, aber
auch in andern Städten habe die Union feste Wurzeln gefasst. Als
der Metropolit zu Ostern in der katholischen Kathedrale zu Kiew
das Llochamt zelebriert habe, sei die Kirche überfüllt gewesen. Der
ukrainische Ritus, namentlich die ukrainische Aussprache des
Kirchenslawischen, machte auf die Andächtigen einen tiefen
Eindruck. Seit dieser Zeit sei in Kiew und überhaupt in der Ukraine
die ukrainische Aussprache (statt der bisherigen russischen), wie sie
in Galizien üblich ist, eingeführt. Übrigens wird auch von ukrainischer
Seite bestätigt, dass die Landeskirche sich vom hl. Synod in Petersburg

zu emanzipieren suche, aber nicht, um sich Rom zu
unterwerfen. Sie besass früher volle Autonomie und trachtet danach,
sie wieder zu bekommen. Auf einem Kongress von Geistlichen
der russischen Ukraine wurde kürzlich beschlossen, eine autonome
Kirche zu bilden und Anschluss an den Patriarchen von
Konstantinopel zu suchen.



— 380 —

Die unierte Kirche in Galicien scheint reformbedürftig zu sein,
und zwar in der Richtung der römischen Auffassung des Christentums.

Letztes Jahr erliess der unierte ruthenische Bischof Chomszyn
von Stanislau in Galizien zwei Hirtenbriefe, die sich mit der Reform
der Union beschäftigen. Der Bischof schreibt: «Wir müssen uns
aber durch und durch von dem Geiste katholischer Gefühle
durchdringen lassen, müssen uns aufs engste mit der katholischen Kirche
verbinden. Wir müssen verstehen und in tiefster Seele fühlen, dass

unsere Verbindung mit der katholischen Kirche nicht nur auf Worten
beruhen kann, sondern aus der Tiefe des Gewissens und Glaubens
kommen muss. Wie wir unter Gefahr unseres LIeils verpflichtet sind,
an die Gottheit Christi zu glauben, so haben wir auch als Glaubensdogma

hinzunehmen, dass nur die von Christus auf den hl. Petrus
und seinen jedesmaligen Nachfolger, den Papst in Rom, gegründete
Kirche die wahre ist und dass wir alles, was sie lehrt, für wahr zu
halten und zu glauben haben. Wir müssen uns alles zu eigen machen,
was unsere Verbindung mit dem Papst und der katholischen Kirche
enger und fester gestalten kann, und als gefährlich und schädlich
alles beseitigen, was diese Verbindung, ich sage nicht zerreissen,
sondern nur schwächen könnte. Mit einem Wort: Wir müssen mit
dem Papst so verbunden sein wie liebevolle Kinder mit ihrem
leiblichen Vater. Von diesen unseren katholischen Gefühlen müssen
wir uns schon jetzt Zeugnis ablegen und unseren Standpunkt klar
und offen zum Ausdruck bringen. Eben dahin zielen mein Hirten-
schreiben und die damit verbundenen Anordnungen.» Der Bischof
klagt, dass durch den Krieg schwere Heimsuchung auf das Volk
gekommen, dass viele auf Abwege geraten und das ganze Volk
mit dem Mal des Verrates gegenüber dem Reich gebrandmarkt
worden sei. Die Gründe sieht er in mancherlei Vernachlässigungen,
in der unzulänglichen Reinhaltung der liturgischen Bücher von
schismatischen Bestandteilen. «Als unsere Vorfahren», schreibt der Bischof
weiter, « sich von den östlichen Schismatikern trennten und sich mit
dem Heiligen Stuhl vereinigten, unterliessen sie es, die kirchlichen
Bücher von allen schismatischen Lücken und Zugaben zu reinigen.
Unter anderem begegneten sie nicht der Unzulänglichkeit der
Gebete, und der Erwähnung des Papstes, wie es in katholischen
Gottesdiensten sein muss. Wenn wir in unseren Gottesdiensten

weniger für den Papst als für die weltliche Behörde beten, so
beweisen wir dadurch nicht nur Lauheit innerer katholischer Gefühle,
sondern wir tolerieren auch mittelbar und unbewusst etwas, was
den Zug des Schismas und des Zarenglaubens trägt. Und kommt
das nicht gerade den Feinden der katholischen Kirche und des
Reiches um so mehr gelegen, als in den alten Kirchenbüchern doch,
wo ohne Namensnennung der weltliche LIerrscher erwähnt ist, das



— 381 —

Wort Zar gebraucht wird, das bei uns in der Umgangssprache
den russischen Zaren bezeichnet Erweckt das nicht den Eindruck,
als beteten wir für den russischen Zaren und nicht für unsern Kaiser
Das ist nicht unsere Schuld, denn diese Bücher wurden vor dem
Schisma verfasst, aber unsere Schuld ist, dass wir, wie unsere Väter,
uns nicht bemüht haben, diese Bücher von allem Unvorschrifts-
mässigen, von allen durch die Schismatiker darin veranlassten
Änderungen und Zugaben zu reinigen.»

Das Hirtenschreiben weist alsdann darauf hin, dass in den
Gottesdiensten nur das Andenken an die sieben ersten allgemeinen
Kirchenversammlungen gefeiert wird, während es deren doch schon

zwanzig gegeben habe und auf ihnen viele neue Dogmen des

katholischen Glaubens verkündet worden seien, die jeder, der Katholik
sein wolle, annehmen und glauben müsse. Die Schismatiker erkennten
nur die sieben ersten an, unter Verwerfung der übrigen, wodurch
sie Häretiker geworden seien. Von den Unierten aber sei es ein

Widerspruch, als Katholiken zwar alle Konzile anzuerkennen, aber
gleich den Schismatikern das Andenken nur der sieben ersten zu
begehen. Man müsse in allem vorsichtig sein, sich vor allem hüten,
was die katholischen Gefühle verletzen könne, erst recht aber vor
allem, was den katholischen Grundsätzen widerspreche. Sogar ein
scheinhar harmloses Wort müsse, wenn es zu einem Stein des An-
stosses werde, beseitigt werden. So das Wort « prawosslawny »

(orthodox). Der Bischof schlägt vor, es durch rechtgläubig (prawo-
wierny) zu ersetzen. Ein schismatischer Bestandteil sei ferner der
julianische Kalender, der als russisch gelte und den der Bischof
durch den Gregorianischen ersetzen will. Im weiteren bespricht der
Hirtenbrief die Verehrung der hl. Eucharistie, die in der
morgenländischen Kirche durch das Schisma geschwächt worden sei, was
auch auf die Union abgefärbt habe. Und doch sei die allerheiligste
Eucharistie Sonne und Mittelpunkt des ganzen Kultus und religiösen
wie nationalen und kulturellen Lebens. Wo es kein wahres
Verständnis und keine wahre Verehrung des allerheiligsten Sakramentes
gebe, werde der ganze Gottesdienst zur leeren Formalität. Deshalb
solle auch das Fronleichnamsfest gleichzeitig mit den Katholiken
feierlich begangen werden. Im weitern wird vor der Überschätzung
des Zeremoniells gewarnt. Darüber heisst es : « Schön und eine Zier
war unser Zeremoniell, als es wie eine helle Flamme reinen Glaubens

brannte, und als dem Osten unsere grossen katholischen Väter
voranleuchteten. Als aber das Schisma kam, als der Glaube erstarb,
verblasste auch die lebendige Schönheit unseres Zeremoniells, und
es blieb nur mehr eine verknöcherte Form, einer verwelkten Blume
ähnlich. Nicht über das Zeremoniell müssen wir vor allem wachen,
sondern über den Glauben.»



— 382 —

Am Schluss bemerkt der Bischof, dass die beiden Ordinariate
von Lemberg und Przemysl ihre Zustimmung gegeben hätten. Aus
einem bald darauf folgenden zweiten Hirtenbrief geht hervor, dass
die bischöflichen Anordnungen, insbesondere die Einführung des

Gregorianischen Kalenders, auf starken Widerspruch stiessen. Das
veranlasst den Bischof zu heftigen Ausfällen gegen den Byzantinismus

und die orthodoxe Kirche.
Über die russische Staatskirche äussern sich die Theologen

der Mittelstaaten zurückhaltend, scharf ablehnend. Eine Union mit
ihr halten sie für aussichtslos. Anders urteilen Gelehrte der
Weststaaten. Bemerkenswert ist die Ansicht des französischen
Kirchenhistorikers Pierre Batiffol, die er in einem Artikel « L'orthodoxie
russe et nous» im Pariser « Croix> vom 24. März 1917 niedergelegt
hat. Im Anschluss an den bekannten Briefwechsel zwischen dem
päpstlichen Staatssekretär Gasparri und dem amerikanischen Sekretär
der Weltkonferenz Gardiner erzählt er aus dem Munde eines Amerikaners

das Urteil Rampollas über die Aussichten einer Union mit
Russland. Batiffol hebt nun hervor, wie sich die Verhältnisse in
kurzer Zeit geändert, wie neue kirchliche Probleme in Galizien, Polen,
Armenien und in Russland selbst entstanden seien — dieser
Abschnitt ist stark zensuriert —, um dann selbst zum gestellten Thema
sich zu äussern. Wir drucken den Bericht des Gespräches mit
Rampolla und den Schluss des Artikels in extenso hier ab:

Voici quelques mois, en août 1916, j'eus l'occasion de causer
de pareilles tentatives de rapprochement avec un compatriote de
M. Gardiner, épiscopaliste comme lui et tout aussi fervent que lui
pour la cause de l'union. Je lui dis que parmi nous nul ne se croyait
la mission de tendre un- rameau d'olivier à l'orthodoxie russe, que
l'on sent intraitable à l'égard du catholicisme romain, alors qu'elle
multiplie les avances et les coquetteries à l'égard de l'anglicanisme.

Mon interlocuteur me répondit :

«Dans une conversation inoubliable que j'ai eue avec le cardinal
Rampolla seulement quelques jours avant sa mort, j'ai eu le rare
privilège d'entendre Son Eminence donner une expression aux
profondes difficultés qui barrent la route de l'union entre l'Orient
et l'Occident. Un an auparavant, étant en Russie, j'avais eu
l'impression que le commencement au moins d'une intelligence était
possible, et cette impression s'était approfondie jusqu'à devenir une
conviction.

« Comme le cardinal Rampolla présentait avec tant de force

l'impossibilité de s'entendre entre la Russie et Rome, je me risquai
à lui dire: »L'année passée, j'ai entendu M. Harnack à Berlin
s'exprimer exactement comme vient de le faire Votre Eminence



— 383 -
sur l'impossibilité de l'union avec l'Eglise russe.« Ah! si vous aviez

vu la surprise qui se peignit sur les traits du cardinal, quand il
vit dans quelle compagnie il se mettait!

«Changeant le ton, Son Eminence s'écria: »J'ai la même foi

que vous dans la puissance de Dieu, pour rapprocher les Russes

de nous. Mais je ne suis pas sûr que vous réalisez les difficultés
fondamentales. Je décris la situation telle que j'ai appris à la
connaître de longue date, afin que vous puissiez saisir les difficultés
du problème. Mais, puisque je vois que vous les saisissez, j'applaudis
à votre foi et je vous assure qu'elle est la mienne.«

« Et Son Eminence me pressa de travailler à l'union dans la

revue que je dirige Quelques jours plus tard, j'assistai aux
funérailles du cardinal dans la basilique de Saint-Pierre! Mais je
me rappellerai toujours notre entretien, qui fut l'un des plus brillants
et des plus frappants qu'il m'ait été jamais donné d'avoir. Le
Père G., qui m'avait accompagné, me parlant à quelque temps de

là de cet entretien, m'assura que jamais il n'avait vu le cardinal
si admirablement en forme »

Je cite ce témoignage américain pour qu'on voie bien comment,
dans les derniers jours de 1913, au regard d'un esprit aussi

clairvoyant qu'était le cardinal Rampolla, le problème du rapprochement

de l'orthodoxie russe et de nous apparaissait insoluble.

L'orthodoxie russe s'ouvrira-t-elle à ces perspectives N'évolue-
t-elle pas vers une compréhension d'autrui à laquelle elle semblait
absolument fermée? En 1903, dans une lettre au patriarche de

Constantinople, les métropolitains de Petrograd et de Moscou professaient

que l'orthodoxie était seule héritière du Christ et seule

dépositaire de la divine grâce. On assure que cet exclusivisme s'atténue,
qui allait à traiter d'hérétique tout chrétien qui n'était pas «orthodoxe»,

et que les métropolites de Petrograd et de Moscou tenaient
naguère un langage très différent. Serait-ce un acheminement à

sortir de l'isolement?

Les Echos d'Orient, qui suivent si attentivement ces mouvements,

notaient, voici un an déjà, quelque chose de cela à propos
de la réconciliation russo-polonaise. «La guerre présente fait prévoir

partout de grands changements et suscite d'immenses espérances.
Il n'est pas jusqu'à l'orthodoxie gréco-russe qui ne salue, dans un
avenir plus ou moins lointain, cet embrassement sacré des Eglises
désunies qu'elle considère comme le plus précieux des biens.» Et
les Echos d'Orient citaient ces lignes du Messager ecclésiastique
de Petrograd :



— 384 —

«Nous sommes habitués à considérer ces aspirations comme
des utopies impossibles à réaliser, mais une telle attitude se soutient
par un scepticisme qui n'est plus de mise au temps héroïque que
nous vivons. Un tel scepticisme n'est pas religieux : du moment
que l'Eglise prie pour l'union, nous devons, de notre côté, non
seulement la désirer sérieusement, mais encore la rendre possible
de toutes nos forces ...»

Y aurait-il quelque chose de nouveau dans le firmament de
l'orthodoxie russe?

Dans un article très remarqué de la Revue du clergé français
(lor mars), M. l'abbé Rivière a rappelé ce mot du P. Lacordaire :

«La Russie est catholique à son insu: elle n'est pas et n'a jamais
été schismatique de son gré, comme il en a été de l'Eglise d'Orient. »

Le P. Lacordaire, en s'exprimant ainsi, devançait l'homme dont
toute" l'œuvre et toute la vie ne furent que le commentaire de cette
parole, l'homme que le P. d'Herbigny a appelé nn « Newman » russe
Vladimir Soloviev.

L'orthodoxie russe est la seule grande Eglise d'Orient, et
incomparablement la plus instruite, la plus religieuse aussi, la plus
capable de comprendre les leçons de l'histoire et de répondre à

l'appel de l'Esprit, la moins engagée d'amour-propre dans les

querelles médiévales de Byzance, comme le note très justement
M. Rivière, la mieux à même de décider du retour de tout l'Orient
à l'unité antique. Si la présente guerre a rapproché la Russie de
l'Occident, pourquoi n'aurait-elle pas aussi rapproché l'orthodoxie
russe de nous? Pourquoi n'aurait-elle pas rouvert des voies qui,
en 1914, paraissaient impraticables? Non pas des voies diplomatiques,
mais des contacts de peuple à peuple? En vérité, nous ne nous
connaissions pas, et d'immenses préventions étaient nourries là-bas
contre nous, catholiques. A cette heure, des régiments russes
bivouaquent dans nos villages de Champagne, à l'ombre de nos
églises et de nos croix latines. Il faut souhaiter que les théologiens
russes fassent, au figuré, une pareille campagne, et que nous puissions
leur appliquer le mot de l'épître aux Ephésiens : Vos, qui aliquando
eratis longe, facti estis prope

Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

