Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— Y —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Das Sekretariat
der Weltkonferenz erldasst von Zeit zu Zeit Bulletins, die allerlei
Wissenswertes iiber die Bewegung zur Einigung der Christenheit
verdffentlichen. Wir lassen hier Nrn. 12 und 13 in Ubersetzung
folgen, um unsere Leser, die sich dafur interessieren, auf dem
laufenden zu halten. Das erste, das iiber die Eingidnge einer Tages-
post beim Sekretariat berichtet, deutet an, wie der Gedanke der
Konferenz an vielen Orten Anklang gefunden und das zweite regt
gemeinsames Gebet fiir die Einigung der Christen an.

«Obwohl durch den Krieg fiir einige Zeit die Anstrengungen, die
Mithiilfe der Kirchen des europaischen Kontinentes und des nahen
Ostens zur Schaffung eines Weges zur sichtbaren Vereinigung der
Christenheit mittels einer Zusammenkunft der Christen aus allen
Weltteilen zu gewinnen, lahmgelegt sind, geht die Vorbereitung
fiir diese Zusammenkunft doch mit ermutigenden Resultaten weiter.
Die Erkenntnis, dass nur die sichtbare Einheit der Christen. das
Reich Christi, das Reich des Friedens, der Gerechtigkeit und der
Liebe wird griinden helfen, dringt immer mehr durch; die ein-
zelnen sehen auch mehr und mehr ein, dass christliche Einheit
nicht durch kirchliche Konkordate erlangt werden kann, sondern
durch ein jedes Glied Christi, welches sein Bestes tut, um die Ein-
heit der Kirche zu erreichen. Die Post des heutigen Tages liefert
ein Beispiel des grossen Anteils, den die Welt daran nimmt.

Ein Mitglied des Jesuitenordens in England, der sein Leben
dieser Sache geweiht hat, glaubt, dass die Befreiung Arabiens von
den Tiirken eine Gelegenheit bieten werde, dem Islam in Arabien
die wahre Natur unserer Religion und unser Ideal von Einheit vor
Augen zu fiihren. Er anerbietet sich die Flugschrift eines Russen,
der fur die Vereinigung der Kirchen sehr begeistert ist, zu ver-
offentlichen. Ein franzésischer romisch-katholischer Laie sendet uns
die Adressen von fiinf romisch-katholischen Damen in Frankreich,
England und Kanada, die iiber einen grossen Einfluss verfiigen und
welche durch ihre Gebete und ihre personlichen Verbindungen uns



— 370 —

helfen wollen. Der Prasident einer hervorragenden Methodisten-
Universitdt und ein bekannter Geschiftsmann in den Vereinigten
Staaten nehmen ihre Ernennung als Mitglieder des amerikanischen
Vorbereitungskomitees an. Das Amt dieses Ausschusses ist, Material
fiir die Weltkonferenz zu sammeln. Eine Anfrage von seiten der
hollandisch-reformierten Kirche iiber die Ziele der Konferenz kommt
aus Siid-Afrika, zugleich mit der Andeutung, dass die Baptisten
und die Wesleyaner in Stid-Afrika wahrscheinlich mitarbeiten werden.
Eine Dame in Neuseeland sendet uns die Adressen von 30 Geist-
lichen und 2 Laien der Kirche Englands und der freien Kirche
Neuseelands, damit die Literatur iiber die Weltkonferenz ihnen zu-
gestellt werden mochte. Es wire zu wiinschen, dass die Bewegung
in Amerika besser bekannt wiirde. Alle Veroffentlichungen iiber
die Weltkonferenz konnen zu jeder Zeit kostenlos auf Anfrage von
Robert H. (ardiner, Post Office Box 436 Gardiner, Maine U. S. A.,
bezogen werden.

Ein oder zwei Tage, nachdem dieses Bulletin geschrieben war,
erhielten wir einen Brief, in welchem uns mitgeteilt wurde, dass
eine Anzahl romisch-katholischer Chinesen alle Tage die hl. Kom-
munion empfangen mit der besonderen Bitte fiir die Vereinigung
der Christenheit.»

Bulletin 13 lautet: «Das Interesse in der weiten Welt fiir die
Weltkonferenz, als eines der besten Mittel, den Weg fiir den Auf-
bau der Vereinigung der Christen zu schaffen, ist stets im Zunehmen,
und mehr und mehr gelangt man zur Einsicht, dass das Ziel iiber
menschliche Kréfte geht und ernstes Gebet fiir Gottes Fiihrung
zunachst das Notwendigste ist. Die Kommission, welche von der
bischoflichen Kirche Amerikas bestellt wurde, um an alle kirch-
lichen Gemeinschaften in der Welt, welche unsern Herrn Jesu als
Gott und Erloser bekennen, eine Einladung, sich zu einer Welt-
konferenz zu vereinigen, ergehen zu lassen, wiinscht deshalb, dass
die ganze Welt die Notwendigkeit einer solchen Konferenz ein-
sehen mochte. Die Kommission erwartet das Gebet aller Gemein-
schaften aus allen Weltteilen, dass Gott durch seinen hl. Geist
unsere Herzen und Sinne mit der sichtbaren Manifestation unserer
Finheit in Christo Jesu erfiillen moge, und dass er unsern Willen
zum (zehorsam erziehen moge, dass wir ein Ziel und einen Glauben
haben und so fiir die Verwirklichung des Reiches des Friedens,
der Gerechtigkeit und Liebe arbeiten mogen. Unsere Spaltungen
verhindern noch immer, dass alle Christen, die an ecinem Orte
wohnen, gemeinsam zum Gebete sich vereinigen, und doch wiére
es flir alle moglich, zu derselben Zeit und fiir denselben Zweck zu
beten. Die Kommission bittet daher alle, welche auf den Namen
Christi getauft sind, sich jetzt fiir die Beobachtung der 8 Tage, vom



18. Januar bis 25. Januar 1918, vorzubereiten als eine Zeit des
besondern Gebetes fiir die Vereinigung der Christenheit und fiir
Segen und Fihrung aller Anstrengungen, die in dieser Richtung
gemacht werden. Diese Zeitperiode ist schon durch eine stets
wachsende Anzahl von Kirchen beobachtet worden, und nicht viel
weniger als eine Woche wurde wihrend vielen Jahren von andern
in dieser Weise beobachtet. Wir wollen hoffen, dass dies fiir
alle passend sein wird und dass nicht der Vorzug fur eine andere
Zeitperiode den geistigen Wert gemeinsamen Gebetes in der ganzen
Welt verkleinern wird.»

Der internationale Verséhnungsbund. —— Wihrend des Krieges
hat sich in England ein «Fellowship of Reconciliation» gebildet,
der sich auf Amerika und andere Linder ausdehnt. Die Anregung
dazu ist von englischen Qudkern ausgegangen, die bekanntlich
orundsitzliche Gegner des Krieges sind, jeden Krieg als unchrist-
lich verwerfen und die in ihrer Mehrheit diesem Grundsatz auch
jetzt treu geblieben sind. Ihre Mitgliederzahl betrigt in England
20,000, in den Vereinigten Staaten 120,000, Anhidnger besitzen sie
auch in andern amerikanischen Staaten und in Australien. Trotz
ihrer beschrankten Mitgliederzahl ist ihr Einfluss doch gross. In Eng-
land erhalten z. B. 100,000 Arbeiter in ihren « Adult schools »
wochentlich Unterricht.  Sie arbeiten in der ersten Reihe derjenigen,
die sich der Deutschen und Osterreicher in England, besonders
deren Frauen und Kinder, der Gefangenen und Internierten an-
nehmen. Auch im Hiilfswerk fiir die Belgier sind sie titig. Von
den Quakern ging die Anregung aus, einen Verschnungsbund zu
stiften, wie ef dann auf einer Versammlung zu Cambridge Tatsache
wurde. An der Griindung nahmen auch Angehorige anderer christ-
licher Gemeinschalten teil, wie denn der Bund interkonfessionelles,
aber durchaus christliches Geprige hat.

Die Anhanger des Bundes haben sich, ohne sich an irgendeine
genaue Wortformel zu binden, auf folgende Punkte geeinigt:

1. Dass die Liebe, wie sie sich im IL.eben und Sterben Jesu
Christi offenbart und gezeigt hat, mehr umfasst, als wir bis
jetzt gesehen haben; dass die Liebe die einzige Macht ist, mit der
das Bose iiberwunden werden kann und, dass sie die einzig richtige
Grundlage fiir die menschliche Gesellschaft ist.

2. Dass, um eine auf die Liebe gegriindete Weltordnung her-
zustellen, es fiir jene, die an diesen Grundsatz glauben, notwendig
wird, ihn voll und ganz anzunehmen, nicht nur fiir sich selbst,
sondern auch im Verkehre mit den andern, und auch die Gefahren
auf sich zu nehmen, welche solches Handeln in einer Welt mit



sich bringt, die diesen Grundsatz bis zur Stunde nicht ange-
nommen hat.

3. Dass es uns deshalb als Christen verboten ist, Krieg zu
fiilhren und dass die L.oyalitit gegen unser Land, gegen die Mensch-
heit und gegen die Universalkirche unseres Herrn Jesu Christi uns
auffordert, statt Krieg zu fiibren, unser Leben fiir die Herrschaft
der Liebe im personlichen, sozialen, geschiftlichen und nationalen
I.eben aufzuopfern.

4. Dass die Kraft und die Liebe Gottes weit iiber das uns
durch unsere gegenwirtige Erfahrung bekannte Ziel geht, und dass
Gott stets bereit ist, auf neuen und breiteren Wegen in das
menschliche Leben einzudringen.

5. Dass, da Gott sich selbst in der Welt durch Minner und
Frauen offenbart, wir uns ihm fiir seine Erlosungszwecke anbieten,
dass er von uns Gebrauch mache, wie es ihn gutdiinkt.

Den Zweck des Bundes beschreibt ein Artikel der Berliner «Eiche»
1917, S. 60, dahin, er mochte eine Gesellschaft von Leuten bilden, « die
versuchen, einzeln und in der Gesamtheit ihren Anteil zu haben an dem
Amt, das die Versohnung predigt » (2. Kor. 5, 18) zwischen Mensch
und Mensch, Klasse und Klasse, Nation und Nation, indem sie
glauben, dass die wahre Versohnung zwischen den Menschen sich
auf die Versohnung zwischen den Menschen und Gott griindet.
Dieser Bund soll diejenigen vereinen, die glauben, «dass der Geist
des Kampfes im personlichen, wirtschaftlichen und nationalen Leben
nur iiberwunden werden kann durch den tatbereiten Glauben, dass
die Liebe, wie sie im Opfer Jesu Christi dargestellt ist, die einzig
wahre Grundlage fiir die menschliche (sesellschaft bildet, und die
bereit sind, die Konsequenzen ihres Glaubens zu ziehen». Mit
andern Worten, sie glauben, dass es nicht nur die Pflicht der
Christen ist, Boses mit Gutem zu vergelten, sondern dass diese
Methode der Demut schon aus praktischen Griinden der Gewalt
vorzuziehen ist. Sie sehen aber ein, dass es sehr wohl moglich
ist, dass, wenn sie sich nicht in der {blichen Weise verteidigen
wollen, sie leiden oder sogar sterben miissen, aber diese Moglich-
keit kann ihren Entschluss nicht dndern. Weil sie wortlich dem
Befehl Jesu folgen wollen, die Feinde zu lieben und cauch die
andere Backe zum Streich darzubieten », so werden sie jetzt nur
fiir den Frieden sein, um England zum Abriisten zu bewegen. Ge-
wissermassen erscheint es ihnen noch wichtiger, die Kirche zu
liberzeugen, dass sie jetzt mit der Welt einen Kompromiss geschlossen
hat, und dass sie sich von dem Krieg ganz zurlickziehen und lieber,
wie die alten Christen leiden, als Leiden verursachen sollte. Was
der « Versshnungsbund » aber will, ist eine zweite Reformation,



— 313 —

ebenso eingreifend wie die Reformation Luthers. Es soll im Auge
behalten werden, dass, obgleich jetzt die Arbeit des Bundes be-
sonders auf den Frieden zwischen den Nationen gerichtet ist, er
auch ebensosehr fur den Frieden zwischen den verschiedenen Klassen
und zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer gerichtet ist. Der
Bund hat also ein ungeheures Programm, aber er hat dies Pro-
gramm nicht im einzelnen festgesetzt, er gibt vielmehr ein grosses
Prinzip und die Mitglieder selbst fiihlen, dass es moglich ist, dass
ihr Gewissen sie zwingen wird zu Taten, die sie augenblicklich
noch nicht als Pflicht erkennen. Z. B. eine der Fragen, welche in
der ersten Konferenz, die der Bund im Juli abgehalten hat, be-
handelt wurden, war die: « Wie verwendet man sein Vermogen am
besten in Ubereinstimmung mit dem Prinzip des Bundes?» Eine
andere war: «Sollen wir Steuern zahlen, wenn wir wissen, dass
ein grosser Teil dieses Geldes fiir die Kriegfiilhrung beniitzt wird?»
Eine dritte Frage: «Soll man bei Einfilhrung der allgemeinen Wehr-
pflicht in England zustimmen, von der Obrigkeit zu einem andern
Dienst bestimmt zu werden, der an sich unser Gewissen nicht be-
lasten konnte, aber bei dem wir doch wissen wiirden, dass dadurch
andern der Militirdienst ermoglicht wird?» Auf diese Iragen hat
der Bund keine Antwort gefunden, und sollte er auch eine finden,
so wiirde er doch dem einzelnen freistellen, nach seinem Gewissen
zu handeln. Es braucht kaum gesagt zu wurden, dass keines der
Mitglieder zustimmen wird, irgendwelchen Militardienst zu leisten,
Lieber wiren sie bereit, jegliche Strafe zu erleiden.» Soweit die
« Eiche ».

In derselben Zeitschrift ist S. 54 das Sendschreiben des eng-
lischen Bundes an die deutschen Christen abgedruckt. Wir wollen
hier die Kundgebung wiedergeben, die der amerikanische Zweig des
Bundes in Amerika kurz vor Eintritt des Landes in den Kriegs-
zustand erlassen hat. Vgl. « The Churchman » vom 4. Marz 1917. Sie ist
von den erwahnten Grundsitzen getragen, aber die Art, wie religiose
und politische Anschauungen miteinander verquickt werden, von Chri-
sten des eigenen wie anderer Linder abgelehnt werden. Damit ist aber
auch der Internationalitit des Bundes eine starke Schranke gezogen.
«In diesem Augenblick nationaler Priifung ist es Herzenssache
eines jeden treuen Biirgers, das Vollmass der Dienstleistungen seinem
TLande zu geben. Die grosse Republik, die wir lieben, befindet
sich in ihrer Priifungsstunde. Thre Verantwortung und ihre Bediirf-
nisse appellieren an die Loyalitit aller. Es gab wenige Augen-
blicke in der Geschichte, wo es weniger angebracht gewesen wire,
dem Tande schlechte Dienste zu leisten. Was die Vereinigten
Staaten jetzt tun, wirkt nicht nur bestimmend fiir diese, sondern
wird die Zukunft der Nationen, ganzer Volker, ja der Menschheit



— 374 —

fiir Jahrhunderte hinaus bestimmen. Die erste Pflicht eines jeden
von uns ist, mit leidenschaftslosem Eifer durch die unermessliche
politische Verwirrung zu jenen grundlegenden moralischen Prin-
zipien hindurchzudringen, welche allein der nationalen Fithrung einen
fortdauernden, aufbauenden Charakter geben konnen.

Die unmittelbare gesetzliche Schlussfolgerung ist das Recht
der amerikanischen Biirger, ihre Geschifte auf hoher See in Uber-
einstimmung mit den internationalen Gesetzen betreiben zu konnen.
Ls ist dies zweifellos wichtig genug, und doch, abgesehen von der
tiefergehenden moralischen Schlussfolgerung, sinkt dieser Punkt zu
relativer Bedeutungslosigkeit. Der springende Punkt in der heutigen
Weltlage ist nicht das Ausserachtlassen internationaler Gebriuche,
sondern die Verachtung alles Menschlichen und die unbarmherzige
Preisgabe aller moralischen und geistigen Grundsitze. Das sind die
grossen Siinden, die jeder Mann und jede Frau, die die menschliche
Natur achten, instinktiv verurteilen. Die Aufgabe der Vereinigten
Staaten in dieser ausschlaggebenden Stunde ist nicht so sehr, ein
gesetzliches Recht zu ridchen, als die Grundsitze, nach welchen
allein die Menschen leben konnen, hochzuhalten. IFerner kann kein
hinreichendes moralisches Urteil weder iiber die unmittelbare Krisis,
noch iiber die allgemeine Lage in Europa nur in Riicksicht auf
die allgemein anerkannten internationalen ethischen Momente oder
politischen Werte abgegeben werden. Die Grundsitze, nach welchen
die Menschen leben, sind universal und sind die letzte Bestitigung
von Wahrheit und Liebe. Diese werden gewohanlich im Kampfe
um nationale Interessen nicht beachtet und verleugnet, und doch darf
der Christ nur in Riicksicht auf diese Grundsitze, welche allein
ein hinreichendes Fundament fiir eine dauernde Weltordnung dar-
stellen, ein moralisches Urteil, durch welches sein Handeln geleitet
wird, bilden.

Deutschlands neueste Unterseeboots-Politik hat die Welt er-
schiittert. Ein so grosses Unrecht gegen alles Menschentum anzu-
erkennen, wire eine Unbilligkeit gegen alle menschlichen Grund-
sitze. So entsteht der Drang, zu den Waffen zu greifen. Wenn
durch solche Mittel das Recht geracht werden konnte, dann wire
kein Opfer an Leben zu verschwenderisch, noch ein Opfer an Reich-
tum zu gross. Und doch konnen die Vereinigten Staaten die mo-
ralische Ordnung des Christentums nicht durch einen Krieg mit
Deutschland verfechten. Diese moralische Ordnung besteht in einer
moralischen und geistigen Vereinigung menschlicher Wesen und
diese Vereinigung, moge sie nun nur zwischen einzelnen Personen
oder zwischen Nationen stattfinden, trigt schliesslich einen indivi-
duellen Charakter. Das Unrecht kann wirkungsvoll nur dadurch
bekdmpft werden, indem man die Menschen gerecht macht. Die



— 315 —

Welt bedarf nicht einer zerschmetterten Nation, sondern sie bedarf
Nationen, die Gerechtigkeit gelernt haben. Der Krieg mit Deutsch-
land wire nicht nur ein ungeheurer Verlust an Leben und Reich-

tum — eine Ablenkung der nationalen Hiilfsquellen, welche den
sozialen Fortschritt fiir ungezahlte Jahre zum Stillstande bringen
wirde —, sondern die Tragweite eines solchen Krieges wire, dass

nach all dem bezahlten Blutpreis, nach all dem Verlust an Leben
und nach all dem Jammer, nach dem priachtigen Heldentum und
Selbstopfer so vieler, die den Krieg befiirworten, dieser seinen Zweck
nicht erreicht haben wiirde. Es ist eine eigentiimliche Fiigung des
Schicksals, dass die blutigen Zusammenstosse in der Geschichte
die Grundsiatze der Gerechtigkeit nicht wirkungsvoller gemacht
haben. Es ist die natiirliche Folgerung des Widerspruches zwischen
der Kriegsmethode und den moralischen Grundsitzen.

Statt die moralischen Grundsitze zu verteidigen, zertriimmert
sie die Kriegsmethode. Indem sie die Niederlage des Feindes zu
ihrem hochsten Ziele macht, unterordnet sie das moralische Gesetz
der militarischen Notwendigkeit. Durch die Vernichtung der Men-
schen durch Menschen, durch die Erzeugung von weitgehendem
Hass und Misstrauen, vergewaltigt der Krieg die Achtung vor
dem Menschen, die doch der christlichen Religion so sehr am Herzen
liegt. Indem der Krieg einen unbedingten Gehorsam der militiri-
schen Autoritit gegeniiber und die Aufgabe des Rechtes, nach dem
Gewissen zu handeln, verlangt, legt er die Axt an die Wurzel des
moralischen Lebens. So gerecht auch immer eine Sache sein mag,
die Kriegsmethode ist in ihrer eigenen Natur so unheilbar schlecht,
dass sie ihr Ziel aus diesem Grunde nie erreichen kann.

Jetzt schlagt die Stunde fiir unsere Nation, den Mut zu haben,
einen bessern Weg zu beschreiten. Dies ist die Stunde fiir uns,
einen Versuch des Liebeswillens zu machen, jener Liebe, welche
die wirkliche Kraft zur Aufrechthaltung der moralischen und geistigen
Ordnung besitzt. Bis zum Augenblicke haben die Menschen einen
schwachen Gebrauch von den unerschopflichen Hiilfsquellen der
Liebe und des guten Willens gemacht. Wir haben diese beiden
Faktoren als etwas sehr Niitzliches fiir unsere Familien und fiir
unsere Freunde angesehen, aber wir haben ihnen in unsern sozialen,
industriellen und internationalen Beziechungen wenig Vertrauen ent-
gegengebracht, indem wir Christus. und des Kreuzes Lehre ausser
acht liessen. Die hochste Aufgabe, die an unser Volk in diesem
Augenblicke herantritt, ist, die nicht richtig erkannte und unwider-
stehliche Kraft der Liebe als Hauptfaktor im Verkehre der Volker
untereinander zu setzen. Das unermessliche Elend der Menschheit
bittet uns trotz allen Enttiuschungen und Gefahren, der Sache der
Menschheit zu dienen, indem wir die Methode Christi versuchen.



— 376 —

Die Methode der Liebe will nicht sagen, dass wir die unge-
rechte Handlungsweise einer Nation anerkennen sollen, noch dass
wir so leben miissten, als wiren alle moralischen Grundsitze in der
Welt aufgehoben. Sie will nicht bedeuten, dass wir vergessen sollen,
wie ein ernstes, moralisches Urteil iiber jede schlechte Handlung
gefallt werden muss. Sie schliesst nicht den Gebrauch von vor-
beugenden Massregeln aus, wenn diese in Ubereinstimmung mit der
Unantastbarkeit und Heiligkeit der Personen und mit dem Erlosungs-
ziel Christi angewandt werden konnen, sonder: sie tritt an uns mit
der Forderung heran, dass wir nicht versuchen sollen, durch Ver-
nichtung, indem wir selber Boses tun, das Bose zu bekdmpfen,
sondern durch fortwihrenden Hinweis auf das Gewissen. Sie ver-
langt, dass eine neue Leidenschaft fiir Gerechtigkeit uns vor allem
aus unserm Egoismus und unserer Selbstgefilligkeit heraushebe und
dass wir uns durch Gebet und Selbstverleugnung mit der in dieser
Stunde leidenden Menschheit vereinen. Sie fordert einen mutigen
und erfindungsreichen Glauben, die aufbauende Tatigkeit zu ver-
mehren. Sie. ist ein letzter Versuch, das Bose durch das Gute zu
besiegen. »

Unionsfragen des Orients. — Die Ereignisse im Osten Eu-
ropas haben in der romisch-katholischen Kirche die Hoffnung auf
einen Anschluss einzelner Volker und Kirchen morgenlandisch-
orthodoxen Glaubens an Rom neu belebt. So gab in erster Linie
das Biindnis Bulgariens mit den Zentralmachten Anlass zu einer ein-
gehenden Erorterung der Union der bulgarischen Kirche mit Rom in
rémisch-katholischen Blidttern und Zeitschriften. Die Ausschaltung
des russischen Einflusses durch den politischen Anschluss an die
Mittelmachte, die ungekldrte Stellung der bulgarischen Landes-
kirche innerhalb der orthodoxen Kirche, die Aussohnung des bul-
garischen Zaren, der wegen der orthodoxen Erziehung seines Erst-
gebornen s. Z.exkommuniziert worden war, mit seiner Kirche, die Nach-
richt endlich, dass die unter Leo XIII. gepflogenen Unterhandlungen
einer Union zur Wegrdumung aller Hindernisse bis auf die Dekrete
des 18. Juli 1870 gefiihrt haben sollen, wurden als deutliche Sym-
ptome einer moglichen Annaherung gedeutet. Die Geriichte verdich-
teten sich zur Behauptung, dass tatsichlich Verhandlungen begon-
nen hitten, So rasch aber diese Frage auftauchte, ebenso rasch
verschwand sie wieder. Es sind aber doch einige typische Stimmen
zur Frage laut geworden, die wir hier festhalten mochten. Beson-
ders eingehend wurde die bulgarische und orientalische Kirchen-
frage in der « Salzburger Katholischen Kirchenzeitung » besprochen.
Vom Missionsstandpunkte aus betonte P. Linus aus Innsbruck in
Nr. 2, 1916, des erwihnten Blattes die « trostloseste Seite im orien-



— 3T —

talischen Missionswesen», was eigentlich die Hauptsache wire, die
« Nichtbekehrung der Andersglaubigen ». Seit Jahrhunderten heissen
die Lander des Orients selbst in den Chroniken der Propaganda
«la sterile Missione dell’ Oriente ». Die Bekehrung der Tirken sei
ausgeschlossen, auf den Abfall vom Islam sei die Todesstrafe ge-
setzt, aber auch von den «Schismatikern» sei wenig zu hoffen.
« Die Ursache des Schismas ist der Stolz. » Ein Bediirfnis nach Be-
lehrung und Bekehrung hatten seine Anhinger nicht. Der Pater
konnte in 23 Jahren, die er im Orient zugebracht habe, erfahren,
« wie schwierig, ja wie menschlich undenkbar die Riickkehr vom
Schisma zur katholischen Kirche bei den Griechen sei». Einige
Aussicht sei bei den Bulgaren vorhanden. Zuerst miisste man aber
den bis jetzt russophilen Klerus gewinnen, denn sein Einfluss auf
das Volk sei gross. Die Regierungsmianner in Bulgarien sagen, die
Bewegung miisste vom Volke ausgehen. Die Regierung wiirde keine
Schwierigkeit erheben.

Ohne Zweifel scheint die Zeit vorbei zu sein, da die Union von
oben herab einfach dekretiert wird. In Nr. 8 desselben Blattes
schreibt ein « Missionsfreund », dass eine Bekehrung oder ein An-
schluss der Bulgaren an Rom weder aus politischen noch aus kul-
turellen, sondern lediglich aus religiosen Griinden erfolgen diirfe.
« Wir erblicken also in der Bekehrung eine rein religiose Tatsache,
bar alles politischen Beigeschmackes, frei von aller durch momen-
tane Biindnisse und Erfolge geschaffenen gehobenen Stimmung und
Begeisterung, die ja morgen schon wieder verfliegen kann. Hieraus
ergiebt sich als notwendige Schlussfolgerung, dass wir den Gedan-
ken an eine Massenbekehrung als idealistische Utopie in das Reich
der Luftschlosser verweisen, ja dass wir sie vom katholischen Stand-
punkt aus sogar fiir bedenklich halten. Bei Massenbekehrungen sind
zumeist nur einige fiihrende Geister von der ldee, der sie sich an-
schliessen, tief durchdrungen; die anderen sind Mitliufer, heute
ihren Fihrern zugetan, bald aber dem Banne anderer Politiker und
Denker ausgesetzt und dann vielleicht fiir die Kirche wieder ver-
loren. Gut Ding braucht Weile! Auch eine Bekehrung wird durch
die gottliche Gnade nur langsam herbeigefiihrt : Paulus ist eine
Ausnahme, Augustinus ist die Regel. Jede Einzelbekehrung ist aber
wertvoll und dauerhaft, denn da ist alles im Angesichte Gottes er-
wogen, iiberlegt, durch Gebet, Opfer, vielleicht grosse Opfer ein-
geleitet. Die Wahrheit wird teuer und schwer erkauft; man weiss
sie aber zu schitzen. Jeder Katholik kann nur wiinschen, dass die
gottliche Gnade recht vielen Bulgaren zu dieser Erkenntnis ver-
helfen moge. Wieweit die Erkenntnis, dass unsere Glaubenslehre
die einzig richtige, unsere Kirche die einzig wahre ist, in Herz und
Verstand denkender Bulgaren eingedrungen ist, wissen wir, als Aus-

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1917, _ 26



— 318 —

lander, nicht. Es ist aber denkbar, dass viele ithr schon nahe sind.
Die Orthodoxie, wozu sie sich heute bekennen, umfasst ohnedies
die meisten christlichen Glaubenssitze, wenig zahlreich sind die
Lehren, die uns voneinander trennen, unserer theologischen Beweis-
fiihrung wird es nicht schwer fallen, die Zweifel der Bulgaren zu
losen und ihre etwaigen Einwinde zu entkriften. »

Der Verfasser kommt nach eingehender Betrachtung der reli-
giosen Frage in Bulgarien zum Schluss:

« Unserer Ansicht nach ist also das, was in Bulgarien erstrebt
und vom katholischen Standpunkt aus gewiinscht werden soll, die
Bekehrung zallreicker Einzelpersonen zum katholischen Glauben,
und zwar im lateinischen Ritus. Diese einzeln Bekehrten mogen
dann als Priester oder eifrige Laien viel fiir die Ausbreitung der
Kirche unter ihren Volksgenossen wirken. Augenfillige, von heute
auf morgen heranreifende Erfolge wird es so allerdings nicht geben,
dafiir aber feste und dauerhafte, die schliesslich zum Endziel fiihren.
Dazu bedarf es jedoch nicht schoner Phrasen und salbungsvoller
Reden, sondern beharrlichen Gebetes und zdher Arbeit. »

Die Besetzung betrachtlicher Gebiete Russlands, die von Weiss-
russen und Ruthenen (Ukrainer) bewohnt werden, durch die Zen-
tralmachte rief die Erinnerung an die einst in diesen Landern be-
stehende, mit Rom unierte Kirche — die Metropole Kiew-Halicz —
wach. Die Union mit Rom, der sich die Mehrheit der Weissrussen
(ein den Ruthenen verwandtes Volk) und der Ruthenen ange-
schlossen hatte, wurde auf dem Kongress in Brest-Litowsk im Jahre
1596 endgiiltige Tatsache. Eine Minderheit, die hauptsdchlich ost-
lich des Dniepr wohnt, bildete eine autonome orthodoxe Kirche,
die jedoch bald die Selbstindigkeit einbiisste und unter die Bot-
massigkeit der russischen Staatskirche gelangte. Die unierte Kirche
bestand aus den Erzbistiimern Kiew und Polozk, den Bistiimern
Pinsk, Brest-Wladimir, Luck, Cholm, Lemberg und Przemysl und
zahlte in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts 13,000 Pfarr-
kirchen, 17,000 Filialen und 12 Millionen Seelen. Kiew war im
17. Jahrhundert schon zu Russland gekommen, und der Rest des
Landes gelangte durch die Teilung Polens unter die russische Ober-
hoheit mit Ausnahme von Lemberg und Przemysl, die Gsterreichisch
wurden. Hier hat sich die unierte Kirche erhalten, wihrend sie sich
in Russland nicht behaupten konnte. Die russische Regierung
wandte alle Mittel an — auch solche der Gewalt —, um die Union
der Staatskirche zuzufiihren. Sie konnte sich bis ins 19. Jahrhundert
erhalten. Im Jahre 1839 trat ein Erzbischof mit seinen Suffraganen
der Staatskirche bei, auf der Synode von Polozk wurde die Auf-
hebung der Kirche beschlossen, unter dem Zaren Alexander ver-
schwand im Jahre 1875 das letzte unierte Bistum Cholm. Als im



— 319 —

Jahre 1905 das Toleranzedikt erlassen wurde, traten viele Weiss-
russen und Ruthenen — ihre Zahl wurde auf 10,000 angegeben —
zur romisch-katholischen Kirche des lateinischen Ritus iber. Sie
hatten nur dusserlich der russischen Staatskirche angehort.

In rémisch - katholischen Kreisen hilt man diese Gebiete reif
fiir die Riickkehr zur romischen Kirche. Die Ansichten tuber den
einzuschlagenden Weg gehen auseinander. Die einen glauben, nur
ein Ubertritt zum lateinischen Ritus biete sichere Gewihr, da sich
die Union gegen das ¢Schisma» nicht stark genug gezeigt habe,
wahrend andere behaupten, die Bevolkerung sei aus nationalen
Griinden nur fir eine unierte Kirche zu gewinnen. Beide Auf-
fassungen werden mit Geschick in der «Katholischen Kirchenzeitung »
1916, Nr. 4ff. und 15f, vertreten.

Die Unionshoffnungen machen selbst vor der russischen Grenze
nicht Halt. In Russland hat der in russische Gefangenschaft ver-
schleppte ruthenische Erzbischof v. Szeptycki, der durch die Revo-
lutionsregierung wieder freigegeben wurde, in den von den Russen
besetzten Gebieten im Sinne der Union gewirkt. Er erlangte von
der russischen Regierung, dass die Union fiir die besetzten Gebiete
und fiir Russland staatsrechtlich anerkannt wurde. Er wihlte einen
Exarchen, mit Sitz in Petersburg, dem er vier Generalvikariate fir
Lemberg, Stanislau, Bukowina und die russische Ukraine unterstellte.
Letzteres hat seinen Sitz in Kiew. Seither sind die besetzten Ge-
biete den Russen wieder abgenommen worden. Dem Exarchen in
Petersburg wurden acht unierte Priester beigegeben. Die Union soll
sich auch unter den orthodoxen Ukrainern grosser Zuneigung er-
freuen. In der Ukraine soll der Metropolit begeistert empfangen
worden sein. In Kiew werde eine grosse unierte Kirche gebaut, aber
auch in andern Stddten habe die Union feste Wurzeln gefasst. Als
der Metropolit zu Ostern in der katholischen Kathedrale zu Kiew
das Hochamt zelebriert habe, sei die Kirche uberfillt gewesen. Der
ukrainische Ritus, namentlich die ukrainische Aussprache des
Kirchenslawischen, machte auf die Andichtigen einen tiefen Ein-
druck. Seit dieser Zeit sei in Kiew und iiberhaupt in der Ukraine
die ukrainische Aussprache (statt der bisherigen russischen), wie sie
in Galizien tiblich ist, eingefithrt. Ubrigens wird auch von ukrainischer
Seite bestatigt, dass die Landeskirche sich vom hl. Synod in Peters-
burg zu emanzipieren suche, aber nicht, um sich Rom zu unter-
werfen. Sie besass frither volle Autonomie und trachtet danach,
siec wieder zu bekommen. Auf einem Kongress von Geistlichen
der russischen Ukraine wurde kiirzlich beschlossen, eine autonome
Kirche zu bilden und Anschluss an den Patriarchen von Kon-
stantinopel zu suchen.



— 580 —

Die unierte Kirche in Galizien scheint reformbediirftic zu sein,
und zwar in der Richtung der romischen Auffassung des Christen-
tums. Letztes Jahr erliess der unierte ruthenische Bischof Chomszyn
von Stanislau in Galizien zwei Hirtenbriefe, die sich mit der Reform
der Union beschiftigen. Der Bischof schreibt: «Wir miissen uns
aber durch und durch von dem Geiste katholischer Gefiihle durch-
dringen lassen, miissen uns aufs engste mit der katholischen Kirche
verbinden. Wir miissen verstehen und in tiefster Seele fiihlen, dass
unsere Verbindung mit der katholischen Kirche nicht nur aut Worten
beruhen kann, sondern aus der Tiefe des Gewissens und Glaubens
kommen muss. Wie wir unter Gefahr unseres Heils verpflichtet sind,
an die Gottheit Christi zu glauben, so haben wir auch als Glaubens-
dogma hinzunehmen, dass nur die von Christus auf den hl. Petrus
und seinen jedesmaligen Nachfolger, den Papst in Rom, gegriindete
Kirche die wahre ist und dass wir alles, was sie lehrt, fiir wahr zu
halten und zu glauben haben. Wir miissen uns alles zu eigen machen,
was unsere Verbindung mit dem Papst und der katholischen Kirche
enger und fester gestalten kann, und als gefiahrlich und schidlich
alles beseitigen, was diese Verbindung, ich sage nicht zerreissen,
sondern nur schwichen konnte. Mit einem Wort: Wir miissen mit
dem Papst so verbunden sein wie liebevolle Kinder mit ihrem leib-
lichen Vater. Von diesen unseren katholischen Gefiihlen miissen
-wir uns schon jetzt Zeugnis ablegen und unseren Standpunkt klar
und offen zum Ausdruck bringen. Eben dahin zielen mein Hirten-
schreiben und die damit verbundenen Anordnungen.» Der Bischof
klagt, dass durch den Krieg schwere Heimsuchung auf das Volk
gekommen, dass viele auf Abwege geraten und das ganze Volk
mit dem Mal des Verrates gegeniiber dem Reich gebrandmarkt
worden sei. Die Griinde sieht er in mancherlei Vernachlidssigungen,
in der unzuldanglichen Reinhaltung der liturgischen Biicher von schis-
matischen Bestandteilen. « Als unsere Vorfahren», schreibt der Bischof
weiter, «sich von den Ostlichen Schismatikern trennten und sich mit
dem Heiligen Stuhl vereinigten, unterliessen sie es, die kirchlichen
Biicher von allen schismatischen Liicken und Zugaben zu reinigen.
Unter anderem begegneten sie nicht der Unzuldnglichkeit der Ge-
bete, und der Erwahnung des Papstes, wie es in katholischen
Gottesdiensten sein muss. Wenn wir in unseren Gottesdiensten
weniger fiir den Papst als fiir die weltliche Behorde beten, so be-
weisen wir dadurch nicht nur Lauheit innerer katholischer Gefiihle,
sondern wir tolerieren auch mittelbar und unbewusst etwas, was
den Zug des Schismas und des Zarenglaubens triagt. Und kommt
das nicht gerade den Feinden der katholischen Kirche und des
Reiches um so mehr gelegen, als in den alten Kirchenbiichern doch,
wo ohne Namensnennung der weltliche Herrscher erwéhnt ist, das



Wort Zar gebraucht wird, das bei uns in der Umgangssprache
den russischen Zaren bezeichnet? Erweckt das nicht den Eindruck,
als beteten wir fiir den russischen Zaren und nicht fiir unsern Kaiser ?
Das ist nicht unsere Schuld, denn diese Biicher wurden vor dem
Schisma verfasst, aber unsere Schuld ist, dass wir, wie unsere Vater,
uns nicht bemiiht haben, diese Biicher von allem Unvorschrifts-
missigen, von allen durch die Schismatiker darin veranlassten
Anderungen und Zugaben zu reinigen.»

Das Hirtenschreiben weist alsdann darauf hin, dass in den
Gottesdiensten nur das Andenken an die sieben ersten allgemeinen
Kirchenversammlungen gefeiert wird, wiahrend es deren doch schon
zwanzig gegeben habe und auf ihnen viele neue Dogmen des ka-
tholischen Glaubens verkiindet worden seien, die jeder, der Katholik
sein wolle, annehmen und glauben musse. Die Schismatiker erkennten
nur die sieben ersten an, unter Verwerfung der iibrigen, wodurch
sie Haretiker geworden seien. Von den Unierten aber sei es ein
Widerspruch, als Katholiken zwar alle Konzile anzuerkennen, aber
oleich den Schismatikern das Andenken nur der sieben ersten zu
begehen. Man miisse in a/lem vorsichtig sein, sich vor allem hiiten,
was die katholischen Gefiihle verletzen konne, erst recht aber vor
allem, was den katholischen Grundsdtzen widerspreche. Sogar ein
scheinhar harmloses Wort miisse, wenn es zu einem Stein des An-
stosses werde, beseitigt werden. So das Wort «prawosslawny »
(orthodox). Der Bischof schldgt vor, es durch rechtglaubig (prawo-
wierny) zu ersetzen. Ein schismatischer Bestandteil sei ferner der
Julianische Kalender, der als russisch gelte und den der Bischof
durch den Gregorianischen ersetzen will. Im weiteren bespricht der
Hirtenbrief die Verehrung der %/ Fucharestie, die in der morgen-
landischen Kirche durch das Schisma geschwiacht worden sei, was
auch auf die Union abgefdarbt habe. Und doch sei die allerheiligste
Eucharistie Sonne und Mittelpunkt des ganzen Kultus und religidsen
wie nationalen und kulturellen Lebens. Wo es kein wahres Ver-
standnis und keine wahre Verehrung des allerheiligsten Sakramentes
gebe, werde der ganze Gottesdienst zur leeren Formalitit. Deshalb
solle auch das Fronleichnamsfest gleichzeitic mit den Katholiken
feierlich begangen werden. Im weitern wird vor der Uberschitzung
des Zeremoniells gewarnt. Dariiber heisst es: « Schén und eine Zier
war unser Zeremoniell, als es wie eine helle Flamme reinen Glaubens
brannte, und als dem Osten unsere grossen katholischen Viter
voranleuchteten. Als aber das Schisma kam, als der Glaube erstarb,
verblasste auch die lebendige Schonheit unseres Zeremoniells, und
es blieb nur mehr eine verknocherte Form, einer verwelkten Blume
ahnlich. Nicht iiber das Zeremoniell miissen wir vor allem wachen,
sondern iiber den Glauben,»



— 382 —

Am Schluss bemerkt der Bischof, dass die beiden Ordinariate
von Lemberg und Przemysl ihre Zustimmung gegeben hatten. Aus
einem bald darauf folgenden zweiten Hirtenbrief geht hervor, dass
die bischoflichen Anordnungen, insbesondere die Einfiihrung des
Gregorianischen Kalenders, auf starken Widerspruch stiessen. Das
veranlasst den Bischof zu heftigen Ausfillen gegen den Byzantinis-
mus und die orthodoxe Kirche.

Uber die russische Staatskirche idussern sich die Theologen
der Mittelstaaten zuriickhaltend, scharf ablehnend. Eine Union mit
ihr halten sie fiir aussichtslos. Anders urteilen Gelehrte der West-
staaten. Bemerkenswert ist die Ansicht des franzosischen Kirchen-
historikers Pierre Batiffol, die er in einem Artikel «L’orthodoxie
russe et nous» im Pariser « Croix» vom 24. Midrz 1917 niedergelegt
hat. Im Anschluss an den bekannten Briefwechsel zwischen dem
pépstlichen Staatssekretar Gasparri und dem amerikanischen Sekretir
der Weltkonferenz Gardiner erzidhlt er aus dem Munde eines Ameri-
kaners das Urteil Rampollas liber die Aussichten einer Union mit
Russland. Batiffol hebt nun hervor, wie sich die Verhaltnisse in
kurzer Zeit gedandert, wie neue kirchliche Probleme in Galizien, Polen,
Armenien und in Russland selbst entstanden seien — dieser Ab-
schnitt ist stark zensuriert —, um dann selbst zum gestellten Thema
sich zu &dussern, Wir drucken den Bericht des Gespraches mit
Rampolla und den Schluss des Artikels in extenso hier ab:

“Voici quelques mois, en aolt 1910, j’eus 'occasion de causer
de pareilles tentatives de rapprochement avec un compatriote de
M. Gardiner, épiscopaliste comme lui et tout aussi fervent que lui
pour la cause de l'union. Je lui dis que parmi nous nul ne se croyait
la mission de tendre un.rameau d’olivier a l'orthodoxie russe, que
I'on sent intraitable a I'égard du catholicisme romain, alors qu’elle
multiplie les avances et les coquetteries a 'égard de 'anglicanisme.

Mon interlocuteur me répondit:

«Dans une conversation inoubliable que j’ai eue avec le cardinal
Rampolla seulement quelques jours avant sa mort, j’ai eu le rare
privilege d’entendre Son Eminence donner une expression aux
profondes difficultés qui barrent la route de l'union entre I'Orient
et 'Occident. Un an auparavant, étant en Russie, j'avais eu I'im-
pression que le commencement au moins d’'une intelligence €tait
possible, et cette impression s’était approfondie jusqu'a devenir une
conviction.

' «Comme le cardinal Rampolla présentait avec tant de force
Pimpossibilité de s’entendre entre la Russie et Rome, je me risquai
a lui dire: »L’année passée, jai entendu M. Harnack a Berlin
s’exprimer exactement comme vient de le faire Votre Eminence



— 383 —

sur 'impossibilité de I'union avec I'Eglise russe.« Ah! si vous aviez
vu la surprise qui se peignit sur les traits du cardinal, quand il
vit dans quelle compagnie il se mettait!

« Changeant le ton, Son Eminence s'écria: »J'ai la méme foi
que vous dans la puissance de Dieu, pour rapprocher les Russes
de nous. Mais je ne suis pas sir que vous réalisez les difficultés
fondamentales. Je décris la situation telle que j'ai appris a la con-
naitre de longue date, afin que vous puissiez saisir les difficultés
du probleme. Mais, puisque je vois que vous les saisissez, ] applaudls
a votre foi et je vous assure qu’elle est la mienne.«

¢Et Son Eminence me pressa de travailler a l'union dans la
revue que je dirige ... Quelques jours plus tard, j'assistai aux
funérailles du cardinal dans la basilique de Saint-Pierre! Mais je
me rappellerai toujours notre entretien, qui fut I'un des plus brillants
et des plus frappants qu'il m’ait été jamais donné d’avoir. Le
Pére G., qui m’avait accompagné, me parlant a quelque temps de
la de cet entretien, m’assura que jamais il n’avait vu le cardinal
si admirablement en forme!»

Je cite ce témoignage américain pour qu’on voie bien comment,
dans les derniers jours de 1913, au regard d’un esprit aussi clair-
voyant qu’était le cardinal Rampolla, le probleme du rapproche-
ment de l'orthodoxie russe et de nous apparaissait insoluble. . .

$
s

[’orthodoxie russe s'ouvrira-t-elle a ces perspectives ¢ N’'évolue-
t-elle pas vers une compréhension d’autrui a laquelle elle semblait
absolument ferméer En 1903, dans une lettre au patriarche de
Constantinople, les métropolitains de Pétrograd et de Moscou profes-
saient que lorthodoxie ¢tait seule héritiere du Christ et seule dé-
positaire de la divine grace. On assure que cet exclusivisme s'atténue,
qui allait a traiter d’hérétique tout chrétien qui n’était pas «ortho-
doxe», et que les métropolites de Pétrograd et de Moscou tenaient
naguére un langage tres différent. Serait-ce un acheminement a

sortir de l'isolement?

Les Fchos &’ Orient, qui suivent si attentivement ces mouve-
ments, notaient, voici un an déja, quelque chose de cela a propos
de la réconciliation russo-polonaise. «l.a guerre présente fait pré-
voir partout de grands changements et suscite d’immenses espérances.
Il n’est pas jusqu'a l'orthodoxie gréco-russe qui ne salue, dans un
avenir plus ou moins lointain, cet embrassement sacré des Eglises
désunies qu’elle considére comme le plus précieux des biens.» Et
les FEchos d’'Orient citaient ces lignes du Messager ccclésiastique

de Pétrograd:



— 584 —

«Nous sommes habitués a considérer ces aspirations comme
des utopies impossibles a réaliser, mais une telle attitude se soutient
par un scepticisme qui n’est plus de mise au temps héroique que
nous vivons. Un tel scepticisme n’est pas religieux: du moment
que I'Lglise prie pour !'union, nous devons, de notre coté, non
seulement la désirer sérieusement, mais encore la rendre possible
de toutes nos forces .. .»

Y aurait-il quelque chose de nouveau dans le firmament de
lorthodoxie russe?

Dans un article tres remarqué de la Revue die clerge frangais
(1°r mars), M. P’abbé Riviere a rappelé ce mot du P. Lacordaire:
«La Russie est catholique a son insu: elle n’est pas et n’a jamais
été schismatique de son gré, comme il en a été de 'Eglise d’Orient. »
Le P. Lacordaire, en s’exprimant ainsi, devangait 'homme dont
toute I'ceuvre et toute la vie ne furent que le commentaire de cette
parole, 'homme que le P. d’'Herbigny a appelé nn « Newman » russe
Vladimir Soloviev.

L’orthodoxie russe est la seule grande Eglise d’Orient, et in-
comparablement la plus instruite, la plus religicuse aussi, la plus
capable de comprendre les legons de l'histoire et de répondre a
I'appel de V'Esprit, la moins engagée d’amour-propre dans les
querelles médiévales de Byzance, comme le note trés justement
M. Riviere, la mieux a méme de décider du retour de tout I'Orient
a l'unité antique. Si la présente guerre a rapproché la Russie de
I’Occident, pourquoi n'aurait-elle pas aussi rapproché 'orthodoxie
russe de nous? Pourquoi n’aurait-elle pas rouvert des voies qui,
en 1914, paraissaient impraticables? Non pas des voies diplomatiques,
mais des contacts de peuple a peuple? En vérité, nous ne nous
connaissions pas, et d'immenses préventions étaient nourries la-bas
contre nous, catholiques. A cette heure, des régiments russes
bivouaquent dans nos villages de Champagne, a I'ombre de nos
églises et de nos croix latines. Il faut souhaiter que les théologiens
russes fassent, au figuré, une pareille campagne, et que nous puissions
leur appliquer le mot de I'épitre aux Ephésiens: Vos, quz aliquando
eratis longe, facti estis prope . . .

Adolf K'U}{Y.




	Kirchliche Chronik

