Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 298 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Bischof Dr. E. Herzog tiber Krieg und kirchliche Verstédndi-
gung. — An der diesjahrigen Synode der christkatholischen Kirche
der Schweiz in Olten hat sich Bischof Dr. E. Herzog am 25. Juni
in seinem Jahresbericht iiber das religios-kirchliche Leben iiber die
Folgen des Krieges auf eine Verstindigung unter den verschiedenen
Kirchen ausgesprochen. Die Stelle lautet also:

« Angesichts der ungeheuren Katastrophe, die tiber die ganze
Welt, insbesondere aber iiber die christlichen Vo6lker, hereingebrochen
ist, dringt sich unwillkiirlich immer wieder die Frage auf: Wird dieser
Krieg fiir unsere kirchlichen Bestrebungen eine giinstige oder un-
oiinstige Wirkung haben! Ich werde mich selbstverstindlich wohl
hiiten, mir die Sprache eines Propheten anzumassen ; aber bescheidene
Vermutungen darf ich dussern. Im allgemeinen glaube ich, dass
wir uns nach dem Kriege ebensowenig wie wihrend des Krieges,
trotz aller Anstrengung, neutral zu bleiben, von jeder Beriihrung
seitens der geistigen Stromungen unserer Tage werden freihalten
konnen. Dieser Krieg hat nicht nur Millionen Herzen krampfhaft
zusammengezogen, sondern auch den Erdball klein gemacht und
die zivilisierten Volker in so nahe Beziehung zueinander versetzt,
dass es ihnen nicht mehr moglich ist, sich zu isolieren und gegen-
seitig einfach zu ignorieren. Und so werden wir denn wohl auch
in Zukunft auf unserer kleinen Friedensinsel in unserer Weise alles
miterfahren, was draussen in der weiten Welt vorgeht. Man darf
aber vermuten, dass sich nach dem schrecklichen Fieberzustand,
der nun schon so lange die Kraft der Volker verzehrt, ein starkes
Verlangen nach Ruhe einstellen werde, so dass man geneigt sein
wird, alles von sich zu weisen, was nicht zu den ndchsten uner-
lasslichen Aufgaben gehort. An unerldsslichen Aufgaben wird es aber
nicht fehlen. Die schweren Schulden miissen abgetragen werden,
von denen die alten und neuen Staatengebilde belastet sind; die
Familien miissen wiederhergestellt und erhalten werden, die ver-
armt sind oder gar eine oder zwei Generationen verloren haben;
zerstorte Stadte und Dorfer miissen wieder aufgebaut, ausgesogenes
und zertretenes Land wieder ausgebaut werden; neue Formen der



— 299 —

gesellschaftlichen Ordnung miissen geschaffen werden. Zur Losung
solcher Aufgaben sind die Krifte aller Glieder eines Volkes nétig.
Und so wird man geneigt sein, weitere Zumutungen schroff ab-
zulehnen mit dem Ruf, den wir frither sogar in Zeiten allgemeiner
Wohlfahrt oft genug gehort haben: < Lasst uns in Ruhe mit euern
Sachen; wir haben Wichtigeres zu tun.» Das sind fiir kirchliche
Bestrebungen einer kleinen Gemeinschaft keine giinstigen Verhaltnisse.

Indessen konnte doch in anderer Hinsicht das starke Friedens-
bediirfnis, das in aller Welt vorhanden ist und sich von Woche
zu Woche noch mehr steigern wird, fiir kirchliche Bestrebungen
em allgemeinen sehr forderlich werden. Es konnte ja doch der
Gedanke erwachen: Nun sind wir griindlich dariiber belehrt worden,
dass die kirchlichen Scheidungen nicht die grosse Bedeutung haben, die
wir ihnen in friedlichen Zeiten zuschrieben, Westliche Volker, die
sonst den Anspruch erheben, im 16. Jahrhundert einen bedeutenden
kirchlichen Fortschritt erzielt zu haben, liessen sich in ihrer Stellung-
nahme gegeniiber dem l.ande, von dem vor genau vier Jahrhunderten
die Reformation ausgegangen ist, durch die kirchliche Verwandt-
schaft nicht im mindesten beeinflussen, Umgekehrt hat die gemein-
schaftliche Anerkennung der hochsten péapstlichen Jurisdiktions-
gewalt den Krieg zwischen Osterreich und Italien weder gehindert
noch gemildert. Dagegen hat man in diesen drei schrecklichen Jahren
niemals etwas davon gehort, dass etwa der protestantische Deutsche
seinem katholischen Kameradenvorgeworfen hitte, er seiweniger tapfer,
oder dass die Klage erhoben worden wire, der verwundete Prote-
stant werde weniger sorgfiltig verpflegt als der Katholik. Ob solchen
Wahrnehmungen konnte man ja zum Schlusse kommen: Jetzt haben
wir uns volle vierhundert Jahre lang gezankt und zuzeiten auch
auf Tod und Leben miteinander gerungen ; die kirchlichen Vorsteher
haben sich gegenseitig exkommuniziert und die Theologen haben
sich gegenseitig « widerlegt » ; mit dem, was die kirchlichen Schrift-
steller seit vier Jahrhunderten zur eigenen Rechtfertigung und zur
gegenseitigen Uberfiihrung an Biichern geleistet haben, kénnte man
eine Pyramide erbauen, die hoher ware als der babylonische Turm.
Und nun haben wir es so weit gebracht, dass die kirchliche Zuge-
hérigkeit gar nicht mehr in Betracht kommt, wenn es sich um
nationale Interessen handelt: sollten wir nicht den Versuch machen,
auf nationalewn Boden zu einer bessern kirchlichen Verstindigung
zu gelangen ¢

Ein solcher Versuch konnte gémacht werden, ohne dass man
das Haus verldsst, in dem man aufgewachsen ist, oder dass man
seinen Garten genau nach dem des Nachbars umformt. Von einer
Nivellierung der kirchlichen Verhaltnisse hatte niemand Gewinn.
Aber man diirfte sich doch vielleicht wieder daran erinnern, dass



— 300 —

sich unsere Viter vor vierhundert Jahren niaher standen als wir
heute; und man konnte wieder anfangen, voneinander Kenntnis
zu nehmen, ohne Stoff zu gegenseitiger Verkleinerung sammeln zu
wollen. Gute Nachbarn werden nicht eifersiichtig, wenn dem einen
etwas besser gelingt als dem andern, sondern sie Je#nen voneinander
und leisten einander bei Gelegenheit gern mancherlei kleinere oder
grossere Dienste. Handelt es sich aber um irgendein wohltédtiges Werk,
das der Gemeinde oder der Stadt dienen soll, so ist es ihnen selbst-
verstandlich, gemeinschaftlich Hand anzulegen. Was ich mit solchen
Andeutungen sagen will, hat der Apostel in die Mahnung gekleidet:
« Seid beflissen, die Einigkeit des Geistes zu bewahren durch das
Band des Friedens.» Je mehr ein Volk durch die Zeitumstinde
gezwungen ist, alle Aufmerksamkeit den gemeinschaftlichen Aufgaben
zuzuwenden und alle verfiigbaren Krifte zusammenzuhalten und in
Anspruch zu nehmen, desto grosser sollte verniinftigerweise auch
in kirchlicher Hinsicht die Empfinglichkeit sein fiir die Mahnung :
« Seid beflissen, Einigkeit des Geistes zu bewahren durch das Band
des Friedens, » Insofern mochte ich glauben, dass wir in einer Zeit
leben und einer Zeit entgegengehen, in der man fiir kirchliche
Verstindigung Sinn hat und haben wird, wie seit vier Jahrhunderten
niemals.

Aber ich mochte in dieser Hoffnung nicht zu weit gehen. Man
darf, wie ich glaube, namentlich drei Dinge nicht ausser acht lassen.

1. Jede kirchliche Gemeinschaft hat das Recht und die Pflicht,
das, was sie sich zur besondern Auszeichnung anrechnet, zu behalten,
auszubilden, geltend zu machen. Dieses Recht und diese Pflicht
haben wir doch von Anfang fiir uns selbst in Anspruch genommen,
und wir denken nicht daran, an einer andern Gemeinschaft zu tadeln,
was wir selbst iiben. So entstehen Verschiedenheiten, die mit
Spaltungen gleichbedeutend werder konnen, es aber nicht notwendig
von vornherein szd, sondern dazu dienen konnen, die Herrlichkeit
Gottes, die uns vom Angesichte Christi entgegenstrahlt, in ihren
mannigfaltigen menschlichen Erscheinungsformen zur leuchtenden
Darstellung zu bringen.

2. Aber zu den bereits vorhandenen Hindernissen kirchlicher
Anniherung und Verstandigung ist nun ein neues hinzugekommen,
das des Nationalititenhasses. Wir in unserm Vaterlande wissen, dass
es sich bei unserer Neutralitit um nichts Geringeres handelt als um
Sein oder Nichtsein unserer « einen und unteilbaren Republik », und
wir bestreben uns daher im allgemeinen, mit unsern besondern
Sympathien und Antipathien zuriickzuhalten ; aber es war wohl selten
jemand zu finden, der nicht zuzeiten etwas von schwerer Sorge
oder von triumphierender Freude oder von kochendem Ingrimm
gespurt hitte. Wie schwer muss es dem am Weltkrieg Beteiligten



— 301 —

fallen, den nationalen Hass zuriickzudringen und sich im Reiche
Gottes, das Christus uns gebracht, briiderlich mit den Genossen
eines feindlichen Volkes zusammenzufinden !

3. Endlich darf man fragen, ob doch das Verlangen nach kirch-
licher Verstindigung wirklich allgemein vorhanden sei und nicht
vielmehr da oder dort von vornherein wie eine bose Versuchung
abgewiesen und unterdriickt werde. Iiir die kirchliche Richtung,
die zum vatikanischen Konzil gefiihrt hat, ist der Syllabus vom
8. Dezember 1864 massgebend. Dieser verurteilt (Thesen 15—18)
jede gegenseitige kirchliche Anndherung, die nicht die Unterwerfung
unter die absolute papstliche Jurisdiktion zur Voraussetzung hat.
Es ist daher nicht zu erwarten, dass auch fiir diese Richtung das
starke Verlangen nach gutem Einvernehmen zwischen den verschie-
denen Gliedern eines Volkes auch eine Aufforderung sein werde, nun
auf das selbstgerechte Trachten nach Ausdehnung ihres Einflusses
und ihrer Macht zu verzichten. Vielmehr ist zu befiirchten, dass ihr
die herrschende Kampfesmiidigkeit nur als eine besonders giinstige
Gelegenheit zu wirksamer Propaganda erscheinen werde. An An-
zeichen dafiir fehlt es nicht.

Was uns selbst obliegt, scheint mir nicht zweifelhaft zu sein. Wir
betonten von Anfang an die Zrenzsche Tendenz unserer Bestrebungen,
rithmten den nationalen Charakter unseres Kirchenwesens und bewiesen
durch die Tat, dass wir zur Herstellung und Erhaltung znternationaler
kirchlicher Beziehungen gerne mithelfen. Daran haben wir nichts
zu andern. Ich bin vielmehr immer noch der Meinung, dass gerade
die bereits bestehende Union altkatholischer Kirchen ein ganz be-
sonders geeignetes Mittelglied sei, zwischen bisher getrennten Gemein-
schaften eine kirchliche Einigung zu fordern. An scharfe Polemik
und aggressives Vorgehen diirften wir gegenwirtig auch dann nicht
denken, wenn uns Kampflust im Blute stecken sollte, was ich nicht
zugeben mochte. Aber auf Selbsterhaltung diirfen wir bedacht sein . . .

Die christliche Welt gleicht heute einem Chaos. Aber ich zweifle
nicht daran, dass auch heute der Geist Gottes schwebet iiber den
Wassern. « Mein Vater wirkt immerdar, spricht der Herr, und auch
ich wirke.» Moge unsere Kirche in dem kleinen Gebiet, fiir das
sie iiberhaupt in Betracht kommen kann, auch ein bescheidenes
Werkzeug sein in Gottes Hand, sein Reich unter den Menschen
zu erhalten und zu neuer segensreicher Entfaltung zu bringen. »

Die anglikanische Kirche. — Im Januarheft der «Church
Quarterly Review » wirft in einer lingeren Abhandlung der Her-
ausgeber Arthur C. Headlam auf Grund verschiedener in letzter
Zeit erschienenen Biicher die Frage auf «What is Catholicism? »,
indem er das Wesen der Kirche, des Katholizismus und der Auto-



— 302 —

ritat, sowie die Grundlage einer Wiedervereinigung der Kirche er-
ortert. Auf die verschiedenen Theorien und Ansichten der erwiahnten
Biicher gehen wir nicht ein, sondern begniigen uns mit der Wieder-
gabe der Schliisse, zu denen Prof. Headlam gelangt. Die sichtbare
Kirche wird definiert als die grosse Gemeinschaft der getauften
Gldubigen. Sie ist wegen der Siindhaftigkeit verdorben und un-
vollkommen. Sie sollte die eine und geeinte in ihrem Leben und
ihrer Gemeinschaft heilig rein und wahr sein in all ihren Mit-
oliedern, den Weg Christi in seiner Fiille verkiindend, in Wirklich-
keit ist sie aber von diesem Ideal weit entfernt. Diesem Ideal muss
nachgestrebt werden und Elemente davon sind in jeder christlichen
Kirche vorhanden. Erst wenn alle zusammenkommen in der grossen
Vollendung, wird, wie wir beten, dass es geschehe, die vollkommene
katholische Kirche sein. Die Katholizitat deckt sich nicht mit der
einen oder andern der existierenden Kirchen, sie enthalten bloss
Elemente der Katholizitit. Der Begriff katholisch wird durch eine
Untersuchung der alten Prinzipien der Katholizitit umschrieben.
Theoretisch wird die Suprematie der hl. Schrift anerkannt, aber es
ist tatsachlich die Tendenz vorhanden, ihre Autoritit zu unter-
graben, auf der einen Seite durch den Kiritizismus und auf der
andern Seite durch die einseitige Hervorhebung der kirchlichen Lehre.
Die Kirche hat keine Lehre von der Inspiration aufgestellt, aber
sie betrachtet die Bibel seit jeher als die eine Quelle der christ-
lichen Lehre. Die Frage, in welcher Weise sie inspiriert ist, be-
rithrt den Verfasser weiter nicht, da er jedem eine betrichtliche
Freiheit des Kritizismus einriumt, in der Uberzeugung, dass sich
dieser von selbst korrigiert. Nur darauf besteht er, dass der Bibel
der erste Platz als Quelle der geoftenbarten Erkenntnis Gottes zu-
gestanden wird. Das zweite Prinzip ist die Kirche. Ihre Lehre ist
formell im Glaubensbekenntnis zusammengefasst und ist enthalten
in der christlichen Theologie. Das Glaubensbekenntnis ist, sofern
es mit endgiltiger Autoritat aufgestellt ist, der Hauptfiihrer zur
Wahrheit. Die Theologie ist die bestindige Quelle unserer geistigen
Belehrung. Es gibt ein Glaubensbekenntnis und nur eines, das
Anspruch darauf erheben kann, dasjenige der Kirche zu sein, das
nicht interpolierte Nizidische. Es hat okumenischen Charakter und
ist von allen Kirchen angenommen. Es ist die einzige Grundlage,
auf der die Christen sich einigen konnen. Nicht nur hat das Konzil
von Chalzedon dieses Bekenntnis als die geniigende Definition des
Glaubens festgestellt, sondern auch bestimmt jeden verurteilt, der
etwas beifiigt oder wegnimmt. Das meiste Unheil in der Kirche
hat seinen Ursprung in dem Versuch, dem katholischen Glauben
Neues hinzuzufiigen. Es begann mit der Erweiterung durch das
filioque und dem Schisma zwischen dem Osten und dem Westen.



— 303 —

Im Westen kam das Dogma von der Transsubstantiation dazu, auf
dem der Sakramentalismus des spitern Mittelalters beruht und das
die Ursache der Reformation wurde. Das Unheil wuchs, als jede
nationale Kirche ihr eigenes Bekenntnis formulierte. Das letzte
Ungliick trat ein, als die rémisch-katholische Kirche das Dogma
von der Unbefleckten Emptingnis und von der papstlichen Unfehl-
barkeit beifigte. Ein Zuriickgehen auf den Glauben an Christus,
wie ihn die Apostel verkiindeten, hat sich in der Praxis als un-
zureichend erwiesen. Das Bekenntnis muss wirklich Autoritat be-
sitzen und die christliche Religion muss sich als historisches Gebilde
auf eine historische Basis griinden. Eine besondere Interpretation
des Bekenntnisses ist unzuldssig. Eine solche bedeutete nichts
anderes als eine Erweiterung desselben. Die Kirche von England
hat ihre eigenen 30 Artikel. Sie gebraucht das Athanasianische
Kredo. Sie sind aber nicht fiir den Laien verbindlich, wohl aber
wegleitend fiir den Klerus.

Von den Sakramenten sind Taufe und Abendmahl durch die
hl. Schrift angeordnet, Firmung, Busse, Ehe, Priesterweihe durch
die Kirche. Sie sind fiir das kirchliche Leben notwendig. Einen
Dienst fiir den Krankenbesuch wird jede Kirche haben und in
gewissen Perioden wird der symbolische Gebrauch von Ol ein
Bestandteil davon. Aber kein Sakrament hat dieselbe Autoritit
wie Taufe und Abendmahl. Sie allein miissen anerkannt werden.
Das ilibrige wird sich von selbst geben, indem die lokale Kirche
von den andern aufnimmt, was sie an Erbaulichem besitzen. Eine
Ubereinstimmung in der Definition des Sakramentsbegriffes ist un-
moglich. Es gibt dariiber gar keine katholische Lehre. Gegen-
wartig ist bei vielen Theologen der Kirche von England iiblich,
von der Lehre der realen, aber geistigen Gegenwart als einem
katholischen Begriff zu reden. Dieser quasi-symbolische Gebrauch
des Ausdruckes ist auf die Kirche Englands beschriankt. Er ist in
der Terminologie inkorrekt. Er hat keine Autoritit und ist bloss
ein Versuch einiger Theologen, dies auszudriicken, was ihrer
Meinung nach Lehre der alten Kirche gewesen sei. Die Sakra-
mente sind ein wesentlicher Bestandteil des Gottesdienstes der
Kirche. Sie hat die Pflicht, sie in Ubereinstimmung mit der An-
ordnung des Herrn zu feiern und einen Ritus anzuordnen. Der Herr
gibt aber keine besondere Definition des Begriffes. Die Grundlage
der Union besteht nicht im Glauben an irgendeine besondere
Theorie, sondern in der Befolgung der Anordnung unseres Herrn
«mit dem vollen Gebrauch der Einsetzungsworte ». Es besteht kein
Zweifel iiber die Urspriinglichkeit und Wirklichkeit des Glaubens
an die Sakramente in der alteren Kirche, aber es ist ebenso wahr,
dass im Ausdruck dieses Glaubens grosse Verschiedenheit herrschte.



— 304 —

Die Sakramente feiern, wie sie Christus angeordnet hat, die Sitte
der lokalen Kirche gestalten und erwirken, dass die Kirchen sich
nach und nach ndhern, kann die Grundlage sein, auf der die Union
zustande kommt.

In der Verfassungsfrage nimmt Prof. Headlam eine vermittelnde
Stellung ein und redet der Verbindung der bischoflichen und Ge-
meindeverfassung das Wort. Der Episkopat besitzt die Autoritat
des Alters und der Universalitat. Er geht auf die dlteste Zeit der
Kirche zuriick und ist beinahe allgemein anerkannt. Aber zwei
Bedingungen werden an den Episkopat gekniipft. Zunachst ist das
tberlieferte Ministerium der Kirche nicht das Kirchenregiment der
Bischofe, sondern die drei Stufen des Ministeriums Bischofs-, Priester-
amt und Diakonat; die Anerkennung der Rechte der Priester in
der Synode und die Anerkennung der Tatsache, dass der Bischof
nur der Wortfiihrer (mouthpiece) der ganzen Kirche ist. Zweitens
gibt es keine katholische Lehre iiber den Episkopat. Sie zu einer
Angelegenheit des Glaubens zu machen, wire mit einer Erweiterung
des Glaubensbekenntnisses durch einen neuen Artikel identisch.
Notwendig erscheint als Grundlage der Kirchenverfassung die An-
nahme des Episkopates und die Vorschrift der bischoflichen Ordi-
nation. Beides hat 6kumenische Autoritit. In einer auf diese Weise
organisierten Kirche wire Raum fiir die Weysleyanische Gemeinde
und den City Temple. Die Frage der Anerkennung der Weihen
der andern Gemeinschaften — sofern eine Wiedervereinigung ein-
trite — ware gelost durch sorgfiltige Betrachtung der Sukzession
in Zukunft.

Die Autoritdt der Kirche besteht nicht in der Durchfiihrung
eines strengen Kodex von Gesetzesvorschriften, denen sich jeder
unterziehen muss, sondern in der Leitung der grossen Korperschaft
der Geistlichen zur gottlichen Wahrheit. Diese Auffassung der
kirchlichen Autoritit ist die einzig richtige, und es ist der grosste
Irrtum, den Christen eine andere Autoritit auferlegen zu wollen.
Natiirlich ist es richtig, dass die Kirche in der Pfarrei durch den
Priester vertreten und der Priester einem Bischof unterordnet ist,
und ihre Mission ist, zu lehren, was sie fiir christliche Wahrheit
halten und uns zu geben, was die Kirche uns gibt. Die meisten
Christen werden die Kenntnis gottlicher Dinge durch solche Mittel
erhalten; aber sie diirfen keine grossere Autoritit beanspruchen als
die Mittel sind, um den menschlichen Geist anzuregen. Die Bischofe,
deren Schriften Prof. Headlam besprochen, sind etwas zu besorgt,
die Disziplin neu zu beleben. Es gibt eine Disziplin der christlichen
Kirche, aber es ist die, die sich jeder selbst auferlegt. Die Kirche
stellt mit Recht ihre moralische Lehre fest, welche die Erkliarung der-
jenigen des Meisters ist, ihre Verordnungen, welche unter Leitung



— 306 —

des hl. Geistes gefasst worden sind ; sie verlangt von dem Menschen
Disziplin und starkt deren Geist durch ihre Lehre und Praxis. Zu
verschiedenen Zeiten wurde versucht, ein strenges System der Dis-
ziplin einzufiihren, aber diese Versuche haben versagt. Sie wider-
sprechen dem wahren Geist des Christentums und der Lehre Christi.
Die Disziplin der christlichen Kirche, des Christen,ums ist diejenige,
die sich jedermann selbst mit freiem Gewissen auferlegt. Die Dis-
ziplin des Zwanges ist dem ganzen Geist des Christentums fremd.
Seinem Versuch, die Frage «Was ist Katholizismus?» zu beant-
worten, mochte Prof. Headlam, so bemerkt er am Schluss, als
Motto die Worte des Bischofs von Bleemfontein geben: Die anglo-
katholische Kirche ist die katholische Kirche des freien Mannes.

Im kirchlichen Leben macht sich die katholisierende Bewegung
mit spezifisch romisch-katholischem Einschlag sehr bemerkbar. Bei
der Tagung der Convocation von Canterbury kam es im Hause
der Bischofe zu eingehender Debatte iiber die Autbewahrung und
Verehrung der konsekrierten Hostie. Sie war durch eine Eingabe
einer grossen Anzahl von Geistlichen veranlasst, welche die Auf-
bewahrung der Hostie verlangten. Die Eingabe hat folgenden
Wortlaut :

« Wie wir horen, soll der Versuch gemacht werden, den Glau-
bigen das Recht des Zutrittes zum reservierten Sakramente zu
verweigern. Wir die Unterzeichneten betrachten es als unsere Pflicht,
unserer Uberzeugung Ausdruck zu verleihen, der Gehorsam einer
solchen Einschrinkung gegeniiber konne weder rechtlich verlangt
noch geleistet werden. Mag man die Einschrankung so oder anders
erklaren und auslegen, so muss sie betrachtet werden als eine Ab-
lehnung der Pflicht, unserm Herrn die Anbetung zu leisten, welche
seine sakramentale Gegenwart, wann und wo sie vorliegt, auch
verlangt, Die Lage der englischen Kirche in gegenwirtiger Zeit
verleiht dem Pflichtbewusstsein, das wir auch sonst empfinden
sollten, einen solchen Versuch nicht ruhig hinzunehmen, erneute
Kraft. Wir mochten im fernern auch die Griinde vorlegen, warum
es uns scheint, ein Versuch, der bisherigen Ubung so vieler Gliu-
bigen in dieser Sache Einhalt zu gebieten, diirfe nicht gemacht
werden:

1. Ein solcher Versuch geht darauf hinaus, einer Grosszahl
frommer Personen die Gelegenheit fiir eine Art des christlichen
Gebetes zu entziehen, die sie hochschitzen, die anerkanntermassen
den wahren geistlichen Bediirfnissen entspricht und den geistlichen
“Gewinn befordert.

2. Dies wiirde als schwere Ungerechtigkeit empfunden, zumal
€s einem unnotigen Eingriff in eine Gebetsweise der abendlindi-

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1917, 21



— 306 —

schen Kirche gleichkdme, welche viele zu einer innigeren Liebe zu
unserem Herrn Jesus Christus und zu einem festeren Glauben an
seine Menschwerdung gefiihrt hat. '

3. Dies hiesse, die Unannehmlichkeiten, welche der englischen
Kirche durch den aus Gewissensbedenken sich herleitenden Un-
gehorsam gegen ihre Autoritit erwachsen sind, willkiirlich ver-
mehren helfen. '

4. Wir fiirchten, es mochte dies zur Vermehrung von Privatora-
torien fithren, die sich der Aufsicht des Bischofes entziechen, wo
die Gldubigen ihre Gebete in Gegenwart des Sakramentes ver-
richten; ein Ausweg, der den Traditionen und Gewohnheiten der
Kirche zuwiderlauft. »

In der anglikanischen Kirche wurde bis jetzt bei der Feier
der Krankenkommunion Brot und Wein nach einem kiirzeren Ritus
im Hause des Kranken jedesmal konsekriert. Die Bestrebungen
zielen zum Teil nicht allein darauf, die konsekrierte Hostie in der
Kirche fiir die Krankenkommunion aufzubewahren, sondern sie
auch auszustellen und zu verehren. Gegen das erstere hatten die
Bischofe nichts einzuwenden, wohl aber gegen das letztere. Die
Bischofe erklirten ausdriicklich, dass sie die Aufbewahrung der
Hostie fiir Kranke erlauben, die sich als eine Notwendigkeit er-
wiesen habe. Eine diesbeziigliche «Rubrik» ist in Vorschlag ge-
bracht. Es wurde aber die Befiirchtung ausgesprochen, dass eine
solche Autbewahrung eine Ausstellung und Verehrung zur Folge
haben konnte, eine durchaus unkatholische Praxis, wie sie der
Bischof von London bezeichnete. Auch der ¢ Guardian» schreibt
in seiner Nummer vom 12. Februar: Die Verehrung des Sakra-
mentes sei kein Teil des katholischen Glaubens, sofern sie unab-
hingig von der Kommunion stattfinde. Der Bischof von Oxford
fiihrte aus, dic Autbewahrung geschehe nur zum Zweck der
Krankenkommunion in Ubereinstimmung mit der Kirche des Alter-
tums und des Ostens, nicht aber mit der romischen Kirche. Es
wurde iibrigens festgestellt, dass in einigen Kirchen das hl. Sakra-
ment aufbewahrt werde, und hervorgehoben, dass das Volk sich
in diese Kirchen zur Verehrung des Sakramentes begebe. In
Ubereinstimmung mit dieser Debatte hat der Bischof von London
folgende Verordnung erlassen. Sie ist aus dem «Ditzesanblatt»
im <Guardian» vom 27. Mirz abgedruckt. Sie lautet: « Wenn
in einer Pfarrei der Wunsch gedussert wird, dass das Sakrament
fiir die Kranken und Sterbenden autbewahrt werde, so ist dieser
in erster Linie dem Diodzesanbischof Mitteilung zu machen. Was
den Ort der Autbewahrung betrifft, so wird sodann der Bischof.
der Ditzese den Suffragenbischof oder den Archidiakon bitten,
die betreffende Kirche zu besuchen und Bericht zu erstatten, ob



— 307 —

ein geeigneter Ort vorhanden sei, wo das Sakrament ehrerbietig
aufbewahrt werden kann. Das Sakrament ist in beiden Gestalten
aufzubewahren; Eintauchung (des Brotes in den Wein) ist gestattet.
Das Sakrament ist iiber die Strasse den Kranken ohne Prozession
zu bringen. Das aufbewahrte Sakrament darf — auch zur
Kommunion — zu keinen andern gottesdienstlichen Funktionen
verwendet werden, z.B. also nicht fiir Segen und Aussetzung;
auch darf es nicht von dem ihm angewiesenen Ort (zu Prozessionen
innerhalb oder ausserhalb der Kirche) weggetragen werden. Natiir-
lich darf denen, die nach Massgabe des Gebetbuches in Krankheits-
fallen die hl. Kommunion zu Hause zu empfangen wiinschen, kein
Hindernis in den Weg gelegt werden.» Mit dem letzten Satz wird
gesagt, dass die bisherige Praxis der Krankenkommunion nicht
aufgehoben ist. Ohne Zweifel wird der bischofliche Erlass nicht
iiberall mit Befriedigung aufgenommen, weil es vielen nicht um
eine Erleichterung der Krankenkommunion zu tun ist, sondern um
einen Ausbau der Verehrung des Altarsakramentes in romisch-
katholischem Sinn.

Eine Gegenbewegung blieb nicht aus. Der Prasident des
Unterhauses der Convocation von Canterbury gab am 2. Mai
von einer Dankadresse von 1750 Geistlichen und 1984 Laien
Kenntnis fiir die entschiedene Festigkeit, mit welcher die Forderung
der Eingabe zuriickgewiesen worden sei. Die Unterzeichner sind
der Meinung, die vorgeschlagene Rubrik, die eine Milderung des
hisherigen Verbotes voraussieht, sollte wegen der grossen Gefahr
eines Missbrauches in Wiedererwigung gezogen werden.

Mit der Angelegenheit befasste sich auch die <English Church
Union» in ihrer Sitzung vom 19. Juni. In der Prisidialrede be-
handelte Lord Halifax die Messfeier und die Aufbewahrung des
Sakramentes zum Zweck der Verehrung. Zunichst tritt Halifax den
Geistlichen entgegen, die bei der Messfeier romische Formen nach-
ahmen wollen und bereits angefangen haben, den Kanon der Mess-
liturgie und namentlich die Konsekrationsworte nur hauchend zu
sprechen. LEr zieht die Praxis der englischen Kirche vor, dagegen
fordert er energisch das Recht, die konsekrierten Elemente in der
Kirche zur Verehrung aufzubewahren. Die Ubung, das Sakrament
auszustellen und damit den Segen zu spenden, wie das bereits vor-
komme, hilt er nicht fir unbedenklich. Soweit mochte er nicht
gehen. Auffallend ist die Begriindung seines Standpunktes. Er hilt
weder theologische Feststellungen noch die Ubungen friiherer Zeiten
fiir entscheidend, sondern ist der Meinung: «In dieser Sache miissen
Wir uns von dem leiten lassen, wozu uns die Liebe zu unserm Herrn
anregt und was uns die Gefithle der Frommigkeit eingeben.» Das
1st natiirlich ein ganz neuer Gesichtspunkt, der mit den Traditionen



— 308 —

der anglikanischen Kirche kaum vereinbar ist. Dass es sich iibrigens
nicht um bloss theoretische Auseinandersetzungen handelt, beweist
eine Klage, die gegen den Pfarrer von Hoxton beim Bischof von
London erhoben wurde, weil dieser Geistliche eine regelrechte Fron-
leichnahmsprozession um die Kirche herum veranstaltet hatte. Der
Bischof erkliarte dem Pfarrer, da er sich durch sein Vorgehen von
den Kirchen ausscheide, die in kanonischer Beziehung zum Bischof
stehen, konne er die von ihm pastorierte (Gemeinde nicht mehr
besuchen, ihr auch keine Hiilfsgeistlichen senden und keinem andern
Bischof gestatten, ihm amtliche Dienste zu leisten.

Ernstlich wird auch die Einfiihrung des Rosenkranzgebetes in
der anglikanischen Kirche besprochen. In der oben erwidhnten
«Church Quarterly Review» wird auf S. 286 ff. der Vorschlag ge-
macht, in der anglikanischen Kirche das Rosenkranzbeten allgemein
einzufithren. Das fromme Gemiit bediirfe einer neuen Form der
religiosen Betidtigung. Diesem Verlangen komme der Rosenkranz
am besten entgegen. Am Ende des 17. und am Anfang des
18. Jahrhunderts sei in England der Methodismus, in Frankreich
der Herzjesukult aus analogen Griinden entstanden.

Allein gerade die genannte Zeitschrift, die sonst allen Rich-
tungen ihre Spalten oOffnet, glaubt, die romanisierende Partei gehe
so weit, dass es notwendig geworden sei, ihr ernstlich Halt zu ge-
bieten. Unter den zu verbietenden Dingen macht sie namhaft die
eucharistischen Andachten, die nicht direkt mit der Kommunion-
feier in Verbindung stehen, die offentliche Anrufung der Heiligen,
die Verehrung von Marienbildern in der Form bestidndig brennender
Kerzen, die Feste der Himmelfahrt und der unbefleckten Empfangnis
Marias, die Einfiigung von (romischen) Zusitzen in der anglikanischen
Liturgie, das unhorbare (hauchende) Lesen des Kanons der Mess-
liturgie, die strenge Verpflichtung zum niichternen Empfang der
heiligen Kommunion, Diese Dinge scheinen schon in weiten Kreisen
der anglikanischen Kirche in Ubung zu sein.

Die protestantisch - bischdéfliche Kirche der Vereinigten
Staaten. — In St. Louis wurde im Oktober 1916 die Generalsynode
der amerikanisch-bischoflichen Kirche, die alle drei Jahre zusammen-
tritt, abgehalten. Die beiden Kammern bilden das aus den Bischofen
zusammengesetzte Oberhaus und das Unterhaus, in das jede Diozese
je vier Geistliche und Laien abordnet. Zur Eréffnung der Synode
ausserte sich die ¢Living Church», dass die amerikanisch-bischof-
liche Kirche die offizielle Neutralitit der amerikanischen Nation be-
obachte. Es sei nicht der Kirche Aufgabe, iiber die Volker zu
Gericht zu sitzen, nach welcher Richtung die Sympathien ihrer
Angehorigen auch gehen mogen, vielmehr miisse sie darauf ten-



— 309 —

dieren, mit allen Volkern freundschaftliche Beziehungen zu unter-
halten nicht nur scheinbar, sondern tatsiachlich, selbst mit solchen,
die nach der Meinung die grosste Schuld am Kriege tragen. Das
sei notig, um spiter wieder internationale Beziehungen ankniipfen
zu konnen. Die Neutralitat bestehe darin, zu helfen, wo es not-
wendig sei. Die Amerikaner seien auf nichts so stolz als auf die
Tatsache, dass sie die Tiiren all ihrer europiaischen Kirchen allen
offen halten und ihre Hiilfe auf alle ausdehnen, ohne zu untersuchen,
wer im Recht und wer im Unrecht sei.

Die Kirche zihlt gegenwirtig ausser den organisierten Missions-
bezirken 68 selbstindige Diozesen, die wieder ihre eigenen Synoden
haben und sich selbst erhalten. Die Zahl der Geistlichen betragt
5750, die der Kommunikanten 1,080,000 und die der Anhdnger
4 Millionen, darunter einige tausend Neger. Die Diozesanabge-
ordneten waren fast vollzahlig erschienen. Namentlich war jede
Ditzese mit der ihr zustehenden Zahl von vier Geistlichen vertreten,
so dass im Hause der Abgeordneten allein schon die geistliche
Vertretung der selbstandigen Diozesen aus 272 Mitgliedern bestand.
Auch die Laien, ebenfalls vier aus jeder Dibzese, waren fast voll-
zahlig erschienen. Dazu kamen die Reprédsentanten der organisierten
und bereits auch unter bischoflicher Leitung stehenden Missions-
bezirke, so dass das Haus der Abgeordneten ungefihr 600 Mit-
olieder zahlte. Die Zahl der Bischofe, die im Hause der Bischofe
Sitz und Stimme haben, betrigt gegenwirtig 119; davon waren
106 zur Synode erschienen.  Als Gast war auch der altkatholische
Bischof Hodur eingeladen. Er nahm schon an dem feierlichen
Eroffnungsgottesdien:t teil. Im ganzen zihlt der Episkopat der
bischoflichen Kirche gegenwirtig 122 Mitglieder.

Anladsslich der Generalsynode feierte der Prasident des Hauses
der Bischofe, D. S. Tuttle, Bischof von St. Louis, sein flinfzigjahriges
Bischofsjubilaum. Er war erst dreissig Jahre alt, als er 1866 zum
Missionsbischof erwahlt wurde. Zu seinem Missionsgebiet gehorte
Utah, das Land der Mormonen. Nach zwanzigjiahriger bischoflicher
Wirksamkeit wurde er zum Bischof der Ditzese Missouri gewihlt,
deren Seelenzahl unter seiner Verwaltung so wuchs, dass sie geteilt
werden musste. Prasident des Hauses der Bischofe ist er nicht auf
Grund einer Wahl, sondern gemass der Kirchenverfassung als dienst-
altestes Mitglied des Episkopats. Aber er betrachtet auch dieses
Amt immer noch nicht lediglich als einen Ehrenposten, sondern
leistet trotz seiner 80 Jahre die beziigliche, nicht geringe Arbeit.
So hat er beim Eroffnungsgottesdienst der Generalsynode die Predigt
gehalten. In den drei Jahren von einer Generalkonvention zur andern
hat er in Verbindung mit den betreffenden Kommissionen die An-



s Bl -

gelegenheiten zu erledigen, die die ganze Kirche angehen. Ausser-
dem ist er eben immer noch Diozesanbischof.

Auch auf dieser Generalsynode zeigte es sich wieder, wie sorg-
faltig die bischofliche Kirche darauf bedacht ist, die innere Einheit
zu erhalten. So darf ohne Genehmigung dieser obersten Reprisen-
tation der Kirche am offiziellen Gebetbuch nicht die geringste An-
derung vorgenommen werden. Es sind jeweilen sehr viel Geschiifte zu
erledigen. Eine Beschlussfassung wird dadurch erschwert, dass die
beiden Kammern getrennt verhandeln und doch zur Giiltigkeit eines
Beschlusses nicht nur die Zustimmung beider Hiuser nétig ist,
sondern im Hause der Abgeordneten die Stimmen der Laien und
Geistlichen besonders gezdhlt werden und die Stimmabgabe der
Vertretung einer Didzese nur dann in Betracht kommt, wenn der
betrefftende Antrag sowohl die Mehrheit der Geistlichen wie der
Laien auf sich vereinigt. So ist nicht gut eine Uberstiirzung denk-
bar. Mit manchem Geschift gelangte man diesmal nur so weit,
dass eine Kommission eingesetzt wurde, die flir die nichste General-
synode in drei Jahren Bericht und Antrag vorzubereiten hat. Aus
den Verhandlungen ist folgendes zu erwéhnen.

Grosse Diozesen sollen Suffraganbischofe erhalten, die mit der
Leitung bestimmter Bezirke betraut werden. Doch sollen die Suf-
fraganbischofe im Hause der Bischofe nicht stimmberechtigt sein.
Seit langer Zeit wurde die Frage erortet, ob die Neger in einer
eigenen Didzese mit eigenem Bischof vereinigt werden sollen. Sie
wurde nun so entschieden, dass keine Ditzese errichtet, wohl aber
in den schon bestehenden Dibzesen fiir die Neger besondere Suf-
fraganbischofe gewidhlt werden sollen. Der Antrag, Frauen als
Deputierte in die Generalsynode abzuordnen, wurde zurilickgewiesen,
ebenso der andere, dass die Didzesen in der Synode proportional
vertreten sein sollen. Den Juden, die zur Kirche iibertreten, wurde
erlaubt, ihre nationalen Feste weiterfeiern zu diirfen, Es wurde ein
staindiges Press- und Schriftenkomitee gewahlt. Das offizielle Gebet
soll ins Italienische iibersetzt werden. Provisorisch wurde ein neues
Gesangbuch eingefiihrt, das neben dem bisherigen gebraucht werden
kann. Zur Forderung des Friedens und der internationalen Freund-
schaft unter den Volkern wurden besondere Kommissionen bestellt,
Uber das Missionswesen, Erziehungsfragen und soziale Angelegen-
heiten wurden verschiedene wichtige Beschliisse gefasst.

Nach der Republik Liberia in Afrika und das dortige fran-
zosische Gebiet wird eine Kommission gesandt, die die kirchliche
Organisation zu regeln hat. Das Haus der Bischofe erhalt die Voll-
macht, die kirchliche Jurisdiktion iiber Zentralamerika zu iiber-
nehmen, sobald die Kirche Englands, wie das in Aussicht steht,
ihre dortigen Bischofe und Geistlichen zuriickzieht. Mit der Aus-



— 311 —

zahlung von Pensionen an Geistliche der bischoflichen Kirche darf
begonnen werden, sobald der Pensionsfonds auf die Summe von
fiinf Millionen Dollars gestiegen ist. Diese Summe ist seither er-
reicht worden.

Die Versammlung tagte im Zeichen der Einigkeit, was um so
bemerkenswerter ist, weil die bischofliche Kirche in letzter Zeit
eine schwere Krisis durchgemacht hatte. Die Geister waren wegen
der Missionsfrage aufeinandergeplatzt. Hervorragende Bischdfe hatten
den Plan, in Gebieten der romischen Kirche Siidamerikas Mission
zu treiben, abgelehnt, wihrend von anderer Seite betont wurde,
die rémische Kirche liege dort so darnieder, dass eine Mission ge-
rechtfertigt sei. Die Gegensitze scheinen nun iliberwunden zu sein,
die betreffenden Bischofe liessen sich wieder in den Ausschuss fiir
Missionswesen, aus dem sie ausgetreten waren, wahlen. Wir haben
von dieser Versammlung etwas ausfiihrlicher berichtet, weil nach
dem Urteil des Herrn Bischofs Dr. E. Herzog auf der Synode der
schweizerischen Christkatholiken in Mohlin die bischofliche Kirche
den Christkatholiken so nahe steht, «dass ich keinen prinzipiell
wichtigen Scheidungsgrund namhaft zu machen wiisste ».

The federal Council of the Churches of Christ in America.
— Fiir Anniherungsversuche und Unionsbestrebungen der christ-
lichen Kirchen bietet Amerika infolge der grossen kirchlichen
Zersplitterung giinstigen Boden. Die Weltkonferenz strebt eine
dogmatisch-kirchliche Union an. Das Bundeskonzil der christlichen
Kirchen von Amerika beschriankt sich darauf, die Kirchen — es
handelt sich bloss um solche protestantischer Richtung auf dem
praktischen Gebiet der kirchlichen und sozialen Tatigkeit zur ein-
heitlichen Zusammenarbeit einander ndher zu bringen. Im Laufe
des 19. Jahrhunderts bildeten sich in den Vereinigten Staaten grosse
interkonfessionelle Verbande zur Losung kirchlicher Aufgaben, wie
Gesellschaften fiir Mission, Bibel- und Traktatverbreitung, Sonntags-
schule, Sonntagsheiligung, Christlicher Vereine junger Manner und
Jungfrauen u.a. m. Um alle diese Organisationen kiimmerten sich
die kirchlichen Behorden gar nicht, erst nach und nach nahmen
einzelne einen mehr oder weniger offiziellen Charakter an. So ent-
stand aus den Ausschiissen fiir inlindische Mission das Konzil fir
inlandische Mission (the Home Missions Council), die Konferenz
des Nordens fiir auslandische Mission, das Konzil fiir Sonntags-
schulen protestantischer Gemeinschaften. Auf diesen und dhnlichen
Konzilien und Konferenzen sind die einzelnen Gesellschaften offiziell
vertreten, aber unabhingig von den kirchlichen Behorden. Die
foderative Bewegung unter den verschiedenen Konfessionen hat in
lokalen Gemeinschaften ihren Anfang genommen. Die erste Fo-




— 312 —

deration von Kirchen trat 1895 in New York, eine zweite 1902 in
Massachusettsins Leben. Der Gedanke, eine ahnliche Verbindung unter
sich nahe stehenden Kirchen iiberhaupt ins Leben zu rufen, lag auf
der Hand, praktisch durchgefiihrt wurde er aber erst im Jahre 1905,
als das Bundeskonzil der christlichen Kirchen von Amerika (the
federal Council of the Churches of Christ) gegriindet wurde. Es
wurde eine Konstitution angenommen, die im Jahre 1908 ihre Er-
ganzung erhielt. Dreissig verschiedene protestantische Gemein-
schaften schlossen sich dem Bunde an, der, im Gegensatz zu andern
interkonfessionellen Organisationen, offiziellen Charakter hat, in dem
die Kirchen durch Delegierte auf dem Konzil vertreten sind. Eine
Ausnahme macht bloss die protestantisch-bischéfliche Kirche, die
nicht offiziell, sondern durch eine Kommission vertreten ist. Thre
Vertreter haben aber auf dem Konzil dieselben Rechte wie die-
jenigen der andern Gemeinschaften. Der Bund hat keinen dog-
matischen Charakter. Die einzig bindende Norm ist der Glaube
an Jesus Christus, den gottlichen Herrn und Erloser. Als Zweck
der Verbindung nennt die Konstitution, die Gemeinschaft und katho-
lische Einheit der christlichen Kirchen zu bekunden, die christlichen
Gemeinschaften Amerikas zu gemeinsamem Dienst fiir Christus und
die Welt anzuleiten, hingebende Gemeinschaft und gegenseitige
Beratung in den Fragen geistiger und religioser Tatigkeit zu fordern,
den Kirchen grosseren Einfluss in sozialen und moralischen Ange-
legenheiten des Landes zu sichern, die Organisation lokaler Zweige
des Bundeskonzils zu fordern. Das Bundeskonzil besitzt keine Au-
toritit iiber die Kirchen in dogmatischer oder kirchlicher Beziehung,
sondern beschriankt sich darauf, anregend und beratend in solchen
Angelegenheiten zu wirken, die fiir alle Kirchen von gemeinsamem
Interesse sind. Jede Kirche hat einen Delegierten und wihlt auf
je 50,000 Kommunikanten einen solchen. Thre Gesamtzahl betrigt
rund 400, die alle vier Jahre sich versammeln. An der Spitze steht
das Exekutivkomitee, das aus go Mitgliedern besteht. Die laufen-
den Geschifte besorgt das Administrativkomitee, das monatlich zu-
sammenkommt. Die eigentliche praktische Arbeit wird durch die
Kommissionen erledigt, die ein sprechendes Bild des Titigkeits-
gebietes des Bundeskonzils geben. Solche bestehen fiir foderative
Bewegungen, Landes- und lokale Verbiande, auslandische Mission,
inlindische Mission, christliches Erziehungswesen, sozialen Dienst,
Evangelisation, Familienleben, Sonntagsheiligung, Temperenz, Frie-
den und Schiedsgericht und offentliches L.eben. Ausserdem wurden
Spezialkomitees gewihlt, wie fiir soziale Studien in den theologischen
Seminarien, die Interessen der farbigen Rasse, Beziehungen mit
Japan, amerikanisches Friedenszentenarium, religiose Titigkeit an
der Panama-Pacific-Ausstellung. Das Konzil inlindischer Mission,



— 313 —

dem die verschiedenen Missionsgesellschaften und Ausschiisse ange-
horen, arbeitet mit dem Bundeskonzil zusammen. Die Kommission
fur foderative Bewegungen umfasst Vertreter der interkonfessionellen
Organisationen, wie der internationalen Sonntagsschulegesellschaft,
der amerikanischen Sonntagsschule Union, des Sonntagsschulkonzils
der protestantischen Gemeinschaften, des internationalen Komitees
des christlichen Vereins junger Madnner, des nationalen Ausschusses
der christlichen Tochtervereine, der Gesellschaft fiir entschiedenes
Christentum, der Epworth Liga, der Baptisten Jungmannerunion,
der Bruderschaft St. Andreas, der Bruderschaft St. Andreas und
Philipp, der kirchlichen Bruderschaft, der Bibelstundenbewegung
fiir Erwachsene, der Laienmissionsbewegung, des Konzils inlandi-
scher Mission und des Frauenkonzils inlindischer Missionen. Diese
Kommission hat den Zweck, verwandte christliche Organisationen
in kooperative Beziehungen zu einander und zu dem Bundeskonzil
zu bringen und sie anregend zu beeinflussen. Das Bundeskonzil
unterstiitzt naturlich auch die grossen internationalen kirchlichen
Bestrebungen der Welt. Es war vertreten auf der Friedenskonferenz
der Kirchen in Konstanz im Jahre 1914, wirkt bei der christlichen
Studentenbewegung der Welt mit wie beim Weltbund fiir inter-
nationale Freundschaftsarbeit der Kirchen. Anteil nahm es ferner
an der Edinburgher Missions-Weltkonferenz im Jahre 1910.

Zu Beginn des Krieges erliess es ein Manifest an die christlichen
Kirchen Amerikas mit der Aufforderung zu striktester Neutralitit,
und als das Land selbst in Kriegszustand trat, veroffentlichte eine
grosse Versammlung, die im Mai in Washington abgehalten worden
war, eine Botschaft mit Richtlinien des Verhaltens der amerikanischen
Christen. Sie ist von massvollem Ernst getragen. Eine wichtige
Kommission ist die fiir kirchliche und soziale Arbeit (Commission
on the church and service). Sie ldasst sich in ihrer Tatigkeit von
folgenden Grundsdtzen leiten:

Die christlichen Kirchen des Bundeskonzils anerkennen ohne
Vorbehalt die hochste Auktoritat Jesu Christi. Christi Aufgabe ist
nicht nur die menschliche Gesellschaft zu verbessern, sondern sie
zu retten. Er ist mehr als nur der « Weltverbesserer », er ist der Welt-
erloser. Die Kirche verliert an Bedeutung hinsichtlich ihres hoheren
Zieles, wenn sie sich Bedingungen machen lasst und ihren Charakter
vergisst; wenn sie das Elend mildert, die Siinde aber nicht kennt, fiir
Gerechtigkeit eintritt, aber die Macht der Verzeihung nicht richtig
bewertet. Die Tore der Kirche 6ffnen sich auf der allgemeinen Schwelle
des Lebens; sie sollten niemals geschlossen werden. Ihre Fenster
sollen gegen den Himmel offen sein und ihr Licht darf niemals ver-
finstert werden. Niemals sind die Nachteile der Zersplitterung der
Kirche deutlicher zutage getreten als im Augenblick, da der Ruf



— 314 —

nach einem gemeinsamen Vorgehen oder nach gemeinsamen Schluss-
folgerungen zur Losung der Probleme, welche die moderne In-
dustrie bietet, laut geworden ist. Die Kirche tritt fiir die gegen-
wartige soziale Ordnung nur insoweit ein, als sie mit den Grundsitzen,
die Jesus Christus niedergelegt hat, iibereinstimmt. Wir anerkennen
die sehr verwickelten Verhaltnisse der geschiftlichen Pflichten, welche
sowohl den Arbeitgeber als den Arbeitnehmer, das Volk uwud die
Regierung, den Armen und Reichen betreffen und die in allem Ernste
gegenseitige Toleranz, Geduld und Vertrauen raten; wir verteidigen
das Unrecht, das an hoherer Stelle oder durch das Gesetz begangen
wird, nicht, noch entschuldigen wir es, noch wollen wir die ethischen
Grundsitze der Bibel den Anforderungen des Handels oder der
Gesetzesbiicher oder dem verwickelten industriellen System anpassen.
Alle unsere Probleme, oder wenigstens die meisten, beziehen sich auf
das wichtigste aller Probleme, das der Industrie. Wir verkennen
dessen verworrene ethische Seite durchaus nicht, ebensowenig die
Schwierigkeit, einen Weg zu finden, um das soziale Unrecht wieder
ogut zu machen. Dies alles soll uns aber nicht in unserm Glauben
wankend machen, dass die Bibel, welche von den christlichen Kirchen
in Amerika gepredigt wird, ihrer Aufgabe gewachsen sei. Die
christliche Kirche hat bis zur Stunde eine dreifache Aufgabe, sie ist
das Gewissen, der Dolmetscher und der Fiihrer aller sozialen Bewe-
gungen. Der Gesichtspunkt, nach welchem sie sich richtet, kommt
von oben; sie ndhert sich dem Geistesleben und leitet es dem geistigen
Endpunkte zu. Zwei Dinge muss die Kirche sich erobern: die geistige
Autoritdt und die menschliche Sympathie. Mag auch die menschliche
Sympathie noch so warm und leidenschaftlich sein, so wird sie ohne die
geistige Autoritit wenig mehr tun konnen, als mit schwacher und zit-
ternder Hand auf das Elend hinzuweisen, Wenn sie aber auf der andern
Seite eine giinstige Autoritit ohne die entsprechende menschliche
Sympathie fiir sich beansprucht, dann wiirde sie, wie unser Meister
es zu sagen pflegte, ein Grab werden, das mit menschlichen Gebeinen
angefiillt ist.

Von dem Bundeskonzil sind in Chicago am 9. Dezember 1912
folgende Grundsitze angenommen worden.

Die Kirchen miissen eintreten: 1. Fiir gleiche Rechte und gleiche
Gerechtigkeit fiir alle Menschen in allen Lebenslagen; 2. fiir den
Schutz der Familie, und zwar durch Keuschheit, durch Vereinheit-
lichung der Ehescheidungsgesetze, durch Regelung der Eheschlies-
sungen und durch richtiges Familienleben; 3. fiir moglichste Aus-
bildung aller Kinder, hauptsachlich fiir richtige Erziechung und Er-
holung; 4. fiir die Abschaffung der Kinderarbeit; 5. fiir Rege-
lung der Arbeitsbedingungen der Frauen zur Sicherung der phy-
sischen und moralischen Gesundheit der Gesellschaft; 6. fiir die



— 315 —

Verminderung und Verhinderung der Armut; 7. fiir den Schutz des
Individuums und der Gesellschaft gegen den sozialen, 6konomischen
und moralischen Schaden, der durch den Handel mit geistigen
Getranken verursacht wird; 8. fiir die Sorge fiir die Gesundheit;

9. fiir den Schutz des Arbe1ters gegen gefdhrliche Maschinerie, gegen
Berufskrankheiten und Sterblichkeit; 10. fiir das Recht eines jeden
Menschen auf regelmassigen Verdienst zum. Lebensunterhalt, fur
den Schutz dieses Rechtes gegen jede Vergewaltigung und fiir den
Schutz des Arbeiters gegen erzwungene Arbeitslosigkeit; 11. fiir eine
angemessene Altersversorgung der Arbeiter und der durch Ungliicks-
fall arbeitsunfahig Gewordenen; 12. fiir das Organisationsrecht sowohl
der Arbeitgeber als der Arbeiter und fiir Schiedsgerichte zur Losung
von Konflikten; 13. fiir einen Ruhetag in der Woche; 14. fiir eine
graduelle und verniinftige Herabsetzung der Arbeitsstunden und fir
eine entsprechende Erholung als eine der ersten Lebensbedingungen ;
15. fir einen Minimalgehalt in jeder Industrie und fiir einen Maximal-
gehalt, den jede Industrie gewahren kann; 16. fiir neue Anstrengungen,
die christlichen Grundsatze iiber Erwerb und GGebrauch des Eigentums
anzuwenden, und fiir eine ausserst gerechte Verteilung der Erzeug-
nisse der Industrie.

Wir lassen hier nun noch die kirchliche Statistik des Jahres
1915 der Kirchen, die sich dem Bundeskonzil angeschlossen haben,
folgen, wie sie das Jahrbuch auf S. 109 wiedergibt:

Gemeinschaften Geistliche Kirehen Kommunikanten
Baptisten des Nordens .~ . . . . . . . 8,200 9,575 1,252,633
Freie Haptisten .« + « 5 « = s & & = 8og L,I11 65,440
Nationale Baptistenkonvention . . . . . 13,808 16,842 2,018,868
Sabbath-Baptisten . . . . . . . . . 98 76 8,146
Christliche Kirche . . . . . . . . . 1,150 1,335 108,488
Kongregationalisten . . . SRR 5.923 6,108 771,362
Jiinger Christi (Disciples of Chmt) i g g 6,161 8,494 1,363,163
Evangelische Gesellschaft (Ev. Association) . 1,036 1,626 118,620
Vereinigte Evangelische (United Ev.) . . . 528 975 86,635
Auiker (Friends). . . . . . . . . . 1315 725 93,356
Deutschevangelische Synode . . . . . . 1,085 1,378 264,097
Lutherische Generalsynode . . . . . . 1,426 1,830 356,072
Mennoniten Generalkonferenz . . . . . 172 112 12,797
Bischifliche Methodisten . . . . . . . 18,813 28,428 3,657,504
Bischofliche Methodisten Siiden . . . . . 7,203 16,787 2,072,035
Afrikanische Bischofliche Methodisten . . 5,000 6,000 620,000
Afrikanische Bischofliche Methodisten /lon ; 3,552 3,180 568,608
Farbige Bischofliche Methodisten . . . . 3,072 3,196 240,798
Protestantische Methodisten . . . . . . 1,410 2,400 201,110
Mihrische Briider . . . . . . . . . 145 126 20,146
Presbyterianer in U.S. A, . . . . . . 9,560 0,881 1,495,157
Presbyterianer in U. S, Siiden . . . , . 1,850 3,438 332,339

Vereinigte Presbyterianer ., . . . . . . 1,151 1,136 153,651



— 316 —

Gemeinschaften Geistliche Kirchen Kommunikanten

Welsche Presbyterianer ., ., . . . . . 81 141 14,877
Reformierte Presbyterianer ., . . , . . 16 17 3,300
Protestantische Bischofliche Kirche., . . . 5,538 8,061 1,040,896
Reformierte Kirche Amerikas . . . . . 750 718 1,126,847
Reformierte Kirche U.S. . . . . . . . 1,213 1,759 3204459
Reformierte Bischéfliche Kirche U.S.. . . 83 8o 10,800
Vereinigte Briider . . . . . . . . . 1,875 3,507 339,215

Total 103,113 139,091 17,742,509

Alle Fdaden dieser michtigen Organisation laufen beim General-
sekretar zusammen, mit Sitz in New York. Die Literatur des Bundes-
konzils ist umfangreich. Unter der Bibliographie dieses und des

nachsten Heftes ist einiges angegeben.

Adolf KURY.



	Kirchliche Chronik

