
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


298

KIRCHLICHE CHRONIK.

Bischof Dr. E. Herzog über Krieg und kirchliche Verständigung.

— An der diesjährigen Synode der christkatholischen Kirche
der Schweiz in Ölten hat sich Bischof Dr. E. Herzog am 25. Juni
in seinem Jahresbericht über das religiös-kirchliche Leben über die
Folgen des Krieges auf eine Verständigung unter den verschiedenen
Kirchen ausgesprochen. Die Stelle lautet also:

« Angesichts der ungeheuren Katastrophe, die über die ganze
Welt, insbesondere aber über die christlichen Völker, hereingebrochen
ist, drängt sich unwillkürlich immer wieder die Frage auf: Wird dieser

Krieg für unsere kirchlichen Bestrebungen eine günstige oder
ungünstige Wirkung haben Ich werde mich selbstverständlich wohl
hüten, mir die Sprache eines Propheten anzumassen ; aber bescheidene

Vermutungen darf ich äussern. Im allgemeinen glaube ich, dass

wir uns nach dem Kriege ebensowenig wie während des Krieges,
trotz aller Anstrengung, neutral zu bleiben, von jeder Berührung
seitens der geistigen Strömungen unserer Tage werden freihalten
können. Dieser Krieg hat nicht nur Millionen Herzen krampfhaft
zusammengezogen, sondern auch den Erdball klein gemacht und
die zivilisierten Völker in so nahe Beziehung zueinander versetzt,
dass es ihnen nicht mehr möglich ist, sich zu isolieren und gegenseitig

einfach zu ignorieren. Und so werden wir denn wohl auch
in Zukunft auf unserer kleinen Friedensinsel in unserer Weise alles
miterfahren, was draussen in der weiten Welt vorgeht. Man darf
aber vermuten, dass sich nach dem schrecklichen Fieberzustand,
der nun schon so lange die Kraft der Völker verzehrt, ein starkes
Verlangen nach Ruhe einstellen werde, so dass man geneigt sein

wird, alles von sich zu weisen, was nicht zu den nächsten uner-
lässlichen Aufgaben gehört. An unerlässlichen Aufgaben wird es aber
nicht fehlen. Die schweren Schulden müssen abgetragen werden,
von denen die alten und neuen Staatengebilde belastet sind ; die
Familien müssen wiederhergestellt und erhalten werden, die
verarmt sind oder gar eine oder zwei Generationen verloren haben;
zerstörte Städte und Dörfer müssen wieder aufgebaut, ausgesogenes
und zertretenes Land wieder ausgebaut werden; neue Formen der



— 299 —

gesellschaftlichen Ordnung müssen geschaffen werden. Zur Lösung
solcher Aufgaben sind die Kräfte aller Glieder eines Volkes nötig.
Und so wird man geneigt sein, weitere Zumutungen schroff
abzulehnen mit dem Ruf, den wir früher sogar in Zeiten allgemeiner
Wohlfahrt oft genug gehört haben : « Lasst uns in Ruhe mit euern
Sachen; wir haben Wichtigeres zu tun.» Das sind für kirchliche
Bestrebungen einer kleinen Gemeinschaft keine günstigen Verhältnisse.

Indessen könnte doch in anderer Hinsicht das starke
Friedensbedürfnis, das in aller Welt vorhanden ist und sich von Woche
zu Woche noch mehr steigern wird, für kirchliche Bestrebungen
im allgemeinen sehr förderlich werden. Es könnte ja doch der
Gedanke erwachen : Nun sind wir gründlich darüber belehrt worden,
dass die kirchlichen Scheidungen nicht die grosse Bedeutung haben, die
wir ihnen in friedlichen Zeiten zuschrieben. Westliche Völker, die
sonst den Anspruch erheben, im 16. Jahrhundert einen bedeutenden
kirchlichen Fortschritt erzielt zu haben, liessen sich in ihrer Stellungnahme

gegenüber dem Lande, von dem vor genau vier Jahrhunderten
die Reformation ausgegangen ist, durch die kirchliche Verwandtschaft

nicht im mindesten beeinflussen. Umgekehrt hat die
gemeinschaftliche Anerkennung der höchsten päpstlichen Jurisdiktionsgewalt

den Krieg zwischen Österreich und Italien weder gehindert
noch gemildert. Dagegen hat man in diesen drei schrecklichen Jahren
niemals etwas davon gehört, dass etwa der protestantische Deutsche
seinem katholischen Kameraden vorgeworfen hätte, er sei weniger tapfer,
oder dass die Klage erhoben worden wäre, der verwundete Protestant

werde weniger sorgfältig verpflegt als der Katholik. Ob solchen
Wahrnehmungen könnte man ja zum Schlüsse kommen: Jetzt haben
wir uns volle vierhundert Jahre lang gezankt und zuzeiten auch
auf Tod und Leben miteinander gerungen ; die kirchlichen Vorsteher
haben sich gegenseitig exkommuniziert und die Theologen haben
sich gegenseitig < widerlegt » ; mit dem, was die kirchlichen Schriftsteller

seit vier Jahrhunderten zur eigenen Rechtfertigung und zur
gegenseitigen Überführung an Büchern geleistet haben, könnte man
eine Pyramide erbauen, die höher wäre als der babylonische Turm.
Und nun haben wir es so weit gebracht, dass die kirchliche
Zugehörigkeit gar nicht mehr in Betracht kommt, wenn es sich um
nationale Interessen handelt : sollten wir nicht den Versuch machen,
auf nationalem Boden zu einer bessern kirchlichen Verständigung
zu gelangen

Ein solcher Versuch könnte gemacht werden, ohne dass man
das Haus verlässt, in dem man aufgewachsen ist, oder dass man
seinen Garten genau nach dem des Nachbars umformt. Von einer
Nivellierung der kirchlichen Verhältnisse hätte niemand Gewinn.
Aber man dürfte sich doch vielleicht wieder daran erinnern, dass



— 300 —

sich unsere Väter vor vierhundert Jahren näher standen als wir
heute; und man könnte wieder anfangen, voneinander Kenntnis
zu nehmen, ohne Stoff zu gegenseitiger Verkleinerung sammeln zu
wollen. Gute Nachbarn werden nicht eifersüchtig, wenn dem einen
etwas besser gelingt als dem andern, sondern sie lernen voneinander
und leisten einander bei Gelegenheit gern mancherlei kleinere oder
grössere Dienste. Handelt es sich aber um irgendein wohltätiges Werk,
das der Gemeinde oder der Stadt dienen soll, so ist es ihnen
selbstverständlich, gemeinschaftlich Hand anzulegen. Was ich mit solchen
Andeutungen sagen will, hat der Apostel in die Mahnung gekleidet :

« Seid beflissen, die Einigkeit des Geistes zu bewahren durch das

Band des Friedens. » Je mehr ein Volk durch die Zeitumstände

gezwungen ist, alle Aufmerksamkeit den gemeinschaftlichen Aufgaben
zuzuwenden und alle verfügbaren Kräfte zusammenzuhalten und in
Anspruch zu nehmen, desto grösser sollte vernünftigerweise auch
in kirchlicher Hinsicht die Empfänglichkeit sein für die Mahnung r

« Seid beflissen, Einigkeit des Geistes zu bewahren durch das Band
des Friedens. » Insofern möchte ich glauben, dass wir in einer Zeit
leben und einer Zeit entgegengehen, in der man für kirchliche
Verständigung Sinn hat und haben wird, wie seit vier Jahrhunderten
niemals.

Aber ich möchte in dieser Hoffnung nicht zu weit gehen. Man
darf, wie ich glaube, namentlich drei Dinge nicht ausser acht lassen.

1. Jede kirchliche Gemeinschaft hat das Recht und die Pflicht,
das, was sie sich zur besondern Auszeichnung anrechnet, zu behalten,
auszubilden, geltend zu machen. Dieses Recht und diese Pflicht
haben wir doch von Anfang für uns selbst in Anspruch genommen,
und wir denken nicht daran, an einer andern Gemeinschaft zu tadeln,
was wir selbst üben. So entstehen Verschiedenheiten, die mit
Spaltungen gleichbedeutend werden können, es aber nicht notwendig
von vornherein sind, sondern dazu dienen können, die Herrlichkeit
Gottes, die uns vom Angesichte Christi entgegenstrahlt, in ihren
mannigfaltigen menschlichen Erscheinungsformen zur leuchtenden
Darstellung zu bringen.

2. Aber zu den bereits vorhandenen Hindernissen kirchlicher
Annäherung und Verständigung ist nun ein neues hinzugekommen,
das des Nationalitätenhasses. Wir in unserm Vaterlande wissen, dass

es sich bei unserer Neutralität um nichts Geringeres handelt als um
Sein oder Nichtsein unserer « einen und unteilbaren Republik », und
wir bestreben uns daher im allgemeinen, mit unsern besondern
Sympathien und Antipathien zurückzuhalten ; aber es war wohl selten
jemand zu finden, der nicht zuzeiten etwas von schwerer Sorge
oder von triumphierender Freude oder von kochendem Ingrimm
gespürt hätte. Wie schwer muss es dem am Weltkrieg Beteiligten



— 301 —

fallen, den nationalen Hass zurückzudrängen und sich im Reiche
Gottes, das Christus uns gebracht, brüderlich mit den Genossen
eines feindlichen Volkes zusammenzufinden!

3. Endlich darf man fragen, ob doch das Verlangen nach kirchlicher

Verständigung wirklich allgemein vorhanden sei und nicht
vielmehr da oder dort von vornherein wie eine böse Versuchung
abgewiesen und unterdrückt werde. Für die kirchliche Richtung,
die zum vatikanischen Konzil geführt hat, ist der Syllabus vom
8. Dezember 1864 massgebend. Dieser verurteilt (Thesen 15 —18)
jede gegenseitige kirchliche Annäherung, die nicht die Unterwerfung
unter die absolute päpstliche Jurisdiktion zur Voraussetzung hat.
Es ist daher nicht zu erwarten, dass auch für diese Richtung das

starke Verlangen nach gutem Einvernehmen zwischen den verschiedenen

Gliedern eines Volkes auch eine Aufforderung sein werde, nun
auf das selbstgerechte Trachten nach Ausdehnung ihres Einflusses
und ihrer Macht zu verzichten. Vielmehr ist zu befürchten, dass ihr
die herrschende Kampfesmüdigkeit nur als eine besonders günstige
Gelegenheit zu wirksamer Propaganda erscheinen werde. An
Anzeichen dafür fehlt es nicht.

Was uns selbst obliegt, scheint mir nicht zweifelhaft zu sein. Wir
betonten von Anfang an die irenische Tendenz unserer Bestrebungen,
rühmten den nationalen Charakter unseres Kirchenwesens und bewiesen
durch die Tat, dass wir zur Herstellung und Erhaltung internationaler
kirchlicher Beziehungen gerne mithelfen. Daran haben wir nichts
zu ändern. Ich bin vielmehr immer noch der Meinung, dass gerade
die bereits bestehende Union altkatholischer Kirchen ein ganz
besonders geeignetes Mittelglied sei, zwischen bisher getrennten Gemeinschaften

eine kirchliche Einigung zu fördern. An scharfe Polemik
und aggressives Vorgehen dürften wir gegenwärtig auch dann nicht
denken, wenn uns Kampflust im Blute stecken sollte, was ich nicht
zugeben möchte. Aber auf Selbsterhaltung dürfen wir bedacht sein

Die christliche Welt gleicht heute einem Chaos. Aber ich zweifle
nicht daran, dass auch heuf-e der Geist Gottes schwebet über den
Wassern. < Mein Vater wirkt immerdar, spricht der Herr, und auch
ich wirke. » Möge unsere Kirche in dem kleinen Gebiet, für das
sie überhaupt in Betracht kommen kann, auch ein bescheidenes

Werkzeug sein in Gottes Hand, sein Reich unter den Menschen
zu erhalten und zu neuer segensreicher Entfaltung zu bringen. »

Die anglikanische Kirche. — Im Januarheft der « Church
Quarterly Review > wirft in einer längeren Abhandlung der
Herausgeber Arthur C. Pleadlam auf Grund verschiedener in letzter
Zeit erschienenen Bücher die Frage auf «What is Catholicism?»,
indem er das Wesen der Kirche, des Katholizismus und der Auto-



— 302 —

rität, sowie die Grundlage einer Wiedervereinigung der Kirche
erörtert. Auf die verschiedenen Theorien und Ansichten der erwähnten
Bücher gehen wir nicht ein, sondern begnügen uns mit der Wiedergabe

der Schlüsse, zu denen Prof. Headlam gelangt. Die sichtbare
Kirche wird definiert als die grosse Gemeinschaft der getauften
Gläubigen. Sie ist wegen der Sündhaftigkeit verdorben und
unvollkommen. Sie sollte die eine und geeinte in ihrem Leben und
ihrer Gemeinschaft heilig rein und wahr sein in all ihren
Mitgliedern, den Weg Christi in seiner Fülle verkündend, in Wirklichkeit

ist sie aber von diesem Ideal weit entfernt. Diesem Ideal muss
nachgestrebt werden und Elemente davon sind in jeder christlichen
Kirche vorhanden. Erst wenn alle zusammenkommen in der grossen
Vollendung, wird, wie wir beten, dass es geschehe, die vollkommene
katholische Kirche sein. Die Katholizität deckt sich nicht mit der
einen oder andern der existierenden Kirchen, sie enthalten bloss
Elemente der Katholizität. Der Begriff katholisch wird durch eine

Untersuchung der alten Prinzipien der Katholizität umschrieben.
Theoretisch wird die Suprematie der hl. Schrift anerkannt, aber es

ist tatsächlich die Tendenz vorhanden, ihre Autorität zu
untergraben, auf der einen Seite durch den Kritizismus und auf der
andern Seite durch die einseitige Hervorhebung der kirchlichen Lehre.
Die Kirche hat keine Lehre von der Inspiration aufgestellt, aber
sie betrachtet die Bibel seit jeher als die eine Quelle der christlichen

Lehre. Die Frage, in welcher Weise sie inspiriert ist,
berührt den Verfasser weiter nicht, da er jedem eine beträchtliche
Freiheit des Kritizismus einräumt, in der Überzeugung, dass sich
dieser von selbst korrigiert. Nur darauf besteht er, dass der Bibel
der erste Platz als Quelle der geoffenbarten Erkenntnis Gottes
zugestanden wird. Das zweite Prinzip ist die Kirche. Ihre Lehre ist
formell im Glaubensbekenntnis zusammengefasst und ist enthalten
in der christlichen Theologie. Das Glaubensbekenntnis ist, sofern
es mit endgültiger Autorität aufgestellt ist, der Hauptführer zur
Wahrheit. Die Theologie ist die beständige Quelle unserer geistigen
Belehrung. Es gibt ein Glaubensbekenntnis und nur eines, das

Anspruch darauf erheben kann, dasjenige der Kirche zu sein, das
nicht interpolierte Nizäische. Es hat ökumenischen Charakter und
ist von allen Kirchen angenommen. Es ist die einzige Grundlage,
auf der die Christen sich einigen können. Nicht nur hat das Konzil
von Chalzedon dieses Bekenntnis als die genügende Definition des

Glaubens festgestellt, sondern auch bestimmt jeden verurteilt, der
etwas beifügt oder wegnimmt. Das meiste Unheil in der Kirche
hat seinen Ursprung in dem Versuch, dem katholischen Glauben
Neues hinzuzufügen. Es begann mit der Erweiterung durch das

filioque und dem Schisma zwischen dem Osten und dem Westen.



— 303 —

Im Westen kam das Dogma von der Transsubstantiation dazu, auf
dem der Sakramentalismus des spätem Mittelalters beruht und das
die Ursache der Reformation wurde. Das Unheil wuchs, als jede
nationale Kirche ihr eigenes Bekenntnis formulierte. Das letzte
Unglück trat ein, als die römisch-katholische Kirche das Dogma
von der Unbefleckten Empfängnis und von der päpstlichen Unfehlbarkeit

beifügte. Ein Zurückgehen auf den Glauben an Christus,
wie ihn die Apostel verkündeten, hat sich in der Praxis als
unzureichend erwiesen. Das Bekenntnis muss wirklich Autorität
besitzen und die christliche Religion muss sich als historisches Gebilde
auf eine historische Basis gründen. Eine besondere Interpretation
des Bekenntnisses ist unzulässig. Eine solche bedeutete nichts
anderes als eine Erweiterung desselben. Die Kirche von England
hat ihre eigenen 39 Artikel. Sie gebraucht das Athanasianische
Kredo. Sie sind aber nicht für den Laien verbindlich, wohl aber

wegleitend für den Klerus.
Von den Sakramenten sind Taufe und Abendmahl durch die

hl. Schrift angeordnet, Firmung, Busse, Ehe, Priesterweihe durch
die Kirche. Sie sind für das kirchliche Leben notwendig. Einen
Dienst für den Krankenbesuch wird jede Kirche haben und in
gewissen Perioden wird der symbolische Gebrauch von Öl ein
Bestandteil davon. Aber kein Sakrament hat dieselbe Autorität
wie Taufe und Abendmahl. Sie allein müssen anerkannt werden.
Das übrige wird sich von selbst geben, indem die lokale Kirche
von den andern aufnimmt, was sie an Erbaulichem besitzen. Eine
Übereinstimmung in der Definition des Sakramentsbegriffes ist
unmöglich. Es gibt darüber gar keine katholische Lehre. Gegenwärtig

ist bei vielen Theologen der Kirche von England üblich,
von der Lehre der realen, aber geistigen Gegenwart als einem
katholischen Begriff zu reden. Dieser quasi-symbolische Gebrauch
des Ausdruckes ist auf die Kirche Englands beschränkt. Er ist in
der Terminologie inkorrekt. Er hat keine Autorität und ist bloss
ein Versuch einiger Theologen, dies auszudrücken, was ihrer
Meinung nach Lehre der alten Kirche gewesen sei. Die Sakramente

sind ein wesentlicher Bestandteil des Gottesdienstes der
Kirche. Sie hat die Pflicht, sie in Übereinstimmung mit der
Anordnung des Herrn zu feiern und einen Ritus anzuordnen. Der Herr
gibt aber keine besondere Definition des Begriffes. Die Grundlage
der Union besteht nicht im Glauben an irgendeine besondere
Theorie, sondern in der Befolgung der Anordnung unseres Herrn
«mit dem vollen Gebrauch der Einsetzungsworte». Es besteht kein
Zweifel über die Ursprünglichkeit und Wirklichkeit des Glaubens
an die Sakramente in der älteren Kirche, aber es ist ebenso wahr,
dass im Ausdruck dieses Glaubens grosse Verschiedenheit herrschte.



— 304 —

Die Sakramente feiern, wie sie Christus angeordnet hat, die Sitte
der lokalen Kirche gestalten und erwirken, dass die Kirchen sich
nach und nach nähern, kann die Grundlage sein, auf der die Union
zustande kommt.

In der Verfassungsfrage nimmt Prof. Headlam eine vermittelnde
Stellung ein und redet der Verbindung der bischöflichen und
Gemeindeverfassung das Wort. Der Episkopat besitzt die Autorität
des Alters und der Universalität. Er geht auf die älteste Zeit der
Kirche zurück und ist beinahe allgemein anerkannt. Aber zwei

Bedingungen werden an den Episkopat geknüpft. Zunächst ist das

überlieferte Ministerium der Kirche nicht das Kirchenregiment der
Bischöfe, sondern die drei Stufen des Ministeriums Bischofs-, Priesteramt

und Diakonat; die Anerkennung der Rechte der Priester in
der Synode und die Anerkennung der Tatsache, dass der Bischof
nur der Wortführer (mouthpiece) der ganzen Kirche ist. Zweitens
gibt es keine katholische Lehre über den Episkopat. Sie zu einer
Angelegenheit des Glaubens zu machen, wäre mit einer Erweiterung
des Glaubensbekenntnisses durch einen neuen Artikel identisch.
Notwendig erscheint als Grundlage der Kirchenverfassung die
Annahme des Episkopates und die Vorschrift der bischöflichen
Ordination. Beides hat ökumenische Autorität. In einer auf diese Weise
organisierten Kirche wäre Raum für die Weysleyanische Gemeinde
und den City Temple. Die Frage der Anerkennung der Weihen
der andern Gemeinschaften — sofern eine Wiedervereinigung
einträte — wäre gelöst durch sorgfältige Betrachtung der Sukzession
in Zukunft.

Die Autorität der Kirche besteht nicht in der Durchführung
eines strengen Kodex von Gesetzesvorschriften, denen sich jeder
unterziehen muss, sondern in der Leitung der grossen Körperschaft
der Geistlichen zur göttlichen Wahrheit. Diese Auffassung der
kirchlichen Autorität ist die einzig richtige, und es ist der grösste
Irrtum, den Christen eine andere Autorität auferlegen zu wollen.
Natürlich ist es richtig, dass die Kirche in der Pfarrei durch den
Priester vertreten und der Priester einem Bischof unterordnet ist,
und ihre Mission ist, zu lehren, was sie für christliche Wahrheit
halten und uns zu geben, was die Kirche uns gibt. Die meisten
Christen werden die Kenntnis göttlicher Dinge durch solche Mittel
erhalten ; aber sie dürfen keine grössere Autorität beanspruchen als

die Mittel sind, um den menschlichen Geist anzuregen. Die Bischöfe,
deren Schriften Prof. Headlam besprochen, sind etwas zu besorgt,
die Disziplin neu zu beleben. Es gibt eine Disziplin der christlichen
Kirche, aber es ist die, die sich jeder selbst auferlegt. Die Kirche
stellt mit Recht ihre moralische Lehre fest, welche die Erklärung
derjenigen des Meisters ist, ihre Verordnungen, welche unter Leitung



— 305 —

des hl. Geistes gefasst worden sind ; sie verlangt von dem Menschen
Disziplin und stärkt deren Geist durch ihre Lehre und Praxis. Zu
verschiedenen Zeiten wurde versucht, ein strenges System der
Disziplin einzuführen, aber diese Versuche haben versagt. Sie
widersprechen dem wahren Geist des Christentums und der Lehre Christi.
Die Disziplin der christlichen Kirche, des Christen,ums ist diejenige,
die sich jedermann selbst mit freiem Gewissen auferlegt. Die
Disziplin des Zwanges ist dem ganzen Geist des Christentums fremd.
Seinem Versuch, die Frage «Was ist Katholizismus?» zu
beantworten, möchte Prof. Headlam, so bemerkt er am Schluss, als
Motto die Worte des Bischofs von Blcemfontein geben : Die
anglokatholische Kirche ist die katholische Kirche des freien Mannes.

Im kirchlichen Leben macht sich die katholisierende Bewegung
mit spezifisch römisch-katholischem Einschlag sehr bemerkbar. Bei
der Tagung der Convocation von Canterbury kam es im Hause
der Bischöfe zu eingehender Debatte über die Autbewahrung und
Verehrung der konsekrierten Hostie. Sie war durch eine Eingabe
einer grossen Anzahl von Geistlichen veranlasst, welche die
Aufbewahrung der Hostie verlangten. Die Eingabe hat folgenden
Wortlaut :

« Wie wir hören, soll der Versuch gemacht werden, den
Gläubigen das Recht des Zutrittes zum reservierten Sakramente zu
verweigern. Wir die Unterzeichneten betrachten es als unsere Pflicht,
unserer Überzeugung Ausdruck zu verleihen, der Gehorsam einer
solchen Einschränkung gegenüber könne weder rechtlich verlangt
noch geleistet werden. Mag man die Einschränkung so oder anders
erklären und auslegen, so muss sie betrachtet werden als eine
Ablehnung der Pflicht, unserm Herrn die Anbetung zu leisten, welche
seine sakramentale Gegenwart, wann und wo sie vorliegt, auch
verlangt. Die Lage der englischen Kirche in gegenwärtiger Zeit
verleiht dem Pflichtbewusstsein, das wir auch sonst empfinden
sollten, einen solchen Versuch nicht ruhig hinzunehmen, erneute
Kraft. Wir möchten im fernem auch die Gründe vorlegen, warum
es uns scheint, ein Versuch, der bisherigen Übung so vieler Gläubigen

in dieser Sache Einhalt zu gebieten, dürfe nicht gemacht
werden :

i. Ein solcher Versuch geht darauf hinaus, einer Grosszahl
frommer Personen die Gelegenheit für eine Art des christlichen
Gebetes zu entziehen, die sie hochschätzen, die anerkanntermassen
den wahren geistlichen Bedürfnissen entspricht und den geistlichen
Gewinn befördert.

2. Dies würde als schwere Ungerechtigkeit empfunden, zumal
es einem unnötigen Eingriff in eine Gebetsweise der abendländi-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Holt 3, 1917. 21



— 306 —

sehen Kirche gleichkäme, welche viele zu einer innigeren Liebe zu
unserem Herrn Jesus Christus und zu einem festeren Glauben an
seine Menschwerdung geführt hat.

3. Dies hiesse, die Unannehmlichkeiten, welche der englischen
Kirche durch den aus Gewissensbedenken sich herleitenden
Ungehorsam gegen ihre Autorität erwachsen sind, willkürlich
vermehren helfen.

4. Wir fürchten, es möchte dies zur Vermehrung von Privatoratorien

führen, die sich der Aufsicht des Bischofes entziehen, wo
die Gläubigen ihre Gebete in Gegenwart des Sakramentes
verrichten; ein Ausweg, der den Traditionen und Gewohnheiten der
Kirche zuwiderläuft. »

In der anglikanischen Kirche wurde bis jetzt bei der Feier
der Krankenkommunion Brot und Wein nach einem kürzeren Ritus
im Hause des Kranken jedesmal konsekriert. Die Bestrebungen
zielen zum Teil nicht allein darauf, die konsekrierte Hostie in der
Kirche für die Krankenkommunion aufzubewahren, sondern sie
auch auszustellen und zu verehren. Gegen das erstere hatten die
Bischöfe nichts einzuwenden, wohl aber gegen das letztere. Die
Bischöfe erklärten ausdrücklich, dass sie die Aufbewahrung der
Plostie für Kranke erlauben, die sich als eine Notwendigkeit
erwiesen habe. Eine diesbezügliche «Rubrik» ist in Vorschlag
gebracht. Es wurde aber die Befürchtung ausgesprochen, dass eine
solche Aulbewahrung eine Ausstellung und Verehrung zur Folge
haben könnte, eine durchaus unkatholische Praxis, wie sie der
Bischof von London bezeichnete. Auch der « Guardian » schreibt
in seiner Nummer vom 12. Februar: Die Verehrung des
Sakramentes sei kein Teil des katholischen Glaubens, sofern sie
unabhängig von der Kommunion stattfinde. Der Bischof von Oxford
führte aus, die Aulbewahrung geschehe nur zum Zweck der
Krankenkommunion in Übereinstimmung mit der Kirche des Altertums

und des Ostens, nicht aber mit der römischen Kirche. Es
wurde übrigens festgestellt, dass in einigen Kirchen das hl. Sakrament

aufbewahrt werde, und hervorgehoben, dass das Volk sich
in diese Kirchen zur Verehrung des Sakramentes begebe. In
Übereinstimmung mit dieser Debatte hat der Bischof von London
folgende Verordnung erlassen. Sie ist aus dem « Diözesanblatt »

im « Guardian > vom 27. März abgedruckt. Sie lautet: «Wenn
in einer Pfarrei der Wunsch geäussert wird, dass das Sakrament
für die Kranken und Sterbenden aulbewahrt werde, so ist dieser
in erster Linie dem Diözesanbischof Mitteilung zu machen. Was
den Ort der Aulbewahrung betrifft, so wird sodann der Bischof
der Diözese den Suffragenbischof oder den Archidiakon bitten,
die betreffende Kirche zu besuchen und Bericht zu erstatten, ob



— 307 —

ein geeigneter Ort vorhanden sei, wo das Sakrament ehrerbietig
aufbewahrt werden kann. Das Sakrament ist in beiden Gestalten
aufzubewahren ; Eintauchung (des Brotes in den Wein) ist gestattet.
Das Sakrament ist über die Strasse den Kranken ohne Prozession
zu bringen. Das aufbewahrte Sakrament darf — auch zur
Kommunion — zu keinen andern gottesdienstlichen Funktionen
verwendet werden, z. B. also nicht für Segen und Aussetzung ;

auch darf es nicht von dem ihm angewiesenen Ort (zu Prozessionen
innerhalb oder ausserhalb der Kirche) weggetragen werden. Natürlich

darf denen, die nach Massgabe des Gebetbuches in Krankheitsfällen

die hl. Kommunion zu Hause zu empfangen wünschen, kein
Hindernis in den Weg gelegt werden. » Mit dem letzten Satz wird
gesagt, dass die bisherige Praxis der Krankenkommunion nicht
aufgehoben ist. Ohne Zweifel wird der bischöfliche Erlass nicht
überall mit Befriedigung aufgenommen, weil es vielen nicht um
eine Erleichterung der Krankenkommunion zu tun ist, sondern um
einen Ausbau der Verehrung des Altarsakramentes in
römischkatholischem Sinn.

Eine Gegenbewegung blieb nicht aus. Der Präsident des

Unterhauses der Convocation von Canterbury gab am 2. Mai
von einer Dankadresse von 1750 Geistlichen und 1984 Laien
Kenntnis für die entschiedene Festigkeit, mit welcher die Forderung
der Eingabe zurückgewiesen worden sei. Die Unterzeichner sind
der Meinung, die vorgeschlagene Rubrik, die eine Milderung des

hisherigen Verbotes voraussieht, sollte wegen der grossen Gefahr
eines Missbrauches in Wiedererwägung gezogen werden.

Mit der Angelegenheit befasste sich auch die «English Church
Union» in ihrer Sitzung vom 19. Juni. In der Präsidialrede
behandelte Lord Halifax die Messfeier und die Aufbewahrung des
Sakramentes zum Zweck der Verehrung. Zunächst tritt Halifax den
Geistlichen entgegen, die bei der Messfeier römische Formen
nachahmen wollen und bereits angefangen haben, den Kanon der Mess-

liturgie und namentlich die Konsekrationsworte nur hauchend zu
sprechen. Er zieht die Praxis der englischen Kirche vor, dagegen
fordert er energisch das Recht, die konsekrierten Elemente in der
Kirche zur Verehrung aufzubewahren. Die Übung, das Sakrament
auszustellen und damit den Segen zu spenden, wie das bereits
vorkomme, hält er nicht für unbedenklich. Soweit möchte er nicht
gehen. Auffallend ist die Begründung seines Standpunktes. Er hält
weder theologische Feststellungen noch die Übungen früherer Zeiten
für entscheidend, sondern ist der Meinung : « In dieser Sache müssen
wir uns von dem leiten lassen, wozu uns die Liebe zu unserm Herrn
anregt und was uns die Gefühle der Frömmigkeit eingeben.» Das
•st natürlich ein ganz neuer Gesichtspunkt, der mit den Traditionen



— 308 —

der anglikanischen Kirche kaum vereinbar ist. Dass es sich übrigens
nicht um bloss theoretische Auseinandersetzungen handelt, beweist
eine Klage, die gegen den Pfarrer von Ploxton beim Bischof von
London erhoben wurde, weil dieser Geistliche eine regelrechte Fron-
leichnahmsprozession um die Kirche herum veranstaltet hatte. Der
Bischof erklärte dem Pfarrer, da er sich durch sein Vorgehen von
den Kirchen ausscheide, die in kanonischer Beziehung zum Bischof
stehen, könne er die von ihm pastorierte Gemeinde nicht mehr
besuchen, ihr auch keine Hülfsgeistlichen senden und keinem andern
Bischof gestatten, ihm amtliche Dienste zu leisten.

Ernstlich wird auch die Einführung des Rosenkranzgebetes in
der anglikanischen Kirche besprochen. In der oben erwähnten
< Church Quarterly Review » wird auf S. 286 ff. der Vorschlag
gemacht, in der anglikanischen Kirche das Rosenkranzbeten allgemein
einzuführen. Das fromme Gemüt bedürfe einer neuen Form der
religiösen Betätigung. Diesem Verlangen komme der Rosenkranz
am besten entgegen. Am Ende des 17. und am Anfang des
18. Jahrhunderts sei in England der Methodismus, in Frankreich
der Herzjesukult aus analogen Gründen entstanden.

Allein gerade die genannte Zeitschrift, die sonst allen
Richtungen ihre Spalten öffnet, glaubt, die romanisierende Partei gehe
so weit, dass es notwendig geworden sei, ihr ernstlich Halt zu
gebieten. Unter den zu verbietenden Dingen macht sie namhaft die
eucharistischen Andachten, die nicht direkt mit der Kommunionfeier

in Verbindung stehen, die öffentliche Anrufung der Heiligen,
die Verehrung von Marienbildern in der Form beständig brennender
Kerzen, die Feste der Himmelfahrt und der unbefleckten Empfängnis
Marias, die Einfügung von (römischen) Zusätzen in der anglikanischen
Liturgie, das unhörbare (hauchende) Lesen des Kanons der
Messliturgie, die strenge Verpflichtung zum nüchternen Empfang der
heiligen Kommunion. Diese Dinge scheinen schon in weiten Kreisen
der anglikanischen Kirche in Übung zu sein.

Die protestantisch - bischöfliche Kirche der Vereinigten
Staaten. — In St. Louis wurde im Oktober 1916 die Generalsynode
der amerikanisch-bischöflichen Kirche, die alle drei Jahre zusammentritt,

abgehalten. Die beiden Kammern bilden das aus den Bischöfen

zusammengesetzte Oberhaus und das Unterhaus, in das jede Diözese

je vier Geistliche und Laien abordnet. Zur Eröffnung der Synode
äusserte sich die «Living Church», dass die amerikanisch-bischöfliche

Kirche die offizielle Neutralität der amerikanischen Nation
beobachte. Es sei nicht der Kirche Aufgabe, über die Völker zu

Gericht zu sitzen, nach welcher Richtung die Sympathien ihrer
Angehörigen auch gehen mögen, vielmehr müsse sie darauf ten-



— 309 —

dieren, mit allen Völkern freundschaftliche Beziehungen zu
unterhalten nicht nur scheinbar, sondern tatsächlich, selbst mit solchen,
die nach der Meinung die grösste Schuld am Kriege tragen. Das
sei nötig, um später wieder internationale Beziehungen anknüpfen
zu können. Die Neutralität bestehe darin, zu helfen, wo es

notwendig sei. Die Amerikaner seien auf nichts so stolz als auf die
Tatsache, dass sie die Türen all ihrer europäischen Kirchen allen
offen halten und ihre Hülfe auf alle ausdehnen, ohne zu untersuchen,
wer im Recht und wer im Unrecht sei.

Die Kirche zählt gegenwärtig ausser den organisierten Missionsbezirken

68 selbständige Diözesen, die wieder ihre eigenen Synoden
haben und sich selbst erhalten. Die Zahl der Geistlichen beträgt
5750, die der Kommunikanten 1,080,000 und die der Anhänger
4 Millionen, darunter einige tausend Neger. Die Diözesanabge-
ordneten waren fast vollzählig erschienen. Namentlich war jede
Diözese mit der ihr zustehenden Zahl von vier Geistlichen vertreten,
so dass im Plause der Abgeordneten allein schon die geistliche
Vertretung der selbständigen Diözesen aus 272 Mitgliedern bestand.
Auch die Laien, ebenfalls vier aus jeder Diözese, waren fast
vollzählig erschienen. Dazu kamen die Repräsentanten der organisierten
und bereits auch unter bischöflicher Leitung stehenden Missionsbezirke,

so dass das Haus der Abgeordneten ungefähr 600
Mitglieder zählte. Die Zahl der Bischöfe, die im Hause der Bischöfe
Sitz und Stimme haben, beträgt gegenwärtig 119; davon waren
106 zur Synode erschienen. Als Gast war auch der altkatholische
Bischof Hodur eingeladen. Er nahm schon an dem feierlichen
Eröffnungsgottesdien:t teil. Im ganzen zählt der Episkopat der
bischöflichen Kirche gegenwärtig 122 Mitglieder.

Anlässlich der Generalsynode feierte der Präsident des Hauses
der Bischöfe, D. S. Tuttlc, Bischof von St. Louis, sein fünfzigjähriges
Bischofsjubiläum. Er war erst dreissig Jahre alt, als er 1866 zum
Missionsbischof erwählt wurde. Zu seinem Missionsgebiet gehörte
Utah, das Land der Mormonen. Nach zwanzigjähriger bischöflicher
Wirksamkeit wurde er zum Bischof der Diözese Missouri gewählt,
deren Seelenzahl unter seiner Verwaltung so wuchs, dass sie geteilt
werden musste. Präsident des Hauses der Bischöfe ist er nicht auf
Grund einer Wahl, sondern gemäss der Kirchenverlassung als
dienstältestes Mitglied des Episkopats. Aber er betrachtet auch dieses
Amt immer noch nicht lediglich als einen Ehrenposten, sondern
leistet trotz seiner 80 Jahre die bezügliche, nicht geringe Arbeit.
So hat er beim Eröffnungsgottesdienst der Generalsynode die Predigt
gehalten. In den drei Jahren von einer Generalkonvention zur andern
hat er in Verbindung mit den betreffenden Kommissionen die An-



— 310 —

gelegenheiten zu erledigen, die die ganze Kirche angehen. Ausserdem

ist er eben immer noch Diözesanbischof.
Auch auf dieser Generalsynode zeigte es sich wieder, wie

sorgfaltig die bischöfliche Kirche darauf bedacht ist, die innere Einheit
zu erhalten. So darf ohne Genehmigung dieser obersten Repräsentation

der Kirche am offiziellen Gebetbuch nicht die geringste
Änderung vorgenommen werden. Es sind jeweilen sehr viel Geschäfte zu
erledigen. Eine Beschlussfassung wird dadurch erschwert, dass die
beiden Kammern getrennt verhandeln und doch zur Gültigkeit eines
Beschlusses nicht nur die Zustimmung beider Häuser nötig ist,
sondern im Plause der Abgeordneten die Stimmen der Laien und
Geistlichen besonders gezählt werden und die Stimmabgabe der

Vertretung einer Diözese nur dann in Betracht kommt, wenn der
betreffende Antrag sowohl die Mehrheit der Geistlichen wie der
Laien auf sich vereinigt. So ist nicht gut eine Überstürzung denkbar.

Mit manchem Geschäft gelangte man diesmal nur so weit,
dass eine Kommission eingesetzt wurde, die für die nächste Generalsynode

in drei Jahren Bericht und Antrag vorzubereiten hat. Aus
den Verhandlungen ist folgendes zu erwähnen.

Grosse Diözesen sollen Suffraganbischöfe erhalten, die mit der

Leitung bestimmter Bezirke betraut werden. Doch sollen die
Suffraganbischöfe im Hause der Bischöfe nicht stimmberechtigt sein.
Seit langer Zeit wurde die Frage erörtet, ob die Neger in einer
eigenen Diözese mit eigenem Bischof vereinigt werden sollen. Sie
wurde nun so entschieden, dass keine Diözese errichtet, wohl aber
in den schon bestehenden Diözesen für die Neger besondere
Suffraganbischöfe gewählt werden sollen. Der Antrag, Frauen als

Deputierte in die Generalsynode abzuordnen, wurde zurückgewiesen,
ebenso der andere, dass die Diözesen in der Synode proportional
vertreten sein sollen. Den Juden, die zur Kirche übertreten, wurde
erlaubt, ihre nationalen Feste weiterfeiern zu dürfen. Es wurde ein

ständiges Press- und Schriftenkomitee gewählt. Das offizielle Gebet
soll ins Italienische übersetzt werden. Provisorisch wurde ein neues
Gesangbuch eingeführt, das neben dem bisherigen gebraucht werden
kann. Zur Förderung des Friedens und der internationalen Freundschaft

unter den Völkern wurden besondere Kommissionen bestellt.
Über das Missionswesen, Erziehungsfragen und soziale Angelegenheiten

wurden verschiedene wichtige Beschlüsse gefasst.
Nach der Republik Liberia in Afrika und das dortige

französische Gebiet wird eine Kommission gesandt, die die kirchliche
Organisation zu regeln hat. Das Haus der Bischöfe erhält die
Vollmacht, die kirchliche Jurisdiktion über Zentralamerika zu
übernehmen, sobald die Kirche Englands, wie das in Aussicht steht,
ihre dortigen Bischöfe und Geistlichen zurückzieht. Mit der Aus-



— 311 —

Zahlung von Pensionen an Geistliche der bischöflichen Kirche darf
begonnen werden, sobald der Pensionsfonds auf die Summe von
fünf Millionen Dollars gestiegen ist. Diese Summe ist seither
erreicht worden.

Die Versammlung tagte im Zeichen der Einigkeit, was um so
bemerkenswerter ist, weil die bischöfliche Kirche in letzter Zeit
eine schwere Krisis durchgemacht hatte. Die Geister waren wegen
der Missionsfrage aufeinandergeplatzt. Hervorragende Bischöfe hatten
den Plan, in Gebieten der römischen Kirche Südamerikas Mission
zu treiben, abgelehnt, während von anderer Seite betont wurde,
die römische Kirche liege dort so darnieder, dass eine Mission
gerechtfertigt sei. Die Gegensätze scheinen nun überwunden zu sein,
die betreffenden Bischöfe Hessen sich wieder in den Ausschuss für
Missionswesen, aus dem sie ausgetreten waren, wählen. Wir haben

von dieser Versammlung etwas ausführlicher berichtet, weil nach
dem Urteil des Herrn Bischofs Dr. E. Pierzog auf der Synode der
schweizerischen Christkatholiken in Möhlin die bischöfliche Kirche
den Christkatholiken so nahe steht, « dass ich keinen prinzipiell
wichtigen Scheidungsgrund namhaft zu machen wusste».

The federal Council of the Churches of Christ in America.
— P"ür Annäherungsversuche und Unionsbestrebungen der christlichen

Kirchen bietet Amerika infolge der grossen kirchlichen
Zersplitterung günstigen Boden. Die Weltkonferenz strebt eine
dogmatisch-kirchliche Union an. Das Bundeskonzil der christlichen
Kirchen von Amerika beschränkt sich darauf, die Kirchen — es

handelt sich bloss um solche protestantischer Richtung — auf dem

praktischen Gebiet der kirchlichen und sozialen Tätigkeit zur
einheitlichen Zusammenarbeit einander näher zu bringen. Im Laufe
des 19. Jahrhunderts bildeten sich in den Vereinigten Staaten grosse
interkonfessionelle Verbände zur Lösung kirchlicher Aufgaben, wie
Gesellschaften für Mission, Bibel- und Traktatverbreitung, Sonntagsschule,

Sonntagsheiligung, Christlicher Vereine junger Männer und
Jungfrauen u. a. m. Um alle diese Organisationen kümmerten sich
die kirchlichen Behörden gar nicht, erst nach und nach nahmen
einzelne einen mehr oder weniger offiziellen Charakter an. So
entstand aus den Ausschüssen für inländische Mission das Konzil für
inländische Mission (the Home Missions Council), die Konferenz
des Nordens für ausländische Mission, das Konzil für Sonntagsschulen

protestantischer Gemeinschaften. Auf diesen und ähnlichen
Konzilien und Konferenzen sind die einzelnen Gesellschaften offiziell
vertreten, aber unabhängig von den kirchlichen Behörden. Die
föderative Bewegung unter den verschiedenen Konfessionen hat in
lokalen Gemeinschaften ihren Anfang genommen. Die erste Fö-



— 312 —

deration von Kirchen trat 1895 hi New York, eine zweite 1902 in
Massachusetts ins Leben. Der Gedanke, eine ähnliche Verbindung unter
sich nahe stehenden Kirchen überhaupt ins Leben zu rufen, lag auf
der Hand, praktisch durchgeführt wurde er aber erst im Jahre 1905,
als das Bundeskonzil der christlichen Kirchen von Amerika (the
federal Council of the Churches of Christ) gegründet wurde. Es
wurde eine Konstitution angenommen, die im Jahre 1908 ihre
Ergänzung erhielt. Dreissig verschiedene protestantische Gemeinschaften

schlössen sich dem Bunde an, der, im Gegensatz zu andern
interkonfessionellen Organisationen, offiziellen Charakter hat, in dem
die Kirchen durch Delegierte auf dem Konzil vertreten sind. Eine
Ausnahme macht bloss die protestantisch-bischöfliche Kirche, die
nicht offiziell, sondern durch eine Kommission vertreten ist. Ihre
Vertreter haben aber auf dem Konzil dieselben Rechte wie
diejenigen der andern Gemeinschaften. Der Bund hat keinen
dogmatischen Charakter. Die einzig bindende Norm ist der Glaube
an Jesus Christus, den göttlichen Herrn und Erlöser. Als Zweck
der Verbindung nennt die Konstitution, die Gemeinschaft und katholische

Einheit der christlichen Kirchen zu bekunden, die christlichen
Gemeinschaften Amerikas zu gemeinsamem Dienst für Christus und
die Welt anzuleiten, hingebende Gemeinschaft und gegenseitige
Beratung in den Fragen geistiger und religiöser Tätigkeit zu fördern,
den Kirchen grösseren Einfluss in sozialen und moralischen
Angelegenheiten des Landes zu sichern, die Organisation lokaler Zweige
des Bundeskonzils zu fördern. Das Bundeskonzil besitzt keine
Autorität über die Kirchen in dogmatischer oder kirchlicher Beziehung,
sondern beschränkt sich darauf, anregend und beratend in solchen
Angelegenheiten zu wirken, die für alle Kirchen von gemeinsamem
Interesse sind. Jede Kirche hat einen Delegierten und wählt auf
je 50,000 Kommunikanten einen solchen. Ihre Gesamtzahl beträgt
rund 400, die alle vier Jahre sich versammeln. An der Spitze steht
das Exekutivkomitee, das aus 90 Mitgliedern besteht. Die laufenden

Geschäfte besorgt das Administrativkomitee, das monatlich
zusammenkommt. Die eigentliche praktische Arbeit wird durch die
Kommissionen erledigt, die ein sprechendes Bild des Tätigkeitsgebietes

des Bundeskonzils geben. Solche bestehen für föderative
Bewegungen, Landes- und lokale Verbände, ausländische Mission,
inländische Mission, christliches Erziehungswesen, sozialen Dienst,
Evangelisation, Familienleben, Sonntagsheiligung, Temperenz, Frieden

und Schiedsgericht und öffentliches Leben. Ausserdem wurden
Spezialkomitees gewählt, wie für soziale Studien in den theologischen
Seminarien, die Interessen der farbigen Rasse, Beziehungen mit
Japan, amerikanisches Friedenszentenarium, religiöse Tätigkeit an
der Panama-Pacific-Ausstellung. Das Konzil inländischer Mission,



— 313 —

dem die verschiedenen Missionsgesellschaften und Ausschüsse
angehören, arbeitet mit dem Bundeskonzil zusammen. Die Kommission
für föderative Bewegungen umfasst Vertreter der interkonfessionellen
Organisationen, wie der internationalen Sonntagsschulegesellschaft,
der amerikanischen Sonntagsschule Union, des Sonntagsschulkonzils
der protestantischen Gemeinschaften, des internationalen Komitees
des christlichen Vereins junger Männer, des nationalen Ausschusses
der christlichen Töchtervereine, der Gesellschaft für entschiedenes

Christentum, der Epworth Liga, der Baptisten Jungmännerunion,
der Bruderschaft St. Andreas, der Bruderschaft St. Andreas und
Philipp, der kirchlichen Bruderschaft, der Bibelstundenbewegung
für Erwachsene, der Laienmissionsbewegung, des Konzils inländischer

Mission und des Frauenkonzils inländischer Missionen. Diese
Kommission hat den Zweck, verwandte christliche Organisationen
in kooperative Beziehungen zu einander und zu dem Bundeskonzil
zu bringen und sie anregend zu beeinflussen. Das Bundeskonzil
unterstützt natürlich auch die grossen internationalen kirchlichen
Bestrebungen der Welt. Es war vertreten auf der Friedenskonferenz
der Kirchen in Konstanz im Jahre 1914, wirkt bei der christlichen
Studentenbewegung der Welt mit wie beim Weltbund für
internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen. Anteil nahm es ferner

an der Edinburgher Missions-Weltkonferenz im Jahre 1910.
Zu Beginn des Krieges erliess es ein Manifest an die christlichen

Kirchen Amerikas mit der Aufforderung zu striktester Neutralität,
und als das Land selbst in Kriegszustand trat, veröffentlichte eine

grosse Versammlung, die im Mai in Washington abgehalten worden

war, eine Botschaft mit Richtlinien des Verhaltens der amerikanischen
Christen. Sie ist von massvollem Ernst getragen. Eine wichtige
Kommission ist die für kirchliche und soziale Arbeit (Commission
on the church and service). Sie lässt sich in ihrer Tätigkeit von
folgenden Grundsätzen leiten :

Die christlichen Kirchen des Bundeskonzils anerkennen ohne
Vorbehalt die höchste Auktorität Jesu Christi. Christi Aufgabe ist
nicht nur die menschliche Gesellschaft zu verbessern, sondern sie

zu retten. Er ist mehr als nur der « Weltverbesserer », er ist der
Welterlöser. Die Kirche verliert an Bedeutung hinsichtlich ihres höheren
Zieles, wenn sie sich Bedingungen machen lässt und ihren Charakter
vergisst ; wenn sie das Elend mildert, die Sünde aber nicht kennt, für
Gerechtigkeit eintritt, aber die Macht der Verzeihung nicht richtig
bewertet. Die Tore der Kirche öffnen sich auf der allgemeinen Schwelle
des Lebens; sie sollten niemals geschlossen werden. Ihre Fenster
sollen gegen den Himmel offen sein und ihr Licht darf niemals
verfinstert werden. Niemals sind die Nachteile der Zersplitterung der
Kirche deutlicher zutage getreten als im Augenblick, da der Ruf



— 314 —

nach einem gemeinsamen Vorgehen oder nach gemeinsamen
Schlussfolgerungen zur Lösung der Probleme, welche die moderne
Industrie bietet, laut geworden ist. Die Kirche tritt für die
gegenwärtige soziale Ordnung nur insoweit ein, als sie mit den Grundsätzen,
die Jesus Christus niedergelegt hat, übereinstimmt. Wir anerkennen
die sehr verwickelten Verhältnisse der geschäftlichen Pflichten, welche
sowohl den Arbeitgeber als den Arbeitnehmer, das Volk uud die

Regierung, den Armen und Reichen betreffen und die in allem Ernste
gegenseitige Toleranz, Geduld und Vertrauen raten ; wir verteidigen
das Unrecht, das an höherer Stelle oder durch das Gesetz begangen
wird, nicht, noch entschuldigen wir es, noch wollen wir die ethischen
Grundsätze der Bibel den Anforderungen des Handels oder der
Gesetzesbücher oder dem verwickelten industriellen System anpassen.
Alle unsere Probleme, oder wenigstens die meisten, beziehen sich auf
das wichtigste aller Probleme, das der Industrie. Wir verkennen
dessen verworrene ethische Seite durchaus nicht, ebensowenig die
Schwierigkeit, einen Weg zu finden, um das soziale Unrecht wieder
gut zu machen. Dies alles soll uns aber nicht in unserm Glauben
wankend machen, dass die Bibel, welche von den christlichen Kirchen
in Amerika gepredigt wird, ihrer Aufgabe gewachsen sei. Die
christliche Kirche hat bis zur Stunde eine dreifache Aufgabe, sie ist
das Gewissen, der Dolmetscher und der Führer aller sozialen

Bewegungen. Der Gesichtspunkt, nach welchem sie sich richtet, kommt
von oben ; sie nähert sich dem Geistesleben und leitet es dem geistigen
Endpunkte zu. Zwei Dinge muss die Kirche sich erobern : die geistige
Autorität und die menschliche Sympathie. Mag auch die menschliche
Sympathie noch so warm und leidenschaftlich sein, so wird sie ohne die
geistige Autorität wenig mehr tun können, als mit schwacher und
zitternder Hand auf das Elend hinzuweisen. Wenn sie aber auf der andern
Seite eine günstige Autorität ohne die entsprechende menschliche
Sympathie für sich beansprucht, dann würde sie, wie unser Meister
es zu sagen pflegte, ein Grab werden, das mit menschlichen Gebeinen
angefüllt ist.

Von dem Bundeskonzil sind in Chicago am 9. Dezember 1912
folgende Grundsätze angenommen worden.

Die Kirchen müssen eintreten : 1. Für gleiche Rechte und gleiche
Gerechtigkeit für alle Menschen in allen Lebenslagen ; 2. für den
Schutz der Familie, und zwar durch Keuschheit, durch Vereinheitlichung

der Ehescheidungsgesetze, durch Regelung der Eheschliessungen

und durch richtiges Familienleben; 3. für möglichste
Ausbildung aller Kinder, hauptsächlich für richtige Erziehung und
Erholung; 4. für die Abschaffung der Kinderarbeit; 5. für Regelung

der Arbeitsbedingungen der Frauen zur Sicherung der
physischen und moralischen Gesundheit der Gesellschaft; 6. für die



— 315 —

Verminderung und Verhinderung der Armut; 7. für den Schutz des

Individuums und der Gesellschaft gegen den sozialen, ökonomischen
und moralischen Schaden, der durch den Handel mit geistigen
Getränken verursacht wird; 8. für die Sorge für die Gesundheit;
9. für den Schutz des Arbeiters gegen gefährliche Maschinerie, gegen
Berufskrankheiten und Sterblichkeit; 10. für das Recht eines jeden
Menschen auf regelmässigen Verdienst zum Lebensunterhalt, für
den Schutz dieses Rechtes gegen jede Vergewaltigung und für den
Schutz des Arbeiters gegen erzwungene Arbeitslosigkeit; II. für eine

angemessene Altersversorgung der Arbeiter und der durch Unglücksfall

arbeitsunfähig Gewordenen ; 12. für das Organisationsrecht sowohl
der Arbeitgeber als der Arbeiter und für Schiedsgerichte zur Lösung
von Konflikten; 13. für einen Ruhetag in der Woche; 14. für eine

graduelle und vernünftige Herabsetzung der Arbeitsstunden und für
eine entsprechende Erholung als eine der ersten Lebensbedingungen ;

15. für einen Minimalgehalt in jeder Industrie und für einen Maximalgehalt,

den jede Industrie gewähren kann; 16. für neue Anstrengungen,
die christlichen Grundsätze über Erwerb und Gebrauch des Eigentums
anzuwenden, und für eine äusserst gerechte Verteilung der Erzeugnisse

der Industrie.

Wir lassen hier nun noch die kirchliche Statistik des Jahres

1915 der Kirchen, die sich dem Bundeskonzil angeschlossen haben,
folgen, wie sie das Jahrbuch auf S. 109 wiedergibt:

Gemeinschaften Geistliche Kirchen Kommunikanten

Baptisten des Nordens 8,290 9,575 15252,633
Freie Baptisten 805 1,1 II 65,440
Nationale Baptistenkonvention 13,808 16,842 2,018,868
Sabbath-Baptisten 98 76 8,146
Christliche Kirche 1,156 1,335 108,488
Kongregationalisten 5,923 6,108 771,362

Jünger Christi (Disciples of Christ) 6,161 8,494 1,363,163
Evangelische Gesellschaft (Ev. Association) 1,036 1,626 118,620
Vereinigte Evangelische (United Ev.) 528 975 86,635
Auäker (Friends) 1,315 775 98,356
Deutschevangelische Synode 1,085 1,378 264,097
Lutherische Generalsynode 1,426 1,830 356,072
Mennoniten Generalkonferen/. 172 112 12,797
Bischöfliche Methodisten 18,813 28,428 3,657,594
Bischöfliche Methodisten Süden 7,203 16,787 2,072,035
Afrikanische Bischöfliche Methodisten 5,000 6,000 620,000
Afrikanische Bischöfliche Methodisten Zion 3,552 3,l8o 568,608
Farbige Bischöfliche Methodisten 3,072 3,196 240,798
Protestantische Methodisten 1,410 2,400 201,110
Mährische Brüder 145 126 20,146
Presbyterianer in U. S. A 9,560 9,881 1,495,157
Presbyterianer in U. S. Süden 1,850 3,438 332,339
Vereinigte Presbyterianer 1,151 1,136 153,651



— 316

Gemeinschaften

Welsche Presbyterianer
Reformierte Presbyterianer
Protestantische Bischöfliche Kirche
Reformierte Kirche Amerikas
Reformierte Kirche U. S

Reformierte Bischöfliche Kirche U. S.

Vereinigte Brüder

Total

Geistliche Kirchen Kommunikanten

Si 141 14,877
16 17 3,3oo

5,538 8,061 1,040,896
750 718 1,126,847

i,2i3 i,759 320,459
83 80 10,800

i,875 3,5o7 339,2! 5

lo3,H3 139,091 17,742,509

Alle Fäden dieser mächtigen Organisation laufen beim Generalsekretär

zusammen, mit Sitz in New York. Die Literatur des Bundeskonzils

ist umfangreich. Unter der Bibliographie dieses und des
nächsten Heftes ist einiges angegeben.

Adolf KURV.


	Kirchliche Chronik

