
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


100

KIRCHLICHE CHRONIK.

Kundgebungen des Papstes zur Union. — Benedikt XV. hat
sich zur Unionsfrage durch die Genehmigung von zwei Gebeten,
die er mit Ablässen versehen hat, geäussert. Das eine dieser Gebete
soll dazu dienen, die morgenländischen Kirchen für das römische
Papsttum zu gewinnen. Es wird mit einem feierlichen Erlass vom
15. April IQ16 eingeleitet. Darin wird gesagt: Es sei sehr zu
wünschen, dass die von Rom Getrennten endlich ihren Sinn änderten
und «zurückkehrten». Diesen Wunsch hätten die Päpste
insbesondere dem « orientalischen Schisma» gegenüber von jeher auf
alle mögliche Weise kundgegeben : sie hätten nichts unterlassen,
um die vielen und edlen christlichen Völker des Morgenlandes zu
bewegen, « den alten Glauben, von dem sie elendiglich abgefallen
sind, wieder mit einem Herzen und einer Seele zu bekennen».
Demgemäss erklärt Benedikt XV.: «Wir genehmigen das
nachfolgende Gebet, das darauf hinzielt, dass die christlichen Völker
des Orients mit der römischen Kirche wieder einen Schafstall
bilden und von einem Hirten regiert werden.» Zudem habe er
nach Anhörung der Generalinquisitoren der heiligen römischen
Kirche « mit grösster Bereitwilligkeit das Gebet mit den himmlischen
Gnadenschätzen der Kirche, als deren Verwalter Uns der Allerhöchste
auserwählt hat, bereichert». Diese Gnadenschätze bestehen, wie
dann weiter ausgeführt wird, zunächst darin, dass überall auf der
Welt die Gläubigen, die das Gebet einen Monat lang täglich einmal
sprechen und an einem beliebigen Tage des betreffenden Monates
beichten und kommunizieren und in einer Kirche nach der Meinung
des Papstes beten, einen vollkommenen Ablass erhalten. Der Papst
stellt diesen Gewinn mit den Worten in Aussicht: «Wir bewilligen
und schenken — den Betreffenden unter den genannten Bedingungen —
barmherzig vollkommene Vergebung und Nachlassung aller ihrer
Sünden.» Man bekommt jedoch schon einen gewissen Lohn, wenn
man das Gebet auch nur an einem Tage mit reumütigem Flerzen
spricht. Dafür erteilt der Papst einen Ablass von dreihundert Tagen.
Was damit gemeint ist, sagt er mit anerkennenswerter Bestimmtheit



— 101

mit den Worten: «Wir lassen ihnen von den auferlegten oder
sonstwie verwirkten Bussen dreihundert Tage nach. » Diese Ablässe
können von den Empfängern auch den armen Seelen im Fegfeuer
geschenkt werden. Schliesslich wird erklärt, dass dieser Erlass
ewige Gültigkeit habe. Der Wortlaut des Gebetes wird in italienischer

Sprache mitgeteilt und darf nicht geändert werden. Doch kann
man die Ablässe auch dann gewinnen, wenn man das Gebet nach
einer genauen wörtlichen Übersetzung spricht. Wir geben hier die
Übersetzung nach dem Berner «Katholik» Nr. 29, 1916:

«Gebet für die Vereinigung der Christen des Orients
mit der römischen Kirche.

0 Herr, der Du die verschiedenen Nationen im Bekenntnis
Deines Namens vereinigt hast, wir bitten Dich für die christlichen
Völker des Orients. Sei eingedenk der erhabenen Stellung, die sie

in Deiner Kirche eingenommen haben. Wir bitten Dich, ihnen das

Verlangen einzuflössen, wieder zu dieser Stellung zu gelangen, um
mit uns einen einzigen Schafstall zu bilden unter der Aufsicht
eines und desselben Hirten. Mache, dass sie sich gemeinschaftlich
mit uns von den Lehren ihrer heiligen Kirchenlehrer, die auch
unsere Väter im Glauben sind, durchdringen lassen. Behüte uns
vor jedem Missgriff, der sie (noch mehr) von uns entfernen könnte.
Möge der Geist der Eintracht und der Liebe, der das Zeichen Deiner
Gegenwart unter den Gläubigen ist, den Tag beschleunigen, an
welchem sich unsere Gebete mit den ihrigen vereinigen, damit
jedes Volk und jede Zunge anerkenne und verherrliche Jesum
Christum, Deinen Sohn, unsern Herrn. Amen.»

Mit dem zweiten Gebet berücksichtigt der Papst die ganze
von Rom unabhängige Christenheit. Es ist unterm 27. April 1916
erlassen und wird mit einem Dekret eingeleitet, in welchem es heisst:

«Da unser göttlicher Erlöser für die ganze Kirche, die er mit
seinem kostbaren Blute gegründet hat, als ersten Papst und
Vorsteher (Rectorem) den heiligen Petrus eingesetzt hat, so erachten
Wir, dass nichts ursprünglicher (antiquius) sei, als dass die Gläubigen
die Hilfe eben dieses Apostelfürstcn anflehen. Denn es dient
ebensowohl zur unversehrten Bewahrung des Glaubens wie auch zur
Förderung einer beständigen Verehrung der Kirche, unserer Mutter,
und der Liebe zu ihr, den Beistand dessen zu erlangen, der mit
glühender Seele Christum als den Sohn des lebendigen Gottes
bekannt hat und zum P'els und Fundament der Kirche selbst
eingesetzt worden ist. Wir haben darum das folgende Gebet mit
grossem Wohlgefallen aufgenommen und bereichern es gern mit
den himmlischen Gnadenschätzen, deren Verwaltung Uns der Aller-



— 102 —

höchste mit göttlichem Ratschluss anvertraut hat.» Einen
vollkommenen Ablass kann man — wenigstens bisher — mit dem
Gebet nicht erwerben ; wohl aber bekommen die Gläubigen auf dem

ganzen Erdkreis jedesmal, wenn sie das Gebet in italienischer
Sprache oder dann in wortgetreuer Übersetzung sprechen, für
dreihundert Tage einen Nachlass der verwirkten Kirchenbussen. Damit
das Gebet nicht beliebig geändert werden kann, ist davon eine
authentische Abschrift in das Protokoll der apostolischen Breven
aufgenommen worden. Der Erlass soll, wie ausdrücklich erklärt
wird, immerwährende Gültigkeit haben. Die Übersetzung des Gebetes
lautet :

< Gebet zum heiligen Apostel Petrus, dem ersten Papst.
O glorreicher heiliger Petrus, der Du zur Belohnung Deines

lebendigen und hochherzigen Glaubens, Deiner tiefen und
aufrichtigen Demut, Deiner glühenden Liebe von Jesus Christus
ausgezeichnet worden bist mit ganz besonderen (più singolari) Privilegien
und speziell mit der Flerrschaft (principato) über alle Apostel, mit
dem Primat über die ganze Kirche, zu deren Fels und Fundament
Du auch eingesetzt wurdest, erlange uns die Gnade eines lebendigen
Glaubens, der keine F^urcht hat, sich in seiner Integrität (nach
seinem ganzen Inhalt] und in seinen Äusserungen offen kundzutun
und allfällig eher Blut und Leben hinzugeben, als ihm jemals
untreu zu werden. Verschaffe uns eine wahre Anhänglichkeit an
unsere heilige Mutter die Kirche, mache, dass wir uns aufrichtig
und stets enge verbunden an den römischen Papst halten, den
Erben Deines Glaubens, Deiner Autorität, das einzige wahre sichtbare

Haupt der katholischen Kirche, die die geheimnisvolle Arche
ist, ausser der es kein Heil gibt. Mache, dass wir gelehrig und
unterwürfig ihre Lehren und Räte befolgen und alle ihre Gebote
beobachten, damit wir hier auf Erden sichern und ruhigen Frieden
haben und dereinst zur ewigen Seligkeit im Himmel gelangen können.
Amen.»

Der <'. Katholik » glossiert diese Gebete.

Es ist überflüssig, zu diesen selbstgerechten, stacheligen Gebeten
weitere Bemerkungen zu machen. Sie sind eben nur ein neuer
Beweis, dass für die päpstliche Kurie das sogenannte römische
Kirchenrecht wichtiger ist als das Evangelium Jesu Christi. Nun
erlauben wir uns, diejenigen Anglikaner, die es für verletzend und
ungerechtfertigt halten, einfach von der « römischen Kirche » zu reden,
in aller Bescheidenheit darauf aufmerksam zu machen, dass ihr
Zartgefühl der päpstlichen Anschauung keineswegs entspricht. Auch
Benedikt XV. redet einfach von der «Ecclesia Romana», «Chiesa
Romana»: diese ist die «Arche», ausserhalb welcher es kein Heil



— 103

gibt; wer mit ihr sich einigen will, hat sich dem römischen Papst
zu unterwerfen ; jeder andere Einigungsversuch ist eine Preisgebung
der « Integrität » des katholischen Glaubens. Die beiden Erlasse
sind im päpstlichen Amtsblatt vom 5. Mai 1916 in aller Form
promulgiert; an ihnen lässt sich also nichts mehr ändern. Wir
vermuten, dass sie durch die Publikationen der Zentralkommission
der «Weltkonferenz» veranlasst worden seien.

Die Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung. —
An der Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz am
15. Mai 1916 hat sich Bischof Dr. E. Flerzog in seinem Bericht
über das kirchlich-religiöse Leben eingehend mit der projektierten
Weltkonferenz befasst. Wir messen dieser Äusserung einen solchen
Wert bei, dass wir den Abschnitt wörtlich folgen lassen, obschon
er zum Teil Dinge enthält, die den Lesern der Zeitschrift bekannt
sind. Er lautet:

«Diesen Mitteilungen über die eigene Kirche möchte ich ein
kurzes Referat über eine Angelegenheit folgen lassen, die zwar in
erster Linie amerikanische Kirchen angeht, aber auch uns nahe
berührt, weil sie verwandte kirchliche Beziehungen betrifft und weil
die Beteiligung der altkatholischen Kirchen erwartet wird. Die
Bestrebungen nämlich, um die es sich handelt, haben wir eigentlich
schon auf der Synode von 1876 zu unsern eigenen gemacht. Unter
dem Präsidium von Professor Döllinger hatten in den Tagen vom
14. bis 16. September 1874 und vom 10. bis 16. August 1875 in Bonn
die denkwürdigen Unionskonferenzen stattgefunden. Auf diesen
Konferenzen war zum erstenmal seit einem Jahrtausend von
berufenen Vertretern der getrennten christlichen Kirchen des Morgen-
und Abendlandes ohne politische oder hierarchische Sonderabsichten
der ehrliche Versuch gemacht worden, sich zu verständigen. Wie
Döllinger im Einladungsschreiben erklärte, hatte die Konferenz
keineswegs den Zweck, « durch vieldeutige Phrasen, welche dann
jeder beliebig sich zurechtlegen könnte, eine scheinbare
Übereinstimmung zu erzielen » : sie wollte vielmehr « durch allseitige Prüfung
und Erörterung solche Thesen feststellen, welche die Substanz der
Bibellehre und der Väteriiberlieferung einfach undpräzis ausdrückten
und eben darum als Band und Unterpfand der erstrebten Gemeinschaft

dienen mögen». Doch war keine «Verschmelzung»
beabsichtigt und sollte keine « Beeinträchtigung nationalkirchlicher
und überhaupt überlieferter Eigetitümlichkeiten in Lehre, Verfassung
und Ritus* versucht werden.

Auf diese Konferenzen hat unsere Synode Bezug genommen,
als sie auf den Antrag des Flerrn Professors Michaud einmütig
erklärte, sie begrüsse « die Bestrebungen der altkatholischen Kirche



— 104 —

in Deutschland, eine Einigung mit der protestantischen, griechischen
und anglikanischen Kirche herbeizuführen », und werde selbst auch
nach Kräften für dieses Ziel einstehen. Unter dem Beirat meiner
Kollegen an der katholisch-theologischen Fakultät und anderer
kompetenter Persönlichkeiten suchte ich dann namentlich auch bei
Abfassung der Entwürfe zum offiziellen Gebetbuch und Katechismus
in Übereinstimmung mit den Resolutionen zu bleiben, zu denen
man auf den Bonner Unionskonferenzen gelangt war. Zu denen,
die von allem Anfang an für die kirchlichen Unionsbestrebungen
eintraten und der altkatholischen Sache bis zum Tode in jeder
Weise zu dienen suchten, gehörte auch der General Kirejew. Es

gereichte mir zu nicht geringer Genugtuung, dass er auf dem
internationalen Altkatholikenkongress in Luzern unter ausdrücklicher
Berufung auf unsern Katechismus — allerdings ein wenig optimistisch
— erklärte, seiner Ansicht nach sei in dogmatischer Hinsicht
erreicht, was zu erreichen sei. (Stenograph. Bericht, S. 132.) Auf
seinen Antrag wurde damals zur weitern Propagierung der
kirchlichen Unionsbestrebungen die «Internationale theologische
Zeitschrift» gegründet, die jetzt als «Internat, kirchl. Zeitschrift» in
ihrem 24. Jahrgange steht. Es ist nun einige Aussicht vorhanden,
dass die Zeitschrift wieder mehr als in den letzten Jahren ein Organ
werden könne, das namentlich auch kirchlichen Unionsbestrebungen
dient. Der Synode des Jahres 1914 habe ich von dem Beschlüsse
Kenntnis gegeben, mit welchem sich die alle drei Jahre zusammentretende

Generalsynode der bischöflichen Kirche Amerikas im
Oktober 1910 zu Cincinnati (Ohio) die Vorbereitung einer
«Weltkonferenz » vorgenommen hat, die den Zweck haben sollte, die

getrennten christlichen Kirchen in Sachen des Glaubens und der
Kirchenverfassung einander näher zu bringen. Die von der
altkatholischen Bischofskonferenz am 11. September 1913 eingesetzte
Kommission ist inzwischen von allen Vorgängen in Kenntnis gesetzt
worden, die auf das Unternehmen Bezug haben. Dieses hat schon
bisher eine Ausdehnung erlangt, die kaum jemand erwartet hätte.
Namentlich hat der Sekretär der von der bischöflichen Kirche
eingesetzten provisorischen Kommission, Robert H. Gardiner, in Gardiner
(Maine), eine erstaunliche und erfolgreiche Tätigkeit entfaltet. Ich
gedenke hier nur einer Versammlung, die in den Tagen vom 4. bis
6. Januar 1916 in Garden City (Long Island, New York) stattgefunden
hat. Beteiligt waren 16 kirchliche Gemeinschaften Nordamerikas.
Die Vertreter wohnten gemeinschaftlich in einem grossen Flotel.

um, auch abgesehen von den eigentlichen Sitzungen, Gelegenheit
zu persönlichen Besprechungen zu haben. Das 252 Seiten
umfassende Protokoll zeigt, wie man in der Sache vorzugehen
beabsichtigt. Während es sich in Bonn wesentlich um die nach alt-



105 -

kirchlichen Grundsätzen organisierten Kirchen des Morgen- und
Abendlandes handelte, wenden sich nun in Amerika den
Unionsbestrebungen solche Gemeinschaften zu, die ihre besondere kirchliche

Organisation auf die Reformation des 16. Jahrhunderts zurückführen

und zum Teil sogar ganz neuen Datums sind. Während der
Historiker Döllinger die feststehenden Formen der kirchlichen
Überlieferung einfach hinnehmen, aber in Übereinstimmung mit dem
ursprünglichen Christentum erklären wollte, ist—wenigstens bisherig

den amerikanischen Kommissionen von besondern kirchlichen
Lehren und Einrichtungen nur selten die Rede. Während die Bonner
Unionskonferenzen eine Verständigung in der Form gelehrter
theologischer Feststellung suchten, legt man in Amerika zunächst
grösseres Gewicht auf Herstellung brüderlicher Beziehung und
gemeinschaftlicher religiöser Übung zum Zwecke der Erbauung und
zur Förderung gegenseitiger Wertschätzung. Der gemeinschaftliche
Boden, auf dem die Freunde der neuen Unionsbestrebung stehen,
Hesse sich vielleicht am besten mit den Worten des Apostels
angeben : « Gott war in Christus und versöhnte die Welt mit sich
selber » (II. Kor. 5, 19). Sie laden alle zur Teilnahme ein, die Christus
als Gott und Erlöser (God and saviour) bekennen. Was man bisher
vernahm, erinnert einigermassen an die ursprüngliche apostolische
Predigt, für die es sich in erster Linie auch nicht allgemein um
scharf formulierte Lehren über Gott und göttliche Dinge und um
genau redigierte Grundsätze guter Lebensführung, sondern ganz
wesentlich um den Glauben an die gottmenschliche Würde Christi,
an den einen Mittler zwischen Gott und Menschen, an das Flaupt
der gläubigen Gemeinde, handeln konnte. Nur denkt man heute
natürlich nicht daran, diesen Glauben erst zu wecken, sondern man
setzt ihn als selbstverständlich voraus, sucht aber nun nach Mitteln
und Wegen, um das zerrissene «Band des F'riedens » wieder
herzustellen, das der Apostel beschreibt mit den Worten : « Ein Herr.
ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller» (Ephes. 4, 5/.
In einer Erklärung, die die erwähnte Versammlung formuliert hat,
wird der Standpunkt, auf den sich die vorgeschlagene Weltkonferenz
zu stellen habe, bezeichnet « als der Glaube der ganzen Kirche,
herstammend von Christus, sich stützend auf die Mensckzucrdung
Gottes (Incarnation) und erhalten von Zettalter zu Zeitalter durch
sein ihr (der Kirche) innewohnendes Leben, bis dass Er kommt*.
Man anerkannte, dass in diesem Unternehmen keine Kirche so
geeignet sei, die Führung zu übernehmen, wie die bischöfliche Kirche
der Vereinigten Staaten. Allein auch ihr wurde doch keine
massgebende Autorität zugeschrieben. Das wurde dadurch angedeutet,
dass jeder der sechs eigentlichen Sitzungen der Garden City-Konferenz
von dem Vertreter einer andern Kirche geleitet wurde. Flauptredner



- 106 —

-der vorletzten Sitzung war Dr. Roberts, ein angesehener Geistlicher
der presbyterianischen — wir würden sagen reformierten - - Kirche.
Dieser sprach sich ganz besonders hoffnungsvoll aus. Seit
Jahrhunderten sei die Sehnsucht nach einer Einigung der getrennten
Christenheit nie so lebendig gewesen wie in unsern Tagen. Schon
im Dezember 1908 hätten sich in Philadelphia 29 verschiedene
presbyterianische Gemeinschaften mit 17 Millionen Kommunikanten
zu einem Bunde vereinigt, der zur Grundlage einfach den Glauben
an die Gottheit Christi habe. Der Bund beteiligt sich an der
Weltkonferenz, weil auch diese vom nämlichen Grunddogma ausgehe,
sonst aber mannigfache Verschiedenheit zulasse. Die Umgestaltung
der menschlichen Gesellschaft durch die modernen Verkehrsmittel,
die Menschen und Völker miteinander in nahe Beziehung bringen
und freilich auch den heutigen Weltkrieg möglich gemacht haben,
sei für jede Weltanschauung, die heidnische wie die christliche, eine
«offene Türe», eine Möglichkeit und Aufforderung, nun sich
auszubreiten und sich Geltung zu verschaffen. Präsident der vierten
Sitzung war Dr. Alott, ein sehr hervorragender und auch auf dem

europäischen Kontinent rühmlichst bekannter Vertreter der bischöflich-
methodistischen Kirche, deren Zweige in den Vereinigten Staaten

gegen zwanzig Millionen Anhänger zählen. Die biscliófliche Kirche,
die uns so nahe steht, dass ich keinen prinzipiell wichtigen Scheidungs-
grund namhaft zu machen wusste, und von der diese ganze
Bewegung ausgegangen ist, war durch sechs Bischöfe, fünf geistliche
Theologen und vier Laien vertreten. Wir dürfen ihr vertrauensvoll
die Führung überlassen. Es ist nun die Einsetzung eines Zentralrates

in Aussicht genommen, in den die Kirchen, die sich am
Unternehmen beteiligen wollen, je ein Mitglied zu entsenden haben. Dieser
Rat soll Expertenkommissionen ernennen, die hingaben der
verschiedenen Kirchen entgegennehmen, die Vorlagen für die
Weltkonferenz vorbereiten und Zeit und Ort der Zusammenkunft
bestimmen. Verbindliche Beschlüsse kann aber auch die Weltkonferenz
nicht fassen, sondern es wird immer wieder Sache jeder einzelnen

Kirche sein, darüber zu entscheiden, welche Stellung sie zu den

allfälligen Beschlüssen einnehmen wolle. Auf jeden F'all sind diese

neuen Unionsbestrebungen ein bemerkenswertes Zeichen der Zeit;
über den zu erwartenden Erfolg wage ich nicht einmal eine

Vermutung zu äussern; er liegt in Gottes Fland.*

Der Krieg und die kirchlichen Beziehungen. — Die Ereignisse
des Weltkrieges machen sich in empfindlicher Weise in den
kirchlichen Beziehungen unter den Völkern geltend, die vor dem Kriege
vielfach sehr freundschaftlich geworden waren. Unüberbrückbar
scheint die Kluft zwischen dem belgisch-französischen und deutschen



107

Klerikalismus geworden zu sein. In weiter Ferne ist eine
Verständigung zwischen deutschen und französischen Protestanten. Auf
beiden Seiten arbeiten in beiden Bekenntnissen besondere Kommissionen

mit periodischen Blättern, Broschüren und Büchern, um von
kirchlichem und nationalem Standpunkt aus die Haltung des eigenen
Volkes und der Kirche zu rechtfertigen und um besonders die
Neutralen aufzuklären. Die erbitterte Polemik, die nichts weniger
als brüderlich ist, beschäftigt uns hier nicht. In England erfolgte
eine entschiedene Absage an den deutschen Protestantismus, und
im Bereich des letztern suchte man sich von jeder Engländerei im
kirchlichen Leben frei zu machen. Anderseits haben die politischen
Allianzen die Kirchen der alliierten Völker einander näher gebracht.
Als die Bulgaren in den Krieg eingriffen, wurde die Union der
bulgarischen Kirche mit Rom eifrig besprochen. Eine Flut von
Artikeln in Tagesblättern und Zeitschriften folgte, und allgemein
betrachtete man römischerseits die Union als eine selbstverständliche
Folge des politischen Bündnisses. Anderseits ist aber auch vor
einer Union aus rein politischen Gründen gewarnt worden. Eine
solche sei nur erwünscht, wenn das bulgarische Volk durch
langsame Missionsarbeit für die römische Kirche gewonnen werde. Ob
Verhandlungen über eine Union begonnen worden sind, ist nicht
bekannt geworden, ausgeschlossen ist es aber nicht, zumal da die
Diskussion ebenso rasch geschlossen wurde, wie sie eröffnet worden
war. Das Bündnis mit der Türkei hatte Urteile über den Islam aus
dem Munde deutscher Theologen (Troeltsch und Herrmann)
hervorgerufen, wie sie von christlicher Seite wohl noch nie gefällt worden
sind.

Es fehlt aber auch nicht an Stimmen versöhnender Natur. Die
* Christi. Welt» schrieb in Nr. 5, 1916: «Die internationalen
Beziehungen sind jetzt zerrissen. Wir aber haben die Hoffnung, dass

unsere Besten in der Christenheit, je mehr die Notwendigkeit des
Uebens die Völker wieder zusammenführt, die innere Nötigung haben
Werden, miteinander auch jenseits der engen Landesgrenzen in
•nnerer Gemeinschaft sich zusammenzufinden, das Gemeinsame, das
mehr ist als das Trennende, zu sehen und zu pflegen und Gott
gehorsam zu sein in den neuen Aufgaben, die uns werden. Der
christliche Gedanke in der Welt muss sich durchsetzen in einer
Einheit und Gemeinsamkeit der Gedanken und der Arbeit.» In
Nr. 9 desselben Blattes führte F. Curtius in einem Aufsatz « Englische
Kriegstheologie » aus : « Wenn wir als Christen die Hoffnung
festhalten, dass auf die gegenwärtige Verfinsterung ein neuer Tag der
Menschheitskultur folgen muss, so kann sich diese Hoffnung nur
auf den Bestand von religiösen Gedanken gründen, welcher die
Krise überstanden hat. Wer mit dieser Frage im Herzen die Mit-



-- 108 —

teilungen der «Eiche» liest, wird sie nicht ohne Stärkung seines
Vertrauens aus der Fland legen. Zunächst darf dies gesagt werden.
dass nirgends in den Äusserungen der englischen Christen (die in
der «Eiche» mitgeteilt sind Red.) eine feindselige Stimmung von
Volk zu Volk zu spüren ist. Die englischen Kirchen haben vor
dem Kriege in viel höherem Masse und mit viel grösserem Eifer
als die deutschen gegen den Kriegsgeist gearbeitet. Ihre Haltung
während des Krieges berechtigt zu der Erwartung, dass sie nach
dem Friedensschlüsse jene Arbeit wieder aufnehmen, und dass sie
den schon jetzt laut werdenden Stimmen, die nach dem Kriege der
Waffen einen Handelskrieg und eine feindselige Abschliessung gegen
Deutschland fordern, mit Nachdruck entgegentreten werden. Bei
dem Einfluss, den die Kirchen auf das öffentliche Leben Englands
haben, ist dieses Moment auch politisch nicht gleichgültig. » Weiter
wird gesagt : « Sollten wir nicht einstimmen in den Wunsch des
Rev. Canon J. H. B. Mastermann, dass der Ausgang dieses Krieges
in Europa eine religiöse Grundlage für die internationalen Beziehungen
schaffen möge?» Aus den Schriftstücken der «Eiche» müsse man
die ungerechten und verworrenen Urteile über Deutschland
ausscheiden: «Ist man zu dieser Scheidung nicht imstande, so tut
man natürlich besser, diese Schriftstücke ungelesen zu lassen. Aber
die Zukunft Europas wird uns die Pflicht auferlegen, für Frieden
und Gerechtigkeit unter den Völkern zu arbeiten auch in Gemeinschaft

mit denen, die über die Ursachen des gegenwärtigen Unheils
anders urteilen als wir.»

In den Kirchen der Vereinigten Staaten Amerikas beschäftigt man
sich ebenfalls mit den Beziehungen zu den Kirchen Europas und
ihrer künftigen Gestaltung. Im Auftrage des grossen Verbandes der
amerikanischen Kirchen, dem ausser der römischen alle bedeutenden
Gemeinschaften angehören (Federal Council of the Churches of Christ),
besuchte im zweiten Kriegsjahr Generalsekretär Dr. C. S. Macfarland die
Hauptstädte des alten Kontingents. Er hatte im Flaag, Berlin, Bern,
Paris und London wichtige und für die Zukunft bedeutungsvolle
Besprechungen mit den leitenden Geistern der christlichen Kirchen,
hervorragenden Persönlichkeiten und einflussreichen Publizisten. Seine
Beobachtungen legte er in einem vertraulichen und eingehenden
Berichte nieder. Der Ausschuss des Federal Council erachtet es

nicht für tunlich, alle gemachten Beobachtungen zu veröffentlichen.
Er erliess aber doch am I. April 1916 eine Kundgebung an die

Mitglieder des Verbandes über den Erfolg der Umfrage.
Wir lesen darin (vgl. « Goodwill» Nr. 3, 1916), dass der Hauptzweck

der Reise die Weiterführung der Beziehungen und die
Pflege aufrichtiger Freundschaft zwischen den amerikanischen Kirchen



— 109

und den Kirchen der kriegführenden Länder gewesen sei, um im
entscheidenden Augenblicke, d. h. im Augenblicke der Versöhnung
und des Wiederaufbaues, diesen helfend zur Seite stehen zu können.
Dr. Macfarjand habe überall offene Türen und willige Flerzen
gefunden, weil seine Mission eine rein geistige gewesen sei. « Die
Führer, mit denen er gesprochen, haben mehr oder weniger die
Überzeugung gehabt, dass die Kirchen es unterlassen haben, über
den Sturm des Augenblickes sich zu erheben, und dass sie nicht
in vollem Masse ihrer geistigen Sendung in der Welt
nachgekommen sind. Es ist der Hoffnung Ausdruck verliehen worden,
dass sie sich inmitten des Weltkrieges in höherer Atmosphäre
bewegen und den Völkern helfen sollen, den verlorenen Pfad
wiederzufinden. Es trat eine wachsende Erkenntnis der Pflicht zutage,
dass wir unsere Blicke auf den geistigen Aufbau richten müssen. »

Hei der freundlichen Aufnahme, die Dr. Macfarland in den
verschiedenen Ländern widerfahren, sei es ihm gelungen, gewisse Kontaktpunkte

zu schaffen, welche zu grossen Hoffnungen für die kommende
Zeit berechtigen. Man habe ihm nirgends Schwierigkeiten in den

Weg gelegt, und seine Mission habe durchweg den Charakter kirchlicher

Freundschaft bewahrt.

Die Unterredungen zeichneten sich durch Offenheit und
Warmherzigkeit aus, und obwohl die christlichen Brüder in keinerlei Weise
ihre politischen Ziele verheimlichten und in allem Ernste der
Gewissensüberzeugung der Gerechtigkeit ihrer Sache Ausdruck verliehen, sei

doch, trotz der herrschenden Verbitterung, der Wunsch nach
Versöhnung zutage getreten. — « Unsere christlichen Kirchen in allen
Ländern und hauptsächlich unsere eigene Kirche, die weniger
Entschuldigung hat, haben es bis jetzt unterlassen, an die grosse
Aufgabe, die vor ihnen steht, heranzutreten ; sie haben den Gesichtspunkt

ihrer distinktiven geistigen Mission verloren. » « Alle christlichen

Führer betonen, dass sie den Frieden in der Gerechtigkeit
suchen : aber ist es nicht Aufgabe der christlichen Kirchen, einen
Schritt diesem Ziele entgegen zu tun, ohne dabei ihre geistige
Mission noch ihren Versöhnungsgeist zu verlieren r »

«Die Kirchen der neutralen Staaten haben alle eine ohnmächtige
und unfruchtbare Neutralität angenommen und haben sich in unserm
eigenen Lande mit individuellen und begrenzten Kundgebungen
zufrieden gegeben, haben aber auch dabei ihre Aufgabe: die Welt
durch die Versöhnung der Menschen zu retten, ausser acht
gelassen.» Wohl gebe es im Leben der Völker wie im Leben des einzelnen
Menschen Augenblicke, in denen es für einen Fernstehenden
unangebracht erscheine, sich vorzudrängen, und doch dürfte menschliche
Hülfe, wenn sie in vornehmer Art und Weise angeboten, manche



— 110 --
Frage lösen helfen. « Wir können, ohne uns dem menschlichen
Gewissen aufzudrängen, Mittel und Wege finden, um zu überzeugen.
dass der Friede und die Gerechtigkeit durch die christlichen Kirchen
einander näher gebracht werden können. » Auch sagt der Bericht,
Dr. Macfarland habe im Laufe seiner Unterredungen mit den
verschiedenen Persönlichkeiten ein grosses Vertrauen zu den Christen
aller Länder gewonnen, indem er ihnen näher getreten sei. F>

glaube, class Missverständnisse eine nicht geringe Rolle in der
gegenwärtigen Entfremdung der christlichen Brüder aller Länder spielen.
Er glaube, dass trotz allem Misstrauen, das da oder dort herrschen
möge, die Völker doch einmal nach Amerika um Licht ausschauen

werden, und dass nichts im Wege stehe, das grosse Werk der
Versöhnung der christlichen Kirchen Europas durch die christlichen
Kirchen Amerikas durchzuführen. « Aus dem Berichte Dr. Mac-
farlands ersehen wir, dass die Zeit für irgendwelche politische
Intervention noch nicht gekommen ist ; wir ersehen aber auch, dass

wir uns für das grosse Werk der Aussöhnung und des Aufbaues
vorbereiten sollen. » Es sei zu empfehlen, dass die Hülfeleistungen
vervielfältigt werden, weil wir dadurch nicht nur einen grossen moralischen

Einfluss auf Europa gewinnen, sondern dadurch auch der
christlichen Pflicht Genüge geleistet werde. Es sei ferner angeregt
worden, dass der Federal Council mit den verschiedenen kirchlichen
Körperschaften in Verbindung treten solle, um Mithülfe und
Mitarbeit beim Aufbau zu finden und um im gegebenen Pralle

Vorbereitungen für eine Zusammenkunft der evangelischen Kirchen zu
treffen, wenn der dazu geeignete Zeitpunkt einmal gekommen sein
werde. Die Kundgebung schliesst mit einer Tagesordnung, die
folgendermassen lautet: «Indem der Federal Council ol the Churches
of Christ in Amerika über die Last der Leiden, unter welchen
unsere christlichen Brüder der verschiedenen jetzt im Kriegszustande
sich befindenden Völker Europas seufzen, tief ergriffen ist, wünscht
der Council, dass unsere europäischen Brüder wissen mögen, dass

wir mit ihnen mitfühlen und für sie beten, und dass es unser ernster
Wille sein wird, ihnen zu helfen, sobald ein Weg offen sein wird :

deshalb beschliessen wir: dass diese Angelegenheit unserer
Beziehungen zu den Kirchen Europas dem Administrative Committee
unterbreitet werden möge, mit der Vollmacht, diesen unser christliches

Mitgefühl und die Liebe der christlichen Kirchen Amerikas
zur Mitteilung zu bringen. »

Der Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. — Zu dem Bericht in der Chronik des i. Heftes 1916
dieser Zeitschrift ist nachzutragen, dass das internationale Komitee
des Bundes in den Tagen des 25.—27. August 1915 in Bern eine



— Ill —

Sitzung abgehalten hat, an der neben den Delegierten der neutralen
auch solche der kriegführenden Länder miteinander berieten. Dem
Weltbund wurde seine endgültige Organisation gegeben. Wir drucken
sie hier in der deutschen Fassung in extenso ab :

I. Der Zweck dieses Weltbundes wird durch folgende
Resolutionen der Konferenz in Konstanz vom 2. August 1914 bezeichnet:

1. Da die Anknüpfung in Pflege freundschaftlicher Beziehungen
zwischen den Völkern eine wesentlich christliche Aufgabe ist, sollen
die Kirchen in allen Ländern ihren Einfluss bei den Völkern,
Parlamenten und Regierungen geltend machen, um gute und
freundschaftliche Beziehungen zwischen den Nationen herbeizuführen, so,
wie sie im Wesen des Christentums liegen.

2. Da alle Kirchen ein gleiches Interesse an der Erhaltung
des Friedens in der Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen
allen Völkern der Erde haben, so ist ein Zusammenwirken derselben
wünschenswert.

3. Zu diesem Zweck sollen die Kirchen dadurch miteinander
in Verbindung gebracht werden, dass sich in jedem Lande ein
Komitee bildet, welches die verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften
derselben vertritt, während eine Zentralstelle die Verbindung unter
denselben herstellt.

II. Organisation. 1. Der Weltbund wird in jedem Lande durch
ein Landeskomitee (Constituent Council) vertreten, gebildet in
Übereinstimmung mit obiger dritten Resolution, das sich gemäss seinen
besondern Verhältnissen konstituiert und seine Geschäfte so besorgt,
wie es das für angemessen hält. Jedes Jahr sendet es spätestens
am 1. März einen Bericht über seine Tätigkeit an das internationale
Komitee. Dieses sammelt die Berichte und sendet sie in Verbindung
mit einem Bericht über seine eigene Tätigkeit gedruckt an alle
einzelnen Landeskomitee.

2. Das internationale Komitee besteht aus den Mitgliedern,
welche durch die Landeskomitee ernannt worden sind. Jedes
Mitglied ist für drei Jahre gewählt und kann immer wieder bestätigt
werden. Die Zahl der Mitglieder, die jedes Landeskomitee ernennen
kann, wird von Zeit zu Zeit durch das internationale Komitee
festgesetzt.

Das internationale Komitee kann neue Landeskomitee ins Leben
rufen und bestimmt die Zahl der Mitglieder, welche ein solches in
das internationale Komitee abordnen kann. Das internationale
Komitee behandelt alle Gegenstände, welche für den Weltbund von
Interesse sind, besorgt dessen Geschäfte und hält die Landeskomitee
lr> Verbindung untereinander und mit dem Fortschritt der Bewegung.



-- 112 —

Es kann eine allgemeine Konferenz des Weltbundes einberufen,
wann und so oft es dies für notwendig hält. Es wählt seine eigenen
Beamten, kann besondere Kommissionen ernennen und nach seinem

Gutdünken Mitglieder in dieselben abordnen.

III. Das Bureau. Das internationale Komitee errichtet und
unterhält ein Bureau mit den für die Führung der Geschäfte nötigen
Beamten.

IV. Diese Organisation kann abgeändert werden, entweder an
einer zu diesem Zweck einberufenen Konferenz der Landeskomitec
oder durch Anträge, die durch das internationale Komitee schriftlich

allen Landeskomitee zugestellt werden. Diese Anträge gelten
als angenommen, wenn drei Viertel der Landeskomitee schriftlich
ihre Zustimmung erklären.

Im Anschluss an diese Organisation wurde beschlossen: Bis
auf weiteres sind die Landeskomitee im internationalen Komitee
durch die folgende Zahl von Abgeordneten vertreten : Das
amerikanische Landeskomitee durch 13, das britische, französische, deutsche
durch je 8, das dänische, holländische, italienische, norwegische,
schwedische, schweizerische durch je 4 Mitglieder.

Jedes Landeskomitee ist berechtigt, für ausgetretene Mitglieder
neue zu wählen, sowie Stellvertreter für solche zu bezeichnen, die
am Besuch einer Versammlung behindert sind. Dr. Benjamin F.
ISattin wird seine Tätigkeit als internationaler Organisator des
Weltbundes weiter fortsetzen.

Über die Tätigkeit der einzelnen Landeskomitee ist in der
Zeitschrift der englischen Landesgruppe « Goodwill » das Wissenswerte

zu erfahren. Dass in den verschiedenen Ländern in kurzer
Zeit Landesgruppen und Komitee ins Leben gerufen werden konnten,
ist das Verdienst der organisatorischen Tätigkeit des Dr. Battin.
Mit grosser Energie wird für die Ziele des Weltbundes in den
Vereinigten Staaten von Nordamerika gewirkt. Flier arbeitet das
Komitee in Verbindung mit der Peace Church Union. In Garden
City, New York, wurde in den Tagen des 25.—27. April 1916 eine

grosse Versammlung der amerikanischen Landesgruppe abgehalten.
Das Landeskomitee besteht aus 250 Mitgliedern, Geistlichen,
Staatsmännern und hervorragenden Amerikanern, die 40 verschiedenen
kirchlichen Gemeinschaften angehören und im ganzen 23 Millionen
Christen vertreten. Über folgende Themata sind Vorträge gehalten
worden : Die Kirche und der neue Internationalismus, die Weltaufgabe

der Kirche, die Kirche und das orientalische Problem, die
Kirche und internationales Schiedsgericht, der Geist Christi in den
internationalen Beziehungen. Kurze Auszüge aus diesen Vorträgen
gibt eine Broschüre «The Church and Permanent Peace », die vom



- 113 —

Sekretariat, Rev. Frederick Lynch in New York, City 105 East 22nd

Street, bezogen werden kann. In den Beschlüssen wurde ein
Kongress der Kirchen der Welt in Aussicht genommen, der nach
Beendigung dieses Krieges zusammentreten und beraten soll, wie die
Kirchen helfen können, eine neue internationale Ordnung
(international order) zu schaffen, und der darauf dringen soll, dass die
Völker miteinander nach dem Grundsatz gegenseitiger Gerechtigkeit

und Offenheit verkehren. Die amerikanischen Kirchen wurden
aufgefordert, opferwillige Anstrengungen zu machen, um die leidenden

Völker Europas und Asiens ohne Rücksicht auf Rasse, Religion
und Nationalität zu unterstützen. Jede lokale Gemeinde wurde
eingeladen, eine Friedenskommission zu wählen, um die Arbeit des

Weltbundes zu unterstützen.
Auf der Versammlung der britischen Landesgruppe am 28. Juli

1916 wurde bekannt gegeben, dass ihr ungefähr 5000 Personen
angehören und dass die Zeitschrift « Goodwill » in einer Auflage
von 10,000 Exemplaren verschickt wird. Die Kundgebung über
die Stellung der Christen zum Krieg (vgl. I. K. Z. 1916, S. 106)
wurde in 45,000 Exemplaren verbreitet und wurde von 1700
Personen unterzeichnet.

In der Schweiz hat die Synode der protestantischen Kirche
des Kantons Zürich mit Beifall von der Existenz und der Arbeit
des Weltbundes Kenntnis genommen, und die Synode der
protestantischen Kirche des Kantons Bern hat am 16. November 1916
eine Resolution zugunsten der Friedensarbeit der Kirchen
angenommen.

Von den übrigen Landesgruppen ist zu erwähnen, dass die
holländische ein eigenes Organ «Internationales Christentum» herausgibt,

dass sich der dänischen im Jahre 1915 über 350 Geistliche
und Lehrer und der norwegischen 300 Geistliche angeschlossen
haben. In Deutschland, Frankreich, Italien sind Komitee tätig,
ohne dass die Organisation grössere Ausdehnung gefunden hätte.

Adolf KÜRY.

Intornst. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1817.


	Kirchliche Chronik

