Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 100 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Kundgebungen des Papstes zur Union. — Benedikt XV. hat
sich zur Unionsfrage durch die Genehmigung von zwei (webeten,
die er mit Ablidssen versehen hat, gedussert. Das eine dieser Gebete
soll dazu dienen, die morgenlandischen Kirchen fiir das romische
Papsttum zu gewinnen. Es wird mit einem feierlichen Erlass vom
15. April 1916 eingeleitet., Darin wird gesagt: Es sei sehr zu
wiinschen, dass die von Rom Getrennten endlich ihren Sinn dnderten
und czuriickkehrten ».  Diesen Wunsch hatten die Pipste insbe-
sondere dem «orientalischen Schisma» gegeniiber von jeher auf
alle mogliche Weise kundgegeben: sie hitten nichts unterlassen,
um die vielen und edlen christlichen Volker des Morgenlandes zu
bewegen, «den alten Glauben, von dem sie elendiglich abgefallen
sind, wieder mit einem Herzen und einer Seele zu bekennen».
Demgemadss erkldart Benedikt XV.: «Wir genehmigen das nach-
folgende Gebet, das darauf hinzielt, dass die christlichen Volker
des Orients mit der romischen Kirche wieder einen Schafstall
bilden und von einem Hirten regiert werden.» Zudem habe er
nach Anhorung der Generalinquisitoren der heiligen romischen
Kirche «mit grosster Bereitwilligkeit das GGebet mit den himmlischen
Gnadenschitzen der Kirche, als deren Verwalter Uns der Allerhochste
auserwihlt hat, bercichert». Diese Gnadenschitze bestehen, wie
dann weiter ausgefiihrt wird, zunichst darin, dass tberall auf der
Welt die Glaubigen, die das Gebet einen Monat lang taglich einmal
sprechen und an einem beliebigen Tage des betreffenden Monates
beichten und kommunizieren und in einer Kirche nach der Meinung
des Papstes beten, einen vollkommenen Ablass erhalten. Der Papst
stellt diesen Gewinn mit den Worten in Aussicht: «Wir bewilligen
und schenken — den Betreffenden unter den genannten Bedingungen —
barmherzig vollkommene Vergebung und Nachlassung aller ihrer
Siinden.» Man bekommt jedoch schon einen gewissen ILohn, wenn
man das Gebet auch nur an einem Tage mit reumiitigem Herzen
spricht. Dafiir erteilt der Papst einen Ablass von dreihundert Tagen.
Was damit gemeint ist, sagt er mit anerkennenswerter Bestimmtheit



— 101

mit den Worten: «Wir lassen ihnen von den auferlegten oder
sonstwie verwirkten Bussen dreihundert Tage nach.» Diese Ablasse
konnen von den Empfangern auch den armen Seelen im Fegfeuer
geschenkt werden. Schliesslich wird erklart, dass dieser Erlass
ewige Giiltigkeit habe. Der Wortlaut des (Gebetes wird in italieni-
scher Sprache mitgeteilt und darf nicht geandert werden. Doch kann
man die Abldasse auch dann gewinnen, wenn man das Gebet nach
einer genauen wortlichen Ubersetzung spricht.  Wir geben hier die
Ubersetzung nach dem Berner «Katholik» Nr. 29, 1916:

«Gebet fiir die Vereinigung der Christen des Orients
mit der romischen Kirche.

O Herr, der Du die verschiedenen Nationen im Bekenntnis
Deines Namens vereinigt hast, wir bitten Dich fiir die christlichen
Volker des Orients. Sei eingedenk der erhabenen Stellung, die sie
in Deiner Kirche eingenommen haben. Wir bitten Dich, ihnen das
Verlangen einzuflossen, wieder zu dieser Stellung zu gelangen, um
mit uns einen einzigen Schafstall zu bilden unter der Aufsicht
eines und desselben Hirten. Mache, dass sie sich gemeinschatftlich
mit uns von den Lehren ihrer heiligen Kirchenlehrer, die auch
unsere Viter im Glauben sind, durchdringen lassen. Behiite uns
vor jedem Missgriff, der sie (noch mehr) von uns entfernen konnte.
Mége der Geist der Eintracht und der Liebe, der das Zeichen Deiner
Gegenwart unter den Glaubigen ist, den Tag beschleunigen, an
welchem sich unsere (Gebete mit den ihrigen vereinigen, damit
jedes Volk und jede Zunge anerkenne und verherrliche Jesum
Christum, Deinen Sohn, unsern Herrn. Amen.»

Mit dem zweiten Gebet beriicksichtigt der Papst die ganze
von Rom unabhingige Christenheit. Es ist unterm 27. April 1910
erlassen und wird mit einem Dekret eingeleitet, in welchem es heisst:

«Da unser gottlicher Erloser fir die ganze Kirche, die er mit
seinem kostbaren Blute gegriindet hat, als ersten Papst und Vor-
steher (Rectorem) den heiligen Petrus eingesetzt hat, so erachten
Wir, dass nichts urspriinglicher (antiquius) sei, als dass die Glaubigen
die Hilfe eben dieses Apostelfiirsten anflehen. Denn es dient eben-
sowohl zur unversehrten Bewahrung des Glaubens wie auch zur
Forderung einer bestindigen Verehrung der Kirche, unserer Mutter,
und der Liebe zu ihr, den Beistand dessen zu erlangen, der mit
glithender Seele Christum als den Sohn des lebendigen Gottes
bekannt hat und zum Fels und Fundament der Kirche selbst ein-
gesetzt worden ist, Wir haben darum das folgende Gebet mit
grossem Wohlgefallen aufgenommen und bereichern es gern mit
den himmlischen Gnadenschitzen, deren Verwaltung Uns der Aller-



— 102 —

hochste mit gottlichem Ratschluss anvertraut hat.» Einen voll-
kommenen Ablass kann man — wenigstens bisher — mit dem
Gebet nicht erwerben; wohl aber bekommen die Gldubigen auf dem
ganzen Erdkreis jedesmal, wenn sie das Gebet in italienischer
Sprache oder dann in wortgetreuer Ubersetzung sprechen, fiir drei-
hundert Tage einen Nachlass der verwirkten Kirchenbussen. Damit
das Gebet nicht beliebig gedndert werden kann, ist davon eine
authentische Abschrift in das Protokoll der apostolischen Breven
aufgenommen worden. Der Erlass soll, wie ausdriicklich erklirt
wird, immerwihrende Giiltigkeit haben. Die Ubersetzung des Gebetes
lautet :
«Gebet zum heiligen Apostel Petrus, dem ersten Papst.

O glorreicher heiliger Petrus, der Du zur Belohnung Deines
lebendigen und hochherzigen Glaubens, Deiner tiefen und auf-
richtigen Demut, Deiner gliihenden Liebe von Jesus Christus aus-
gezeichnet worden bist mit ganz besonderen (piu singolari) Privilegien
und speziell mit der Herrschaft (principato) iiber alle Apostel, mit
dem Primat iiber die ganze Kirche, zu deren Fels und Fundament
Du auch eingesetzt wurdest, erlange uns die Gnade eines lebendigen
(Glaubens, der keine Furcht hat, sich in seiner Integritit (nach
seinem ganzen Inhalt) und in seinen Ausserungen offen kundzutun
und allfillig eher Blut und Leben hinzugeben, als ihm jemals
untreu zu werden. Verschaffe uns eine wahre Anhinglichkeit an
unsere heilige Mutter die Kirche, mache, dass wir uns aufrichtig
und stets enge verbunden an den romischen Papst halten, den
Erben Deines (Glaubens, Deiner Autoritit, das einzige wahre sicht-
bare Haupt der katholischen Kirche, die die geheimnisvolle Arche
ist, ausser der es kein Heil gibt. Mache, dass wir gelehrig und
unterwiirfig ihre Lehren und Riéte befolgen und alle ihre Gebote
beobachten, damit wir hier auf Erden sichern und ruhigen Frieden
haben und dereinst zur ewigen Seligkeit im Himmel gelangen kénnen.
Amen.»

Der «Katholik» glossiert diese Gebete.

Es ist tiberfliissig, zu diesen selbstgerechten, stacheligen Gebeten
weitere Bemerkungen zu machen. Sie sind eben nur ein neuer
Beweis, dass fiir die papstliche Kurie das sogenannte romische
Kirchenrecht wichtiger ist als das Evangelium Jesu Christi. Nun
erlauben wir uns, diejenigen Anglikaner, die es fiir verletzend und
ungerechtfertigt halten, einfach von der « romischen Kirche » zu reden,
in aller Bescheidenheit darauf aufmerksam zu machen, dass ihr
Zartgefiihl der pépstlichen Anschauung keineswegs entspricht. Auch
Benedikt XV. redet einfach von der «Ecclesia Romana», ¢Chiesa
Romana» ;' diese ist die ¢Arche», ausserhalb welcher es kein Heil



03—

gibt; wer mit ihr sich einigen will, hat sich dem romischen Papst
zu unterwerfen ; jeder andere Einigungsversuch ist eine Preisgebung
der «Integritat»> des katholischen Glaubens. Die beiden Erlasse
sind im papstlichen Amtsblatt vom 5. Mai 1916 in aller Form
promulgiert; an ihnen lasst sich also nichts mehr lindern. Wir
vermuten, dass sie durch die Publikationen der Zentralkommission
der «Weltkonferenz» veranlasst worden seien.

Die Weltkonferenz iiber Glauben und Kirchenverfassung. —
An der Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz am
15. Mai 1916 hat sich Bischof Dr. E. Herzog in seinem Bericht
iber das kirchlich-religiose L.eben eingehend mit der projektierten
Weltkonferenz befasst. Wir messen dieser Ausserung einen solchen
Wert bei, dass wir den Abschnitt wortlich folgen lassen, obschon
er zum Teil Dinge enthilt, die den Lesern der Zeitschrift bekannt
sind. Er lautet:

«Diesen Mitteilungen uber die eigene Kirche mochte ich ein
kurzes Referat iiber eine Angelegenheit folgen lassen, die zwar in
erster Linie amerikanische Kirchen angeht, aber auch uns nahe
beriihrt, weil sie verwandte kirchliche Beziechungen betrifft und weil
die Beteiligung der altkatholischen Kirchen erwartet wird. Die Be-
strebungen namlich, um die es sich handelt, haben wir eigentlich
schon auf der Synode von 18706 zu unsern eigenen gemacht. Unter
dem Prasidium von Professor Déllinger hatten in den Tagen vom
14. bis 16. September 1874 und vom 10. bis 16. August 1875 in Bonn
die denkwiirdigen Unionskonferenzen stattgefunden. Auf diesen
Konferenzen war zum erstenmal seit einem Jahrtausend von be-
rufenen Vertretern der getrennten christlichen Kirchen des Morgen-
und Abendlandes okne politische oder hicrarchische Sonderabsichten
der ehrliche Versuch gemacht worden, sich zu verstindigen. Wie
Déllinger im Einladungsschreiben erklarte, hatte die Konferenz
keineswegs den Zweck, «durch vieldeutige Phrasen, welche dann
jeder beliebig sich zurechtlegen konnte, eine scheinbare Uberein-
stimmung zu erzielen » : sie wollte vielmehr « durch allseitige Priifung
und Ervorterung solche Thesen feststellen, welche die Substans der
Bibellehre und dev Viiteritberleeferung einfaci und prisis ausdviickten
und cben darum als Band und Unterpfand der erstrebten Gemein-
schaft dienen mogen». Doch war keine «Verschmelzung» be-
absichtigt und sollte keine « Beeintrachtigung nationalkivchiicher
und diberhaupt iiberlicferter Ligentiimlichkeiten in Lehve, Verfassung
und Ritus» versucht werden.

Auf diese Konferenzen hat unsere Synode Bezug genommen,
als sie auf den Antrag des Herrn Professors Michaud einmiitig er-
klirte, sie begriisse «die Bestrebungen der altkatholischen Kirche



104 —

in Deutschland, eine Einigung mit der protestantischen, griechischen
und anglikanischen Kirche herbeizufiihren », und werde selbst auch
nach Kraften fiir dieses Ziel einstehen. Unter dem Beirat meiner
Kollegen an der katholisch-theologischen Fakultit und anderer
kompetenter Personlichkeiten suchte ich dann namentlich auch bei
Abfassung der Entwiirfe zum offiziellen Gebetbuch und Katechismus
in Ubereinstimmung mit den Resolutionen zu bleiben, zu denen
man auf den Bonner Unionskonferenzen gelangt war. Zu denen,
die von allem Anfang an fiir die kirchlichen Unionsbestrebungen
cintraten und der altkatholischen Sache bis zum Tode in jeder
Weise zu dienen suchten, gehorte auch der General Kirejew. Es
gereichte mir zu nicht geringer Genugtuung, dass er auf dem inter-
nationalen Altkatholikenkongress in Luzern unter ausdriicklicher
Berufung auf unsern Katechismus — allerdings ein wenig optimistisch
— erkladrte, seiner Ansicht nach sei in dogmatischer Hinsicht er-
reicht, was zu erreichen sei. (Stenograph. Bericht, S. 132.) Auf
seinen Antrag wurde damals zur weitern Propagierung der kirch-
lichen Unionsbestrebungen die «Internationale theologische Zeit-
schrift» gegriindet, die jetzt als «Internat. kirchl. Zeitschrift» in
threm 24. Jahrgange steht. Es ist nun einige Aussicht vorhanden,
dass die Zeitschrift wieder mehr als in den letzten Jahren ein Organ
werden konne, das namentlich auch kirchlichen Unionsbestrebungen
dient. Der Synode des Jahres 1914 habe ich von dem Beschlusse
Kenntnis gegeben, mit welchem sich die alle drei Jahre zusammen-
tretende Generalsynode der bischoflichen Kirche Amerikas im
Oktober 1910 zu Cincinnati (Ohio) die Vorbereitung einer «Welt-
konferenz» vorgenommen hat, die den Zweck haben sollte, die
oetrennten christlichen Kirchen in Sachen des Glaubens und der
Kirchenverfassung einander nidher zu bringen. Die von der alt-
katholischen Bischofskonferenz am 11. September 1913 eingesetzte
Kommission ist inzwischen von allen Vorgangen in Kenntnis gesetzt
worden, die auf das Unternchmen Bezug haben. Dieses hat schon
bisher eine Ausdehnung erlangt, die kaum jemand erwartet hatte.
Namentlich hat der Sekretir der von der bischoflichen Kirche ein-
gesetzten provisorischen Kommission, Robert H. Gardiner, in Gardiner
(Maine), eine erstaunliche und erfolgreiche Tatigkeit entfaltet. Ich
gedenke hier nur einer Versammlung, die in den Tagen vom 4. bis
6. Januar 1916 in Garden City (Long Island, New York) stattgefunden
hat. Beteiligt waren 16 kirchliche Gemeinschaften Nordamerikas.
Die Vertreter wohnten gemeinschaftlich in einem grossen Hotel,
um, auch abgesehen von den eigentlichen Sitzungen, Gelegenheit
zu personlichen Besprechungen zu haben. Das 252 Seiten um-
fassende Protokoll zeigt, wie man in der Sache vorzugehen be-
absichtigt. Wihrend es sich in Bonn wesentlich um die nach alt-




— 105 -

kirchlichen Grundsatzen organisierten Kirchen des Morgen- und
Abendlandes handelte, wenden sich nun in Amerika den Unions-
bestrebungen solche Gemeinschaften zu, die ihre besondere kirch-
liche Organisation auf die Reformation des 16. Jahrhunderts zuriick-
tiihren und zum Teil sogar ganz neuen Datums sind. Waihrend der
Historiker Déllinger die feststehenden Formen der kirchlichen Uber-
lieferung einfach hinnehmen, aber in Ubereinstimmung mit dem
urspriinglichen Christentum erkliaren wollte, 1st— wenzgstens bisher -

in den amerikanischen Kommissionen von besondern kirchlichen
Lehren und Einrichtungen nur selten die Rede. Wahrend die Bonner
Unionskonferenzen eine Verstindigung in der Form gelehrter theo-
logischer Feststellung suchten, legt man in Amerika zunachst
grosseres Gewicht auf Herstellung briiderlicher Bezichung und ge-
meinschaftlicher religivser Ubung zum Zwecke der Erbauung und
zur Forderung gegenseitiger Wertschitzung. Der gemeinschaftliche
Boden, auf dem die Freunde der neuen Unionsbestrebung stehen,
licsse sich vielleicht am besten mit den Worten des Apostels an-
geben: <« Gott war in Christus und versihnte die Welt mat sich
selber » (11, Kor. 5, 19). Sie laden alle zur Teilnahme ein, die Christus
als Gott und Erloser (God and saviour) bekennen. Was man bisher
vernahm, erinnert einigermassen an die urspriingliche apostolische
Predigt, fiir die es sich in erster Linie auch nicht allgemein um
" scharf formulierte Lehren iiber Gott und gittliche Dinge und um
genau redigierte Grundsdtze guter Lebensfithrung, sondern ganz
wesentlich um den Glauben an die gottmenschliche Wiirde Christi,
an den einen Mittler zwischen Gott und Menschen, an das Haupt
der gldubigen Gemeinde, handeln konnte. Nur denkt man heute
natiirlich nicht daran, diesen Glauben erst zu wecken, sondern man
setzt thn als selbstverstandlich voraus, sucht aber nun nach Mitteln
und Wegen, um das zerrissene «Band des Friedens» wieder her-
zustellen, das der Apostel beschreibt mit den Worten: « /Zz Herr,
ezn Glaube, c¢zne Taufe, ein Gott und Vater aller» (Ephes. 4, 5.
In einer Erklirung, die die erwdhnte Versammlung formuliert hat,
wird der Standpunkt, aul den sich die vorgeschlagene Weltkonferenz
zu stellen habe, bezeichnet <als der Glawnbe der ganzen Kirche,
herstammend von Christus, sich stiitzend auwf die Menschwerdung
Gottes (Incarnation) wnd erhalten von Zeitalter su Zeitalter durch
sein ihr (der Kirche) innewohnendes Leben, bis dass L kommts.
Man anerkannte, dass in diesem Unternehmen keine Kirche so ge-
eignet sei, die Fithrung zu iibernehmen, wie die bischofliche Kirche
der Vereinigten Staaten. Allein auch ihr wurde doch keine mass-
gebende Autoritit zugeschrieben. Das wurde dadurch angedeutet.
dass jeder der sechs eigentlichen Sitzungen der Garden City-Konferenz
von dem Vertreter einer andern Kirche geleitet wurde. Hauptredner



106 —

der vorletzten Sitzung war Dr. Roberts, ein angesehener Geistlicher
der presbyterianischen — wir wiirden sagen reformierten - — Kirche.
Dieser sprach sich ganz besonders hoftnungsvoll aus. Seit Jahr-
hunderten sei die Sehnsucht nach einer Einigung der getrennten
Christenheit nie so lebendig gewesen wie in unsern Tagen. Schon
im Dezember 1908 hitten sich in Philadelphia 29 verschiedene
presbyterianische Gemeinschaften mit 17 Millionen Kommunikanten
zu einem Bunde vereinigt, der zur Grundlage einfach den Glauben
an die Gottheit Christi habe. Der Bund beteiligt sich an der Welt-
konferenz, weil auch diese vom nidmlichen Grunddogma ausgehe,
sonst aber mannigfache Verschiedenheit zulasse. Die Umgestaltung
der menschlichen Gesellschaft durch die modernen Verkehrsmittel,
die Menschen und Vélker miteinander in nahe Beziehung bringen
und freilich auch den heutigen Weltkrieg moglich gemacht haben,
sei fiir jede Weltanschauung, die heidnische wie die christliche, eine
«offene Tiire», eine Moglichkeit und Aufforderung, nun sich aus-
zubreiten und sich Geltung zu verschaffen. Prasident der vierten
Sitzung war Dr. Moéf, ein sehr hervorragender und auch auf dem
curopaischen Kontinent riihmlichst bekannter Vertreter der bischoflich-
methodistischen Kirche, deren Zweige in den Vereinigten Staaten
gegen zwanzig Millionen Anhidnger zahlen. Die bischifliche Kirche,
die uns so nahe steht, dass ich keinen prinzipiell wichtigen Scheidungs-
grund namhaft zu machen wiisste, und von der diese ganze Be-
wegung ausgegangen ist, war durch sechs Bischofe, fiinf geistliche
Theologen und vier Laien vertreten. Wir diirfen ihr vertrauensvoll
die Fihrung iiberlassen. Es ist nun die Einsetzung eines Zentral-
rates in Aussicht genommen, in den die Kirchen, die sich am Unter-
nehmen beteiligen wollen, je ein Mitglied zu entsenden haben. Dieser
Rat soll Expertenkommissionen ernennen, die Eingaben der ver-
schiedenen Kirchen entgegennehmen, die Vorlagen fiir die Welt-
lkonferenz vorbereiten und Zeit und Ort der Zusammenkunft be-
stimmen. Verbindliche Beschliisse kann aber auch die Weltkonferenz
nicht fassen, sondern es wird immer wieder Sache jeder einzelnen
Kirche sein, dariiber zu entscheiden, welche Stellung sie zu den
allfilligen Beschliissen einnehmen wolle. Auf jeden Iall sind diese
neuen Unionsbestrebungen ecin bemerkenswertes Zeichen der Zeit;
iiber den zu erwartenden Erfolg wage ich nicht einmal eine Ver-
mutung zu dussern; er liegt in Gottes Hand.»

Der Krieg und die kirchlichen Beziehungen. — Die Ereignisse
des Weltkrieges machen sich in empfindlicher Weise in den kirch-
lichen Beziehungen unter den Volkern geltend, die vor dem Kriege
vielfach sehr freundschaftlich geworden waren. Uniiberbriickbar
scheint die Kluft zwischen dem belgisch-franzosischen und deutschen



— 107

Klerikalismus geworden zu sein. In weiter Ferne ist eine Ver-
standigung zwischen deutschen und franzosischen Protestanten. Auf
beiden Seiten arbeiten in beiden Bekenntnissen besondere Kommis-
sionen mit periodischen Blittern, Broschiiren und Biichern, um von
kirchlichem und nationalem Standpunkt aus die Haltung des eigenen
Volkes und der Kirche zu rechtfertigen und um besonders die
. Neutralen aufzuklaren. Die erbitterte Polemik, die nichts weniger
als briiderlich ist, beschiftigt uns hier nicht. In England erfolgte
eine entschiedene Absage an den deutschen Protestantismus, und
im Bereich des letztern suchte man sich von jeder Englianderei im
kirchlichen Leben frei zu machen. Anderseits haben die politischen
Allianzen die Kirchen der allilerten Volker einander naher gebracht.
Als die Bulgaren in den Krieg eingriffen, wurde die Union der
bulgarischen Kirche mit Rom eifrig besprochen. Eine IFlut von
Artikeln in Tagesblittern und Zeitschriften folgte, und allgemein
betrachtete man romischerseits die Union als eine selbstverstandliche
Folge des politischen Biindnisses. Anderseits ist aber auch vor
einer Union aus rein politischen Griinden gewarnt worden. Eine
solche sei nur erwinscht, wenn das bulgarische Volk durch lang-
same Missionsarbeit fiir die romische Kirche gewonnen werde. Ob
Verhandlungen iiber eine Union begonnen worden sind, ist nicht
bekannt geworden, ausgeschlossen ist es aber nicht, zumal da die
Diskussion ebenso rasch geschlossen wurde, wie sie eriffnet worden
war. Das Biindnis mit der Tiirkei hatte Urteile iiber den Islam aus
dem Munde deutscher Theologen (Troeltsch und Herrmann) hervor-
gerufen, wie sie von christlicher Seite wohl noch nie gefallt worden
sind.

Es fehlt aber auch nicht an Stimmen versohnender Natur. Die
«Christl. Welt» schrieb in Nr. 5, 1916: ¢Die internationalen Be-
ziehungen sind jetzt zerrissen. Wir aber haben die Hoffnung, dass
unsere Besten in der Christenheit, je mehr die Notwendigkeit des
Lebens die Volker wieder zusammenfiihrt, die innere Nétigung haben
werden, miteinander auch jenseits der engen IL.andesgrenzen in
innerer Gemeinschaft sich zusammenzufinden, das Gemeinsame, das
mehr ist als das Trennende, zu sehen und zu pflegen und Gott
gehorsam zu sein in den neuen Aufgaben, die uns werden. Der
christliche Gedanke in der Welt muss sich durchsetzen in einer
Einheit und Gemeinsamkeit der Gedanken und der Arbeit.» In
Nr. g desselben Blattes fithrte F. Curtius in einem Aufsatz « Englische
Kriegstheo]ogie» aus: « Wenn wir als Christen die Hoffnung fest-
halten, dass auf die gegenwartige Verfinsterung ein neuer Tag der
Menschheitskultur folgen muss, so kann sich diese Hoffnung nur
auf den Bestand von religiosen Gedanken griinden, welcher die
Krise iiberstanden hat. Wer mit dieser Frage im Herzen die Mit-



108 —

teilungen der «Eiche» liest, wird sie nicht ohne Stirkung seines
Vertrauens aus der Hand legen. Zunidchst darf dies gesagt werden,
dass nirgends in den Ausserungen der englischen Christen (die in
der «Eiche» mitgeteilt sind Red.) eine feindselige Stimmung von
Volk zu Volk zu spliren ist. Die englischen Kirchen haben vor
dem Kriege in viel hoherem Masse und mit viel grosserem Eifer
als die deutschen gegen den Kriegsgeist gearbeitet. Ilhre Haltung
wahrend des Krieges berechtigt zu der Erwartung, dass sie nach
dem Friedensschlusse jene Arbeit wieder aufnehmen, und dass sie
den schon jetzt laut werdenden Stimmen, die nach dem Kriege der
Waffen einen Handelskrieg und eine feindselige Abschliessung gegen
Deutschland fordern, mit Nachdruck entgegentreten werden. Bei
dem Einfluss, den die Kirchen auf das offentliche L.eben Englands
haben, ist dieses Moment auch politisch nicht gleichgultig. » Weiter
wird gesagt: «Sollten wir nicht einstimmen in den Wunsch des
Rev. Canon J. H. B. Mastermann, dass der Ausgang dieses Krieges
in Europa eine religiose Grundlage fiir die internationalen Beziehungen
schaffen moége?» Aus den Schriftstiicken der «Eiche» miisse man
die ungerechten und verworrenen Urteile {iber Deutschland aus-
scheiden: «Ist man zu dieser Scheidung nicht imstande, so tut
man natiirlich besser, diese Schriftstiicke ungelesen zu lassen. Aber
die Zukunft Europas wird uns die Pflicht auferlegen, fiir Frieden
und Gerechtigkeit unter den Volkern zu arbeiten auch in Gemein-
schaft mit denen, die tiber die Ursachen des gegenwirtigen Unheils
anders urteilen als wir.»

In den Kirchen der Vereinigten Staaten Amerikas beschaftigt man
sich ebenfalls mit den Beziehungen zu den Kirchen Europas und
threr kiinftigen Gestaltung. Im Auftrage des grossen Verbandes der
amerikanischen Kirchen, dem ausser der romischen alle bedeutenden
Gemeinschaften angehoren (Federal Council of the Churches of Christ),
besuchte im zweiten Kriegsjahr Generalsekretar Dr. C. S, Macfarland die
Hauptstadte des alten Kontingents. Er hatte im Haag, Berlin, Bern,
Paris und London wichtige und fur die Zukunft bedeutungsvolle
Besprechungen mit den leitenden Geistern der christlichen Kirchen,
hervorragenden Personlichkeiten und einflussreichen Publizisten. Seine
Beobachtungen legte er in einem vertraulichen und eingehenden
Berichte nieder. Der Ausschuss des Federal Council erachtet es
nicht fiir tunlich, alle gemachten Beobachtungen zu veroffentlichen.
Er erliess aber doch am 1. April 1916 eine Kundgebung an die
Mitglieder des Verbandes iiber den Erfolg der Umfrage.

Wir lesen darin (vgl. « Goodwill » Nr. 3, 19106), dass der Haupt-
zweck der Reise die Weiterfiihrung der Beziehungen und die
Pflege aufrichtiger Freundschalft zwischen den amerikanischen Kirchen



— 10 -

und den Kirchen der kriegfiihrenden Lander gewesen sei, um im
entscheidenden Augenblicke, d. h. im Augenblicke der Versohnung
und des Wiederaufbaues, diesen helfend zur Seite stehen zu konnen.
Dr. Macfarland habe iiberall offene Tiren und willige Herzen ge-
funden, weil seine Mission eine rein geistige gewesen sei. « Die
Iiihrer, mit denen er gesprochen, haben mehr oder weniger die
Uberzeugung gehabt, dass die Kirchen es unterlassen haben, iiber
den Sturm des Augenblickes sich zu erheben, und dass sie nicht
in vollem Masse ihrer geistigen Sendung in der Welt nachge-
kommen sind. Es ist der Hoffnung Ausdruck verlichen worden,
dass sie sich inmitten des Weltkrieges in hoherer Atmosphare be-
wegen und den Volkern helfen sollen, den verlorenen Pfad wieder-
zufinden. Iis trat eine wachsende Erkenntnis der Pflicht zutage,
dass wir unsere Blicke auf den geistigen Aufbau richten miissen. »
Bei der freundlichen Aufnahme, die Dr. Macfarland in den ver-
schiedenen Landern widerfahren, sei esihm gelungen, gewisse Kontakt-
punkte zu schaffen, welche zu grossen Hoffnungen fiir die kommende
Zeit berechtigen. Man habe ihm nirgends Schwierigkeiten in den
Weg gelegt, und seine Mission habe durchweg den Charakter kirch-
licher Freundschaft bewahrt.

Die Unterredungen zeichneten sich durch Offenheit und Warm-
herzigkeit aus, und obwohl die christlichen Briider in keinerlei Weise
thre politischen Ziele verheimlichten und in allem Ernste der Gewissens-
Uberzeugung der Gerechtigkeit ihrer Sache Ausdruck verliehen, sei
doch, trotz der herrschenden Verbitterung, der Wunsch nach Ver-
sohnung zutage getreten. — « Unsere christlichen Kirchen in allen
Lindern und hauptsichlich unsere eigene Kirche, die weniger Ent-
schuldigung hat, haben es bis jetzt unterlassen, an die grosse Auf-
gabe, die vor ihnen steht, heranzutreten: sie haben den Gesichts-
punkt ihrer distinktiven geistigen Mission verloren.» « Alle christ-
lichen Fiihrer betonen, dass sie den Frieden in der Gerechtigkeit
suchen: aber ist es nicht Aufgabe der christlichen Kirchen, einen
Schritt diesem Ziele entgegen zu tun, ohne dabei ihre geistige
Mission noch ihren Versohnungsgeist zu verlieren ? »

« Die Kirchen der neutralen Staaten haben alle eine ohnmichtige
und unfruchtbare Neutralitat angenommen und haben sich in unserm
eigenen Lande mit individuellen und begrenzten Kundgebungen zu-
frieden gegeben, haben aber auch dabei ihre Aufgabe: die Welt
durch die Versohnung der Menschen zu retten, ausser acht ge-
lassen.» Wohl gebe es im Leben der Volker wie im Leben des einzelnen
Menschen Augenblicke, in denen es fiir einen Fernstehenden unan-
gebracht erscheine, sich vorzudringen, und doch diirfte menschliche
Hiilfe, wenn sie in vornehmer Art und Weise angeboten, manche



— 110 -

Frage losen helfen. <« Wir konnen, ohne uns dem menschlichen
Gewissen aufzudriangen, Mittel und Wege finden, um zu iiberzeugen,
dass der Friede und die Gerechtigkeit durch die christlichen Kirchen
einander naher gebracht werden konnen.» Auch sagt der Bericht,
Dr. Macfarland habe im Laufe seiner Unterredungen mit den ver-
schiedenen Personlichkeiten ein grosses Vertrauen zu den Christen
aller Lander gewonnen, indem er ihnen ndher getreten sei. Er
glaube, dass Missverstindnisse eine nicht geringe Rolle in der gegen-
wartigen Entfremdung der christlichen Briider aller Lander spielen.
Er glaube, dass trotz allem Misstrauen, das da oder dort herrschen
moge, die Volker doch einmal nach Amerika um Licht ausschauen
werden, und dass nichts im Wege stehe, das grosse Werk der Ver-
sohnung der christlichen Kirchen Europas durch die christlichen
Kirchen Amerikas durchzufiihren. <« Aus dem Berichte Dr. Mac-
farlands ersehen wir, dass die Zeit fiir irgendwelche politische Inter-
vention noch nicht gekommen ist; wir ersehen aber auch, dass
wir uns fiir das grosse Werk der Aussbhnung und des Aufbaues
vorbereiten sollen. » Es sei zu empfehlen, dass die Hiilfeleistungen ver-
vielfaltigt werden, weil wir dadurch nicht nur einen grossen morali-
schen Einfluss auf Europa gewinnen, sondern dadurch auch der
christlichen Pflicht Geniige geleistet werde. Es sei ferner angeregt
worden, dass der Federal Council mit den verschiedenen kirchlichen
Korperschaften in- Verbindung treten solle, um Mithiilfe und Mit-
arbeit beim Aufbau zu finden und um im gegebenen Falle Vor-
bereitungen fiir eine Zusammenkunft der evangelischen Kirchen zu
treffen, wenn der dazu geeignete Zeitpunkt einmal gekommen sein
werde. Die Kundgebung schliesst mit einer Tagesordnung, die
folgendermassen lautet: « Indem der Federal Council of the Churches
of Christ in Amerika uber die Iast der Il.eiden, unter welchen
unsere christlichen Briider der verschiedenen jetzt im Kriegszustande
sich befindenden Vélker Europas seufzen, tief ergriffen ist, wiinscht
der Council, dass unsere europdischen Briider wissen mogen, dass
wir mit ihnen mitfithlen und fiir sie beten, und dass es unser ernster
Wille sein wird, ihnen zu helfen, sobald ein Weg offen sein wird:
deshalb beschliessen wir: dass diese Angelegenheit unserer Bezie-
hungen zu den Kirchen Europas dem Administrative Committee
unterbreitet werden moge, mit der Vollmacht, diesen unser christ-
liches Mitgefiihl und die Liebe der christlichen Kirchen Amerikas

zur Mitteilung zu bringen.»

Der Weltbund fiir internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. — Zu dem Bericht in der Chronik des 1. Heftes 1916
dieser Zeitschrift ist nachzutragen, dass das internationale Komitee
des Bundes in den Tagen des 25.—27. August 1915 in Bern eine



Sitzung abgehalten hat, an der neben den Delegierten der neutralen
auch solche der kriegfiithrenden Linder miteinander berieten. Dem
Weltbund wurde seine endgiiltige Organisation gegeben. Wir drucken
sie hier in der deutschen Fassung in extenso ab:

I. Der Zweck dieses Weltbundes wird durch folgende Reso-
lutionen der Konferenz in Konstanz vom 2. August 1914 bezeichnet :

1. Da die Ankniipfung in Pflege freundschaftlicher Beziechungen
zwischen den Volkern eine wesentlich christliche Aufgabe ist, sollen
die Kirchen in allen Lindern thren Einfluss bei den Volkern, Parla-
menten und Regierungen geltend machen, um gute und freund-
schaftliche Beziehungen zwischen den Nationen herbeizufiihren, so,
wie sie im Wesen des Christentums liegen.

2. Da alle Kirchen ein gleiches Interesse an der Erhaltung
des Friedens in der Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen
allen Volkern der Erde haben, so ist ein Zusammenwirken derselben
wiinschenswert.

3. Zu diesem Zweck sollen die Kirchen dadurch miteinander
in Verbindung gebracht werden, dass sich in jedem Lande ein
Komitee bildet, welches die verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften
derselben vertritt, wihrend eine Zentralstelle die Verbindung unter
denselben herstellt.

II. Organisation. 1. Der Weltbund wird in jedem Lande durch
ein Landeskomitee (Constituent Council) vertreten, gebildet in Uber-
einstimmung mit obiger dritten Resolution, das sich gemiss seinen
besondern Verhiiltnissen konstituiert und seine Geschiifte so besorgt.
Wie es das fiir angemessen hilt. Jedes Jahr sendet es spitestens
am 1. Marz einen Bericht iiber seine Tatigkeit an das internationale
Komitee. Dieses sammelt die Berichte und sendet sie in Verbindung
mit einem Bericht iiber seine eigene Titigkeit gedruckt an alle
einzelnen Landeskomitee.

2. Das internationale Komitee besteht aus den Mitgliedern,
welche durch die Landeskomitee ernannt worden sind. Jedes Mit-
glied ist fiir drei Jahre gewidhlt und kann immer wieder bestitigt
werden. Die Zahl der Mitglieder, die jedes L.andeskomitee ernennen
kann, wird von Zeit zu Zeit durch das internationale Komitee fest-
gesetzt,

Das internationale Komitee kann ncue Landeskomitee ins Leben
rufen und bestimmt die Zahl der Mitglieder, welche ein solches in
das internationale Komitee abordnen kann. Das internationale
Komitee behandelt alle Gegenstinde, welche fiir den Weltbund von
_Interesse sind, besorgt dessen Geschafte und hilt die Landeskomitee
In Verbindung untereinander und mit dem Fortschritt der Bewegung.



ve Y ~—

Es kann eine allgemeine Konferenz des Weltbundes einberufen,
wann und so oft es dies flr notwendig hilt. Es wihlt seine eigenen
Beamten, kann besondere Kommissionen ernennen und nach seinem
Gutdiinken Mitglieder in dieselben abordnen.

III. Das Bureau. Das internationale Komitee errichtet und
unterhilt ein Bureau mit den fiir die Flihrung der Geschifte notigen
Beamten.

1V. Diese Organisation kann abgedndert werden, entweder an
einer zu diesem Zweck einberufenen Konferenz der Landeskomitec
oder durch Antrige, die durch das internationale Komitee schrift-
lich allen Landeskomitee zugestellt werden. Diese Antrige gelten
als angenommen, wenn drei Viertel der Landeskomitee schriftlich
thre Zustimmung erkldren.

Im Anschluss an diese Organisation wurde beschlossen: Bis
auf weiteres sind die Landeskomitee im internationalen Komitee
durch die folgende Zahl von Abgeordneten vertreten: Das ameri-
kanische L.andeskomitee durch 13, das britische, franzdsische, deutsche
durch je 8, das ddnische, holldndische, italienische, norwegische,
schwedische, schweizerische durch je 4 Mitglieder.

Jedes Landeskomitee ist berechtigt, fiir ausgetretene Mitglieder
neue zu wihlen, sowie Stellvertreter fiir solche zu bezeichnen, die
am Besuch einer Versammlung behindert sind. Dr. Benjamin F.
Battin wird seine Tétigkeit als internationaler Organisator des Welt-
bundes weiter fortsetzen.

Uber die Tatigkeit der einzelnen Landeskomitee ist in der
Zeitschrift der englischen ILandesgruppe « Goodwill » das Wissens-
werte zu erfahren. Dass in den verschiedenen Lindern in kurzer
Zeit Landesgruppen und Komitee ins L.eben gerufen werden konnten,
ist das Verdienst der organisatorischen Tatigkeit des Dr. Battin.
Mit grosser Energie wird fiir die Ziele des Weltbundes in den Ver-
cinigten Staaten von Nordamerika gewirkt., Hier arbeitet das
Komitee in Verbindung mit der Peace Church Union. In Garden
City, New York, wurde in den Tagen des 25.—27. April 1916 eine
grosse Versammlung der amerikanischen Landesgruppe abgehalten.
Das Landeskomitee besteht aus 250 Mitgliedern, Geistlichen, Staats-
mannern und hervorragenden Amerikanern, die 40 verschiedenen
kirchlichen GGemeinschaften angehéren und im ganzen 23 Millionen
Christen vertreten. Uber folgende Themata sind Vortrige gehalten
worden: Die Kirche und der neue Internationalismus, die Weltauf-
gabe der Kirche, die Kirche und das orientalische Problem, die
Kirche und internationales Schiedsgericht, der Geist Christi in den
internationalen Beziehungen. Kurze Ausziige aus diesen Vortrigen
gibt eine Broschiire « The Church and Permanent Peace », die vom



= I ==

Sekretariat, Rev. Frederick Lynch in New York, City 105 East 224
Street, bezogen werden kann. In den Beschliissen wurde ein Kon-
gress der Kirchen der Welt in Aussicht genommen, der nach Be-
endigung dieses Krieges zusammentreten und beraten soll, wie die
Kirchen helfen konnen, eine neue internationale Ordnung (inter-
national order) zu schaffen, und der darauf dringen soll, dass die
Vilker miteinander nach dem Grundsatz gegenseitiger Gerechtig-
keit und Offenheit verkehren. Die amerikanischen Kirchen wurden
aufgefordert, opferwillige Anstrengungen zu machen, um die leiden-
den Volker Europas und Asiens ohne Riicksicht auf Rasse, Religion
und Nationalitit zu unterstiitzen. Jede lokale Gemeinde wurde ein-
geladen, eine Friedenskommission zu wahlen, um die Arbeit des
Weltbundes zu unterstiitzen.

Auf der Versammlung der britischen Landesgruppe am 28. Juli
1916 wurde bekannt gegeben, dass ihr ungefihr 5000 Personen
angehoren und dass die Zeitschrift « Goodwill » in einer Auflage
von 10,000 Exemplaren verschickt wird. Die Kundgebung iiber
die Stellung der Christen zum Krieg (vgl. 1. K. Z. 1916, S. 100)
wurde in 45,000 Exemplaren verbreitet und wurde von 1700 Per-
sonen unterzeichnet.

In der Schweiz hat die Synode der protestantischen Kirche
des Kantons Ziirich mit Beifall von der Existenz und der Arbeit
des Weltbundes Kenntnis genommen, und die Synode der pro-
testantischen Kirche des Kantons Bern hat am 16. November 1916
eine Resolution zugunsten der Friedensarbeit der Kirchen ange-
nommen.

Von den iibrigen Landesgruppen ist zu erwihnen, dass die
hollandische ein eigenes Organ «Internationales Christentum» heraus-
gibt, dass sich der dinischen im Jahre 1913 iiber 350 Geistliche
und Lehrer und der norwegischen 300 Geistliche angeschlossen
haben. In Deutschland, Frankreich, Italien sind Komitee titig,
ohne dass die Organisation grossere Ausdehnung gefunden hitte.

Adolf KURY.

Intornat. kirch), Zeitschrift, Heft 1. 1917. 8



	Kirchliche Chronik

