
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


189 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Der Papst und die Unionsbestrebungen. — Durch die kirchliche

Presse der Vereinigten Staaten ging im Januar die Nachricht,
dass Papst Benedikt XV. in nächster Zeit zur Wiedervereinigung
der gesamten Christenheit wichtige Schritte unternehmen werde.
Der Papst sei im Begriff, eine Kommission zu diesem Zweck ins
Leben zu rufen mit dem kürzlich ernannten Kardinal Nicola Marini
an der Spitze, dem Gründer und Herausgeber der Zeitschrift «Bes-
sarione». Diese Zeitschrift dient der Gewinnung der Kirchen des
Ostens für Rom. Die Neuigkeit ist auf private Informationen
zurückzuführen, die Dr. A. Palmieri, Mitglied der römischkatholischen
Kirche und guter Kenner der orientalischen Kirchen aus Rom
erhalten hat. Sie hat insbesondere auch deswegen Aufsehen erregt,
weil die ins Auge gefasste Kommission die Frage der Gültigkeit
der anglikanischen Weihen in Wiedererwägung ziehen soll. Die
beiden amerikanischen Kirchenzeitungen « The Churchman » und
«The Living Church» nehmen in ihren Nummern vom 13. Januar
von der Darlegung Dr. Palmieris Notiz. Sie lautet:

«Der neue Papst hat an den Bemühungen der neutralen
Nationen, unter den Völkern Frieden herzustellen, bedeutenden Anteil

genommen. Die Anstrengungen des Vatikans waren nicht bloss

vom Geist der Humanität eingegeben, sondern hatten ihren
Ursprung in der Sehnsucht nach christlicher Einheit und nach der
Beendigung des Zwistes, der nun schon solang die christlichen
Kirchen getrennt hat. Die Bemühungen des Papstes Leo XIII.
zur Wiedervereinigung der Christenheit wurden durch Pius X.
sofort abgebrochen ; dieser trachtete mehr nach einer innern Reform
des katholischen Klerus und vereinigte seine ganze Kraft auf die
Unterdrückung des Modernismus. Benedikt XV. denkt, es sei an
der Zeit, wieder in die Richtung Leo XIII. einzulenken, und die
Wiederherstellung des politischen Friedens wäre der erste Schritt
zu erneuerten Versuchen, der Zersplitterung der Christenheit in
eine grosse Zahl von Sekten ein Ende zu machen. Der Vatikan
ist der Meinung, dass die orthodoxen Slaven sehr bald berufen



— 190 —

sein werden, einen tätigeren Anteil am Leben der westlichen
Nationen zu nehmen, heissen diese nun protestantisch oder katholisch,
und dass man mit ihnen zu einer Verständigung kommen muss,
um den Übelständen religiöser Intoleranz zuvorzukommen. Die
jüngst in Aussicht genommene Kommission von Kardinälen wird
ihre Aufmerksamkeit dem Verlangen nach Einigung zuwenden,
das sich von Zeit zu Zeit in den orthodoxen Kirchen kundgibt
und freundliche Beziehungen mit der anglikanischen Kirche
unterhalten. Eine der wichtigsten Aufgaben der neuen Kommission
wird eine durchgreifende Wiedererwägung der Gründe für und

gegen die Gültigkeit der anglikanischen Weihen sein. Die Bulle
Apostolicae Curae des Papstes Leo XIIL hat die Frage der Gültigkeit

in verneinendem Sinne gelöst; aber im allgemeinen nehmen
theologische Schulen eine für Anerkennung der Gültigkeit der
Weihen günstigere Stellung ein, und die neue Kommission von
Kardinälen wird die Gründe, die von russischen und anglikanischen
Geistlichen gegen die Entscheidung des Papstes Leo XIIL
vorgebracht werden, sorgfältig abwägen. Die Freundschaft der
anglikanischen Kirche wird von Rom geschätzt, denn diese kann als

Bindeglied dienen zwischen römischem Katholizismus und russischer
Orthodoxie. Das Interesse des Vatikans am Problem der christlichen

Einigung ist durch das neuliche Fortschreiten der
Weltkonferenz, der bekannten von der amerikanisch-bischöflichen Kirche
ausgegangenen Bewegung, angefacht worden. Die von der
Weltkonferenz geleitete Bewegung zur Herbeiführung einer christlichen
Einigung weckte in Rom Interesse und Sympathie und Kardinal
Gasparri schrieb im Namen des Papstes an den Sekretär der
Weltkonferenz, Robert H. Gardiner, mehrere Briefe, die den Stil und
die Gefühle Leos XIIL wiederzugeben scheinen. Aber diese

Korrespondenz würde kein greifbares Resultat gehabt haben, wenn die
Konferenz nicht grossen Erfolg in Russland gehabt hätte. Das
offizielle Organ des Heiligen Synods pries die Initiative der
Weltkonferenz und ermahnte die russische Hierarchie, dieser ihre
Mitwirkung zu leihen. >

Der Sekretär der Weltkonferenz über Glaube und Verfassung,
R. LI. Gardiner, erhielt diese Nachricht bestätigt und sie scheint in
den Vereinigten Staaten durchaus ernst genommen zu werden.
Bischof Brent von Manila, ein eifriger Freund der Unionsbestrebungen,
hat anlässlich eines Aufenthaltes in New York in einer Predigt auf
das Eingreifen des Papstes Bezug genommen. Wir setzen den
Auszug aus seiner Predigt nach der «Living Church » hierher, damit
die Leser daraus sehen können, welche Wirkung der Artikel Dr.
Palmieris hatte. Bischof Brent sagte:



— 191 —

«Selbst in der getrennten Kirche Gottes erscheint ein Lichtstrahl.

Wenn die Zeitungen recht berichten, wird ein ehrlicher
Versuch, kirchliche Einheit herzustellen, da gemacht, wo er gemacht
werden sollte — innerhalb der Mauern des Vatikans. Dort liegt
der Schlüssel und das ist der richtige Augenblick. Die Reformation
war in erster Linie eine politische Bewegung ; sie legte das Llaupt-
gewicht auf die Individualität; sie hat ihr Werk getan. Jetzt gehen
die Tendenz und das Bedürfnis der Gegenwart dahin, jede Nation
und jede Kirche, sei sie gross oder klein, mit dem Ganzen in
Beziehung zu bringen. Wir stehen am Anfang einer neuen Epoche.
Mit der Auflösung ist es vorbei; jetzt muss die Sammlung
beginnen — und muss beginnen von Rom aus mit geziemender
Anerkennung der göttlichen Gnadenwirkung und der Gegenwart Christi
in der ganzen Christenheit. Das Politische — ich gebrauche das
Wort in seinem höhern Sinne — ist ein Teil des Religiösen ; die
neue Periode muss eingeleitet werden mit einer allgemeinen
Kundgebung der Einheit. »

In Amerika beruft man sich auf die beiden Briefe, die der
päpstliche Staatssekretär Gasparri an Mr. Gardiner gerichtet hat.
Allein es scheint uns, dass die Bedeutung dieser beiden
Kundgebungen überschätzt wird. Sie sind sehr freundlich gehalten, aber
trotz aller Verbindlichkeit kommt der päpstliche Standpunkt klar
zum Ausdruck: Union der Kirchen ist nichts anderes als
Unterwerfung unter den päpstlichen Stuhl. Skeptisch ist man in Europa
gegenüber der Meinung, Benedikt XV. wolle die Bulle «Apostolicae

Curae> vom 13. September 1896, in der Leo XIIL die Gültigkeit

der anglikanischen Weihen als « null und nichtig » erklärt, einer
Revision unterziehen. Dieser Entscheid ist vom Papst offenbar
« ex cathedra » gefällt und lässt eine Revision kaum zu.

Dass in den Vereinigten Staaten ein solcher Optimismus möglich

ist, ist zum Teil auf das andere Gesicht der römischen Kirche,
das sie dort im Gegensatz zu Europa zur Schau trägt, und auf
das bessere Verhältnis, in dem die Kirchen der neuen Welt
zueinander stehen, zurückzuführen. Die Vereinigten Staaten sind das
Land des römischen «Amerikanismus», und wenn wir in Europa
erfahren, dass Vertreter der römischen Kirche mit den Angehörigen
I4 verschiedener christlicher Kirchen auf einer Versammlung, welche
die amerikanische Kommission zur Vorbereitung der Weltkonferenz
einberufen hatte, zusammenkommen möchten, so müssen wir sagen,
bei uns wäre dies undenkbar. Als die schweizerischen Kirchen im
Jahre 1915 die gemeinsame Feier eines Friedenssonntages durchführen

wollten, haben die römischkatholischen Bischöfe die
Teilnahme abgelehnt. Die Protestanten und Christkatholiken mussten



— 192 —

allein feiern. Eine gemeinsame Versammlung zur Besprechung
kirchlicher Fragen wäre vollständig ausgeschlossen. Wie sich
nachträglich herausstellt, war die römischkatholische Kirche auf der
Konferenz in Garden City (siehe den folgenden Abschnitt), wie
nach einer offiziellen Mitteilung erwartet wurde, nicht vertreten,
hingegen wurde eines ihrer Mitglieder in die Kommission gewählt.
Ob dieses Mitglied, ein Jesuit, die Wahl angenommen hat, wurde
bis jeszt nicht bekannt.

Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Die
vorbereitende Versammlung, welche im Jahre 1916 in Garden City,
New York, abgehalten wurde (vgl. « Intern. Kirchl. Zeitschr. » 1916
S. 343 ff. und S. 370 ff.), hatte einen Ausschuss gewählt, welcher ein
nordamerikanisches Komitee zur Vorbereitung der Weltkonferenz
bilden sollte. 16 Gemeinschaften waren durch 171 Mitglieder in
diesem Komitee vertreten; von diesen versammelten sich 50, welche
11 amerikanische und 3 kanadische Körperschaften vertraten, am
23. und 24. Januar 1917 in Garden City. Die einzige grosse Gruppe
amerikanischer Christen, welche nicht vertreten war, war die
römischkatholische Kirche. Die Zeitschrift «The Churchman» vom 3.
Februar bringt einen eingehenden Bericht über die Versammlung, dem
wir das Folgende entnehmen.

Zunächst wurde über die Tätigkeit des Ausschusses berichtet.
Unter der Leitung des Dr. Marquis (Presbyterianer) begann der
Ausschuss frühe seine Arbeit und nahm vorerst den Bericht des
vorbereitenden Komitees, das die Bewegung ins Leben gerufen
hatte, entgegen. Seitdem die Christen in ihren Anschauungen geteilt
sind, sagt der Bericht, war es niemals der Fall, dass Glieder von
so verschiedenen Gemeinschaften zusammenkamen, nicht nur um
die kostbaren Dinge zu besprechen, über welche sie Gott zu Llütern
gesetzt, sondern auch um ernstlich zu versuchen, die Stellung anderer
christlicher Gemeinschaften zu verstehen. Das vorbereitende Komitee
vertrat die Ansicht, dass die dauernde Organisation der Weltkonferenz
so einfach und dehnbar als nur möglich sein sollte, damit sie sich
den neuen Bedürfnissen, die etwa entstehen dürften, leicht anpassen
könne. Was nun die finanzielle Unterstützung des Unternehmens
anbetrifft, wurde versichert, dass kein Komiteemitglied den

Versammlungen wegen der Kosten fern bleiben müsse, noch dass irgendeine

Gemeinschaft das Bewusstsein haben solle, ihre Unterstützung
sei nicht aktiv genug, obwohl sie zur Bestreitung der Unkosten
keinen Beitrag leisten könne.

Schon die Konferenz von 1916 formulierte die unbedingte
Notwendigkeit einer Vorbereitungskommission. Es musste von der
Kommission einer jeden nordamerikanischen Kirche ein Gutachten



— 193 —

über Glauben und Verfassung besorgt werden, das die gemeinsame
Stellung, welche die einzelnen Gemeinschaften mit dem Reste der
Christenheit verband, als auch deren trennende Eigentümlichkeiten,
veranschaulichte. Die Glieder aller Kommissionen, die vertreten
waren, wurden dringend ersucht, es sich unter Beiziehung möglichst
erfahrener Gehülfen zur persönlichen Pflicht zu machen, die
geduldige und gründliche Vorarbeit eines solchen Gutachtens zu
besorgen. Die Zusammenstellung und Vergleichung aller dieser
Berichte — gewiss eine höchst delikate Aufgabe — sollte die Aufgabe
eines besondern Ausschusses sein ; die Zusammensetzung dieses
Ausschusses aber einem kleinern Exekutivkomitee, das durch keinerlei
Instruktionen gebunden, anheimgestellt werden. Das Aufgebot zu
dieser Weltkonferenz sollte nicht das eines Generalkonzils sein —
denn keine Gemeinschaft hätte jetzt die zu einem solchen Aufgebot
nötige Autorität. Es soll ein Versammlungsruf zu einer Konferenz
ergehen, die so allgemein als nur möglich gehalten werden soll.

Mr. Zabriskie machte folgende praktische Anregungen. Der
Ausschuss hätte zu seinen Arbeiten keine glücklichere Einführung
haben können als die durch Mr. Zabriskie formulierte klare
Definition seiner Stellung und seiner Funktionen als ein Mitglied des
Rates der Kommissionen. Ihre Arbeit und ihr Amt ist, den Weg
zu bahnen. Die Täler des Indifferentismus und der Apathie sollen
durch neue Anschauungen ausgeglichen werden ; die Berge des
Stolzes und der Arroganz sollen abgetragen werden ; zweifelvolle
Schwäche des Geistes soll gestärkt und die rauhe Härte von
Abneigung und Misstrauen soll gemildert werden. So würde nach
und nach ein Pfad zum Felde der Konferenz gebahnt werden, von
dem aus man deutlich den Weg zur Stadt der Einigkeit, zur Stadt
Gottes sehen könnte. Das Mittel dazu wäre vorerst, dass ein jeder
in seiner Gemeinschaft den Wunsch und die Sehnsucht nach Einigkeit

durch Versammlungen und persönliche Besprechungen zu
wecken suche, um dann nachher Tatsachen zu sammeln, welche
genau die offizielle Stellung der einzelnen Kirchen zueinander zeigen
würden, selbstverständlich ganz abgesehen von persönlichen
Meinungen und Absichten. Zur gegenseitigen Vergleichung der Gegensätze

müssen sie eine gemeinsame Standarte haben, und als solche
empfiehlt er das Nizänische Kredo, durch welches, nach seiner
Meinung, alle nebensächlichen Unterschiede ausgeglichen werden
können. Die Christen aller Zeiten haben stets geglaubt, dass nur
in der Einigkeit das Ideal der Stadt Gottes erreicht werden könne.

Dr. Newman Smyth sprach über die Art und Weise der
Annäherung. Klarheit, so führte er aus, wird Liebe bringen. Er
erinnert daran, wie König Boreslav von Polen im Jahre 1645 darauf
gedrungen, dass beide Parteien ihre Stellung klarlegten und keinen



— 194 —

Beschluss fassten, welche der zwei Parteien das Rechte glaubte,
sondern was eine jede der zwei Parteien glaubte. In Thorn
hätten die Parteien in den Bejahungen einig sein können, in
den Verneinungen trennten sie sich. Wenn wir, gestützt auf die
Erklärungen von Thorn und von Trient oder auf das
Glaubensbekenntnis der verschiedenen Kirchen die Irrtümer verurteilen
wollten, würden wir sehen, wie weit Christus schon seine Kirche
zur Einigkeit zurückgeführt hat. Der Versuch der Annäherung
sollte bei der Ursache des Zwiespaltes gemacht werden. Indem wir
studieren, wie die Unterschiede emporgewachsen, dürften wir
erkennen, wie Einigkeit wachsen könnte. Die Entwicklung des
Zwiespaltes muss logischerweise als eine natürliche Evolution betrachtet
werden. Wir dürfen nicht hoffen, irgend etwas der organischen Einheit

Analoges zu erreichen, wenn wir nicht selber bereit sind, die
natürlichen Gesetze der geistigen Entwicklung zu beobachten. Die
vitalen Werte in den Erfahrungen eines jeden einzelnen sollen in
der Universalkirche ihren Platz finden. Dies ist das geistige Prinzip
der Katholizität. Was bedeutete Newman die Eucharistie bei seiner
ersten Messe Was bedeutet sie den Büssenden Was in irgendeiner

bescheidenen Kapelle? Wenn wir dies beantworten wollten,
mussten wir vorerst wissen, was das Sakrament überhaupt ist. Mehr
Erziehung, grössere und weitsichtigere Vorbereitung sollte in den
einzelnen Kirchen sein ; das Resultat langjähriger Studien muss
zusammengetragen und gleichsam «geherbstet» werden. Austausch
der Professoren in den Seminarien wäre ein Llülfsmittel. Bezüglich
der Weihen haben die Kirchen versucht, sich zu finden, doch viel
zuweit stromabwärts. Sie müssen es viel höher stromaufwärts
versuchen und den Schacht durch den Schutt, den spätere Generationen
abgelagert, zu dem Granit des primitiven Felsens führen. Eine
sogenannte Synthese würde nur ein Konglomerat schaffen, einen

zusammengesetzten Stein, den jeglicher Schlag zerschmettern könnte.
Erst als das Licht geworden, schuf Gott die Welt. Es zeigt sich
das Bedürfnis einer Konferenz, an welcher alle gleichberechtigt sind.

Dr. Calkins sprach über eine neue historische Methode. Geschichtliche

Konklusionen können niemals auf ihre Wahrheit nachgeprüft
werden. Aber selbst wenn wir beweisen könnten, wie die Organisation

der Kirche im ersten Jahrhundert war, dürften wir daraus
nicht den Schluss ziehen, dass die Organisation im 20. Jahrhundert
dieselbe sein sollte. Unsere historische Methode soll die Zeiten
studieren, wo der Strom sich geteilt hat und soll den Ursachen des

Zwiespaltes nachgehen und sie prüfen. Es wäre auch eine sehr
dankbare Aufgabe zu prüfen, -welche religiöse Schätze in den
verschiedenen Auffassungen und Institutionen aufgestapelt sind. Alle
religiösen Ansichten und Übungen, die sich nach und nach ab-



— 195 —

lösten, haben ihren Wert. Ein jeder Teil der bestehenden aber
noch nicht realisierten katholischen Kirche muss einsehen lernen,
dass er nicht alle Wahrheit besitze bevor nicht kirchliche Einheit
aus der Prophétie emportauchen kann. Unsere historische Methode
muss die Vereinbarkeit entgegengesetzter Ideen zeigen, und zwar
sowohl der ursprünglichen als der später hinzugekommenen. Beide
hatten ihren Wirkungskreis; beide bestanden jahrhundertelang in
der englischen Kirche nebeneinander ohne gegenseitige Anerkennung
oder Annäherungsversuch. Wir würden eine wirkliche Einheit
besitzen, wenn ein Papst sich geistig in einer Methodistenkapelle und
ein Methodist im St. Peters Dom während eines Pontifikalamtes
daheim fühlen würde.

Die Diskussion, die sich an diesen Vortrag anschloss, zeigte,
dass sich die Ansichten seit der Konferenz von 1916 geläutert haben
und reifer geworden sind.

Die Dienstagabendsitzung wurde durch eine kurze aber
tiefgehende Betrachtung Bischof Wallers über die Menschwerdung
eröffnet. Der leitende Gedanke der Betrachtung war, dass, da wir
Christi Leib seien, es nicht unseres Amtes sei. Ihn nachzuahmen,
sondern Ihm zu erlauben, über uns zu verfügen, um zu beweisen,
dass er nicht aufgehört habe, Mensch zu werden. Deshalb sollten
wir anfangen, einen Abscheu gegen jedes Schisma zu haben und
soweit dieses uns betrifft, dafür Busse tun. Die Busse ist die Wurzel
jeder Annäherung Gottes.

Anregungen über die Schritte, die unternommen werden sollten,
um von den verschiedenen kirchlichen Körperschaften die gewünschten

Gutachten zu erlangen, füllten den übrigen Teil der Sitzung aus.
Mr. Gardiner äusserte die Ansicht, dass diese Berichte, falls sie
eines Vergleiches fähig sein sollen, nach einem gemeinsamen Plane
ausgearbeitet werden sollten : Dr. Robert bezeichnete sich selber als
einen «christlichen Katholik des 20. Jahrhunderts». Er sagte, dass

alle Beschlüsse so gefasst werden sollen, als ob sie einer
Volksversammlung unterbreitet werden mussten und dass alle Kirchen
durchaus gleichberechtigt sein sollten. Ähnliche Gutachten seien schon
in England ausgefertigt worden. Wäre der Krieg nicht ausgebrochen,
hätten diese vor Amerika den Vorsprung. Wir müssen, meinte er,
nicht in das erste Jahrhundert zurückgeführt werden, sondern wir
müssen die Dinge betrachten so wie sie sind. Eine jede Gemeinschaft

sollte ihren Ausschuss haben zur Berichterstattung an die
leitende Behörde, und die Vorbereitungskommission sollte die
Oberaufsicht über alle führen. Überhaupt sollten überall die offiziellen
Kundgebungen der Kirchen und nicht individuelle Meinungen
berücksichtigt werden.



— 196 •-

Dr. Smyth glaubte, dass zwei oder drei Personen aus jeder
Gemeinschaft bestimmt werden sollten, um die Stellung der Gemeinschaft

zu formulieren. Dr. Rogers war der Ansicht, dass eine
gemischte Kommission der kirchlichen Gemeinschaften der östlichen
und westlichen Staaten gebildet werden sollte, um die Stellungnahme

der Weltkonferenz zum Verhältnis zwischen Kirche und Staat
zu untersuchen. Dr. Black glaubte, es sei am besten, die Initiative
in diesem Punkte Europa zu überlassen. Die Kanadier, Bischof
Williams, Mr. Baldwin, Dr. Bruce, Taylor, glaubten, dass die
Ausländer über diesen Vorschlag der Vereinigten Staaten in gewisser
Beziehung unangenehm berührt werden dürften. Mr. Zabriskie
wünschte, es möge der Kommission empfohlen werden, die Berichte
über das Nizänische Kredo zu formulieren. Nach langer Diskussion
wurde dieser Antrag aus praktischen Gründen nicht angenommen,
die Stimmabgabe war 12 gegen 28.

Am Schlüsse der Sitzung wurde eine ständige Kommission
gewählt, deren Präsident Bischof Anderson, Vizepräsident der
Methodistenbischof Wilson und Sekretär Mr. Gardiner ist. Ferner wurde ein
Finanzkomitee eingesetzt. Folgende Vollmachten wurden dem
Exekutivkomitee übertragen. Es hat die Eingaben der amerikanischen

Kirchen über das, was sie mit allen Christen gemein
haben, und über das, wodurch sich eine jede von den andern
unterscheidet, entgegenzunehmen und übersichtlich zusammenzustellen.

Es kann ferner Lücken ausfüllen, Unterkommissionen wählen,
neue Mitglieder ernennen und vorbereitende Versammlungen
einberufen. Das Exekutivkomitee wurde beauftragt, Aufrufe drucken
und austeilen zu lassen und ein jedes anwesende Mitglied wurde
gebeten, alles, was in seinen Kräften liegt, zu tun, die Männer und
Frauen seiner Gemeinschaft über die Ziele und Methoden der
Weltkonferenz zu unterrichten.

Eine Aufforderung Dr. Calkins, dass Unterkomitees gebildet
werden sollten zwecks Studium der Geschichte der englischen
Reformation und zwecks Vereinigung der katholischen und protestantischen

Ideale führte zu einem Einspruch von seiten Bischof Wellers,
er befürchte, dass durch die Vereinigung der englischsprechenden
Christen der Weg zu einem grösseren Ziele verbarrikadiert werden
könnte, so dass wir zwar einander näherrücken, den Rest der
Christenheit aber ausschliessen, indem wir deren Gesichtspunkte
nicht in Betracht ziehen. Die einzelnen könnten sich zwar
verstehen, aber auch missverstanden werden. Unterströmungen, von
denen Dr. Palmieri in seinem Artikel in « The Churchman »

gesprochen, sollten ohne öffentlichen Kommentar beachtet werden.
Dekan Daboritsch (Serbe) verlangte in den Verhandlungen mit
Staatskirchen und geistlichen Bureaukratien grosse Vorsicht und



— 197 —

warnte seine Brüder aus der bischöflichen Kirche vor einer «

Überbegeisterung **> für «Weihen» und «Katholizität». Der Zug der
Kirchen des Ostens gehe nach seiner Meinung eher gegen die
Sakramente und die Orthodoxie. « Katholisch » habe dort eine höchst
freisinnige Definition gefunden. Sie mögen vielleicht erstaunt sein,
zu sehen, dass das « Katholische » nach und nach etwas « recht
Protestantisches » geworden ist. Dr. Kattery glaubte, dass die kleinen
günstigen Gelegenheiten, von denen Dr. Calkins gesprochen, nicht
ausser acht gelassen werden sollten. Zwiespalt wuchs allmählich,
so muss auch Einheit allmählich wachsen. Die Angelegenheit fand
ihre Erledigung, indem das Exekutivkomitee bevollmächtigt wurde,
die Vorbereitung von Schriften über Geschichte und
Glaubensbekenntnisse einzuleiten.

Dr. Mott hielt die Schlussansprache. Wir haben ein hohes
Ideal. Sind wir bereit, auch den nötigen Preis zu bezahlen, um
dieses Ideal, das wir in der Vision gesehen, zu erreichen Die
hauptsächlichen Vorschläge, Mitarbeiter zu gewinnen, sind nicht
brauchbar. Er möchte sich mit diesen nicht abgeben. Aber da
sind noch andere. Wir sollen immer uns selbst daran erinnern,
dass wir schon eins seien mit unserm göttlichen Oberhaupte. Wir
müssen im Geiste der Busse einsehen lernen, wieviel Stolz,
Intoleranz und Mangel an Liebe noch immer in unserm Leben zu
finden ist. « Gerade hier müssen höhere Preise bezahlt werden. »

Wir müssen nach der Einheit in der Verschiedenheit trachten und
dadurch eine grössere Lebenskraft in der Fülle der Wahrheit
erlangen. Viele haben einen sehr kleinen Christus.

Mr. Zabriskie erinnerte noch daran, dass die römischkatholische
Kirche gegenwärtig eine neuntägige Andachtsübung zur Erlangung
der Einheit veranstaltet habe. Mit einem Gebet schloss Bischof
Williams die Versammlung. Die Herzen waren in dieser Versammlung

stärker geworden und die Geister klarsehender, bemerkt der
Berichterstatter des «Churchman».

Das Exekutivkomitee besteht aus Rev. P. Ainslie, D. D. (Disciples) :

Rev. Clarence A. Barbour, D. D. (Baptist) ; William M. Birks
(Presbyterianer) ; Richter Maclaren (Methodist) ; John R. Mott, LL. D.
(Methodist); Rev. J. B. Remensnyder, D. D. (Lutheraner); Rev.
William H. Roberts, D. D. (Presbyterianer) ; Rev. Newman Smyth,
D. D. (Kongregationalist) ; Rev. John J. Wynne, S. J. (römischer
Katholik). Im offiziellen Bulletin wird dieser Liste die Bemerkung
beigefügt: «Die meisten dieser Herren haben bereits die Annahme
ihrer Ernennung erklärt. » Man hofft, dass sich aus den Gutachten,
die nun das Exekutivkomitee von den Kommissionen der einzelnen
Kirchen entgegenzunehmen und zu prüfen hat, die tröstliche
Tatsache ergeben werde, dass die Verschiedenheiten nicht so zahlreich



— 198 —

und so unüberwindlich seien, wie man sich bisher vorgestellt hat.
Das Bulletin fügt bei: «Das Werk fordert lange und geduldige
Arbeit in tiefster Demut und christlicher Liebe. Die Christgläubigen
standen einander in so grosser Unkenntnis gegenüber, dass die
erste Anstrengung darauf gerichtet sein muss, einander zu verstehen.
Es muss auch anerkannt werden, dass Trennungen, die seit
Jahrhunderten bestanden haben, nicht in einigen Monaten oder auch
in einigen wenigen Jahren geheilt werden können. »

Die russische und die anglikanische Kirche. — Das politische
Bündnis zwischen England und Russland wirkte auf die Bestrebungen,
die Kirchen der beiden Länder einander nahe zu bringen, höchst
anregend. Es sind nicht politische, sondern kirchlich interessierte
Kreise, welche die gegenwärtige politische Konstellation benützen,
um Brücken zu bauen. Der anglikanische Bischof Bury von Nord-
und Zentraleuropa hat im Juni 1916 ein Schreiben an die
Geistlichen und Gemeinden seiner Diözese gerichtet, in welchem er
erwähnenswerte Mitteilungen über eine Reise nach Russland im Mai
1916 macht. Der Bischof ist über die herzliche Aufnahme, die er
von kirchlicher Seite gefunden, entzückt. Mit dem Metropoliten von
Petrograd habe er offen und frei über die Unionsbestrebungen
gesprochen, so dass er den Prälaten mit den grössten Hoffnungen für
die künftigen Beziehungen zwischen den beiden Kirchen verlassen
habe. In Moskau nahm er im vollen bischöflichen Ornat am
russischen Gottesdienst teil und wurde mit all den Ehrenbezeugungen
ausgezeichnet, die einem Bischof in einem feierlichen Gottesdienst
erwiesen werden. Der Metropolit lud ihn und seinen Begleiter, den
anglikanischen Kaplan, nach der Kommunion zum Empfang des

Antidors ein, des gesegneten Brotes, das in der russischen Kirche
unter die Nichtkommunikanten jeweilen verteilt wird. Ebenso herzlich

war der Empfang im Kloster Sergi Troitska. Beim Abschied
strahlte der Metropolit «mild und ernst», als er die Worte unseres
Herrn betonte : Es wird Eine Herde und Ein Llirt sein. Der Metropolit

von Petrograd sagte beim Abschied: « Dieser Krieg hat unsere
Völker näher zusammengebracht als je zuvor. Jetzt nähern sich
auch unsere Kirchen. Dieser Umstand wird die Völker noch inniger
vereinigen, und deshalb wird unsere Allianz lange dauern. » Als
Bischof Bury Russland verliess, sagte er zum Erzpriester von Reval :

Ich habe die Überzeugung, dass es kein anderes Land in Europa
gibt, in welchem wir Briten das Gefühl haben, dass wir uns unter
einem durchaus freundlich gesinnten Volk befinden, und das hat
seinen Grund darin, dass unsere Kirchen in einem so freundlichen
und brüderlichen Verhältnis zueinander stehen, obgleich sie in manchen
Dingen, besonders in den Zeremonien, voneinander abweichen. Der



— 199 —

Bischof hebt den grossen Unterschied zwischen diesem Besuch und
dem vor drei Jahren hervor. Damals sei der Empfang brüderlich,
die Unterhaltung zurückhaltend gewesen, jetzt habe man sich offen
und frei ausgesprochen. Bischof Bury hat seine Eindrücke und
Erfahrungen der Reise in der Zeitschrift « Nineteenth Century » und
in einem jüngst erschienenen Buch niedergelegt.

Auf der zehnten Jahresversammlung der Anglican and Eastern
Association, die am 26. Oktober 1916 in London stattfand, sind
Fragen der Union zur Sprache gekommen. Der Bischof von
Oxford redete über die Interkommunion. Den Krieg bezeichnete er
als den Zusammenbruch des Gedankens, für den eine katholische
Kirche eintreten sollte. Die Idee einer übernationalen Kirche, die
die Angehörigen aller Nationen umfasse und ihre Mitglieder mehr
verpflichte als die Nationalität, habe versagt. Briten, Franzosen, Russen
seien verbündet, aber nicht weil sie derselben Kirche angehören.
Franzosen, Italiener, Österreicher sind Glieder derselben Kirche und
doch gehen sie in politischen Dingen weit auseinander. Die Weigerung
der Mohammedaner, im gegenwärtigen Krieg gegen Glaubensgenossen
zu kämpfen, hat die Staatsmänner in nicht geringe Verlegenheit
gebracht. Von einer ähnlichen Erklärung auf christlicher Seite hat
man nichts gehört. Im Gegenteil, es wurde als heilige Pflicht
bezeichnet, in den Kampf zu ziehen. Wir hätten das Widerspruchsvolle
dieser LIandlungsweise gefühlt, wenn wir in den Tagen des Friedens
die Idee einer übernationalen katholischen Kirche verwirklicht hätten.
Einzig eine ideale Einheit kann künftig den Krieg unmöglich machen.
In den letzten Jahren war eine beachtenswerte Bewegung zur
Einigung unter den englischsprechenden Völkern wahrzunehmen.
Allein sie sollte sich auch auf die andern Völker, die Franzosen,
Russen, Deutschen ausdehnen. Die wahre Idee der Religion ist: unter
den Angehörigen der Verschiedenen Völker eine Einheit zu bilden.
Gott kenne unter den Nationen keine auserwählten Völker. Der
Bischof beleuchtete die Schwierigkeiten einer Union mit Rom, die
auf die päpstliche Autokratie zurückzuführen sei. In der orthodoxen
Kirche herrscht ein merklich verschiedener Geist und Verständnis
für die Aspirationen der anglikanischen Kirche. Diesen Eindruck
bekommt man beim Studium der neuesten Veröffentlichungen über
die russische Kirche, besonders derjenigen des verstorbenen W. J.
Birkbeck. — Bischof Bury sprach über seine Reise nach Russland
und Dr. Headlam referierte über das Buch von Birkbeck: «Russia
and the English Church during the last fifty years» (Rivington).
Die gefassten Resolutionen enthalten Sympathiekundgebungen für das
serbische Volk und seine Kirche und für die orthodoxen Kirchen
der Rumänen.



— 200 —

Die katholische, apostolische und evangelische Kirche in
Portugal. — Im Jahrgang 1913, S. 118, dieser Zeitschrift ist auf
Grund authentischer Informationen über das seltsame Verhältnis
berichtet worden, in welchem die romfreien katholischen Gemeinden
zur Kirche Englands stehen. Schon lange macht sich in Portugal
eine Strömung geltend, die eine Änderung dieses Verhältnisses
bezweckt. Wie dem « Guardian » vom 22. Februar berichtet wird, ist
ein Versuch in dieser Richtung gemacht worden. Auf einer
Versammlung, die von Delegierten einiger Gemeinden besucht war,
wurde eine Resolution gefasst, die sich gegen die Oberaufsicht der
Kommission der drei irischen Bischöfe über die portugiesische Kirche
auflehnt. Sie hat folgenden Wortlaut:

«Wir sind unsern Freunden in England für die Bezahlung des

Einkommens einiger Priester und Lehrer der katholisch-apostolischevangelischen

Kirche Portugals dankbar. Wir sind den Mitgliedern
des Rates der Bischöfe (den drei irischen Bischöfen) dankbar dafür,
dass sie die Güte hatten, über die Integrität und Reinheit unserer
Liturgie und Lehre zu wachen, und wir sind ihnen sehr dafür
verbunden dass sie uns auf die Einladung unserer Synode hin
gelegentlich besucht haben, um die Firmung zu spenden und
Ordinationen zu vollziehen. Aber «keine fremde Jurisdiktion »,
«Oberaufsicht» oder «Kontrolle» kann zugelassen werden; denn das steht
im Widerspruch mit unserm Standpunkt im allgemeinen und mit
unserer Liturgie, im Widerspruch mit der ständigen Übung von
mehr als 30 Jahren nach unserer Organisation von 1880; fremde
Oberaufsicht oder Kontrolle geht gegen die Gesetze Portugals, denen

zu gehorchen unsere Pflicht ist, und ebenso gegen die Wünsche
der grossen Mehrheit der Laien, die zu unserer Gemeinschaft
gehören, und nicht minder gegen die ganze öffentliche Meinung von
Portugal. — Jede fremde Jurisdiktion, Oberaufsicht oder Kontrolle
beeinträchtigt, auch wenn sie in guter Absicht ausgeübt wird, in
hohem Masse den Fortschritt und die Ausbreitung einer wahrhaft
katholischen und zugleich wesentlich nationalen Kirche in einem
Lande wie Portugal, das so eifersüchtig fremde Oberaufsicht
ablehnt; — auch hält sie Priester, die aus Gewissensgründen die
römische Kirche verlassen haben, und ganze Gemeinden, die einen
in der Ehe lebenden Klerus und Gottesdienst in der Landessprache
wünschen, von dem Anschluss an die katholisch-apostolisch-evangelische

Kirche Portugals ab. — Dem Rat der Bischöfe kann kein
neues Mitglied, möchte es noch so hervorragend sein, beigefügt
werden, ohne dass es vorher von unserer Generalsynode gewählt
worden ist. Unsere Synode hat ihre Befugnis, Kirchendiener zu

ernennen, Prediger zu ermächtigen, Ermächtigungen zu annullieren,
niemals fremden Bischöfen oder Behörden übertragen und kann sie



— 201 —

nicht übertragen. Wir wünschen nur, dass unser allgemeiner Standpunkt,

die Liturgie und Lehre unserer Kirche — von der letzten
Lambethkonferenz begrüsst, als in genauer Übereinstimmung mit
katholischen Grundsätzen stehend und von verschiedenen altkatholischen

Bischöfen warm anerkannt — festgehalten und beobachtet
werden. — Fremde Oberaufsicht oder Kontrolle ist für die
Entwicklung und Ausbreitung einer wahrhaft nationalkatholischen Kirche
schädlicher als der Entzug finanzieller Hülfe. »

Der Kundgebung sind Notizen beigefugt, die über die
gegenwärtigen Verhältnisse Aufschluss geben. Namentlich scheinen die
zwei Gemeinden in Villa Nova de Gaia zu voller Selbständigkeit
erstarkt zu sein. Sie zählen z. B. 305 erwachsene Mitglieder, die

Beiträge zur Bestreitung der Kultkosten leisten. Obwohl auch in
Portugal alle Dinge teurer geworden sind und der Verkehr stockt,
haben doch diese Beiträge eher zugenommen. Die Gemeinden, die
sich aus eigenen Mitteln erhalten, bilden die grosse Mehrheit in
der portugiesischen Kirche und leisten auch zur Deckung der
allgemeinen Kosten die bedeutendsten Beiträge.

Die armenische Kirche in der Türkei. — Unter den kleinen
Völkern ist das armenische am härtesten durch den Krieg
mitgenommen worden. Das ganze armenische Volk, das unter türkischer

Herrschaft lebt, ist aus seinen bisherigen Wohnsitzen
abtransportiert worden. Dabei sind Hunderttausende ums Leben
gekommen oder zwangsweise zum Islam bekehrt worden. Der Rest
wurde am Rande der arabischen Wüste angesiedelt. Authentischen
Aufschluss über diese schreckliche Tragödie geben einige Sammlungen

von Dokumenten '). In dieser entsetzlichen Katastrophe hat
nun auch die Organisation der Kirche der Armenier eine eingreifende

Umgestaltung erfahren.
Über die Verfassung und den Bestand der armenischen Kirche

ist in dieser Zeitschrift 1912, S. 401 ff., Näheres mitgeteilt worden.
Das Umwälzende der neuen Verordnung ist, dass das kirchliche
Band der türkischen Armenier mit dem Katholikos von Etschmiadzin
zerrissen, jede Beziehung mit einem auswärtigen kirchlichen Haupte
verboten ist, die bestehenden Patriarchate und Katholikate, mit
Ausnahme des Patriarchates von Jerusalem, dem unbedeutendsten,

') Material zur Beurteilung des Schicksals der Armenier in den Jahren 1915/17.
2 Hefte, Basel 1915 und 1916. Buchdruckerei zum Berichtliaus. — Quelques
documents sur le sort des Arméniens. I" au III' Fascicule 1915/16 Genève. A. Eggi-
oiann, Editeur. — The Treatment of Armenians in the Ottoman Empire 1915/16.
London. Vgl. dazu: Bericht des Generalrates der Partei «Einheit und FortschriU »

auf dem l'arteikongress in Konstantinopel vom 28. September bis 5. Oktober 1916
«Korrespondenzbl. der Nachrichtenstelle f. d. Orient», III, Nr. 2.'

Intornat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1917. 14



— 202 —

aufgehoben sind. Auf dieses sind die Kompetenzen des

bisherigen von Konstantinopel übertragen, das seit 1461 die Verwaltung

der armenischen Kirche besorgte. In Wegfall kommt ferner
die Nationalversammlung, dem Patriarchen ist bloss ein geistlicher
und ein gemischter Rat beigegeben. Alle diese Massregeln zielen
darauf hin, die Tätigkeit des Patriarchen auf das rein kirchliche
Gebiet zu beschränken und seinen Einfluss als zugleich nationales
Haupt der Kirche vollständig auszuschalten.

Aus der umfangreichen Verordnung, die am 10. August 1916
erlassen wurde, sei folgendes mitgeteilt*). Grundlegend sind die
beiden ersten Paragraphen. Sie lauten:

«§ 1. Die armenischen Katholikosämter von Sis und Aghta-
mar werden vereinigt und auch die Patriarchate von Konstantinopel
und Jerusalem diesem Katholikossitze einverleibt. Die geistliche
Oberleitung der osmanischen Armenier steht diesem Katholikossitz
und Patriarchate zu, dessen Bande und Beziehungen zum Katholikossitz

von Etschmiadzin völlig gelöst sind. Der Sitz des Katholikos
und Patriarchen ist das Kloster Mar-Jaakub in Jerusalem. Sein

geistlicher Wirkungskreis erstreckt sich über das osmanische Reich.
§ 2. Der Patriarch übt sein Amt im Bereiche des kaiserlichen

Einsetzungsdekretes und der in dieser Verordnung festgesetzten
Bestimmungen aus und führt auch so die Anordnungen der Regierung
durch. Seine zuständige Amtsbehörde ist ausschliesslich das
Kultusministerium, und er hat nur das Recht, sich an dieses in
Kultusangelegenheiten zu wenden. »

Der § 3 ordnet die Wahl des Patriarchen. Nach dem
Freiwerden des Sitzes wählen die Mitglieder der geistlichen und
gemischten Versammlungen einen Verweser, der vom Kultusministerium
bestätigt wird. Ins Wahlkollegium des Patriarchen, das aus den

Mitgliedern der geistlichen und gemischten Versammlung besteht,
sendet ausserdem jeder Delegatsbischof je einen geistlichen und
weltlichen Abgeordneten. Es stellt eine Liste von mindestens sieben
Kandidaten auf, die dem Kultusministerium zur Prüfung eingeschickt
wird. Der Regierung nicht genehme Kandidaten werden gestrichen.
Aus den genehmen Kandidaten bestimmt das Wahlkollegium in

geheimer Abstimmung drei, aus denen die geistliche Versammlung
den Patriarchen wählt. Die Regierung bestätigt die Wahl.

Die geistliche Versammlung besteht aus zwölf Mitgliedern.
Aus sechs von der Regierung eingesetzten Delegatsbischöfen und
sechs sonstigen Bcschöfen. Den Vorsitz führt der Patriarch. Die
Mitglieder sind auf zwei Jahre gewählt. Die Delegatsbischöfe wechseln

') Sie ist in deutscher Übersetzung abgedruckt in der Juristischen Beilage Nr. 5
des « lvorrespondenzbl. der Nachrichtenstelle f. d. Orient», II, Nrn. 44/45, 1916.



— 203 —

im Turnus, die andern Bischöfe werden von der Versammlung selbst
gewählt. Die geistliche Versammlung hat nach § 6 folgende
Kompetenzen: die Aufsicht über die Kultusangelegenheiten der Gemeinde,
die Sorge für die Geltendmachung und Festigung der Dogmen
und Traditionen der armenischen Kirche in der Gemeinde und die
Sorge für den Schutz vor Schädigungen, die Mühewaltung für den
geordneten Zustand der Kirchen und ihrer Bediensteten, für die
Verbesserung der Lage des Klerus und für den Nachwuchs an
Bischöfen und Geistlichen, die Aufsicht über den Religionsunterricht
in den armenischen Schulen, die Prüfung der Beschwerden der
Gemeinder über die Delegatsbischöfe, die Wahl der für erledigte
Delegatsbischofssitze in Betracht kommenden Persönlichkeiten, die
Prüfung und Lösung kirchlicher Fragen, die in der Gemeinde
auftreten, nach der Tradition der Kirche.

Die gemischte Versammlung (§§ 7 und 8) besteht ebenfalls
aus zwölf Mitgliedern unter dem Vorsitz des Patriarchen, aus vier
Bischöfen der geistlichen Versammlung, die sie wählt, und aus acht
Laien. Von den Laien wählt der Patriarch einen und die Delegatsbischöfe

die sieben andern im Turnus. Das Ministerium bestätigt
sie. Ihre Pflichten sind: die Aufsicht über die Kasse des

Patriarchates, Verwaltung der Besitzungen, der verzinslichen Immobilien
und Stiftungsgelder, die den direkt dem Patriarchat unterstehenden
Kirchen und Klöster und den von der Gemeinde errichteten
Primarschulen und sonstigen Wohltährtseinrichtungen gehören ; Prüfung
der jährlich von den Delegatsbischöfen eingesandten Abrechnungen
der erwähnten Anstalten und Sicherstellung der Verwendung der
Gelder und Güter, die auf Grund von Vermächtnissen der Kirche
überlassen werden. Der § 9 stellt fest, dass die Art der Errichtung
und Eröffnung aller Schulen, der Ernennungs- und Ausgestaltungsmodus

des Lehrkörpers, sowie die Ausübung des Elementar-, Mittelschul-

und Hochschulunterrichtes den Staatsgesetzen und der
Inspektion des Unterrichtsministeriums unterstellt ist.

Die §§ 10—16 ordnen die Beziehungen zwischen dem Patriarchen
und den Versammlungen. Beide Versammlungen haben das Recht
zu Beschwerden über den Patriarchen. Sie können vom
Kultusministerium die Genehmigung zur Abhaltung einer ausserordentlichen

Sitzung der beiden Versammlungen erhalten. Wird in dieser

Sitzung mit zwei Drittel Mehrheit beschlossen, dass die Beschwerde
den Sturz des Patriarchen erfordere, ist der Patriarch verpflichtet,
seinen Posten zu verlassen.

Der folgende Abschnitt, §§ 17—21, umschreibt die allgemeine
Verwaltung des Patriarchates. Der Patriarch hat das Recht, gegen
Beschlüsse der beiden Versammlungen Einspruch zu erheben und
sie zu nochmaliger Prüfung zurückzuweisen. Handelt es sich nicht



— 204 —

um prinzipielle Angelegenheiten, hat der Patriarch das letzte Wort,
andernfalls treten die Bestimmungen über das Beschwerderecht in
Kraft. Die Einkünfte des Patriarchates bestehen aus den Erträgnissen

seiner Besitztümer und Klöster, aus Votivschenkungen und
Stiftungen der Gemeinde, aus dem Vermögen der ohne Erben
sterbenden Geistlichen, aus den Erträgnissen der Trauungen, Taufen,
Begräbnissen und aus den Patriarchatsgebühren, die ins Jahresbudget
auf Beschluss der gemischten Versammlung einem jeden Delegats-
bischof auferlegt werden. Ausser diesen Einkünften darf der Patriarch
von der Gemeinde nichts annehmen.

Von den Delegatsbischöfen handeln die §§ 22—28. Die Delegats-
bischöfe werden von der geistlichen Versammlung gewählt und von
der Regierung eingesetzt. Ihre Diözesen sollen aufs neue so
eingerichtet werden, dass ihnen mindestens 15,000 Seelen unterstehen.
Der von Konstantinopel führt den Titel «Patriarchatsverweser»,
soll sich aber hinsichtlich seiner Amtspflichten von seinen Kollegen
nicht unterscheiden. Den Delegatsbischöfen stehen zwei Ratskollegien,
das eine aus Geistlichen, das andere aus Ortsnotabein bestehend,
von höchstens je sechs Mitgliedern zur Seite. Sie haben keine
amtliche Eigenschaft. Ihre Meinungsäusserung ist an die Genehmigung

des Delegatsbischofs gebunden.
In den §§ 29—39 werden Übergangsverfügungen getroffen und

verschiedene Materien geregelt. So wird den beiden Versammlungen
jede gemeinsame Sitzung, ausser den erwähnten Fällen, verboten.
LIandelt der Patriarch gegen diese Verordnung, kann er von der

Regierung abgesetzt werden. Das gleiche Schicksal trifft die
Mitglieder der beiden Versammlungen, die in der Versammlung sich
in Dinge politischer oder staatsbürgerlicher Natur einmischen, die
ausserhalb der Amtspflichten dieser Verordnung liegen. Die frühere
Patriarchatsverordnung (20. Ramazan 1279) ist aufgehoben.

Das sind die Llauptbesthnmungen der neuen Verordnung, die
ausserdem noch eine Menge kleinerer bureaukratischer Bestimmungen
enthält. Welche Aufnahme sie in armenischen Kreisen gefunden
hat, entzieht sich unserer Kenntnis. Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

