Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 189 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Der Papst und die Unionsbestrebungen. — Durch die kirch-
liche Presse der Vereinigten Staaten ging im Januar die Nachricht,
dass Papst Benedikt XV. in nichster Zeit zur Wiedervereinigung
der gesamten Christenheit wichtige Schritte unternehmen werde.
Der Papst sei im Begriff, eine Kommission zu diesem Zweck ins
Leben zu rufen mit dem kiirzlich ernannten Kardinal Nicola Marini
an der Spitze, dem Griinder und Herausgeber der Zeitschrift « Bes-
sarione». Diese Zeitschrift dient der Gewinnung der Kirchen des
Ostens fiir Rom. Die Neuigkeit ist auf private Informationen zuriick-
zufithren, die Dr. A. Palmieri, Mitglied der romischkatholischen
Kirche und guter Kenner der orientalischen Kirchen aus Rom er-
halten hat. Sie hat insbesondere auch deswegen Aufsehen erregt,
weil die ins Auge gefasste Kommission die Frage der Giiltigkeit
der anglikanischen Weihen in Wiedererwiagung ziechen soll. Die
beiden amerikanischen Kirchenzeitungen ¢The Churchman» und
«The Living Church» nehmen in ihren Nummern vom 13. Januar
von der Darlegung Dr. Palmieris Notiz. Sie lautet:

«Der neue Papst hat an den Bemiihungen der neutralen Na-
tionen, unter den Volkern Frieden herzustellen, bedeutenden An-
teil genommen. Die Anstrengungen des Vatikans waren nicht bloss
vom Geist der Humanitit eingegeben, sondern hatten ihren Ur-
sprung in der Sehnsucht nach christlicher Einheit und nach der
Beendigung des Zwistes, der nun schon solang die christlichen
Kirchen getrennt hat. Die Bemiihungen des Papstes Leo XIIIL.
zur Wiedervereinigung der Christenheit wurden durch Pius X.
sofort abgebrochen ; dieser trachtete mehr nach einer innern Reform
des katholischen Klerus und vereinigte seine ganze Kraft auf die
Unterdriickung des Modernismus. Benedikt XV. denkt, es sei an
der Zeit, wieder in die Richtung Leo XIII. einzulenken, und die
Wiederherstellung des politischen Friedens wire der erste Schritt
zu erneuerten Versuchen, der Zersplitterung der Christenheit in
eine grosse Zahl von Sekten ein Ende zu machen. Der Vatikan
ist der Meinung, dass die orthodoxen Slaven sehr bald berufen



— 190 —

sein werden, einen tidtigeren Anteil am Leben der westlichen Na-
tionen zu nehmen, heissen diese nun protestantisch oder katholisch,
und dass man mit ihnen zu einer Verstindigung kommen muss,
um den Ubelstinden religioser Intoleranz zuvorzukommen. Die
jungst in Aussicht genommene Kommission von Kardinidlen wird
ihre Aufmerksamkeit dem Verlangen nach Einigung zuwenden,
das sich von Zeit zu Zeit in den orthodoxen Kirchen kundgibt
und freundliche Beziehungen mit der anglikanischen Kirche unter-
halten. Eine der wichtigsten Aufgaben der neuen Kommission
wird eine durchgreifende Wiedererwagung der Griinde fiir und
gegen die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen sein. Die Bulle
Apostolicae Curae des Papstes Leo XIII. hat die Frage der Giiltig-
keit in verneinendem Sinne geldst; aber im allgemeinen nehmen
theologische Schulen eine fiir Anerkennung der Giiltigkeit der
Weihen giinstigere Stellung ein, und die neue Kommission von
Kardinilen wird die Griinde, die von russischen und anglikanischen
Geistlichen gegen die Entscheidung des Papstes Leo XIII. vorge-
bracht werden, sorgfiltig abwigen. Die Freundschaft der angli-
kanischen Kirche wird von Rom geschitzt, denn diese kann als
Bindeglied dienen zwischen romischem Katholizismus und russischer
Orthodoxie. Das Interesse des Vatikans am Problem der christ-
lichen Einigung ist durch das neuliche Fortschreiten der Welt-
konferenz, der bekannten von der amerikanisch-bischoflichen Kirche
ausgegangenen Bewegung, angefacht worden. Die von der Welt-
konferenz geleitete Bewegung zur Herbeifithrung einer christlichen
Einigung weckte in Rom Interesse und Sympathie und Kardinal
Gasparri schrieb im Namen des Papstes an den Sekretar der Welt-
konferenz, Robert H. Gardiner, mehrere Briefe, die den Stil und
die Gefiihle Leos XIII. wiederzugeben scheinen. Aber diese Kor-
respondenz wiirde kein greifbares Resultat gehabt haben, wenn die
Konferenz nicht grossen Erfolg in Russland gehabt hitte. Das
offizielle Organ des Heiligen Synods pries die Initiative der Welt-
konferenz und ermahnte die russische Hierarchie, dieser ihre Mit-
wirkung zu leihen. »

Der Sekretir der Weltkonferenz iiber Glaube und Verfassung,
R. H. Gardiner, erhielt diese Nachricht bestitigt und sie scheint in
den Vereinigten Staaten durchaus ernst genommen zu werden.
Bischof Brent von Manila, ein eifriger Freund der Unionsbestrebungen,
hat anlisslich eines Aufenthaltes in New York in einer Predigt auf
das Eingreifen des Papstes Bezug genommen., Wir setzen den
Auszug aus seiner Predigt nach der «Living Church » hierher, damit
die Leser daraus sehen konnen, welche Wirkung der Artikel Dr.
Palmieris hatte. Bischof Brent sagte:



— (O =

«Selbst in der getrennten Kirche Gottes erscheint ein Licht-
strahl. Wenn die Zeitungen recht berichten, wird ein ehrlicher
Versuch, kirchliche Einheit herzustellen, da gemacht, wo er gemacht
werden sollte — innerhalb der Mauern des Vatikans. Dort liegt
der Schliissel und das ist der richtige Augenblick. Die Reformation
war in erster Linie eine politische Bewegung; sie legte das Haupt-
gewicht auf die Individualitat; sie hat ihr Werk getan. Jetzt gehen
die Tendenz und das Bediirfnis der Gegenwart dahin, jede Nation
und jede Kirche, sei sie gross oder klein, mit dem Ganzen in Be-
ziehung zu bringen. Wir stehen am Anfang einer neuen Epoche.
Mit der Auflosung ist es vorbei; jetzt muss die Sammlung be-
ginnen — und muss beginnen von Rom aus mit geziemender An-
erkennung der gottlichen Gnadenwirkung und der Gegenwart Christi
in der ganzen Christenheit. Das Politische — ich gebrauche das
Wort in seinem hohern Sinne -—— ist ein Teil des Religiosen; die
neue Periode muss eingeleitet werden mit einer allgemeinen Kund-
gebung der Einheit. »

In Amerika beruft man sich auf die beiden Briefe, die der
papstliche Staatssekretir Gasparri an Mr. Gardiner gerichtet hat.
Allein es scheint uns, dass die Bedeutung dieser beiden Kund-
gebungen tiberschatzt wird. Sie sind sehr freundlich gehalten, aber
trotz aller Verbindlichkeit kommt der papstliche Standpunkt klar
zum Ausdruck: Union der Kirchen ist nichts anderes als Unter-
werfung unter den pépstlichen Stuhl. Skeptisch ist man in Europa
gegeniiber der Meinung, Benedikt XV. wolle die Bulle «Aposto-
licae Curae» vom 13. September 1890, in der Leo XIIL die Giiltig-
keit der anglikanischen Weihen als < null und nichtig » erklart, einer
Revision unterziehen. Dieser Entscheid ist vom Papst offenbar
cex cathedra» gefdllt und lasst eine Revision kaum zu.

Dass in den Vereinigten Staaten ein solcher Optimismus mog-
lich ist, ist zum Teil auf das andere Gesicht der romischen Kirche,
das sie dort im (egensatz zu Europa zur Schau triagt, und auf
das bessere Verhiltnis, in dem die Kirchen der neuen Welt zu-
einander stehen, zuriickzufithren. Die Vereinigten Staaten sind das
Land des romischen « Amerikanismus», und wenn wir in Europa
erfahren, dass Vertreter der romischen Kirche mit den Angehtirigeﬁ
14 verschiedener christlicher Kirchen auf einer Versammlung, welche
die amerikanische Kommission zur Vorbereitung der Weltkonferenz
einberufen hatte, zusammenkommen mochten, so miissen wir sagen,
bei uns wire dies undenkbar. Als die schweizerischen Kirchen im
Jahre 1915 die gemeinsame Feier eines Friedenssonntages durch-
fiilhren wollten, haben die romischkatholischen Bischofe die Teil-
nahme abgelehnt. Die Protestanten und Christkatholiken mussten



— 192 —

allein feiern. Eine gemeinsame Versammlung zur Besprechung
kirchlicher Fragen ware vollstindig ausgeschlossen. Wie sich nach-
traglich herausstellt, war die romischkatholische Kirche auf der
Konferenz in Garden City (siehe den folgenden Abschnitt), wie
nach einer offiziellen Mitteilung erwartet wurde, nicht vertreten,
hingegen wurde eines ihrer Mitglieder in die Kommission gewahlt.
Ob dieses Mitglied, ein Jesuit, die Wahl angenommen hat, wurde
bis jeszt nicht bekannt.

Die Weltkonferenz iiber Glauben und Verfassung. — Die
vorbereitende Versammlung, welche im Jahre 1916 in Garden City,
New York, abgehalten wurde (vgl. «Intern. Kirchl. Zeitschr.» 1916
S. 343 ff. und S. 370 ff.), hatte einen Ausschuss gewihlt, welcher ein
nordamerikanisches Komitee zur Vorbereitung der Weltkonferenz
bilden sollte. 16 Gemeinschaften waren durch 171 Mitglieder in
diesem Komitee vertreten; von diesen versammelten sich 5o, welche
11 amerikanische und 3 kanadische Korperschaften vertraten, am
23. und 24. Januar 1917 in Garden City. Die einzige grosse Gruppe
amerikanischer Christen, welche nicht vertreten war, war die rémisch-
katholische Kirche. Die Zeitschrift « The Churchman» vom 3. Fe-
bruar bringt einen eingehenden Bericht iiber die Versammlung, dem
wir das Folgende entnehmen.

Zunichst wurde iiber die Tatigkeit des Ausschusses berichtet.
Unter der Leitung des Dr. Marquis (Presbyterianer) begann der
Ausschuss frithe seine Arbeit und nahm vorerst den Bericht des
vorbereitenden Komitees, das die Bewegung ins Leben gerufen
hatte, entgegen. Seitdem die Christen in ihren Anschauungen geteilt
sind, sagt der Bericht, war es niemals der Fall, dass Glieder von
so verschiedenen Gemeinschaften zusammenkamen, nicht nur um
die kostbaren Dinge zu besprechen, iiber welche sie Gott zu Hiitern
gesetzt, sondern auch um ernstlich zu versuchen, die Stellung anderer
christlicher Gemeinschaften zu verstehen. Das vorbereitende Komitee
vertrat die Ansicht, dass die dauernde Organisation der Weltkonferenz
so einfach und dehnbar als nur moglich sein sollte, damit sie sich
den neuen Bediirfnissen, die etwa entstehen diirften, leicht anpassen
konne. Was nun die finanzielle Unterstiitzung des Unternehmens
anbetrifft, wurde versichert, dass kein Komiteemitglied den Ver-
sammlungen wegen der Kosten fern bleiben miisse, noch dass irgend-
eine Gemeinschaft das Bewusstsein haben solle, ihre Unterstiitzung
sei nicht aktiv genug, obwohl sie zur Bestreitung der Unkosten
keinen Beitrag leisten konne.

Schon die Konferenz von 1916 formulierte die unbedingte Not-
wendigkeit einer Vorbereitungskommission. Es musste von der
Kommission einer jeden nordamerikanischen Kirche ein Gutachten

|



— 193 —

tber Glauben und Verfassung besorgt werden, das die gemeinsame
Stellung, welche die einzelnen Gemeinschaften mit dem Reste der
Christenheit verband, als auch deren trennende Eigentiimlichkeiten,
veranschaulichte. Die Glieder aller Kommissionen, die vertreten
waren, wurden dringend ersucht, es sich unter Beiziehung moglichst
erfahrener Gehiilfen zur personlichen Pflicht zu machen, die ge-
duldige und griindliche Vorarbeit eines solchen Gutachtens zu be-
sorgen. Die Zusammenstellung und Vergleichung aller dieser Be-
richte — gewiss eine hochst delikate Aufgabe — sollte die Aufgabe
eines besondern Ausschusses sein; die Zusammensetzung dieses
Ausschusses aber einem kleinern Exekutivkomitee, das durch keinerlei
Instruktionen gebunden, anheimgestellt werden. Das Aufgebot zu
dieser Weltkonferenz sollte nicht das eines Generalkonzils sein —
denn keine Gemeinschaft hitte jetzt die zu einem solchen Aufgebot
notige Autoritat. Es soll ein Versammlungsruf zu einer Konferenz
ergehen, die so allgemein als nur moglich gehalten werden soll.
Mr. Zabriskie machte folgende praktische Anregungen. Der
Ausschuss hitte zu seinen Arbeiten keine gliicklichere Einfiihrung
haben konnen als die durch Mr. Zabriskie formulierte klare De-
finition seiner Stellung und seiner Funktionen als ein Mitglied des
Rates der Kommissionen. Ihre Arbeit und ihr Amt ist, den Weg
zu bahnen. Die Tiler des Indifferentismus und der Apathie sollen
durch neue Anschauungen ausgeglichen werden; die Berge des
Stolzes und der Arroganz sollen abgetragen werden; zweifelvolle
Schwiche des Geistes soll gestarkt und die rauhe Hirte von Ab-
neigung und Misstrauen soll gemildert werden. So wiirde nach
und nach ein Pfad zum Felde der Konferenz gebahnt werden, von
dem aus man deutlich den Weg zur Stadt der Einigkeit, zur Stadt
Gottes sehen konnte. Das Mittel dazu wire vorerst, dass ein jeder
in seiner Gemeinschaft den Wunsch und die Sehnsucht nach Einig-
keit durch Versammlungen und personliche Besprechungen zu
wecken suche, um dann nachher Tatsachen zu sammeln, welche
genau die offizielle Stellung der einzelnen Kirchen zueinander zeigen
wiirden, selbstverstindlich ganz abgesehen von personlichen Mei-
nungen und Absichten. Zur gegenseitigen Vergleichung der Gegen-
satze miissen sie eine gemeinsame Standarte haben, und als solche
empfiehlt er das Nizanische Kredo, durch welches, nach seiner
Meinung, alle nebensichlichen Unterschiede ausgeglichen werden
kénnen. Die Christen aller Zeiten haben stets geglaubt, dass nur
in der Einigkeit das Ideal der Stadt Gottes erreicht werden konne.
Dr. Newman Smyth sprach iiber die Art und Weise der An-
niherung. Klarheit, so fiihrte er aus, wird Liebe bringen. Er er-
innert daran, wie Konig Boreslav von Polen im Jahre 1645 darauf
gedrungen, dass beide Parteien ihre Stellung klarlegten und keinen



— 194 —

Beschluss fassten, welche der zwei Parteien das Rechte glaubte,
sondern was eine jede der zwei Parteien glaubte. In Thorn
hatten die Parteien in den Bejahungen einig sein konnen, in
den Verneinungen trennten sie sich. Wenn wir, gestiitzt auf die
Erklirungen von Thorn und von Trient oder auf das Glaubens-
bekenntnis der verschiedenen Kirchen die Irrtiimer verurteilen
wollten, wiirden wir sehen, wie weit Christus schon seine Kirche
zur Einigkeit zuriickgefiihrt hat. Der Versuch der Anniherung
sollte bei der Ursache des Zwiespaltes gemacht werden. Indem wir
studieren, wie die Unterschiede emporgewachsen, durften wir er-
kennen, wie Einigkeit wachsen konnte. Die Entwicklung des Zwie-
spaltes muss logischerweise als eine natiirliche Evolution betrachtet
werden. Wir diirfen nicht hoffen, irgend etwas der organischen Ein-
heit Analoges zu erreichen, wenn wir nicht selber bereit sind, die
natiirlichen Gesetze der geistigen Entwicklung zu beobachten. Die
vitalen Werte in den Erfahrungen eines jeden einzelnen sollen in
der Universalkirche ihren Platz finden. Dies ist das geistige Prinzip
der Katholizitit. Was bedeutete Newman die Eucharistie bei seiner
ersten Messe? Was bedeutet sie den Biissenden? Was in irgend-
einer bescheidenen Kapelle? Wenn wir dies beantworten wollten,
miissten wir vorerst wissen, was das Sakrament iiberhaupt ist. Mehr
Erziehung, grossere und weitsichtigere Vorbereitung sollte in den
einzelnen Kirchen sein; das Resultat langjiahriger Studien muss zu-
sammengetragen und gleichsam «geherbstet» werden. Austausch
der Professoren in den Seminarien wire ein Hilfsmittel. Beziiglich
der Weihen haben die Kirchen versucht, sich zu finden, doch viel
zuweit stromabwarts. Sie miissen es viel hoher stromaufwarts ver-
suchen und den Schacht durch den Schutt, den spitere Generationen
abgelagert, zu dem Granit des primitiven Felsens fiihren. Eine so-
genannte Synthese wiirde nur ein Konglomerat schaffen, einen zu-
sammengesetzten Stein, den jeglicher Schlag zerschmettern konnte.
Erst als das Licht geworden, schuf Gott die Welt. Es zeigt sich
das Bediirfnis einer Konferenz, an welcher alle gleichberechtigt sind.

Dr. Calkins sprach iiber eine neue historische Methode. Geschicht-
liche Konklusionen konnen niemals auf ihre Wahrheit nachgepriift
werden. Aber selbst wenn wir beweisen konnten, wie die Organi-
sation der Kirche im ersten Jahrhundert war, dirften wir daraus
nicht den Schluss ziehen, dass die Organisation im 20. Jahrhundert
dieselbe sein sollte. Unsere historische Methode soll die Zeiten
studieren, wo der Strom sich geteilt hat und soll den Ursachen des
Zwiespaltes nachgehen und sie priifen. Es wire auch eine sehr
dankbare Aufgabe zu priifen, “welche religiose Schiitze in den ver-
schiedenen Auffassungen und Institutionen aufgestapelt sind. Alle
religivsen Ansichten und Ubungen, die sich nach und nach ab-



= 5 ==

l6sten, haben ihren Wert. Ein jeder Teil der bestehenden aber
noch nicht realisierten katholischen Kirche muss einsehen lernen,
dass er nicht alle Wahrheit besitze bevor nicht kirchliche Einheit
aus der Prophetie emportauchen kann. Unsere historische Methode
muss die Vereinbarkeit entgegengesetzter Ideen zeigen, und zwar
sowohl der urspriinglichen als der spater hinzugekommenen. Beide
hatten ihren Wirkungskreis; beide bestanden jahrhundertelang in
der englischen Kirche nebeneinander ohne gegenseitige Anerkennung
oder Anniherungsversuch. Wir wiirden eine wirkliche Einheit be-
sitzen, wenn ein Papst sich geistig in einer Methodistenkapelle und
ein Methodist im St. Peters Dom wahrend eines Pontifikalamtes
daheim fithlen wiirde.

Die Diskussion, die sich an diesen Vortrag anschloss, zeigte,
dass sich die Ansichten seit der Konferenz von 1916 geldutert haben
und reifer geworden sind.

Die Dienstagabendsitzung wurde durch eine kurze aber tief-
gehende Betrachtung Bischof Wallers iiber die Menschwerdung er-
Offnet. Der leitende Gedanke der Betrachtung war, dass, da wir
Christi Leib seien, es nicHt unseres Amtes sei, Thn nachzuahmen,
sondern Thm zu erlauben, iiber uns zu verfiigen, um zu beweisen,
dass er nicht aufgehort habe, Mensch zu werden. Deshalb sollten
wir anfangen, einen Abscheu gegen jedes Schisma zu haben und
soweit dieses uns betrifft, dafiir Busse tun. Die Busse ist die Wurzel
jeder Anndherung Gottes.

Anregungen iiber die Schritte, die unternommen werden sollten,
um von den verschiedenen kirchlichen Korperschaften die gewiinsch-
ten Gutachten zu erlangen, fiillten den tibrigen Teil der Sitzung aus.
Mr. Gardiner idusserte die Ansicht, dass diese Berichte, falls sie
eines Vergleiches fihig sein sollen, nach einem gemeinsamen Plane
ausgearbeitel werden sollten; Dr. Robert bezeichnete sich selber als
einen «christlichen Katholik des 20. Jahrhunderts». Er sagte, dass
alle Beschliisse so gefasst werden sollen, als ob sie einer Volks-
versammlung unterbreitet werden miissten und dass alle Kirchen
durchaus gleichberechtigt sein sollten. Ahnliche Gutachten seien schon
in England ausgefertigt worden. Wire der Krieg nicht ausgebrochen,
hitten diese vor Amerika den Vorsprung. Wir miissen, meinte er,
nicht in das erste Jahrhundert zuriickgefiihrt werden, sondern wir
miissen die Dinge betrachten so wie sie sind. Eine jede Gemein-
schaft sollte ihren Ausschuss haben zur Berichterstattung an die
leitende Behorde, und die Vorbereitungskommission sollte die Ober-
aufsicht iiber alle fithren. Uberhaupt sollten iiberall die offiziellen
Kundgebungen der Kirchen und nicht individuelle Meinungen be-
riicksichtigt werden.



— 196 -—

Dr. Smyth glaubte, dass zwei oder drei Personen aus jeder
Gemeinschaft bestimmt werden sollten, um die Stellung der Gemein-
schaft zu formulieren. Dr. Rogers war der Ansicht, dass eine ge-
mischte Kommission der kirchlichen Gemeinschaften der ostlichen
und westlichen Staaten gebildet werden sollte, um die Stellung-
nahme der Weltkonferenz zum Verhiltnis zwischen Kirche und Staat
zu untersuchen. Dr. Black glaubte, es sei am besten, die Initiative
in diesem Punkte Europa zu iiberlassen. Die Kanadier, Bischof
Williams, Mr. Baldwin, Dr. Bruce, Taylor, glaubten, dass die Aus-
linder tiber diesen Vorschlag der Vereinigten Staaten in gewisser
Beziehung unangenehm beriihrt werden diirften. Mr. Zabriskie
wiinschte, es moge der Kommission empfohlen werden, die Berichte
iber das Nizdnische Kredo zu formulieren. Nach langer Diskussion
wurde dieser Antrag aus praktischen Griinden nicht angenommen,
die Stimmabgabe war 12 gegen 28.

Am Schlusse der Sitzung wurde eine stindige Kommission ge-
wihlt, deren Prisident Bischof Anderson, Vizeprisident der Metho-
distenbischof Wilson und Sekretdr Mr. Gardiner ist. Ferner wurde ein
Finanzkomitee eingesetzt. I'olgende Vollmachten wurden dem
Exekutivkomitee tbertragen. Es hat die Eingaben der amerikani-
schen Kirchen iiber das, was sie mit allen Christen gemein
haben, und iiber das, wodurch sich eine jede von den andern
unterscheidet, entgegenzunehmen und iibersichtlich zusammenzu-
stellen. Es kann ferner Liicken ausfiillen, Unterkommissionen wihlen,
neue Mitglieder ernennen und vorbereitende Versammlungen ein-
berufen. Das Exekutivkomitee wurde beauftragt, Aufrufe drucken
und austeilen zu lassen und ein jedes anwesende Mitglied wurde
gebeten, alles, was in seinen Kriften liegt, zu tun, die Manner und
Frauen seiner Gemeinschaft iiber die Ziele und Methoden der Welt-
konferenz zu unterrichten.

Eine Aufforderung Dr. Calkins, dass Unterkomitees gebildet
werden sollten zwecks Studium der Geschichte der englischen Re-
formation und zwecks Vereinigung der katholischen und protestanti-
schen Ideale fiihrte zu einem Einspruch von seiten Bischof Wellers,
er befiirchte, dass durch die Vereinigung der englischsprechenden
Christen der Weg zu einem grosseren Ziele verbarrikadiert werden
konnte, so dass wir zwar einander nidherriicken, den Rest der
Christenheit aber ausschliessen, indem wir deren Gesichtspunkte
nicht in Betracht ziehen. Die einzelnen konnten sich zwar ver-
stehen, aber auch missverstanden werden. Unterstrémungen, von
denen Dr. Palmieri in seinem Artikel in «The Churchman» ge-
sprochen, sollten ohne offentlichen Kommentar beachtet werden.
Dekan Daboritsch (Serbe) verlangte in den Verhandlupngen mit
Staatskirchen und geistlichen Bureaukratien grosse Vorsicht und



warnte seine Briider aus der bischoéflichen Kirche vor einer « Uber-
begeisterung» fiir « Weihen» und «Katholizitits>. Der Zug der
Kirchen des Ostens gehe nach seiner Meinung eher gegen die
Sakramente und die Orthodoxie. « Katholisch» habe dort eine hochst
freisinnige Definition gefunden. Sie mogen vielleicht erstaunt sein,
zu sehen, dass das «Katholische» nach und nach etwas «recht
Protestantisches » geworden ist. Dr. Kattery glaubte, dass die kleinen
giinstigen Gelegenheiten, von denen Dr. Calkins gesprochen, nicht
ausser acht gelassen werden sollten. Zwiespalt wuchs allmahlich,
so muss auch Einheit allmdhlich wachsen. Die Angelegenheit fand
thre Erledigung, indem das Exekutivkomitee bevollmachtigt wurde,
die Vorbereitung von Schriften iiber Geschichte und Glaubens-
bekenntnisse einzuleiten.

Dr. Mott hielt die Schlussansprache. Wir haben ein hohes
Ideal. Sind wir bereit, auch den nétigen Preis zu bezahlen, um
dieses Ideal, das wir in der Vision gesehen, zu erreichen? Die
hauptsidchlichen Vorschlige, Mitarbeiter zu gewinnen, sind nicht
brauchbar. Er mochte sich mit diesen nicht abgeben. Aber da
sind noch andere. Wir sollen immer uns selbst daran erinnern,
dass wir schon eins seien mit unserm gottlichen Oberhaupte. Wir
missen im Geiste der Busse einsehen lernen, wieviel Stolz, In-
toleranz und Mangel an Liebe noch immer in unserm Leben zu
finden ist. « Gerade hier miissen hohere Preise bezahlt werden.»
Wir miissen nach der Einheit in der Verschiedenheit trachten und
dadurch eine grossere Lebenskraft in der Fille der Wahrheit er-
langen. Viele haben einen sehr kleinen Christus.

Mr. Zabriskie erinnerte noch daran, dass die romischkatholische
Kirche gegenwiirtig eine neuntigige Andachtsiibung zur Erlangung
der Einheit veranstaltet habe. Mit einem Gebet schloss Bischof
Williams die Versammlung. Die Herzen waren in dieser Versamm-
lung stirker geworden und die Geister klarsehender, bemerkt der
Berichterstatter des « Churchman ».

Das Exekutivkomitee besteht aus Rev. P, Ainslie, D. D. (Disciples);
Rev. Clarence A. Barbour, D. D. (Baptist); William M. Birks (Pres-
byterianer); Richter Maclaren (Methodist); John R. Mott, LL. D.
(Methodist); Rev. J. B. Remensnyder, D. D. (Lutheraner); Rev.
William H. Roberts, D. D. (Presbyterianer); Rev. Newman Smyth,
D. D. (Kongregationalist); Rev. John J. Wynne, S.]. (romischer
Katholik). Im offiziellen Bulletin wird dieser Liste die Bemerkung
beigef'ugt: « Die meisten dieser Herren haben bereits die Annahme
threr Ernennung erkliart.» Man hofft, dass sich aus den Gutachten,
die nun das Exekutivkomitee von den Kommissionen der einzelnen
Kirchen entgegenzunehmen und zu priifen hat, die trostliche Tat-
sache ergeben werde, dass die Verschiedenheiten nicht so zahlreich



— 198 —

und so uniiberwindlich seien, wie man sich bisher vorgestellt hat.
Das Bulletin fiigt bei: «Das Werk fordert lange und geduldige
Arbeit in tiefster Demut und christlicher Liebe. Die Christgldubigen
standen einander in so grosser Unkenntnis gegeniiber, dass die
erste Anstrengung darauf gerichtet sein muss, einander zu verstehen,
Es muss auch anerkannt werden, dass Trennungen, die seit Jahr-
hunderten bestanden haben, nicht in einigen Monaten oder ‘auch
in einigen wenigen Jahren geheilt werden konnen.»

Die russische und die anglikanische Kirche. — Das politische
Biindnis zwischen England und Russland wirkte auf die Bestrebungen,
die Kirchen der beiden Liander einander nahe zu bringen, hochst
anregend. Es sind nicht politische, sondern kirchlich interessierte
Kreise, welche die gegenwirtige politische Konstellation beniitzen,
um Briicken zu bauen. Der anglikanische Bischof Bury von Nord-
und Zentraleuropa hat im Juni 1916 ein Schreiben an die Geist-
lichen und Gemeinden seiner Didzese gerichtet, in welchem er er-
wihnenswerte Mitteilungen iiber eine Reise nach Russland im Mai
1916 macht. Der Bischof ist iiber die herzliche Aufnahme, die er
von kirchlicher Seite gefunden, entziickt. Mit dem Metropoliten von
Petrograd habe er offen und frei iiber die Unionsbestrebungen ge-
sprochen, so dass er den Prilaten mit den grossten Hoffnungen fiir
die kiinftigen Beziehungen zwischen den beiden Kirchen verlassen
habe. In Moskau nahm er im vollen bischéflichen Ornat am
russischen Gottesdienst teil und wurde mit all den Ehrenbezeugungen
ausgezeichnet, die einem Bischof in einem feierlichen Gottesdienst
erwiesen werden. Der Metropolit lud ihn und seinen Begleiter, den
anglikanischen Kaplan, nach der Kommunion zum Empfang des
Antidors ein, des gesegneten Brotes, das in der russischen Kirche
unter die Nichtkommunikanten jeweilen verteilt wird. Ebenso herz-
lich war der Empfang im Kloster Sergi Troitska. Beim Abschied
strahlte der Metropolit ¢ mild und ernst», als er die Worte unseres
Herrn betonte: Es wird Eine Herde und Ein Hirt sein. Der Metro-
polit von Petrograd sagte beim Abschied: « Dieser Krieg hat unsere
Volker niaher zusammengebracht als je zuvor. Jetzt ndhern sich
auch unsere Kirchen. Dieser Umstand wird die Volker noch inniger
vereinigen, und deshalb wird unsere Allianz lange dauern.» Als
Bischof Bury Russland verliess, sagte er zum Erzpriester von Reval:
Ich habe die Uberzeugung, dass es kein anderes Land in Europa
gibt, in welchem wir Briten das Gefiihl haben, dass wir uns unter
einem durchaus freundlich gesinnten Volk befinden, und das hat
seinen Grund darin, dass unsere Kirchen in einem so freundlichen
. und briiderlichen Verhiltnis zueinander stehen, obgleich sie in manchen
Dingen, besonders in den Zeremonien, voneinander abweichen. Der



199 —

Bischof hebt den grossen Unterschied zwischen diesem Besuch und
dem vor drei Jahren hervor. Damals sei der Empfang briiderlich,
die Unterhaltung zuriickhaltend gewesen, jetzt habe man sich offen
und frei ausgesprochen. Bischof Bury hat seine Eindriicke und
Erfahrungen der Reise in der Zeitschrift « Nineteenth Century » und
in einem jiingst erschienenen Buch niedergelegt.

Auf der zehnten Jahresversammlung der Anglican and Eastern
Association, die am 26. Oktober 1916 in London stattfand, sind
Fragen der Union zur Sprache gekommen. Der Bischof von Ox-
ford redete iiber die Interkommunion. Den Krieg bezeichnete er
als den Zusammenbruch des Gedankens, fiir den eine katholische
Kirche eintreten sollte. Die Idee einer iibernationalen Kirche, die
die Angehorigen aller Nationen umfasse und ihre Mitglieder mehr
verpflichte als die Nationalitit, habe versagt. Briten, Franzosen, Russen
seien verbiindet, aber nicht weil sie derselben Kirche angehoren.
Franzosen, Italiener, Osterreicher sind Glieder derselben Kirche und
doch gehen sie in politischen Dingen weit auseinander. Die Weigerung
der Mohammedaner, im gegenwartigen Krieg gegen Glaubensgenossen
zu kampfen, hat die Staatsminner in nicht geringe Verlegenheit
gebracht. Von einer dhnlichen Erklarung auf christlicher Seite hat
man nichts gehort. Im Gegenteil, es wurde als heilige Pflicht be-
zeichnet, in den Kampf zu zichen. Wir hatten das Widerspruchsvolle
dieser Handlungsweise gefiihlt, wenn wir in den Tagen des Friedens
die Idee einer iibernationalen katholischen Kirche verwirklicht hatten.
Einzig eine ideale Einheit kann kiinftig den Krieg unméglich machen.
In den letzten Jahren war eine beachtenswerte Bewegung zur Eini-
gung unter den englischsprechenden Volkern wahrzunehmen.
Allein sie sollte sich auch auf die andern Volker, die Franzosen,
Russen, Deutschen ausdehnen. Die wahre Idee der Religion ist: unter
den Angehorigen der verschiedenen Volker eine Einheit zu bilden.
Gott kenne unter den Nationen keine auserwahlten Volker. Der
Bischof beleuchtete die Schwierigkeiten einer Union mit Rom, die
auf die papstliche Autokratie zuriickzufihren sei. In der orthodoxen
Kirche herrscht ein merklich verschiedener Geist und Verstandnis
fiir die Aspirationen der anglikanischen Kirche. Diesen Eindruck
bekommt man beim Studium der neuesten Veroffentlichungen iiber
die russische Kirche, besonders derjenigen des verstorbenen W. J.
Birkbeck. — Bischof Bury sprach iiber seine Reise nach Russland
und Dr. Headlam referierte iiber das Buch von Birkbeck: « Russia
and the English Church during the last fifty years» (Rivington).
Die gefassten Resolutionen enthalten Sympathiekundgebungen fiir das
serbische Volk und seine Kirche und fir die orthodoxen Kirchen
der Rumiinen.



— 200 —

Die katholische, apostolische und evangelische Kirche in
Portugal. — Im Jahrgang 1913, S. 118, dieser Zeitschrift ist auf
Grund authentischer Informationen iiber das seltsame Verhaltnis be-
richtet worden, in welchem die romfreien katholischen Gemeinden
zur Kirche Englands stehen. Schon lange macht sich in Portugal
eine Stromung geltend, die eine Anderung dieses Verhiltnisses be-
zweckt. Wie dem <« Guardian» vom 22. Februar berichtet wird, ist
ein Versuch in dieser Richtung gemacht worden. Auf einer Ver-
sammlung, die von Delegierten einiger Gemeinden besucht war,
wurde eine Resolution gefasst, die sich gegen die Oberaufsicht der
Kommission der drei irischen Bischofe iiber die portugiesische Kirche
auflehnt. Sie hat folgenden Wortlaut:

« Wir sind unsern Freunden in England fiir die Bezahlung des
Einkommens einiger Priester und Lehrer der katholisch-apostolisch-
evangelischen Kirche Portugals dankbar, Wir sind den Mitgliedern
des Rates der Bischofe (den drei irischen Bischofen) dankbar dafiir,
dass sie die Giite hatten, ilber die Integritit und Reinheit unserer
Liturgie und Lehre zu wachen, und wir sind ihnen sehr dafir ver-
bunden, dass sie uns auf die Einladung unserer Synode hin
gelegentlich besucht haben, um die Firmung zu spenden und Ordi-
nationen zu vollziehen. Aber «keine fremde Jurisdiktion», « Ober-
aufsicht» oder «Kontrolle» kann zugelassen werden; denn das steht
im Widerspruch mit unserm Standpunkt im allgemeinen und mit
unserer Liturgie, im Widerspruch mit der stindigen Ubung von
mehr als 30 Jahren nach unserer Organisation von 1880; fremde
Oberaufsicht oder Kontrolle geht gegen die Gesetze Portugals, denen
zu gehorchen unsere Pflicht ist, und ebenso gegen die Wiinsche
der grossen Mehrheit der Laien, die zu unserer Gemeinschaft ge-
horen, und nicht minder gegen die ganze offentliche Meinung von
Portugal. — Jede fremde Jurisdiktion, Oberaufsicht oder Kontrolle
beeintrachtigt, auch wenn sie in guter Absicht ausgeiibt wird, in
hohem Masse den Fortschritt und die Ausbreitung einer wahrhaft
katholischen und zugleich wesentlich nationalen Kirche in einem
Lande wie Portugal, das so eifersiichtig fremde Oberaufsicht ab-
lehnt; — auch halt sie Priester, die aus Gewissensgriinden die
romische Kirche verlassen haben, und ganze Gemeinden, die einen
in der Ehe lebenden Klerus und Gottesdienst in der Landessprache
wiinschen, von dem Anschluss an die katholisch-apostolisch-evan-
gelische Kirche Portugals ab. — Dem Rat der Bischife kann kein
neues Mitglied, mochte es noch so hervorragend sein, beigefiigt
werden, ohne dass es vorher von unserer Generalsynode gewiihlt
worden ist. Unsere Synode hat ihre Befugnis, Kirchendiener zu
ernennen, Prediger zu ermichtigen, Ermachtigungen zu annullieren,
niemals fremden Bischofen oder Behorden tibertragen und kann sie



= G0 ==

nicht iibertragen, Wir wiinschen nur, dass unser allgemeiner Stand-
punkt, die Liturgie und Lehre unserer Kirche — von der letzten
Lambethkonferenz begriisst, als in genauer Ubereinstimmung mit
katholischen Grundsitzen stehend und von verschiedenen altkatholi-
schen Bischofen warm anerkannt — festgehalten und beobachtet
werden. — Fremde Oberaufsicht oder Kontrolle ist fir die Ent-
wicklung und Ausbreitung einer wahrhaft nationalkatholischen Kirche
schadlicher als der Entzug finanzieller Hiilte, »

Der Kundgebung sind Notizen beigefugt, die iiber die gegen-
wirtigen Verhaltnisse Aufschluss geben. Namentlich scheinen die
zwei Gemeinden in Villa Nova de Gaia zu voller Selbstandigkeit
erstarkt zu sein. Sie zidhlen z. B. 305 erwachsene Mitglieder, die
Beitrdge zur Bestreitung der Kultkosten leisten. Obwohl auch in
Portugal alle Dinge teurer geworden sind und der Verkehr stockt,
haben doch diese Beitrage eher zugenommen. Die Gemeinden, die
sich aus eigenen Mitteln erhalten, bilden die grosse Mehrheit in
der portugiesischen Kirche und leisten auch zur Deckung der all-
gemeinen Kosten die bedeutendsten Beitrage.

Die armenische Kirche in der Tiirkei. — Unter den kleinen
Volkern ist das armenische am hiartesten durch den Krieg mitge-
nommen worden. Das ganze armenische Volk, das unter tiirki-
scher Herrschaft lebt, ist aus seinen bisherigen Wohnsitzen ab-
transportiert worden. Dabei sind Hunderttausende ums Leben ge-
kommen oder zwangsweise zum Islam bekehrt worden. Der Rest
wurde am Rande der arabischen Wiiste angesiedelt. Authentischen
Aufschluss uber diese schreckliche Tragodie geben einige Samm-
lungen von Dokumenten !). In dieser entsetzlichen Katastrophe hat
nun auch die Organisation der Kirche der Armenier eine eingrei-
fende Umgestaltung erfahren.

Uber die Verfassung und den Bestand der armenischen Kirche
ist in dieser Zeitschrift 1912, S. 401 ff., Niheres mitgeteilt worden.
Das Umwiilzende der neuen Verordnung ist, dass das kirchliche
Band der tiirkischen Armenier mit dem Katholikos von Etschmiadzin
zerrissen, jede Beziehung mit einem auswartigen kirchlichen Haupte
verboten ist, die bestehenden Patriarchate und Katholikate, mit
Ausnahme des Patriarchates von Jerusalem, dem unbedeutendsten,

1) Material zur Beurteilung des Schicksals der Armenier in den Jahren 1915/17.
2 Hefte, Basel 1915 und 1916, Buchdruckerei zum Berichthaus. — Quelques docu-
ments sur le sort des Arméniens. Ier au III* Fascicule 1915/16 Geneve. A, Egyi-
mann, Editeur. — The Treatment of Armenians in the Ottoman Empire 1915/10.
London. Vgl. dazu: Bericht des Generalrates der Partei « Einheit und Fortschritt »
-auf dem Parteikongress in Konstantinopel vom 28. September bis §. Oktober 1916.
tKorrespondenzbl. der Nachrichtenstelle f. d. Orient», IlI; Nr, 2,"

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1917. 14



— 202 —

aufgehoben sind. Auf dieses sind die Kompetenzen des bis-
herigen von Konstantinopel iibertragen, das seit 1461 die Verwal-
tung der armenischen Kirche besorgte. In Wegfall kommt ferner
die Nationalversammlung, dem Patriarchen ist bloss ein geistlicher
und ein gemischter Rat beigegeben. Alle diese Massregeln zielen
darauf hin, die Tatigkeit des Patriarchen auf das rein kirchliche
Gebiet zu beschrinken und seinen Einfluss als zugleich nationales
Haupt der Kirche vollstindig auszuschalten.

Aus der umfangreichen Verordnung, die am 10. August 1916
erlassen wurde, sei folgendes mitgeteilt!). Grundlegend sind die
beiden ersten Paragraphen. Sie lauten:

«§ 1. Die armenischen Katholikosimter von Sis und Aghta-
mar werden vereinigt und auch die Patriarchate von Konstantinopel
und Jerusalem diesem Katholikossitze einverleibt. Die geistliche
Oberleitung der osmanischen Armenier steht diesem Katholikossitz
und Patriarchate zu, dessen Bande und Beziehungen zum Katholikos-
sitz von Etschmiadzin vollig gelost sind. Der Sitz des Katholikos
und Patriarchen ist das Kloster Mar-Jaakub in Jerusalem. Sein
geistlicher Wirkungskreis erstreckt sich iiber das osmanische Reich.

§ 2. Der Patriarch iibt sein Amt im Bereiche des kaiserlichen
Einsetzungsdekretes und der in dieser Verordnung festgesetzten Be-
stimmungen aus und fiihrt auch so die Anordnungen der Regierung
durch. Seine zustindige Amtsbehorde ist ausschliesslich das Kultus-
ministerium, und er hat nur das Recht, sich an dieses in Kultus-
angelegenheiten zu wenden. »

Der § 3 ordnet die Wahl des Patriarchen. Nach dem Frei-
werden des Sitzes wihlen die Mitglieder der geistlichen und ge-
mischten Versammlungen einen Verweser, der vom Kultusministerium
bestitigt wird. Ins Wahlkollegium des Patriarchen, das aus den
Mitgliedern der geistlichen und gemischten Versammlung besteht,
sendet ausserdem jeder Delegatsbischof je einen geistlichen und
weltlichen Abgeordneten. Es stellt eine Liste von mindestens sieben
Kandidaten auf, die dem Kultusministerium zur Priifung eingeschickt
wird. Der Regierung nicht genehme Kandidaten werden gestrichen.
Aus den genechmen Kandidaten bestimmt das Wahlkollegium in
oeheimer Abstimmung drei, aus denen die geistliche Versammlung
den Patriarchen wihlt. Die Regierung bestitigt die Wahl.

Die geistliche Versammlung besteht aus zwolf Mitgliedern.
Aus sechs von der Regierung eingesetzten Delegatsbischofen und
sechs sonstigen Beschofen. Den Vorsitz fiihrt der Patriarch. Die
Mitglieder sind auf zwei Jahre gewdhlt. Die Delegatsbischéfe wechseln

) Sie ist in deutscher Ubersetzung abgedruckt in der Juristischen Beilage Nr. 5
des «Korrespondenzbl, der Nachrichtenstelle f. d. Orient», 1I, Nrn, 44/45, 1916.



— 203 —

im Turnus, die andern Bischife werden von der Versammlung selbst
gewihlt. Die geistliche Versammlung hat nach § 6 folgende Kom-
petenzen: die Aufsicht iiber die Kultusangelegenheiten der Gemeinde,
die Sorge fiir die Geltendmachung und Festigung der Dogmen
und Traditionen der armenischen Kirche in der Gemeinde und die
Sorge fiir den Schutz vor Schidigungen, die Miihewaltung fiir den
geordneten Zustand der Kirchen und ihrer Bediensteten, fiir die
Verbesserung der Lage des Klerus und fiir den Nachwuchs an
Bischofen und Geistlichen, die Aufsicht tiber den Religionsunterricht
in den armenischen Schulen, die Prifung der Beschwerden der
Gemeinder iiber die Delegatsbischofe, die Wahl der fiir erledigte
Delegatsbischofssitze in Betracht kommenden Personlichkeiten, die
Priiffung und Losung kirchlicher Fragen, die in der Gemeinde
auftreten, nach der Tradition der Kirche.

Die gemischte Versammlung (§§ 7 und 8) besteht ebenfalls
aus zwolf Mitgliedern unter dem Vorsitz des Patriarchen, aus vier
Bischofen der geistlichen Versammlung, die sie wihlt, und aus acht
Laien. Von den Laien wiahlt der Patriarch einen und die Delegats-
bischofe die sieben andern im Turnus. Das Ministerium bestitigt
sie. Ihre Pflichten sind: die Aufsicht iuber die Kasse des Patri-
archates, Verwaltung der Besitzungen, der verzinslichen Immobilien
und Stiftungsgelder, die den direkt dem Patriarchat unterstehenden
Kirchen und Kloster und den von der Gemeinde errichteten Primar-
schulen und sonstigen Wohlfahrtseinrichtungen gehoren; Prifung
der jdhrlich von den Delegatsbischéfen eingesandten Abrechnungen
der erwahnten Anstalten und Sicherstellung der Verwendung der
Gelder und Giiter, die auf Grund von Vermichtnissen der Kirche
Uberlassen werden. Der § g stellt fest, dass die Art der Errichtung
und Eroffnung aller Schulen, der Ernennungs- und Ausgestaltungs-
modus des Lehrkorpers, sowie die Ausiibung des Elementar-, Mittel-
schul- und Hochschulunterrichtes den Staatsgesetzen und der In-
spektion des Unterrichtsministeriums unterstellt ist.

Die §§ 10—16 ordnen die Beziechungen zwischen dem Patriarchen
und den Versammlungen. Beide Versammlungen haben das Recht
zu Beschwerden iiber den Patriarchen. Sie konnen vom Kultus-
ministerium die Genehmigung zur Abhaltung einer ausserordent-
lichen Sitzung der beiden Versammlungen erhalten. Wird in dieser
Sitzung mit zwei Drittel Mehrheit beschlossen, dass die Beschwerde
den Sturz des Patriarchen erfordere, ist der Patriarch verpflichtet,
seinen Posten zu verlassen.

Der folgende Abschnitt, §§ 17—21, umschreibt die allgemeine
Verwaltung des Patriarchates. Der Patriarch hat das Recht, gegen
Beschliisse der beiden Versammlungen Einspruch zu erheben und
sie zu nochmaliger Priifung zuriickzuweisen, Handelt es sich nicht



— 204 —

um prinzipielle Angelegenheiten, hat der Patriarch das letzte Wort,
andernfalls treten die Bestimmungen iiber das Beschwerderecht in
Kraft. Die Einkiinfte des Patriarchates bestehen aus den Ertrig-
nissen seiner Besitztiimer und Kloster, aus Votivschenkungen und
Stiftungen der Gemeinde, aus dem Vermogen der ohne Erben
sterbenden Geistlichen, aus den Ertragnissen der Trauungen, Taufen,
Begribnissen und aus den Patriarchatsgebiihren, die ins Jahresbudget
auf Beschluss der gemischten Versammlung einem jeden Delegats-
bischof auferlegt werden. Ausser diesen Einkiinften darf der Patriarch
von der Gemeinde nichts annehmen.

Von den Delegatsbischofen handeln die §§ 22—28. Die Delegats-
bischofe werden von der geistlichen Versammlung gewahlt und von
der Regierung eingesetzt. Thre Dibtzesen sollen aufs neue so ein-
gerichtet werden, dass ihnen mindestens 15,000 Seelen unterstehen.
Der von Konstantinopel fiihrt den Titel «Patriarchatsverweser »,
soll sich aber hinsichtlich seiner Amtspflichten von seinen Kollegen
nicht unterscheiden. Den Delegatsbischofen stehen zwei Ratskollegien,
das eine aus Geistlichen, das andere aus Ortsnotabeln bestehend,
von hochstens je sechs Mitgliedern zur Seite. Sie haben keine
amtliche Eigenschaft. IThre Meinungsidusserung ist an die Genehmi-
gung des Delegatsbischofs gebunden.

In den §§ 29—39 werden Ubergangsverfiigungen getroffen und
verschiedene Materien geregelt. So wird den beiden Versammlungen
jede gemeinsame Sitzung, ausser den erwdhnten Fillen, verboten.
Handelt der Patriarch gegen diese Verordnung, kann er von der
Regierung abgesetzt werden. Das gleiche Schicksal trifft die Mit-
olieder der beiden Versammlungen, die in der Versammlung sich
in Dinge politischer oder staatsbiirgerlicher Natur einmischen, die
ausserhalb der Amtspflichten dieser Verordnung liegen. Die friihere
Patriarchatsverordnung (20. Ramazan 1279) ist aufgehoben.

Das sind die Hauptbestimmungen der neuen Verordnung, die
ausserdem noch eine Menge kleinerer bureaukratischer Bestimmungen
enthilt. Welche Aufnahme sie in armenischen Kreisen gefunden
hat, entzieht sich unserer Kenntnis. Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

