Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Franz, Adolf: Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter.
Zwei Binde. gr. 8% 1. Bd.: XXXVIII und 646; II. Bd.: VIII
und 764; Preis 30 Mark; in Kunstleder gebunden 33 Mark.
Freiburg im Breisgau, Herdersche Verlagsbuchhandlung, 1909,

,Uber die kirchlichen Benediktionen ist schon manches
geschrieben worden, aber es fehlte bis jetzt eine der heutigen
wissenschaftlichen Forschung und dem reichen, teils handschrift-
lich, teils in Drucken vorliegenden Material entsprechende, streng
systematisch sich aufbauende Bearbeitung, welche die einzelnen
Benediktionen nicht nur in sich betrachtet, sondern auch in
ihrer Entstehung wie in ihrer Fortbildung, in ihrem Zusammen-
hang mit den natiirlichen religiosen Ideen und den Traditionen
der vorchristlichen antiken und germanischen Kultur, wie in
ihrer Beziehung zu den Sitten, den Anschauungen und dem
gesamten Leben des Volkes. IKine solche hat uns nun Prilat
Franz geschenkt.“ Dieses Urteil, das bald nach dem Erscheinen
des Franz'schen Werkes gefillt wurde, kann ohne Einschrinkung
unterschrieben werden. Franz hat eine gewaltige Fiille von
gedrucktem und geschriebenem Material nicht nur gesammelt,
sondern auch geprift und verarbeitet. Das Verzeichnis der
wiederholt benutzten Bilicher weist rund 350, das der oft be-
nutzten liturgischen Handschriften 200, das der gedruckten
Ritualien 150 Nummern auf, nicht zu gedenken der zahlreichen
anderen, die nur je nach Bedarf angezogen wurden, Wir erhalten
einen Uberblick tiber die Behandlung des Stoffes nach der ge-
schichtlichen, dogmatischen und praktischen Seite, iiber die
Entwicklung des Begriffes ,Sakramentalien®, der als Name
zuerst bei Wilhelm von Auvergne (von 1228 bis 1249 Bischof
von Paris) auftaucht, tber die verschiedenen Versuche, den
Begriff wissrnschaftlich zu umschreiben, deren Zahl fast so gross



— 386 —

ist als die der Verfasser, welche iiber die Sakramentalien ge-
schrieben haben. Franz schliesst sich keiner vollic an und
erklirt seinerseits die Sakramentalien als ,sichtbare religiose
Zeichen, welche von der Kirche zu Kultuszwecken, zur Abwehr
didmonischer Einflisse und zur Forderung des geistigen und
leiblichen Wohles der Gliubigen eingesetzt sind“. Die Einsetzung
durch die Kirche trennt er in eine direkte und indirekte, je
nachdem die Sakramentalien durch einen Akt der kompetenten
kirchlichen Gewalt, sei es der Gesamtkirche oder einer Teil-
kirche, verfiigt wurden, oder (indirekt) durch die Tatsache des
Gebrauches. Er gibt zu, dass bei vielen Sakramentalien nur
der Nachweis der indirekten Finsetzung mdoglich sei, ,denn die
Entwicklung der liturgischen Briuche erhielt gerade hierin bis
in die jingere Zeit nicht den Anstoss von ober, sondern von
unten“ (1. 13).

In dem Kapitel ,Einsetzung und Wirkung der Sakramen-
talien“ bezeichnet Franz den Versuch Bischofsbergers, die Ein-
setzung der Sakramentalien durch Christus nachzuweisen, als ein
mit grosser Kithnheit und geringer historischer Kritik unternom-
menes misslungenes Wagnis: ,, Christus und die Apostel haben in
Wortund Tat Elemente zu religiosen Handlungen geboten, welche
man spiiter Sakramentalien genannt hat. Daraus folgt aber
nicht, dass Christus solche Akte angeordnet und mit einer be-
stimmten Wirkung versehen hat“ (I.15). Sein Forschungsergebnis
tiiber Zweck und Wirkung der Sakramentalien fasst Franz in
dem Schlusse zusammen: Verherrlichung des Kultus, Vertreibung
der diamonischen Macht und Foérderung des irdischen Wohles
des Menschen.

Auch iiber die Wirkungsweise der Sakramentalien ldsst er
die grossen Theologen des Mittelalters zu Worte kommen —
neine kirchliche Lehrentscheidung ist nicht vorhanden* —, um
schliesslich den Vertretern einer virtus ex opere operato seine
Meinung entgegenzustellen: ,Die Sakramentalien erhalten durch
die Weihe keine physische, keine substantielle, sondern nur eine
moralische Kraft. Das Gebet der Kirche macht sie zu Zeichen,
welche eine bestimmte Wirkung anzeigen, zu Zeichen, deren
Gebrauch Gott besonders geneigt zur Erhorung der Bitten und
zur Verleihung seiner Gaben macht.* Franz hofft damit, das
Verstéindnis all der frommen Briuche, welche die Kirche ihren



— 387 —

Kindern bietet, zu erleichtern und dieselben vor iiberméssiger
Schiitzung und vor abergliubischem Gebrauche zu bewahren.
Dass er sich ausdriicklich gegen den Vorwurf einer rationa-
listischen Verfliichtigung der Sakramentalien verwahren zumiissen
far notig hilt, mag auf eine ihm entgegengesetzte Anschauung
weiterer kirchlicher Kreise schliessen lassen. Die Stellung der
Sakramentalien in der Heilsordnung fasst Franz also auf:
,Withrend die Sakramente rein geistige, das {bernatiirliche
Leben der Seele betreftende Gnaden verleihen, konnen durch
die Sakramentalien kraftvolle Unterstiitzungen gewonnen wer-
den, die den Weg zum Himmel erleichtern, Schutz gegen die
Feinde des Seelenheiles bieten und auch im Interesse des letz-
teren das leibliche Wohl fordern.“

In Wirklichkeit stand bei den Benediktionen das leibliche
Wohl im Vordergrund. Der Christ, der sie gebrauchte, dachte
in den meisten Fallen nur an seine irdische Sorge, die gewohnlich
durch Stall und Feld begrenzt war. Wenn aber Franz meint,
die unziihligen Miihen und Leiden des Lebens sind oft schwerer
zu Uberwindende Hindernisse auf dem Wege des Heiles, und
wenn er in ihrer oft genug sehr in Frage gestellten Beseitigung
durch die Benediktionen einen besonderen Akt der miitterlichen
Liebe der Kirche zu ihren Kindern sieht, denen sie zuerst die
grossten Steine aus dem Wege zum Heile riumt, so tut er damit
der Kirche eigentlich einen schlimmen Dienst. Er gibt zu erkennen :
Die Kirche wagte nicht, ihren Kindern zu sagen: Das Leid ist da,
um getragen zu werden (,Wer mir nachfolgen will, der nehme
sein Kreuz auf sich®), sie stieg herab in die Niederungen der
primitiven Religion, die ihre Anhinger sprechen lisst: Mein
Goott, ich will dir dienen, wenn du mir zuerst irdische Wohlfahrt
verleihst. — , Weises Verstindnis der menschlichen Natur® nennt
Franz die Forderung der Benediktionen, von ,Herrschaftsbe-
dirfnissen der romischen Kirchengewalt“ spricht Dove. Die
Wahrheit liegt in der Mitte. Mit Recht kann Franz anfithren,
dass die Kinfiihrung der Benediktionen hiufiger den Weg von
unten nach oben ging, dass die Kirche den Gebrauch nicht
obligatorisch machte, andererseits kann dem entgegengehalten
werden: Warum hat die Kirche diese unzweifelhaft tiefstehende
Form der Religionsiibung wuchern lassen, warum hat sie nicht
ein Machtwort fiir die Anbetung im Geiste gesprochen? Aus
diicksicht auf das Volksempfinden? Man kann der Kirche in



— 388 —

dieser Hinsicht nicht allzu grosse Gefiihlsduselei vorwerfen. s
wird ein anderer Grund mitgewirkt haben. Die Kirche hatte
aus Griinden der Selbsterhaltung keinen Anlass, die in der
Masse wurzelnden religiosen Anschauungen zu bekimpten. Je
mehr das Volk nach Benediktionen rief, um so stirker bezeugte
es damit selbst seine Abhingigkeit von der Kirche, und das
konnte letzterer nur lieb sein. Wir sehen heute noch den Ab-
glanz dieser Herrlichkeit. Unvergesslich bleibt mir das schaden-
frohe stolze Liicheln jenes Pfarrherrn im bayerischen Walde,
als ein Bauernbiindler seiner Gemeinde, der in politischen Dingen
schon oft seinen Kopf gegen den Pfarrer durchgesetzt hatte, eines
Tages de- und wehmiitig bat, der Hochwiirdige Herr moéchte doch
seinen Stall benedizieren, es sei nicht richtig drinnen. — Drum
sei Franz zugegeben: Die Kirche hat nicht aus Herrschafts-
geltsten die Sakramentalien eingefiihrt, aber die Sakramentalien
haben die Macht und den Einfluss der Kirche gewaltig gefordert,
ja zeit- und ortweise einzig und allein getragen. Dabei soll
nicht in Abrede gestellt werden, dass die Sakramentalien echie
Frommigkeit, wenn auch oft sehr kindlicher Art, fordern konnten.
Franz hat ihre Bedeutung fiir das mittelalterliche religiose
Denken und Fiihlen des Volkes nach seiner guten Seite hin im
allgemeinen richtig wiedergegeben, wenn er schreibt: ,Das
religiose Leben unseres Volkes hat im friithen Mittelalter seine
Kraft nicht vornehmlich aus der Irkenntnis und Betrachtung
der Lehren des Christentums ziehen kénnen. Denn es hat lange
cedauert, ehe das Volk in seiner breiten Masse die Grundsitze
der christlichen Lehre in sein Denken und Fiihlen aufgenommen
hat. Bis dahin und auch spiter noch erhielt das religiose Leben
seine Nahrung hauptsichlich aus der religissen Ubung, aus dem
Anhoren der Messe, dem Empfang der Sakramente und dem
Gebrauch der Sakramentalien. Die letzteren standen dem Volke
tiaglich, ja stiindlich zur Verfiigung Ihr Gebrauch erhob auch
den schlichtesten Gliaubigen aus dem profanen Leben und aus
der tiglichen Arbeit in einen Kreis religioser Vorstellungen,
die ihn, auch wenn sie noch so einfach, vielleicht sogar niedrig
waren, doch auf Gott, den gottlichen Willen und die gottliche
Vorsehung und Gnade hinwiesen. So wurden die Sakramentalien
den Gliubigen zu Mitteln der Erhebung und der Heiligung.
Sie waren dem Volke Katechismus, Symbol und wirkungsvolles
Zeichen gottlicher Hilfe in den Néten des tiglichen Lebens.“



— 389 —

Der einzelne mag die Grenze fir die religiose Bewertung
der Sakramentalien nach Belieben ziehen, jedenfalls verdienen
die Benediktionen des Mittelalters in einer Zeit, die dem reli-
giosen Denken fernster und fremder Volksstimme mit der
grossten Liebe und Hochachtung vor der religiosen Uberzeugung
des andern nachgeht, unsere vollste Beachtung, zumal wenn
es sich um heilige Giiter unserer deutschen Vorfahren handelt.

Nach der Einleitung behandelt Franz im ersten Abschnitt
das Weihwasser. Wir lassen einige Uberschriften folgen: Die
Bedeutung des Wassers in den antiken Kulten — Die Waschung
im christlichen Kulte — Das Wunderwasser im Orient und Okzi-
dent — Das Weihwasser in der alten Kirche des Orients, in
der lateinischen Kirche, in der mittelalterlichen Literatur —
Die Wasserweihe an Epiphanie, zu Ehren von Ileiligen, an
gewissen Sonn- und Festtagen. Dazu kommen die éiltesten Wasser-
weiheformulare der lateinischen Kirche. Die von einzelnen
vertretene Anschauung, dass das Weihwasser apostolischen
Ursprunges oder auch nur in der iiltesten Zeit der lateinischen
Kirche gebraucht worden sei, weist Franz entschieden zuriick,
Ebenso schonungslos deckt er die Bemiihungen jener Ubereifrigen,
wie z. B. des Verfassers des Liber Pontificalis, auf, bestehende
kirchliche DBriuche den éltesten Papsten zuzuschreiben, um
Jjene noch ehrwiirdiger in den Augen der Zeitgenossen zu machen.

Zahlreich sind die Heiligenlegenden, die Franz anfiihrt, aber
ihren Wert sieht er mit Recht in der Zeit der Abfassung der
Vita, insofern die spiiteren Verfasser leicht geneigt waren, dic
Observanz ihrer Zeit auch in die Zeit des von ihnen geschilderten
Heiligen zu versetzen.

Zweiter Abschnitt: Salz und Brot. § 1. Das Salz. — § 2. Die
Eulogie in der Kirche des Orients und Okzidents: A. Die FKulogie
in der orientalischen Kirche. B. Die Eulogie in der okzidentalischen
Kirche: 1. Dienichtliturgische Eulogie. 2. Die liturgische Kulogie
an Sonn- und Festtagen. — § 3. Die Brotweihe: A. Das Wunder-
brot. DB. Das kirchlich geweihte Brot. — Bezugnehmend auf
die Heiligkeit des Salzes bei den Griechen und Romern, be-
kennt Franz offen: ,Die Kirche hat in ihren Gebrituchen immer
gern an  bereits. vorhandene, dem menschlichen Fihlen und
Denken entsprechende Meinungen und Gewohnheiten angekntipft,
So hat sie auch das Salz in den Bereich ihres Kultus gezogen.“
Sehr eingehend werden die Beziehungen zwischen Eulogie und



— 390 —

Eucharistie behandelt — ein wertvoller Beitrag zugleich zur
GGeschichte des Altarssakramentes. Fir die Stellung der ro-
mischen Kirche im Rahmen der tibrigen ist die Bemerkung
beachtenswert: ,Die romische Kirche hat die Kulogie wahr-
scheinlich erst aus der friinkischen Ubernommen, ebenso wie
die sonntigliche Besprengung mit Weihwasser“ (I. 250). Das
» Wunderbrot“, welchem heilige Personen durch ihr Gebet be-
sondere Kraft verlichen, unterscheidet Franz von der Eulogie
wie von dem geweihten Brote. Der Gebrauch des letzteren
wurde durch die Benedictio panis et salis ad salutem hominum
et animalium Kirchlich legalisiert. Die Weiheformel fiir das
Tolentinibrot, dessen abergliubischen Gebrauch der katholische
Priester der Aufklirungszeit Anton Bucher wiederholt ver-
spottet, wird besonders abgedruckt.

Dritter Abschnitt: Die Weinweihe. § 1. Der Wein in Ver-
bindung mit liturgischen Akten. — § 2. Der gewdohnliche Wein-
segen. — § 3. Der Johanniswein: A. Das Minnetrinken. B. Die
Johannisminne: 1. Entstehung und Ubung der weltlichen Johannis-
minne. 2. Die Formeln fir die kirchliche Weihe der Johannis-
minne. 3. Brauch und Missbrauch. — Die Weinweihe ist aus-
schliesslich deutschen Ursprungs. Der gemeinsame Trunk galt
in der germanischen Sitte als Bestiitigung eines Rechtsgeschiiftes.
Zusammen Essen und Trinken war das Symbol des ehelichen
Bundes. Diesen Volksbrauch, der bei der Eheschliessung eine
bedeutsame Rolle spielte, nahm die Kirche auf: sie weihte Wein
und Brot und reichte beides dem Brautpaare vor dem Altare.
Auch das Trinken des Johannisweines fusst im germanischen
Volksbrauch. Die Weihe des Trunkes an die Goitter gehorte zu
cinem wesentlichen Bestandteil der Opfer . . . Die Missionare
und Bischofe leiteten das Volk an, im Minnetrunk statt der
Giotter die Heiligen zu ehren, vornehmlich Michael, Stephanus,
Johannes, den Evangelisten und den Téufer, Martin von Tours,
Gertrud von Nivelles und Ulrich von Augsburg (I. 289), spiter
Bernhard, Sebastian. Die Entwicklung der einzelnen ,Minnen*
wird sorgfiltig gepriift, vor kritikloser Annahme der mitunter
kithnen Verkntipfungen von mythologischen Zigen und legeu-
darischen Vorstellungen gewarnt. Zahlreiche Weiheformulare
und Gebete sind beigedruckt.

Vierter Abschnitt: Ol-, Feld- und Gartenfriichte, Kriuter.
§ 1. Die Olweihe. — § 2. Die Weihe von Feld- und Garten-



— 39 —

friichten. — § 3. Die Haferweihe an St. Stephanus. — § 4. Die
Rettichweihe an Aschermittwoch oder an Petri Stuhlfeier in
Antiochien. — § 5. Die Weihe der Kriuter: A. Allgemeines.
B. Die Kriuterweihe an Marii Himmelfahrt, C. Kriuterweihen
zu anderer Zeit. D. Die Fenchelweihe. E. Die Weihe der Raute
und anderer Heilkriiuter. — Neben der sakramentalen Olung
fanden schon in der alten und mittelalterlichen Kirche Kranken-
salbungen statt, welchen der sakramentale Charakter fehlt.
Sie erfolgten teils mit kirchlich geweihtem Ol, teils mit einem
Ole, welches durch heilige Personen oder durch die Beziehung
zu Martyrer- und Heiligengriibern nach dem Glauben des Volkes
eine Wunderkraft erhalten hatte. Schon zu Zeiten des hl. Pau-
linus von Nola goss man Ol auf die Reliquien oder Reliquien-
behiilter der Mirtyrer und liess dasselbe durch Schwimme oder
Ticher wieder aufsaugen, um es dann als heilkriiftige Medizin
zu verwenden. Dieser Volksglaube wurde im Laufe der Zeit
besonders von einzelnen Klostern ,als geschitzte Quelle des
(Gelderwerbs fiir die Kirchen und deren geistliches und welt-
liches Personal® ausgenutzt. Das mochten auch verstindige
Bischofe empfinden. Aber nur einer hat es ausgesprochen:
Agobard von Lyon (7 840), der wackere Kimpe gegen den
Aberglauben und gegen Kirchliche Missbriuche seiner Zeit, der
sagt, die gebrachten Opfer sollten fruchtbar werden fir die
christliche Barmherzigkeit, nicht aber der Geldgier und Hab-
sucht gewisser Leute dienen (I. 360 f.).

Die Darbringung des  Erstlingsopfers aus Stall und Feld
ist der Ausdruck des Dankes des Menschen gegen die Gottheit,
von welcher Wachstum und Ernte kommt. Dieses Opfer ist ein
Akt der natiirlichen Religion, wir finden es darum bei allen
Volkern. Das Christentum hat den Brauch von den Juden
iitbernommen. Die digyptische Kirchenordnung schliesst Zwie-
beln, Lauch, Pfebe, Melone u. a. von der Darbringung aus.
Die Darbringung und Wiederausteilung der Trauben mochte
ob der Ahnlichkeit mit der Konsekrationsmaterie beim Volke
Verwirrung hervorrufen, so dass die Trullanische Synode die
Austeilung getrennt von der Kommunion anordnete. In der
romischen Kirche kniipfte man bei der Weihe der Trauben-
primitien an die Vinalia rustica des alten Rom an und legte
sie auf den Tag des hl. Papstes Sixtus (6. August) fest. Unter
den Gartenfriichten erhielten die Apfel eine besondere Weihe,



— 392 —

meistens am Tage des hl. Jakobus (Jakobi-Apfel!) und Chri-
stophorus. Sowohl an Zahl als an Inhalt iibertreffen die For-
meln, welche die Mozarabischen liturgischen Biicher bieten,
jene der anderen Liturgien. Innigist der Zusammenhang zwischen
der Kkirchlichen Benediktion und dem alten Gotterglauben in
der Haferweihe am St. Stephanstag. In der heidnischen Zeit
stellte man um die Wintersonnenwende Futter (in England Hafer)
ins Freie, um des Segens der ihren Umzug haltenden Gottheit
teilhaftig zu werden. Ob jene Gottheit Fro oder Wotan ge-
nannt wurde, immer galt sie in der Volksvorstellung als Reiter.
Thr zu Ehren veranstaltete man Umziige zu Pferde. Christus
galt als der grosse Himmelskonig, die Apostel, auch Stephanus,
waren seine Mannen, natiirlich Ritter und Reiter; so ging Wo-
tans Ritt und Pferd auf Stephan tiber, die Kirche aber segnet
zum Stephaniumritt Wasser und Hafer.

Die Kriuterweihe an Maria Himmelfahrt ist eine deutsche -
kirchliche Sitte.  Weder in Italien noch in Frankreich kannte
man sie. In Deutschland erscheinen Weiheformeln schon im
10. Jahrhundert. Franz bringt reiches volkskundliches und
religionsgeschichtliches Material zu dem Kapitel iiber die ge-
weihten Kriauter, deren kostbarste die Gratiosa war. Ausser
an Marii Himmelfahrt wurden aber auch zu Petri Kettenfeier
Kriuter geweiht, zu Johann Baptist Nelken, an Agidi (1. September)
Fenchel; auch fiir die Raute, die besonders gegen Gift schiitzen
soll, hat Franz Benediktionsformeln gefunden. IEine in kirch-
licher Form gchaltene Weihe des Alrauns findet sich bei der
hl. Hildegard. Franz schliesst dieses reichhaltige Kapitel mit
der begriindeten Vermutung, dass der Pflanzenaberglaube zum
grossten Teil durch ‘die lateinische Literatur nach Deutschland
und durch die deutschen lateinkundigen Monche und Weltpriester
unter das Volk gekommen ist.

Der fiinfte Abschnitt behandelt: Die Weihen an Epiphanie
und die Kerzenweihe an Marid Lichtmess, St. Blasius sowie zu
anderen Zeiten. § 1. Die Weihen an Epiphanie: A. Gold, Weih-
rauch und Myrrhen. B. Die Weihe von Edelsteinen. — § 2. Die
Kerzenweihe an Marii Lichtmess, an St. Blasius und zu sonstiger
Zeit,

Der sechste Abschnitt: Die Weihen in der Quadragesima
und in der Osterzeit. § 1. Die Weihen am Aschermittwoch, —
§ 2. Die Palmenweihe. — § 3. Die Feuerweihe. — § 4. Das



— 393 —
Prickonium der Osterkerze am Karsamstag. — § 5. Die Weihe
der .Agnus dei“ in Rom. — § 6. Die Weihe von Ksswaren am
Osterfeste.

Der siebente Abschnitt: Haus, Hof, Gewerbe. § 1. Die Weihe
der Hiuser. — § 2. Die Brunnenweihe: A. Die Weihe neuer
Brunnen., B. Dic Weihe der verunreinigten Brunnen. — § 3. Die
Weihe von  Gefissen. — § 4. Die Weihe von gewerblichen

Dingen: 1. Benedictio retis. Il. Benedictio retis sive hami.
II1. Benedictio navis. IV, Die Benediktion von Kalk- und
Ziegeloten.

Der achte Abschnitt: Klosterliche Benediktionen. § 1. Die
sonntigliche Segnung der Klosterriume. — § 2. Sonstige in
Klostern {ibliche Benediktionen,

Der Glaube, dass die Fruchtbarkeit der Erde und das Ge-
deihen ihrer Friichte von der Gottheit Komme, ist ein Gemein-
gut der Menschheit. Darum begleiteten die Vilker von jeher
Aussaat und Ernte mit religiosen Zeremonien., i die hieraut
bezugnehmenden Benediktionen war die Meteorologie des Mittel-
alters von einschneidender Bedeutung. Sie war beherrscht von
dem Gilauben, dass die Gewitter von Dimonen hervorgerufen
wurden.  Das einschliigige Material hat Franz im neunten Ab-
schnitt (dem 1. des 1L Bandes) unter den folgenden Paragraphen
verarbeitet:  § 1. Fruchtbarkeit und Misswachs. Regen und
Dirre. — § 2. Die Gewitter und die Diamonen. — § 3. Schutz
gegen Gewitterschivden. — § 4. Die Wettergebete in Votivinessen
und in Weihwasserbenediktionen. — § 5. Der Wettersegen. —
8 6. Wettersegensformeln. — § 7. Der Kampf um die Wettersegen.

Die Schlagworte lassen die Fiille des Gebotenen nur ahnen.
Wir erfahren von der Anschauung der édlteren kirchlichen Sehvrift-
steller und der Scholastik iiber die Gewalt der Dimonen in der
Natur, von Wetterzauber und Iexen, von den Briiuchen bei
Gewittern im allgemeinen und von den Kirchlichen im beson-
deren, von der Wandlungsgeschichte des Wettersegens, von
den Wetterheiligen.  Ausserordentlich interessant ist der Ab-
schnitt iiber den Kampt um die Wettersegen. Griindlich kommen
die Gelehrten und Seelsorger zu Worte, die insbesondere den
(Gebraueh des Altarssakramentes zum Schutze gegen das Unge-
witter verwarfen, ein Magister Rudolf von Augsburg, Thomas
Ebendorfer von Haselbach, Nikolaus Jauer, dem Franz in
JMagister Nikolaus de Jawor, ein Beitrag zur Literatur- und

Internat, kirehl, Zeitsehrift, Heft 4, 1017, o7

e}



— 394 —

Gelehrtengeschichte des 14. und 15. Jahrhunderts“, Verlag Herder
in Freiburg i. Br,, eine Sonderarbeit gewidmet hat, Augustin
Holzapfler von Tegernsee. Mit welchen Beweismitteln sich die
Verteidiger des alten Glaubens gegen die ,Aufklarer“ ihrer
Zeit wehrten, zeigt das Beispiel des Kantors Felix Hemmerlin
von Zirich. Handelte es sich’ bisher nur um Privatansichten
einzelner Theologen, so beweisen die Synoden von Salzburg,
Passau und Miihldorf, dass auch die kirchliche Verwaltung sich
der Erkenntnis der Missbriuche nicht ganz verschliessen konnte.
Einen grossen Raum nehmen auch hier wieder die abgedruckten
Benediktionsformeln ein.

Befasste sich der vorausgehende Abschnitt iiber die Natur-
ereignisse vorwiegend mit den Schidigungen, welche dem IFeld-
und Ackerbau drohten, so behandelt der zehnte anschliessend
die Gefahren der Viehzucht und die religiosen Mittel, sie zu
beheben. Die weitaus innigeren Beziechungen, welche im Gegen-
satz zum Stidter die biauerliche Bevolkerung mit der lebenden
und leblosen Natur verkniipfen, lassen den starken Glauben
und Aberglauben dieser Kreise an die Notwendigkeit cines
geheimnisvollen Schutzes menschlich begreiflich erscheinen. Es
sind der Gefahren zu viele, die des Bauern Arbeit und seinem
Besitze drohen, Gefahren, gegen die er sich in hundert Fiillen
einfach machtlos fiihlt. Schon in der griechischen Kirche waren
besondere Segensgebete fiir Viehherden, fiir die Seidenraupen
in Ubung und wurden Heilige um den Schutz angefleht; der
miichtigste Vichpatron war Sankt Mamas. In der lateinischen
Kirche wurden vor allen die Votivmessen dem Zwecke dienstbar
gemacht, aber auch Weihwasser und Salz treten schon friih-
zeitig als Hiltsmittel auf. Die Geschichte der Viehpatrone findet
eingehende Darstellung, bei den Volksbriiuchen wird auch die
Beziehung zum germanischen Heidentum erwihnt, wo der Ver-
fasser sie gegeben glaubt. Auch die drgsten Missbriuche, z. B.
mit der konsekrierten Hostie, deren Partikel in einzelnen Gegen-
den dem Vieh eingegeben wurden, {ibergeht Franz nicht.

Der weitaus grosste Teil der religiosen Briiuche und Ior-
meln, welche sich mit Tieren befassen, fillt aber in das Gebiet
der Schutzmassregeln gegen Schiidigungen, mit welchen Tiere
die Menschen oder ihr Eigentum bedrohen. Da die mittelalterliche
Theologie an dem Glauben festhielt, die Ddmonen konnten sich
nicht nur der Naturgewalten, sondern auch der Tiere bedienen,



— 395 —

um den Menschen zu schidigen, sah man fast allgemecin in
jeder Ungezieferplage Teufelswerk und bekimpfte es dement-
sprechend mit Adjuration, Malediktion und Exkommunikation,
In dieses Gebiet gehoren auch die weltlichen und Kkirchlichen
Tierprozesse, in denen iiber die Tiere wie iiber Menschen
Gericht gehalten wurde unter Wahrung eines regelrechten
richterlichen Apparates mit Ankliger, Verteidiger und Richter.
Wie Thomas von Aquin und die spétere Scholastik sich zu der
, Exkommunikation“ der Tiere stellte, wird ausfiihrlich dargetan.
Ein eigener Paragraph behandelt die Schlangensegen.

Elfter Abschnitt: Ehe, Mutter und Kind. § 1. Ehe und
Fruchtbarkeit. — § 2. Die Mutter. I. Die Benediktionen vor und
bei der Geburt. Il. Die Benedictio post partum. III. Die Bene-
dictio ad introducendam mulierem in ecclesiam. 1V. Die Bene-
diktion der toten \Wochnerinnen. — § 3. Kindheit und Jugend:
I. Die Haarschur. II. Die Bartschur. — § 4. In der Schule.

Wenn auch die formelle Eingehung der IXhe im Abendland
bis zum 15. Jahrhundert nicht i{iberall regelniissig vor dem
Altare stattfand, so holte sich doch das junge Paar, insbesondere
die Braut, den Segen des Priesters. Das hiingt mit dem alt-
germanischen Recht zusammen, nach welchem dem Brautpaar
der Segen erteilt wurde, nachdem es das Bett bestiegen hatte,
Der Segen wurde wiederum um so hoher gewertet, als die
Menschheit von dem Wahne befangen war, dass Dimonen oder
bose, in deren Dienst stehende Menschen den Vollzug der EKhe
und die Fruchtbarkeit verhindern konnten. Die Bulle des
Papstes Innocenz VIII. vom 5. Dezember 1484 bestiitigte die
;Tatsache* von der Bewirkung geschlechtlicher Impotenz durch
Verhexung. So konnte sich die ,Benedictio thalami“ weithin
verbreiten. Freilich vermochte sie nicht ihre Kraft auf das
Geschiift des Gebérens zu erstrecken, vor dem den Frauen mit
Recht um so mehr bangte, als die Gyniikologie in den Kinder-
schuhen steckte. Kam darum die schwere Stunde nahe, so
musste neuerdings die Kirche mit dem Reichtum ihrer Seg-
nungen zu Hilfe eilen, die aber dem Volke lange nicht gentigten,
weshalb nebenher noch eine Unzahl abergliubischer Gebriuche
liefen, die nur in seltenen Fiillen von der Kirche direkt verur-
teilt, jedenfalls vielfach unter Beihilfe der Priester geiibt wur-
den. Franz bringt zu diesem Kapitel wertvolle Beitrige iiber
die einschliigigen Benediktionen, die minnlichen und weiblichen



Patrone fiir gebirende Frauen, die privaten Segensformeln und
oBriefe“.  Die unter II, TII und IV genannten Benediktionen
beleuchten vor allem die Auffassung der Kirche, auch der pro-
testantischen, iiber die Ehe, genauer tber die Ehefrau. Wenn
in Luzern das Pfarrrecht bestand, Wiochnerinnen, die dem Pfarrer
ungehorsam waren, die Aussegnung zu verweigern, so mag
daraus geschlossen werden, dass Dove nicht so unrecht hatte,
wenn er von ,Herrschaftsbediirfnissen® sprach.

s wiire verlockend, auch auf die weiterhin behandelten
Benediktionen, insbesondere auf die Gottesurteile und die Ex-
orzismen bei Besessenheit einzugehen, wir miissen es uns ver-
sagen, um den Rahmen ciner Besprechung nicht noch weiter
zn iiberschreiten. Um jedoch dem Leser einen Uberblick iiber
das Gebotene zu geben, lassen wir nachfolgend noch die Kapitel-
itberschriften folgen:

Zwoltter Abschnitt: In Gefahren. § 1. Fir die Reise. —
§ 2. Fir Wallfahrten. — § 3. Fiir den Kampf: A. Die Ritter-
weihe und der Waffensegen. B. Fiir Kriege und Kreuzziige. —
$ 4. Bei dem Gottesurteil: 1. Zur Geschichte der Gottesurteile.
II. Die einzelnen Gottesurteile. IIl. Die kirchlichen Formeln
bei dem Vollzug der Gottesurteile: A. Bei dem Zweikamplf.
B. Bei der Probe mit dem glithenden Eisen. C. Die Heisswasser-
probe. D. Die Kaltwasserprobe. L. Die Probe mittels des
ceweihten Bissens und hiingenden Brotes. F. Das Gottesurteil
mit dem Psalter. IV. Die Ordaliengebete.

Dreizehnter Abschunitt: In Krankheiten. § 1. Die Atiologie
und Therapie der alten Kulturvolker. — § 2. Christliche Kranken-
firsorge und Atiologie. — § 3. Die religiosen Heilmittel : 1. Geebet
und Sakramentalien. II. Beschworungen, Inkantationen und
Amulette. III. Der Heiligenkult in seinen Beziehungen zur
Krankenheilung: A. Heiligenverehrung und Heroenkult. B. Die
Inkubation bei Heiligengribern. C. Der Reliquienkult. IV. Das
Wigen bei Krankheiten. — § 4. Benediktionen bei einzelnen
Krankheiten: I. Gegen Fieber: A. Die religiosen Heilmittel
gegen Fieber. B. Weiheformeln und Gebete gegen Fieber.
II. Gegen Augenleiden: A. Heilmethoden und Patrone bei Augen-
leiden. B. Die Benediktionsformeln. IIl. Gegen die fallende
Sucht. 1V. Gegen sonstige Krankheiten.

Vierzehnter Abschnitt: Bei Besessenheit. § 1. Die Macht
der Diimonen iiber die Menschen. — § 2. Der Ixorzismus in



der patristischen Zeit. — § 3. Der Exorzismus im Mittelalter.
— § 4. Das Kirchliche Vorgehen in Fillen der Besessenheit. —
§ H. Die Entwicklung der Beschwdirungsformeln. — § 6. Ex-

orzismusformeln fiir Besessene.

Etwas wollen wir noch bei dem 15. und letzten Abschnitt
. Der Kampt gegen die Benediktionen und die kirchliche Reform*
verweilen. Schon im 9. Abschnitt und a. a. O. wurde gezeigt, dass
von Zeit zu Zeit ein Mann auf dem Lehrstuhle oder in der Scelsorge
es wagte, gegen gewisse Formen der Benediktionen seine Stimme
zu erheben. Er blieb ein Rufer in der Wiiste. Das Volk hing
zu innig an seinem alten Glauben: ecrst als die Geistlichkeit
ihr eigenes Ansehen untergrub, die einen durch Prachtliche,
die Piapste durch Herrschsucht (Franz wiihlt das vornehmere
Wort: Herrschgewalt), andere durch Habgier oder Sittenlosig-
keit, da begann das Volk iiber kirchliche und religiose Fragen
nachzudenken. Das Heiligste konnte dureh keinenso schmutzigen
Kanal gehen. Und kam es doch daher, dannwar es eben nicht
heilig. Als darum die Waldenser und andere Sekten gegen die
Benediktionen kiampften, da predigten sic nicht mehr tauben
Ohren. ILin neuer Feind erstand den kirehlichen Benediktionen
in Wiklif, und zwar hauptsiichlich aus antihierarchischen Griin-
den. Die decutschen Theologen des 14, und 15. Jahrhunderts
beschriinkten sich in ihren Widerspriichen auf die grobsten Aus-
wiichse, abgesehen von Johannes von Wesel, der den geweihten
Dingen jede Kraft gegen Dimonen oder zur Vergebung der
Stinden absprach.  Das brachte ihn zu Fall. Er wurde 1479
vor ein Inquisitionsgericht in Mainz gestellt und, wie Franz
cesteht, .in einem nicht ganz einwandfreien Verfahren* zu
lebensliinglicher Haft verurteilt. Ein halbes Jahrhundert spiiter
war diese Wafte der Kirche gegen freie Meinungsiiusserung
stumpt geworden. Zwar beobachtete Luther in den ersten
Jahren seines Kampfes gegen die Kirche hinsichtlich der Sakra-
mentalien grosse Zuriickhaltung. In der Schrift ,Von den Con-
cilien und Kirchen® aus dem Jahre 1539 fiihrt er jedoch schon
eine kriftige Feder. Christus, meint er, wolle die Menschen
durch den heiligen Geist heilig und fromm machen an Leib
und Seele. ,Solehes ist zu schwer denen, so nicht gern fromm
sein oder Siinde lassen wollen; die konnen soleches Werk des
hl. Geistes leichtlich geraten, nachdem sie gelernt, wie sie ohne
des hl. Geistes Werk wohl leichter als (= z. B.) durch Weihwasser,



— 398 —

durch Agnus dei, durch Bullen und Briefe, durch Messen und
Monchskappen konnen selig werden; darum nicht not ist, etwas
anderes zu suchen noch zu achten.“ Doch sei es an sich nicht
bise, eine Kreatur zu weihen, wenn man dabei nur den Zweck
habe, ,sie durch Gottes Wort und Gebet zu heiligen, wie die
Kinder tber Tische tun oder iiber sich selbst, wenn sie schlafen
gelhien und aufstehen*.

Karlstadt ist zwar auch der Ansicht, dass man die Dinge
lieber ungeweiht lasse, weil dadurch viele Seelen verfithrt wiir-
den, gleichwohl will er dem Weihwasser nicht jede religiose
Bedeutung absprechen. Mit Eucherius von Lyon sieht er dessen
Wert in der Symbolik. Das Weihwasser erinnere an den rechten
festen (tlauben. Wer ihn habe, der stehe ,im rechten geyst-
lichen geweychten Wasser, das all dein siinde erdrenket® . . .
Das Salz gilt ihm als Sinnbild der .geystlich gesundheyt, da-
durch tooblichkeit und unfruchtbarkeit des menschen vorendet
werden und der mensche besser wird“. Mit ihm stritt sich
der Minorit Johannes Fritzhanns ab. Temperamentvoller als
Karlstadt verurteilte Johannes Eberlin die Benediktionen. Aber
an Wirkung tbertrat ihn Ambrosius Moibanus. Schon im Pa-
radies habe der Teufel die Menschen zum Missbrauch der Natur
verfithrt, bei den Christen habe er es verstanden, die judaistischen
Gewolnheiten zu erhalten und heidnische einzufiibren. Als
Giegner des Moibanus ritt Johannes Cochliius in die Schranken.
In ihren Schriftbeweisen mussten sich die Verteidiger der Bene-
diktionen auf das alte Testament berufen, weil sie im neuen
keine Belege fanden. Freilich schossen die Gegner meistens
aneinander vorbei, da dem einen die Tradition ebensoviel wie
die Schrift, dem andern nichts galt. Bei dem Streite um die
Benediktionen diirfen aber auch die Nawmen des Bischofs Dert-
hold von Chiemsee und des zum Protestantismus iibergetretenen
Peter Paul Vergerius von Capodistria nicht tibergangen werden.

In dem letzten Paragraphen ,Missbriuche und Reformen®
stellt Franz auch die Schuldfrage iiber die Missbriauche. Er
glaubt, die Kirche konne insofern nur verantwortlich gemacht
werden, als ihre Organe es an der notwendigen Aufsicht iiber den
Klerus und dessen Amtsfithrung fehlen liessen. Die beste Methode
zar Bekiampfung unerlaubter Formeln wiire ein gediegener
Unterricht des Klerus gewesen. Daran gebrach es. Der Klerus
teilte darum hiufig die Neigungen des Volkes. Wenn aber



— 308 -

Franz weiter meint, die abergliubischen Formeln seien den
zustindigen kirchlichen Fillen zum guten Teil gar nicht be-
kannt geworden, so kann diese Entschuldigung als nur mangel-
haft bezeichnet werden. Es liegen Beweise vor, dass verschiedene
Hochschullehrer die Missbriiuche kannten und bekémpften;
wenn es flir einen Hochschullehrer moglich war, sich einen
Einblick in die Unterstromungen der Volksfrommigkeit zu ver-
schaffen, so hiitte das fiir die zustiindigen kirchlichen Behorden
ebenfalls errcichbar sein sollen. Aber sie hatten eben keine
Fithlung mit dem niedern Klerus und dem Volke. Und horte
man wirklich von Missstiinden, so liess man es sich nicht sonder-
lich Eile kosten, sie abzustellen. Je stirker und absonderlicher
der Glaube des Volkes an die Benediktionen war, um so leichter
hatte man es an der Hand. Kam aber wirklich eine Ent-
schliessung heraus, so zog der Diamonen- und Hexenglaube der
Kirche die Grenzen fir die erlaubten Briauche nach unten so
weit, dass zu den krassen Missbriuchen Kkaum ein Schritt,
geschweige denn cin Sprung war.

[s ist bezeichnend, dass keine Synode, kein bischoflicher
Erlass die Kraft und Fihigkeit zu einer grundsitzlichen Reform
aufbrachte. Kaiser Karl V. musste in seinem Reformationsedikt,
veroffentlicht am 9. Juli 1548, den ersten Anstoss geben.

Das Edikt verteidigt zuniichst die kirchlichen Ceremonien
als 16bliche, die Frommigkeit fordernde Gewohnheiten und emp-
fiehlt insbesondere den Gebrauch des Kreuzzeichens als kriftig
und heilsam. Dann geht es auf die ecinzelnen Benediktionen
iiber.  Wasser, Salz, Kriuter, Osterlamm, neue Frichte und
andere Dinge werden im Namen Christi geweiht, damit ihr
Gebrauch den Menschen zum Ileile gereiche. Natiirlich kommt
es iiber den Glauben an die Moglichkeit der Zauberei auch
nicht hinweg, aber es versucht in den Anweisungen fiir den
Gebrauch der Sakramentalien die symbolische Deutung in den
Vordergrund zu riicken. Wer geweihtes Salz nahm, sollte ser-
nionem sale conditum erbalten, beim Anzinden der Kerzen solle
man an das himmlische Licht denken usw. Nun wagten auch
die Synoden etwas kriiftiger aufzutreten: Augsburg 1548, Prag
1605, Breslau 16563 u. a. Am 16. Juni 1614 wurde von Papst
Paul V. das Rituale Romanum ecingefilhrt. Es sollte als Norm
fiir die Diozesanritualien gelten. Da es aber unmoglich all die
Sonderwiinsche der gerade auf dem liturgischen Gebiete aus-



—— 400

einanderstrebenden Kirchenprovinzen erfiilllen konnte, griff man
vielfach wieder auf die alten Formelsammlungen zuriick, die
aber meist von Klosterobern oder kirchlichen Behorden ap-
probiert waren, so dass die Auftkliirungszeit noch reichlich Stoff,
zu reinigen, fand.

Einleitung und Schluss des Werkes reizt zu Widerspruch,
aber wir wollen uns mit dem inzwischen verstorbenen Verfasser
nicht iiber den religiosen Wert der Benediktionen im allgemeinen
auseinandersetzen. Was er in den zwei Béinden fir die Religions-
geschichte, fiir die Synodalgeschichte, fiir die Geschichte der
Medizin, der Suggestionstherapie, die Rechtsgeschichte, die
Naturwissenschatt, die Volkskunde aus Archiven, Biichereien
und verborgenen Schatzgruben gehoben hat, kann nicht hoch
genug gewertet werden. Wer den Menschen des Mittelalters,
insbesondere in seinem religiosen Empfinden, verstehen will,
muss sich an Franz orientieren. Ein Studium der Liturgik,
der Heortologie, der Hagiographie wird ohne I'ranz liickenhaft
sein, Kin Verzeichnis der Orationen-Initien, ein Orts-; Personen-
und Sachregister erleichtert die Deniitzung ausserordentlich.
Das Verzeichnis der wiederholt benutzten Biicher und gedruckien
Ritualien ist eine wertvolle Zusammenstellung einschligigen
Schrifttums. Dass es heute noch eine iftentliche der Wissenschaft
dienende Bibliothek gibt, in der Franz's . Benediktionen“ nicht zu
finden wiren, diirfen wir wohl fiir ausgeschlossen halten, aber sie
gehoren auch in jede Biicherei eines Theologen, der den wun-
derlichen Wegen nachgehen will, die die Religion und insbe-
sondere die Religion unserer Viiter gewandert ist.

Friepricn Hacgen.

Reformationsschriften.

KAFTAN, Theodor (Kiel): Reformation, nicht Revolution.

GrUTZMACHER, R. H. (Erlangen): Luthers ewiges Evangelium
in seiner religionsgeschichtlichen Eigenart.

InMEeLs, Ludwig (Leipzig): Wie werde ich meines Heils gewiss?
Die Grundfrage der Reformation.

BAcHMANN, Ph. (Erlangen): Luthers ,,Kleiner Katechismus¢ als
Lehrbuch und als Lebensbuch.

BrauN, Wilh. (Michefeld): Luther iither die Macht des Bosen.

Deichertsche Verlagsbuchhandlung, jede Schrift 35 Pfennig.



— 401 —

Die ,Allgemeine Evangelisch-Lutherische Konferenz“, der
rechte Fliigel des deutschen Protestantismus, lisst zur Refor-
mationsfeier eine Serie von 12 Schriften erscheinen, die alle
dic Bedeutung Luthers und seiner Lehre darlegen wollen; von
diesen sind die obigen fiinf bisher in unsere Hiinde gelangt.
Bei allen ist liebevolle Versenkung in das Wesen und die
Lebensarbeit des grossen Reformators und darum auch eine
wohltuende Wirme zu verspiiren. Phrasenhafte, oberfliichliche
Verhimmelung, die allerdings da und dort in einer der vielen
zu erwartenden Reformationsfeiern auch nicht fehlen wird, ist
diesen ernsten, von griindlicher Kenntnis Luthers und seiner
Schriftwerke zeugenden Arbeiten fern. ., Wir miissen®, meint
Thmels einleitend, .das Reformationsjubilium vollig . anders
feiern, als wir es gedacht und gewiinscht hatten. Gerade so
mag es uns heilsam sein. Vielleicht dass uns auf diese Weise
manche Phrase erspart bleibt . . .“ Die bedeutsamste unter den
vorliegenden Broschiiren scheint uns unstreitig gleich die erste
zu sein, die mit allem Nachdruck nachweist, dass Luther bei
all seiner Kkirchlichen Reformarbeit, die mit dem pipstlichen
Katholizismus gebrochen hat, doch nicht als Revolutioniir,
sondern als Reformator gehandelt hat und dass, wenn die
Reformation da und dort zur religios-kirchlichen Revolution
geworden ist, das nicht auf ihn, sondern auf den Abfall von
ihm zuriickzufithren ist. Den ersten dieser beiden Gedanken
spricht iibrigens auch Bachmann aus, wenn er sagt: ,Was die
Kirche in langen Jahrhunderten als Lehrstoff erprobt und ge-
sammelt hatte, das machte er zum Mittelpunkt auch des neuen
und mit Eifer betriebenen evangelischen Jugend- und Volks-
unterrichts. Ir brachte damit zum Ausdruck, dass es sich nicht
um Grindung einer neuen Kirche handle, sondern cinfach um
die Wiederaufdeckung und freie Bentitzung der immerwiihrenden
Quellen der evangelischen Wahrheit. Und das ist durchaus
richtig. Luther hat nicht im entferntesten an eine neue Kirchen-
stiftung gedacht, nur verbessern wollte er, den Schutt weg-
riumen, den die Scholastik, das verweltlichte Papsttum, der
kirchliche Aberglaube auf das Evangelium Jesu gehiuft hatte,
und dabei ging er, wie in verschiedenen dieser Schriften, be-
sonders derjenigen Ihmels nnd Brauns mit Recht hervorgehoben
wird, auf den Apostel Paulus zuriick, der an sich selbst erlebt
hatte, dass man des Heiles nicht durch Unterwerfung nuter



— 402 —

eine kirchliche Autoritit und nicht durch Abmithung mit so-
genannten guten Werken, sondern einzig und allein durch
verirauensvolle Hingabe an den in Christo sich uns offen-
barenden gnidigen Vater — Gott gewiss und teilhaftig wird;
denn dieses gleiche Erlebnis hat auch Luther nach jahrelangen
inneren Kimptfen und unbefriedigendem Moénchsleben gemacht,
und es ist ihm zum Ausgang und Mittelpunkt seines ganzen
reformatorischen Wirkens und Kampfens geworden.

Sollten wir auf einige bemerkenswerte Gedanken in den
vorliegenden Reformationsbroschiiren hinweisen, so wiirden wir
aus der Gritzmacherschen insbesondere die Sitze liber das
Wesen des Glaubens (S. 19f.) hervorheben, an der Ihmelschen
uns dessen freuen, dass der Verfasser der alten Kirche gerecht
wird, wenn er von ihr schreibt: ,Auch das waren Klinge,
deren die alte Kirche fihig war. Luther aber waren sie bisher
fremd geblieben® (S. 8), in der Bachmannschen die (Gedanken
iber Katechismusunterricht und Katechismuspredigten (S. 22)
unterstreichen, insbesondere aber aus derjenigen Kaftans Stellen
wie die folgenden heiden festhalten: ,Gross, geschlossen und
niichtig steht die romische Kirche da. Die Michte dieser Welt
beugen sich vor ihr. Und die evangelische Kirche? Zerspalten,
zerrissen, von vielen der Ihrigen innerer Auflésung iiberant-
wortet. Dazu vom Staate iiberwaltigt, in eigener Bewegung und
Kraftentfaltung gehemmt. Es steht schlecht um die evangelische
Kirche. Sie sollte etwas ganz anderes sein als das, was sie heute
ist, und sie konnte das auch® (S. 13). ,Wir ehren Luther nicht
dadurch, dass wir alles, was uns in ihm entgegentritt, wahr-
nehmen in goldenem Licht, dass wir keine Augen haben fir
seine Schwiichen und Mingel. So wie es mit der Kirche wurde
schon zu Luthers Zeit, entsprach es zwar keineswegs dem,
was er gewollt hatte. Aber dass es so wurde, dem lagen nicht
bloss Zeitverhiltnisse zugrunde, auch Luthers Geringschétzung
der Organisation. . . Kalvins Kirche ist besser geordnet als die
Luathers. Die lutherische Kirche ist in Fiirstenhinde geraten. . .
An die Stelle der Hierarchie trat die Bureaukratie. Aus der
evangelischen Kirche wurde allmiihlich etwas, das sie ihrem
Wesen nach nicht ist; ein Departement des Staats, ein Staats-
departement fiir religiose Angelegenheiten. . ." Nur aus der Ge-
meinde heraus kann der Kirche die Befreiung kommen, aus
klarbewusstem und festem Willen ihrer Glieder. An der Los-



losung aus der staatlichen Verzerrung hiangt die Zukunft der
evangelischen Volkskirche® (8. 15f.). Die Kaftansche Schrift
klingt schliesslich in einen scharfen Kampfruf gegen die ,Neu-
protestanten® aus, denen die Worte gelten: ,nur durch Abfall
von Luther konnte die Reformation entarten zur Revolution®
(S. 20 W. H.

Prruss, Dr. Hans: Unser Luther. I.eipzig, A. Deichertsche Ver-
lagsbuchhandlung, 1917. 109 Seiten. Preis 4 —. 80. '

Das gegenwiirtige Reformationsjubiliumsjahr erzeugt cine
Fille von Literatur teils volkstiumlicher, teils streug wissen-
schaftlicher Art. Die hier erwiihnte Schrift will eine Schrift so
recht firs Volk sein und diesem den grossen Reformator nahe-
bringen als Menschen, als ,Ritter trotz Tod und Teufel®, als
Streiter fir das Evangelium gegen die ,Papisten® wie gegen
dic ,Schwiirmer, als deutschen Propheten. Diese Aufgabe er-
fiillt das von Wiirme getragene, in vornchmer Sprache ver-
fasste und lebendig geschrichene Biichlein in vorziglicher
Weise. Dass die Resultate der ernsten Geschichtstorschung be-
riicksichtigt sind, kommt der Schrift selbstverstindlich nur zu-
gute. Mit Recht betont der Verfasser, dass Luther durchaus
kein Umstiirzler gewesen ist, was er u. a. auch insbesondere
mit seiner neuen Gottesdienstordnung, seiner ,Deutschen Messe®
bewiesen hat. Immerhin erlauben wir uns doch, auch da und
dort ein Fragezeichen zu machen: Warum muss z. B. der grosse
Erasmus, der genau so gut wie Luther wusste, was er tat und
vertrat, spottisch als  berithmter Humanistenkonig“ und als
Hiangstliches, kleinliches Gemiit® abgetan werden? Man sollte
doch auch auf evangelischer Seite etwas mehr Verstindnis und
Achtung fiur die Manner haben, die, ebenfalls aus Gewissens-
griinden, die Trennung vom Katholizismus nicht mitmachten.
Und recht ungliicklich scheint uns jene Stelle zu sein, in der,
im Kapitel ,Der deutsche Prophet™, gesagt ist: ,Gewiss, Luthers
Glaube gehort der Welt an, aber nur das deutsche Wesen mit
dem Vertrauen als seinem Grundzug konnte die Frohbotschaft
des Glaubens wieder entdecken und hat sie allein entdeckt.
Und das sollen wir dankbar ohne Wenn und Aber aus Gottes
Hand hinnehmen und nicht immer wieder nach dem italieniscihen
Papst oder nach dem franzosischen Calvin oder einen russi-



— 404 —

schen Tagesapostel oder garnach einem englisch-amerikanischen
Sektenhiiuptling hiniiberschielen und unser Erstgeburtsrecht
verschleudern.“ Nicht wahr, diesen Satz hat auch der ver-
schiirfte Nationalismus unserer Kriegszeit auf dem Gewissen;
vor dem Krieg hiitte Dr. Preuss wohl nicht so geschrieben!
Doch im grossen und ganzen verdient die Schrift als das, was
sie sein will: ein Volksbiichlein, alle Anerkennung — auch um
der guten und mannigfaltigen Illustrationen willen, die ein-
gestreut sind. ‘ W. H.

-

KOENDERS, A. J.,, Ord. Carm.: Handboek der Liturgie. Met
»Een woord over Liturgie-literatuur“ door Oscar Hur, S. J.,
2 dln., Nijmegen, 1914/15. L. C. G. Malmberg, Uitgever van
den Apostolischen Stoel. Fl. 6.—, geb. Fl. 7.50. (I. Teil XVI
und 274 S. und XVI# und 187* S., IL. Teil XI und 496 S.

Nievweary, M. C,, O. P, S. Theol. Lect.: Handboek der Litargie
van het Kerkelijk Jaar. Leiden (ohne Jareszahl). Firma
J.W. van Leeuwen (K. Fercken). 2528S., FIL. 1.60, geb. F1. 2.10.

Es ist eine unverkennbare Tatsache, dass, zumal im crsten
Dezennium des 20. Jahrhunderts, die romische Kirche dem
wissenschaftlichen Studium der Liturgik grosses Interesse zu-
gewandt hat. Man hat dies nicht als Resultat piipstlicher Dekrete,
wie des auf liturgischem Gebiete gesetzgeberisch wirksamen
Pius X., anzusehen, sondern nur als selbstverstandliche Folge
des Wiederauflebens der romischen Theologie zu wirdigen.
Piapste und Kongregationen laufen in der Geschichte der Kirch-
lichen Wissenschaft den Tatsachen hinten nach. — Ihre Breven
und Dekrete haben nur stimulierende Kraft, insofern sie eine
bestimmte Richtung als allein massgebend sanktionieren; um
damit allzugrosse lehramtliche Freiheit béndigen und in die er-
wiinschten Bahnen leiten zu konnen und um die unbequemen
Ausserungen verwegener Schriftsteller abzulehnen oder ihnen
vorzubeugen.

Wie das im 19. Jahrhundert erwachte historische Interesse
sich vor allem in Quellenpublikationen ge#ussert hat, so zeigte
gich auch in der Liturgik das Streben, neue Quellen zu edicren
-oder bereits edierte in verbesserter Kkritischer Form heraus-
zugeben, ein Streben, das besonders seit dem 5. Jahrzehnt des
19. Jahrhunderts reiche Friichte getragen hat. Allen Iiindern



— 405 —

voran geht in dieser Beziehung England (z. B. mit den Publi-
kationen der Surtees Society, der Henry Bradshaw Society und
des Alcuin Club), ihmm tolgte Frankreich, wo zumal die Benedik
tiner von Solesmes sich um die Edition liturgischen Quellen-
materials grosse Verdienste erworben (Paléographie musicale),
wihrend Deutschland erst in den letzten Jahren einen Anfang
gemacht hat (liturgische Poesie). Dann kamen diec Reihen der
Sonderarbeiten, worin jeder Zweig der liturgischen Wissen-
schaft seinen Meister fand. Daraus hat sich allerorts ein neues
liturgisches Leben entwickelt, welches in den verschiedenen
Lindern und Bistiimern zu der Griindung zahlloser Vereine,
Briderschaften und Kongregationen Anlass gab. So hat auch
romisch-Nederland seine ,liturgische beweging“ bekommen.
Zurzeit Dbesitzt jedes Bistum eine liturgische vereeniging®,
welche sich zu einer ,federatie“ verbunden haben; sie be-
zwecken die Forderung liturgischer Kenntnis bei Geistlichen
und Laien, was durch die jahrliche Abhaltung von ,liturgische
weken® und die Organisation von Kursen erstrebt wird. Die
Federation besitzt in dem ,Maandschrift voor Liturgie“ ein
etwas zu kurzgefasstes und deshalb wenig bedeutendes Organ.
Weit wichtiger war die von den Benediktinern von Leuven
redigierte Liturgisch Tijdschrift*, welche seit Anfang des
Krieges eingestellt ist. Dass man bei diesem wachsenden Inter-
esse romischerseits auch hierzulande schriftstellerisch titig
ist, lisst sich verstehen; von den hunderten Biichern und
Schriften, welche allein schon in den letzten fiinf Jahren er-
schienen sind und sich mit der Liturgik oder irgendeinem
liturgischen Gegenstand beschéftigen, sind viele aus holliin-
dischen Federn geflossen. — Wir empfingen die beiden oben-
cenannten Werke, von denen das letztere im Jahre 1916 er-
schienen ist.

Die Arbeit von AKoenders, die sich als  Handboek der
Liturgie" iiber das ganze Gebiet verbreitet, verdient zunichst
Beachtung. Wer diesem Handbuch den Massstab der histo-
rischen und Kkritischen Wissenschaft anlegt, wird es indessen
enttiuscht weglegen miissen. In zwei stattlichen Béinden wird
der vorhandene Stoff abgewandelt, aber nicht nach historischer
Entwicklung und kritischer Sichtung, sondern nur nach dem
Anblick, nach welchem die jetzige romische Liturgie sich dem
romischen Beobachter dartut. Will man jedoch dies dem Ver-



— 406 —

fasser als Fehler anrechnen, so tut man ihm insofern Unrecht,
als er den ,Leitfaden nur fir Priester bestimmte, denen dic Zeit
fehlt, grosse Biicher iiber ein Fach der Wissenschaft nachzu-
schlagen, welche sie gerade als Priester der Natur der Sache
nach interessieren muss, ferner fiir gebildete Laien, die eine
Ubersicht iiber die Liturgie der rémischen Kirche wiinschen,
schliesslich als Handbuch fir die Kurse an unseren Seminarien,
wo das Studium der Liturgie in den letzten Jahren immer mehyr
in den Vordergrund gestellt wird.“* Ausdriicklich hebt der Ver-
fasser im Vorwort hervor, dass seine Arbeit ,nichts mehr sein
will als ein kurzgefasster und zugleich vollstindiger Leitfaden,
der sich nach dem grossen Werke von Thalhofer- Eisenhofer )
richtet. Dieses Werk ist mit Recht als ein Quellenbuch der
liturgischen Wissenschaft, als ein Handbuch anerkannt, welches
— nach sachverstiindiger Kritik — auf die jungeren Resultate
dieser Wissenschaft Riicksicht nimmt“. Diese Voraussetzung
erschwert die Aufgabe des Beurteilers, weil sie ihn von vorn-
herein zwingt, seine Kritik zu mildern. Wir mochten aber
vorausschicken, dass solch ein Werk, das keine grosse selb-
stiindige wissenschaftliche Arbeit sein will, das ,die historischen
Probleme nicht bis in Einzelheiten verfolgt“, und deshalb auf
+lange Reihen von Anmerkungen in Fussnoten“ verzichtet, und
das sich andrerseits iiber einen Schulleitfaden emporheben
mochte, notwendigerweise ein Geprige empfingt, welches nie-
mand befriedigt. Indem wir diese wissenschaftliche Bediirftig-
keit bedauern, konnen wir indessen dem sachlichen Inhalt mehr
gerecht werden.

In der Gliederung des Stoffes folgt Koenders Thalhofer
durchaus. Im I. Band behandelt er nach einem ,Ingang tot de
Liturgie“ die allgemeine Liturgik, welche er nach Form (Wort
und Handlung), Ort (Gebidude und Ausstattung) und Zeit (Ent-
wicklung und Einteilung) ordnet. In der Einteilung des Kirchen-
jahrs weicht er von Thalhofer ab, indem dieser das Kirchen-
jahr nach den beweglichen (Ostern mit Pfingsten) und nicht-
beweglichen Festen (Weihnachten) einteilt, Koenders aber, dem
geschichtlichen Gang des Kirchenjahrs mehr entsprechend, vom

Y Handbuch der katholischen Liturgik von Dr. Valentin Thalhofer, zweite
vollig umgearbeitete und vervollstindigte Auflage von Dr. Ludwig Kisen-
hofer. 2 Biinde. Freiburg im Breisgau,1912. Herdersche Verlagshandlung
(Theologische Bibliothek).



— 4001 —

Weihnachts-, Ostern- und Pfingstkreise spricht. Der 2. Band ist
der speziellen Liturgik gewidmet, welche er als ,ceredienst-
bezeichnet und nach Einsetzung von Christo und Einsetzung
von der heiligen Kirche unterscheidet. Zum ersten zihlt er die
heilige Messe und die Sakramente (man beachte die Trennung!),
zum zweiten die Sakramentalien und das Breviergebet. Diese
Finteilung ist gut und weit verbreitet, obwohl wir mancher
Unterabteilung einen minder wichtigen Platz einriumen wirden.
Man kann deshalb gerade vom altkatholischen Standpunkt
nicht sagen, dass dem Buche Grundfehler ankleben, und doch
lassen sich in den Einzelteilen Irrtiimer und Abweichungen
als Folge der spezifischen romischen Ansichten in dem frag-
lichen Gebiet manchenorts auffinden. '
Wir denken dabei nicht an erster Stelle an Aberglauben
wie den ,Blasiussegen® (II, S. 357 f.), oder an Neuerungen wie
der ,Apostolische zegen in het uur van sterven® (I, S. 365 .,
oder an Geschmacklosigkeiten wie das Herzjesufest, das Rosen-
kranzfest und dgl. (I, S, 245 f. und 256 f.), sondern an alle
jene Ausserungen, worin die romische Mentalitiit sich kundgibt
und die romische theologische Anschauung iiber Geschichte
und Lehre, Entwicklung und Ausbau ihren Lintluss geltend
macht. So wird selbstverstiindlich im [1. Hauptstiick des , Ilin-
gangs® die liturgische Gesetzgebung dem Papst als dem Ober-
hirten und Patriarchen des Abendlandes zugesprochen und
wird behauptet, dass der Bischofe Macht, ,obwohl Nachfolger
der Apostel“, nur aus seiner Autoritit abgeleitet werde (I, S. 10 f.).
Zu den Quellen der neuen Liturgie werden deshalb auch ‘die
gesammelten Dekrete der Ritenkongregation gezihlt (I, S. 21.
Indem das Aramiiisch als die Sprache Jesu und das (iriechisch
als die geliutfige Sprache der predigenden Apostel anerkannt
wird, wird der Gebrauch des Lateinischen als liturgischer Sprache
mit den bekannten Griinden verteidigt. Es heisst da (I, S. 40):
,Der wichtigste Beweggrund, der zumal die Jansenisten zu einer
solchen Reformation veranlasst, ist dieser: Das Volk soll am
Opfer teilnehmen, deshalb soll es sich auch mit den Gebeten
des Priesters vereinigen konnen. Diesem Motiv liegt ein doppelter
Irrtum zugrunde: dass das Volk Priester im eigentlichen Sinne
sei und dass die heilige Messe an erster Stelle einen erbauenden,
d. h. einen belehrenden Charakter haben soll, usw.* Die
Tauschung ist hier handgreiflich. Von den (Glaubensbekennt-



— 408 —

nissen in der Liturgie wird das Symbolum Nicaenum erwihnt,
welchem ich das Konstantinopolitanum ,die vollstindige Iehre
der heiligen Kirche von dem heiligen Geiste* beifiige (1. S. 49),
aber weder hier noch in der Abhandlung iiber das ,Credo*
in der Messe (I, S, T1tf) gedenkt der Verfasser der spéter
vorgenommenen gesetzwidrigen Erweiterung o &x vod meergos €x
togeronsror, Sehr lakonisch und erstaunlich naiv ist die Bemer-
kung: ,,ﬁbor die urspriingliche Form der Beichtstiithle sind uns
keine Berichte autbewahrt* (1, S. 124). Der Abschnitt iiber das
Kirchenjahr ist grossenteils gut geschrieben, wenn man einige
Abschweifungen unter den Heiligenfesten (Unbefleckte Empfiing-
nis usw.) und die kritiklose Darstellung des Fronleichnams-
festes ausser acht Lisst. — Die auch von Koenders vorgetragene
romische Anschauung tiber den Optercharakter der Messe (11,
S, 9ft), nach welcher die Messe als Erneuerung des Kreuzes-
opters gilt, ist natiirlich unbedingt abzulehnen. Auch der Be-
deutung der Epiklese als integrierenden Bestandteils der alt-
christlichen Liturgien und ihrer Ausmerzung aus der abend-
Hindischen Liturgie weiss Koenders noch weniger als Thalhofer
cerecht zu werden (II, S. 26, 30 und 96f.). — Im Hauptstiick
iiber die Sakramente kommt die Eucharistie noch einmal als
Kommunion zur Sprache. Von vornherein lisst sich die Ver-
teidigung der Kommunion ,sub specie solum panis® und der
Aufhebung des Laienkelches mit den gewohnten ungentigenden
Grianden erwarten. Ein neues Argument wird aus den immer
mehr aufkommenden Kommunion ausserhalb der Messe her-
geleitet, welche Sitte unter grober Verkennung des liturgischen
Gedankens beschonigt wird (11, S. 239 ff.). Indem Thalhofer noch
vom Sakrament der ,Busse® redet, gebraucht Koenders, wie
dies in der romischen Kirche Hollands lingst iblich ist, deun
irrefithrenden Ausdruck ,Sacrament der Biecht“. Im Absatz
.Der Ritus des Beichtsakramentes in ihrer historischen knt-
wicklung® ist manches sehr anfechtbar, und auch der Auf-
tassung des Priesters als ,judex® (II, S. 266) kann kein katho-
lisch denkender Geist beipflichten. Hinsichtlich der Einsetzung
wird nur auf Joh., 20, 22f., keineswegs auf die Hauptstelle
Mt. 18, 15 ff., Bezug genommen (II, S. 252).

Es ist zu bedauern, dass der Verfasser bei der ,Entwick-
lang und dem Wesen des Kirchengebiindes® (1, S. 91 ff.) eine
karze Ubersicht der verschiedenen Kirehenbaustile unterlassen



3
— 409 —

hat. Der ganze Abschnitt tiber ,den liturgischen Ort® enthiilt
iiberhaupt zu wenig Geschichtliches und verliert sich im Auf-
zihlen allzuviel minuzioser Vorschriften. Das Hauptstiick iber
,den Tabernakel® ist historisch ziemlich genau, aber der
Mangel an kritischer Beleuchtung ist hier stark fuhlbar (I,
S. 119 ).

Im ,Ingang® wird auch der ,Liturgischen Wissenschaft
in ihrer historischen Entwicklung® ein Abschnitt gewidmet,
worin der Verfasser iber den Jansenismus nicht viel Gutes zu
sagen weiss. Er redet von einem Verfall der Liturgik im
18. und im Anfang des 19. Jahrhunderts als Folge dreier Ur-
sachen: des Jansenismus und Gallikanismus in Frankreich, des
Rationalismus in Deutschland, des Josephinismus in Osterreich.
,Der eisige Jansenismus hatte das romische Herz kalt und ge-
tihllos ftir das Ausserliche im katholischen Kultus gemacht®
(I, S. 26). Kaiser Joseph IL., das Konzil von Pistoja, und Winter,
Stattler und Werkmeister (wir vermissen von Wessenberg!)
finden keine Gnade. Besonders dieses Hauptstiick ist unbefrie-
digend und durftig.

Was nun aber dem ganzen Werke an Wissenschaftlichkeit
tehlt, wird einigermassen durch das dem I. Teil beigegebene
,Een woord over Liturgie-Literatuur door Oscar Huf, S. J.“
ersetzt, welches nicht weniger als XVI* und 187* Seiten ziihlt.
Eingedenk des Satzes: ,volumen sine registro ut nauta sine
cgubernaculo“ erortert der unbedingt gelehrte Verfasser die
Unentbehrlichkeit der Belehrung tiber Liturgikliteratur, und
will er die auf diesem Gebiete von S. Baeumer, Eisenhofer und
Cabrol geleisteten Arbeiten fortsetzen und erweitern. Abgesehen
von einigen hervorragenden alteren Werken, geht er in seiner
Ubersicht nicht weiter zuriick als bis 1860, von 1890 ab ist
sie vollstiindig. Er nimmt dann fir seinen vielseitigen Gegen-
stand den dogmatischen, kirchenrechtlichen, historischen, sym-
bolischen, archiologischen, ésthetischen und Kkiinstlerischen
Moment in Betracht. Das grosse Verdienst dieses .,Woord over
Liturgie-Literatuur® bestcht darin, dass der Verfasser keine
trockene Biicherliste, sondern eine wohlbelegte Literaturiiber-
sicht gibt, worin er in kurzen Ziigen Inhalt und Charakter der
angefithrten Werke skizziert. Ein ausfithrliches wohlgeordnetes
Schema geht voran und dann folgt die nicht weniger als 1514
Biichertitel umfassende und mit einem bequemen Namenregister

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1817. 28



N [\ -

schliessende Ubersicht. Diese Literaturangaben sind von grossem
Wert, wenn der Verfasser auch die nicht spezifisch rémischen
Werke nicht nach ihrem Wert zu schitzen weiss. Guéranger,
Probst und Duchesne finden ausfithrliche irwiihnung; tiefgehende
Behandlung erhalten die aktuellen Werke von M. Flad (I.'Tidu-
cation par la Liturgie, 1914), L. Beauduin, O. S. B. (La Piété de
I'Eglise, Principes et Faits, 1914) und zumal M. Festugiére, O.S. B.
(dessen vielbestrittene ,La liturgie Catholique®, 1913, und ,Que
est-ce que la Liturgie? Sa définition, ses fins, sa mission“, 1914).
Es ist begreiflich, dass Cl. de Vert!) mit seiner weitgehenden
Leugnung jeder symbolisch-mystischen Deutung und seiner Er-
kliarung aus natiirlichen Bediirtnissen und Utilitéitsriicksichten
nicht gut wegkommt. Huf charakterisiert dieses ,beeldstormers-
werk® mit den Worten Guérangers als ,le fameux et scanda-
leux ouvrage“, und den Entwurf als ,dédaignant d’expliquer
les symboles de la Liturgie par des raisons mystiques, comme
lavait fait jusqu’alors toute la tradition des liturgistes de I'liglise
d’Orient et de celle de I'Occident, il en chercherait seulement
les raisons physiques, &4 laide desquelles il se promettait de
rendre raison a tout“, und seine ,doctrine* als ,autant plus
dangereuse qu’elle parait plus innocente au premier abord®
(S. 14#%), Unter der iilteren Literatur im Abschnitt tber die
Messe (S. 36* ff.) erfihrt Le Brun?) wertschiitzende Anerkennung,
unter der neueren vermissen wir die Werke Watterichs. Unter’
,Sacramenten® wird auch auf €. Chardon (Histoire des Sacrements,
Paris 1745) aufmerksam gemacht und auch auf die Arbeit von
P. A. Kirsch und seine Kontroverse mit Bischof Herzog iiber
die Beichte Riicksicht genommen, und sein ,Zur Geschichte
der kath. Beichte® (1902) als ,eine wissenschaftliche Wider-
legung der unwissenschattlichen Angrifte des altkatholischen
Bischofs“ charakterisiert (5. 76%). Kirschens ,Die historischen
Brevierlektionen® (1902) wird jedoch abgelehnt mit dem gerade
erschiitternden Grund, ,dass die heilige Kirche keinen Glauben
an die hier mitgeteilten l.ektionen fordert, welche nur er-

') Explication simple, littérale et historique des Cérémonies de I'liglise,
Paris 1697/98, tom. I und I1, 2. Ausg. 1707/08, tom. III und IV, 1713 post
mortem auctoris.

‘) Explication littérale, historique et dogmatique des prieéres et des
cérémonies de la Messe, Paris 1716, 1726, ete., letzte franz. Ausg. 1860, latein.
von J. A. Dalmasus, Venetie 1770, Avinione 1843. hollind. A’dam 1790,



— 411 —

bauungshalber und als religiose lLesung gegeben werden®
(S. 120 * 1.).

Ubrigens ist dieses ,Woord over Liturgie-Literatuur“ eine
wissenschaftliche Schatzkammer, die das Werk des Koenders
ausserordentlich bereichert und ihm grossere Wichtigkeit ver-
leiht, als es sonst verdienen wiirde. Wir halten deshalb dieses
~eerste groote Nederlandsche Handboek der Liturgie® (S. ITI¥)
mit der intensiven Arbeit Hufs, mit den bequemen Namen- und
Sachregistern, trotz der vielen fehlerhaften romischen An-
schauungen, auch fir altkatholische ILeser, die mit kritischem
Unterscheidungsvermogen zu lesen wissen, fiir empfehlenswert.

Auch M. C. Niewwbarn, O. P.: Handboek der Liturgie van
het Kerkelijk Jaar will als Ausserung unseres erncuten Zeitgeistes
und eines mehr entwickelten Volksbediirfnisses betrachtet sein.
In ,Ter Inleiding® erinnert der Verfasser an die Zeit, ,worin
man unsere Kirchen zerstorte oder enteignete, unsere Bilder
niederhiimmerte oder unsere Heiligtiimer schiindete®, cine Zeit,
deren ,Druck und Machtlosigkeit Jahrhunderte spiiter im scheu-
gewordenen Offentlichen katholischen Leben, im Verlust unserer
romischen Volkssitten und nicht am wenigsten in der Ver-
stitmmelung und Entfremdung der majestiitischen Liturgie
unserer heiligen Kirche® noch fiithlbar ist; dann weist er auf
die Tatsache der letzten Zeit hin, dass ,auch ein grosser Teil
des Laienstandes, mehr als ehemals, durch den heiligen Kultus
sich zu erheben sucht®. ,Es beginnt eine liturgische Renaissance
im Herzen des Volkes zu keimen.“ Der Verfasser bestimmt
deshalb sein Handbuch fiir ,alle, in denen einiges Empfinden
fiir die unermessliche Erhabenheit unseres kirchlichen Kultus
aufgebliiht ist“. Er wihlt die einfache Form eines Handbuches,
L~um moglichst vollstindig liturgischen Stoff, aber nur in be-
scheidenem Mass liturgische Betrachtungen‘ zu bieten“. In-
dessen ist er reich an symbolischen Erklirungen, wobei er nur
der ,allgemeinen und gemeinsamen Deutung der Symboliker¥,
nicht der ,personlichen und oft bizarren Meinung einzelner
dichterischen mystischen Schriftsteller® folgt. Dabei meint der
Verfasser auch ,das nationale Element in unserer rémischen
Jahrliturgie* hervorheben zu miissen; er zieht also auch die
ausserliturgischen Feiern, die festlichen Volkskundgebungen,
welche eigentlich der romischen Folklore angehoren, in Betracht.



412 —

Iis ist klar, dass Nieuwbarn in seiner Sonderabhandlung das
kirchliche Jahr griindlicher behandelt als Koenders. Uberdies
ist auch sein Stil angenehmer und fliissiger, der Koenderssche
dagegen ist trocken und holperig. Aber auch dieses Werk ent-
hiilt sich der Kritik, ist bloss referierend, gibt jedoch vielfachen
genauen historischen Aufschluss. Auch hier tritt auf jeder Seite

die romische — der Verfasser gebraucht, gleich wie Koenders,
viclmehr den Ausdruck ,roomsch“ als ,katholiek* —— Ansicht

und Denkart ans Licht. Es wird von Maria geredet als von
der ,medec-verlosseresse der wereld* (S. 121), ,mit ihrer immer
erhorten Firsprache® (S. 46); nur der Papst kanonisiert die
Heiligen (8. 49); die ,Wahrheit Mariac Unbefleckter Emptiing-
nis® war ,immer Gegenstand des katholischen GGlaubensdeposi-
tums® (S. 70); am Grindonnerstage spricht er von der ,Heilige
Avondmaalsmisse des Heeren“, wobei ,der Erloser das erste
heilige Messopfer gefeiert und seinen heiligen Aposteln die heilige
Erstkommunion geschenkt hat* (S. 154, Das Evangelium des
,Neofietentags® (Weisser Sonntag) erwiithnt (Joh. 20, 23) die
Einsetzung des ,Beicht-Sakramentes® (S. 168); beim Meer von
Tiberias wird ,,Sint Petrus“ zum ,Oberpriester der Kirche® be-
stellt (S. 169); die Wartezeit der Jiinger von Himmelfahrt bis
Ptingsten war ,die erste und heiligste Novene in der jungen
Kirche Christi® (S. 177). An Mariae Himmelfahrt ,betrachtet
die Liturgie das selige Hinscheiden der Mutter des Herrn und
die gloriose Aufnahme ihres Korpers und ihrer reinen Seele
in den Himmel“ (S. 198).

Doch hat dieses Buch manches sehr Gute. Der erste Ab-
schnitt: ,Liturgie van het kerkelijk Jaar® (S, 15—3D) ist als
Einleitung hochst praktisch. Der Hauptgrundsatz bei der IKin-
teilung des Kirchenjahrs (historischer Fortgang, worin die grossen
Zeitpunkte zugleich die wichtigsten dogmatischen Tatsachen
hervorheben) ist richtig (S.958). Der Aufbau des Osterkreises
ist fein charakterisiert (S. 105 f.). Mit Recht wird in der Quadra-
gesima, vor allem in der Karwoche, auf den Einfluss des Kate-
chumenats und der Bussdisziplin in der Liturgie hingewiesen
(5. 110, 112, 115, 123 1., 133, 144 {t.). Doch ist der Verfasser in
seinen symbolischen Erliuterungen hie und da eben allzu reich-
lich, und indem er jedesmal eine Einteilung in a, b, ¢ usw, durch-
fiihrt, erweckt er den Eindruck von kleinlicher Wichtigtuerei.
Geradezu peinlich ist die Kritiklosigkeit, womit jede Legende



— 413 —

erzithlt und schlechthin als glaubwiirdig dargestellt wird. Am
Grindonnerstag habe Christus das heilige Chrisma geweiht
(S. 187). Wir verweisen ferner auf die Legenden des Fron-
leichnamsfestes (S. 186 f.), der Mariae Himmelfahrt (S, 199 f.)
u. a. m. An den Hauptfesten wird jedesmal einiges aus der
romischen Folklore als nichtliturgische Ausserungen herbei-
gelilhrt, welche Mitteilungen viel lesenswertes Material ent-
halten, z. B. tiber die Mysterien-, Heiligen- oder Mirakelspiele
(S. 169 ff.), tiber die ,risus paschales“ (S. 162, Ostermiirchen
oder Witze, welche am Ostermontag auf der Kanzel vorgetragen
wurden), iiber die hollindischen Volksheiligen und ihre Feier
(S. 5O ff), tiber die vielen Weihnachtssitten (S. 81 ff., Kerstkribje,
Kerstblok usw.) u. a. Jedoch gehért das unseres Iirachtens nicht
in cin Handbuch. Rémischerseits ist die Folklore eingehend
behandelt von Prof. Dr. Jos. Schrijnen (Nederlandsche Volks-
kunde, 2 TI., und Essays en Studién in vergelijkende Gods-
dienstgeschiedenis, Mythologie en Folklore, 1916).

Als Schlussergebnis mochten wir die Arbeit Nieuwbarns,
der ein fruchtbarer liturgischer Schriftsteller ist (sein ,Het
heilig Misoffer en zijne Ceremonién®, 1906, wurde ins Iinglische
und Portugiesische iibersetzt), eine Bereicherung der romischen
Literatur nennen, die auch fir uns nebst den gewohnten
romischen Fehlern viel Interessantes und Neues gibt. Jeden-
falls verdient er mehr Anerkenuung als der romischerseits
stark gepriesene, aber wenig wissenschaftliche, manchenorts
bigotte und groteske, iiber denselben Gegenstand handelnde
Werk von J..J. F. Browwer (Leiden 1907). — Der Verleger
hat den Druck unstreitig schon ausgefithrt. Bei Mehrbezug ist
das Buch billiger zu haben. A. RiNkilL.

MonTET, Ed.: Etudes orientales et religieuses. GGencve, Georg
& Oy Paris, Fischbacher, 1917, in-8°, 359 p.

Zur Feier des 30jihrigen Jubiliiums Eduard Montets als
Professor der alttestamentlichen IExegese hat die theologische
Fakultit der Universitit Genf die vorliegende Schrift heraus-
gegeben. Sie umfasst cine Sammlung von 17 kiirzeren und
lingeren Abhandlungen des bekannten Gelehrten iiber sehr ver-
schiedene Gegenstinde, von denen 13 bereits in fritheren Jahren
im Druck erschienen sind. In der Vorrede, die von Professor



— 414 —

Fulliquet vertfasst ist, werden die grossen Verdienste des Jubi-
lars als Exeget und auch als griindlicher Kenner des Islam
gebithrend hervorgehoben.

Der erste Teil der Schrift, welcher den Titel ,Israel“ trigt,
ist der alttestamentlichen Exegese gewidmet und enthilt acht
Studien. Wir beschriinken jedoch unsere Rezension auf die drei
bisher noeh nicht versffentlichten Arbeiten. Die erste derselben
handelt von der ,Herkunft des Volkes Israel“. Der Verfasser
ist der Ansicht, dass die urspriingliche Heimat der Israeliten
in Arabien zu suchen ist. Ur in Chaldéda, wo Abraham anfing-
lich seinen Wohnsitz hatte, war nicht das Ursprungsland Israels,
sondern nur der iilteste in der Bibel erwihnte Aufenthaltsort
des Stammvaters. Arabien, nicht Chaldia, war ,das grosse
semitische Zentrum®, von welchem die semitischen Vélker aus-
gewandert sind, und unter diesen Vilkern befanden sich auch
die Israeliten.

Eine zweite, hier zum ersten Male gedruckte Arbeit ent-
halt eine Einleitung zum Buche Hiob. Nach einer Kurzen In-
haltsangabe des Buches folgt eine Erorterung des Problems,
welches vom Dichter behandelt wird, nidmlich das unverschul-
dete Leiden. e Abfassungszeit des Buches in seiner jetzigeu
Gestalt wird in die Periode nach dem babylonischen Exil ver-
legt, withrend die Frage, ob Hiob eine historische Personlichkeit
war oder nicht, oﬂ'engelasse‘n wird. Beziiglich der Entstehung
des Buches nimmt Montet an, dass eine alte Legende von Hiobs
Erlebnissen existiert habe, die uns im Prolog und Epilog noch
in ihrer urspriinglichen Gestalt erhalten geblicben ist, und die
dem Dichter als Rahmen zu seinem philosophisch-religiosen
Meisterwerk der hebriiischen Poesie dienen musste. Prolog und
Epilog, beide in Prosa geschrieben, bilden ein zusammenhiin-
gendes Ganzes. Der unbekannte Verfasser der Schrift muss in
Arabien gelebt haben, .weil er Arabien am besten kennt; er
beschreibt die patriarchalischen Sitten der arabischen Nomaden;
er ist in der Astronomie bewandert; er kennt das Tierleben
der Wiiste; er hat sich bei den Beduinen aufgehalten“. Die
Rede Elihus, des erst am Sehluss auftretenden vierten Freundes
Hiobs, wird fiir unecht erklirt, weil sie in bezug aul Form,
Stil und Komposition einen auffallenden Gegensatz zu dem
ganzen {ibrigen Gedicht bildet. ,Die Rede Elihus ist weit-
schweifig, gesucht und von schlechtem Geschmack.* Sie unter-



s BB

bricht ganz unnotigerweise den Gang der Dichtung und muss
deshalb fiir das Werk eines Interpolators angesehen werden.

In einer dritten, neuen Studie gibt der Verfasser einen
kurzen Uberblick iiber den Kanon, den Text und die iiltesten
Ubersetzungen des Alten Testaments. Er beschreibt vorerst,
wie bei den Israeliten die hebriische Sprache nach dem KExil
allmithlich durch das Aramiische verdringt wurde, und wie
aus diesem Grunde einige aus den letzten Jahrhunderten stam-
mende Fragmente des Alten Testaments in aramiéischer Sprache
abgefasst sind. Hierauf wird die Entstehung der Schriften des
Alten Testaments erliutert und der Zeitpunkt bestimmt, wann
der Kanon abgeschlossen wurde. Im Anschluss hieran werden
noch der Text des Alten Testaments und die mannigfachen
Verimderungen, die er im Laufe der Zeit erlitten, sowie die
wichtigsten alten Ubersetzungen besprochen. Simtliche Abhand-
lungen dieses ersten Teils zeugen von grosser wissenschaft-
licher Griindlichkeit und von einer vollstiindigen Beherrschung
der einschligigen Literatur, so dass auch diejenigen Studien,
welche schon vor einer Reihe von Jahren in Fachzeitschriften
erschienen sind, immer noch zu interessieren vermogen und
anregend wirken.

Der zweite Teil der Jubiliumsschrift, der beinahe doppelt
so viele Seiten umfasst als der erste Teil, ist dem Islam ge-
widmet. Von den sieben Abhandlungen sind alle, mit Ausnahme
der Beschreibung der . heiligen und gelehrten Stadt Fez“,
bereits frither im Druck erschienen. Was diesen Teil besonders
interessant gestaltet, ist der Umstand, dass der Verfasser aus
eigener Anschauung und Erfahrung berichtet, indem er die Ior-
gebnisse seiner wiederholten Reisen und Studien ip Nordafrika
in fesselnder Sprache darbietet. Die kurzen geographischen
Bemerkungen enthalten fiir den Geographen manchen niitz-
lichen Wink, wihrend die Aufschliisse iiber das Kultur- und
Geistesleben der islamitischen Welt allgemeines Interesse be-
anspruchen diirfen. Vermoge seiner Vertrautheit mit der ara-
bisch-nordafrikanischen Mundart ist es dem Autor gelungen,
manche FEinblicke in das ‘Leben und die Gedankenwelt der
Marokkaner zu tun, die einem gewiohnlichen Reisenden nicht
vergonnt gewesen wiren. Was hier z. B. ber die zahlreichen
islamitischen Orden in Marokko und iiber ihren religiosen Ein-
fluss, den sie mit ihrem Mystizismus auf die Laienwelt aus-



— 416 —

iben, mitgeteilt wird, regt den Leser unwillkiirlich zu einer
Vergleichung mit der Téatigkeit der rémisch-katholischen Orden
und Bruderschaften an. Wer sich um kulturhistorische oder
religiose Fragen der Muhammedaner interessiert, dem kénnen
diese Aufsitze zumn Studium angelegentlichst empfohlen werden.

Kr.

Purer, Dr. F.: De Kloosters. ‘sGravenhage 1916. Martinus
Nijkoff, VIIT und 379 S. Fr. 4.25, geb. Fr. 5. |

,5eit langem schwebte mir ein Buch vor dem Geiste, worin
die kulturgeschichtliche Bedeutung der Klioster beleuchtet werden
sollte. Ieh habe einen Versuch gemacht, cin solches Buch zu
schreiben. Die Abhandlung erstreckt sich vom Ursprung der
Kloster bis zu der Zeit der Reformation. . .. Dass meine Arbeit
Liicken aufweist, sehe ich sehr wohl ein. Aus dem unermess-
lichen Stoft konnte jedoch nur eine Wahl getroften werden. Bei
der Besprechung der verschiedenen Klosterorden habe ich be-
sonders den cigenen Charakter jedes Ordens an sich anzugeben
versucht — mehr nicht. Meines Iirachtens wird hier wohl
Kiniges geboten, was anderswo fehlt.© Mit diesen anspruchs-
losen Worten hebt das Vorwort des oben genannten Werkes
Dr. Pijpers an. Es ist uns eine grosse Freude, die vorziigliche
Arbeit des auf kirchenhistorischem Gebiete rithmlichst bekannten
Leidener Universititsprofessors in dieser Zeitschrift anzeigen
zu konnen. Ks ist nicht des erste Mal, dass Pijper sich mit
einem kulturhistorischen Gegenstand beschéftigt. Wir mochten
in diesem Zusammenhang die nichthollindischen Leser der
Zeitschrift auf die folgenden in Holland hoch angeschlagenen, vom
selben Verlag herausgegebenen Werke des Dr. Pijper aufmerksam
machen: Geschiedenis der Boete en Biecht in de christelijke
Kerk, 2 TIn., 1891—1908; Middeleeuwsch Christendom I. De
Vereering der hl. Hostie. De GGodsoordeelen, 1907 ; Middeleeuwsch
Christendom II. De Heiligenvereering, 1911. Mit ,De Kloosters®
bilden diese Werke einen wissenschaftlichen Schatz, welcher
keiner Bibliothek fehlen darf.

In 28 Hauptstiicken behandelt der Verfasser die geschicht-
liche Entwicklung des Klosterwesens von den ersten christlichen
Zeiten ab bis an diel Reformation, die Bedeutung der Kloster



— 417 —

hinsichtlich ihrer geschiiftlichen Arbeit, der Wissenschaft und
der Kultur, und das Leben innerhalb der Klostermauern. [y
fangt mit cinem Abschunitt an tber die ,Knthaltsamkeit im
altesten christlichen Zeitraum®, in welchem er sich iber dic
neutestanientlichen und patristischen Ausserungen iiber Khe
und Ehelosigkeit verbreitet. Die | liefelijke bewoordingen®,
worin Tertullian tiber die christliche Ilhe redet (S.5), machen
einen erhebenden Bindruck gegeniiber der Ausserung des Cyprian
und des Ambrosius, der sich ,nicht scheut, den Wert der Mutter-
schaft in misslicher Weise zu schméilern® (S.9). Dann wird
der Iinsiedler gedacht, wobei er meistens die Schriften des
>alladius und Rufinus benutzt. Im 3. Hauptstiick erirtert er
die Ursachen und Motive, welehe den ..Ursprung der Kloster+
gebildet haben. In den Hauptsticken V--XIV erwiithnt er die
verschiedenen Klosterorden. wobei er jedesmal den Ursprung,
die Geschichte und ihre Ordensregel griindlich behandelt. Der
Reihe nach folgen sich die Klostercinrichtung des Pachomius,
Basilius, Hieronymus und Johannes Cassianus, Columbanus. Bene-
dictus; die Cluniazenser, die Camaldulenser u. a. (Karthiuser,
Primonstratenser usw.), die Cistercienser und die Windesheimer,
die Franziskaner, die Dominikaner und die Jesuiten. In diesen
Abschnitten wie im ganzen Werke iiberhaupt zeigt der Ver-
fasser cine ecrstaunliche Kenntnis der Patristik und der mittel-
alterlichen Literatur. (Gewiss macht er sich keiner Ubertreibung
schuldig, wenn er im Vorwort sagt: ,Kin erncutes, selbstindiges
Studium der Quellen lieferte die Baustofte dazu.* DBesonders er-
hellt dies aus der Eridrterung tiber die Cluniazenser, die Franzis-
kaner, die Dominikaner und die Jesuiten. Indem er auch die
letztern in sein Buch aufnimmt, tberschreitet der Verfasser
eigentlich die Grenze des anfiinglich angegebenen Zeitrauwes,
was gerade als eine gliickliche Inkonsequenz zu nennen  ist.
[ir gedenkt selbst noch am Schluss des spitern Streites der
Societas Jesu mit den Jansenisten und ihres Anteils im Utrechter
Schisma, wofiir er austiihrliche Literatur angibt (8. 228/29).
Die folgenden Abschnitte (XV—XXVIII), in welchen die
Kldster ,von einigen allgemeinen Gesichtspunkten aus® be-
handelt werden, wiinscht Pijper als den wichtigsten Teil be-
trachtet zu sehen., Ior lisst sehen, wie die Klosterbewohner,
trotz ihrer Einsamkeit, gleichfalls vielem inneren Streit ausge-
setzt seien, und beleuchtet das Noviziat (XV; cr verweist aut



— 18 =

die mannigfache Ligenart der Frauenkloster (XVI); er beob-
achtet die Monche bei ihrer Arbeit, ihrem Acker- und Garten-
bau, bei der Urbarmachung wiisten Bodens, beim Aufziehen
heilkriiftiger Kriuter, bei threr Baukunst (XVII). Dem Kopieren
der Biicher wird ein besonderer Abschnitt gewidmet, und wir
bekommen eine klare Vorstellung von den Klosterbibliotheken
(XVIIT und XIX). Im 20. Hauptstiick wird ,die Anerkennung
des Wertes des Individuums® nachgewiesen.  Wir mochten da
fragen, ob der iusserst objektive Verfasser hier nicht ein wenig
zu optimistisch ist, wir sehen doch immer in dieser Anerkennung
mechr den Respekt vor der Kutte, d. h. in letzter Instanz vor
dem Orden selbst, als Anerkennung des Menschenwerts. Kr
weiss ,die Kloster als Unterrichtsanstalten“ auf ihrem rechten
Wert einzuschitzen und warnt vor Ubertreibung nach jeder
Richtung hin (XXI). In all diesen und in den folgenden Ab-
schnitten iiber die allgemeine Bildung der Klosterleute (XXII)
und itber den internationalen Charakter der Klosterorden (X XTII)
ist es des Verfassers Streben, viele ,merkwiirdige und zum
Teil gute Seiten des Klosterlebens hervorzuheben®. Iir fiirchtet,
die letzten fiinf Hauptstiicke konnten ,den Freunden der Monche
vielleicht einen ,mauvais quart d’heure* machen. Sie enthalten
ydie Bewunderung und Gewogenheit der Klosteraussohnung
durch die Gebete der Klosterleute (XXIV), die Beichte, die
Zucht, die Kloster als Gefingnisse® (XXV), die Kloster und die
Sklaverei (XXVI), Reliquienverehrung und Aberglaube (XX VII),
die gesellschaftliche Seite der Kloster (XXVIII). Wir glauben
aber, dass man selbst romischerseits dem vorurteilslosen Studium
des Verfassers auf ihrem lLebensgebiet nur Dank entgegenbringen
kann; die vielen Fehler, welche dem mittelalterlichen Kloster-
leben angeklebt haben, lassen sich auch im romischen Kreise
nicht leugnen. Und Pijper ist gerade der letzte Schriftsteller,
dem man dies iibel nehmen konnte oder dessen Buch zu Ge-
reiztheit und Argernis veranlassen konnte. ,Aus der Art, wie
ich Licht und Schatten verteilt habe, wird man anerkennen
miissen, dass es mir nicht darum zu tun war, eine Verteidigung
tir oder wider die Kloster zu liefern. Ich bin schon zufrieden,
wenn ich sine ira et studio von der Wunderwelt erziihlen darf,
welche het Klooster* heisst, und worin arme, mit Schwach-
heiten und Gebrechen behaftete Menschenkinder doch aller-
dings hohen Idealen nachgestrebt haben.” Nun, ,sine studio“ ist



— 419 —

seine , Erzahlung® nichtgeschrieben. .Jede Seite, nein, jeder Satz
ist ein mit Monnichseifer aus den dltern und neuern Geschichts-
quellen aufgegrabenes und unter das gehorige Hauptstiick ein-
gefligtes Dokument®, wie cin Tagblattrezensent schrieb. Jede
Seite hat lange Anmerkungen, und nur die sachverstindigen
Leser kinnen einigermassen die Einsicht gewinnen, welch iiber-
willticenden Stoft dieser in der patristischen wie in der mittel-
alterlichen Zeit so gewandte Gelehrte in diesem Buche ver-
arbeitet, gesichtet und geordnet hat. Pijper ist nicht der theo-
logische Parteimensch, der sein personliches Zeugnis kundgibt,
der cigene Anschauung in den Gegenstand hineinflésst und die
Bilder der Vergangenheit nach seinem Geiste belebt; er ist der
ruhige Forscher, dem es nicht um eigene Ansicht und eigenen
Vorzug zu tun ist, sondern der mit absoluter Objektivitit die
Tatsachen der Quellen reden Lisst, Nur wenn es bisweilen
im alten Latein allzu bunt zugeht, sehen wir den Hochschul-
lehreir hinter seinen Folianten licheln, und schleicht der Humor
aus seiner Feder in den Satz hinein.  Sein Buch hat in der
reichen Aufzihlung gesammelter Berichten und zahlloser inter-
essanten Notizen fiir manchen vielleicht etwas Trockenes, der
Verfasser sucht eben seine Leser nicht durch dichterischen
Schwung oder geschichtsphilosophische Betrachtung zu fesseln,
aber als zuverlissiges Repertorium hat es gerade enzyklopéidische
Bedeutung, wobei das vorziigliche Register den Gebrauch des
Juches sehr erleiehtert. ,De Kloosters® gehort zu den Bichern,
an welchen kiinftighin der moderne Geschichtsschreiber nicht
ohne Kenntnisnahme voritbergehen kann. A. R.




— 4B -

Zeitschriften.

Bulletin de  Littérature ecclésiastique. Toulouse 1917. N° 0.
Une lettre inédite de Lacordaire. G.Breton: Les origines du libéralisme
ultramontain. N° 7. 1.. Maisonneuve: l.a Conversion «lien» apolo-
gétique.

FEvangelischer W ochenbricf von Professor Dr. Deissmann, Berlin,
neue Folge. Nrn. 16/17. Kriegstheologie. Beilage: Kundgebung
schwedischer Christen. Nrn. 18/19. Akademisches Patriarchentum
und akademische Jungmannschaft in der Kriegszeit. Beilagen:
Manifest der sozialistischen Partei der Vereinigten Staaten. Kund-
gebung der englischen Quédker. Nrn. 20/21. Zur Geschichte und
Psychologie einer Kriegslegende. Beilagen: Ein nordamerikanisches
christliches Urteil iiber den Krieg mit Deutschland. Ein neutrales
Urteil. Nr. 22. Die Kriegerheimstdtten und die Kirche. Beilage:
Not, Krieg, Mammon (aus Erzbischof Soderbloms neuester Kriegs-
schrift). Nr. 23/24. Das Kriegsmanifest des “I‘ederal Council of the
Churches of Christ” in Amerika. Beilage: Amerikanische I'riedens-
versammlungen und Proteste gegen den Krieg. Nrn. 25/26. Una
Sancta. Nrn. 27/28. Ein annexionistischer Vorstoss des britisch-
volkischen Missions-Imperilismus. Nrn. 29/30. Zur Friedensnote des
Papstes Benedikt XV. Beilagen: Friedenskundgebung des schwedi-
schen Missionsbundes. Iriedensaufruf der theologischen Fakultiten
von Lund und Upsala. Nrn. 31/32. Aus dem christlichen Amerika.

Beilage: Kanzlerworte.

Franziskanische Studien. Miinster 1. W. 1917, 3. Heft. Pater
Augustinus Daniels: Zu den Beziehungen zwischen Wilhelm von
Ware und Johannes Duns Scotus. P. Bertrand Kurtscheid: Heinrich
von Merseburg, ein Kanonist des XIII. Jahrhunderts. P. Mauritius
Demuth : Johannes Winzler, ein ['ranziskaner aus der Reformationszeit.
A. Schalfer: Die Reimchronik des Barfusserklosters in Isslingen.
Kleinere Beitrdge. Besprechungen.

De Oud-Katholiek. Rotterdam 1917, 33° Jaargang. Nr. 13.
Omlaag Majesteit. Opvoeding. XIII. Duitsche indrukken. Toespraak
van den voorzitter, pastoor J. H. Berends, bij de opening van de
algemeene vergadering van de vereeniging: Oud-katholiek onder-
steuningsfonds op 22 Mei j. l. Veracht de kleinen niet! Ingerzonden
stukken. Berichten. Gemengde berichten. Nr. 14. Het zonnehurs.
Gemeenschap der heiligen. 1. Opvoeding. XIV. De Anglicaansche
Kerk. (Slot.) Bonil van Vereenigingen van Jonge oud-katholicken



421

in Nederland. Berichten. Gemengde berichten. Pluksel. Nr. 15. De
onwillige schapen. De handelingen der apostelen. CV. Opvoeding.
XV. Gemeenschap der heiligen. 1I. Berichten. Pluksel. Nr. 10,
Fenvoud. De handelingen der apostelen. CVI. Opvoeding. XVI.
Gemeenschap der heiligen. III. Van menscheneter tot christen.
Oorlogslessen, XXI. Aan de Lenzamen. Berichten. Gemengde be
richten. Pluksel Nr. 17. Bericht. Geloof en Werken. Opvoeding.
XVII. Gemeenschap der heiligen. IV. Brieven aan een vriend over
Pascal. XII. Het visioen van de heilige Sigoléne. Berichten. Allerlei.
Pluksel. Nr. 18. Mijn kerkje. Opvoeding. XVIII. Het visioen van
de heilige Sigolene. II. Berichten. Gemengde berichten. Nr. 19.
Een slang in de boeckenkast. De handelingen der apostelen. CVIIL.
Opvoeding. XIX. (GGemeenschap der heiligen. V. Het vredesvoorstel
van den paus. Gevolgen van den oorlog voor eene betere verstand-
houding tusschen de verschillende kerken. Boekaankondiging. Be-
richten. Allerlei.

Deutscher Merkur. (Der romfreie Katholik.) 48. Jahrgang. Bonn.
Carl Georgi, Universitatsbuchdruckerei. Nrn. 13 bis 21: Keussen:
Moderner Dualismus und christlicher Schopfungsgedanke. Heldwein :
Die Seherin von Schippach. Hacker: Altes und Neues von Alban
Stolz. Schirmer: Bruder Klaus. Heldwein: Bambino und Bambina.
Moog Ernst: Dalbergs und Napoleons Kirchenpolitik in Deutsch-
land. Heldwein: Pferdefleisch und Trunkenheit. Hacker: Der Seel-
sorger der rom-katholischen und der evangelischen Kirche. Broglie:
Zur Katechismusfrage. Zelenka: Von der Volkswirtschaft. Zelenka:
Von Luther und seinem Werk. Broglie : Neue Biicher fur den Religions-
lehrer. Umschau. In jeder Nummer mehrere Buchbesprechungen.

Roma ¢ ' Orzente. Badia di Grottaferrata (Prov. Roma) 1917,
Num. 76—78. [L’Albania proclamata indipendente e la Chiesa
cattolica. Vestigidi Grecismo in Terra d’Otranto. Appunti e documenti.
De quadam Passione sancti [sidori Martyris e Casanatensi Codice 720.
Contributo alla storia del rito greco in Italia. Paolo d’Otranto, pittore,
Vita giambica di S. Nicola di Mira, secondo il codice Messinese
greco 30. Rivista della Stampa. Cronaca.

The Constructive Quarterly. New York 1917. Vol. V. Number
two. W. P. Du Box: Christ the solution of Human Life. C. H. Bont-
flower: Bishop Westcott’s Teaching and the Times. W. B. Selbie:
The Churches and National Religion. H. E. Jacobs: The Church
and the Churches. E. Vacandard: Attempt at Union between Greeks
and Latins 1438—-1439. F.]. Foakes Jackson: Education of the
Clergy and Reunion. P. Ainslie: Righteousness of the Unity of
Christians. H. M. DuBox : The New Age and the Church. J.T.F.Farqu-



C— 422 —

har: Church Unity. John W. Buckham: What is Christian Experience
G. C. Binyon: Christianity and Hindu Charakter. Vera Johnston
Nadedja Brasilova: Saint I.ore in the East: In the Caucasus, in
Great Russia.

The Christian Unzon Quarterly. St. Louis. 1917. Vol. 7. N° 1.
Editorial: The untrodden Paths of Union. E. Heyl Delk: Why the
movement for Church Unity Lags. H. C. Herring and H. C. Armstrong :
Congregationalists and Disciples. Chas. S. Macfarland : The Progress
of Federation among the churches. ]. Spencer: The Basis, Method
and Assurance of Christian Union. W. Pierson Merrill : The higher
Unity.

Haveairoe, Wochenbeilage zum Exxinouciimos oo, Alexan-
drien, Nr. 21. Gregorios Papamichaél: Konstantin der Grosse und
Isapostolos. N. Staurides: Die Liige (nach Ubersetzung). Chronik.
Nr. 22. Gregorios Papamichaél, Konstantin der Grosse und Isapostolos.
Uber Makedonien. Chronik. Nr. 23. Greg. Papamichaél: Konstantin
der Grosse und Isapostolos (Ende). Makedonien. Chronik. Nr. 24,
Greg. Papamichaél: Das Buch des Herzens. . Paulides, Arzt: Aus
« Meine Rezepte». N. Staurides: Moralische Erziehung, Die Liige.
Chronik. Nr. 25. G. Papamichaél: Das Buch des Herzens (Ende).
Georgios Bourlakis: Der Schmahsiichtige. N, Staurides: Moralische
Erziehung, Die Liige (Fortsetzung). Chronik. Nr. 26. Greg. Papa-
michaél: Apologetische Belehrungen, Der Mensch. P. N. Trempela:
Die Auferstehung Christi. N, Staurides: Moralische Erziehung, Die
Liuge (Fortsetzung). Chronik. Nr. 27. P. N. Trempela: Die Aufer-
stehung Christi. Presb. G. Zacharonlis: Die Wiirde des Pfarrklerus:
Georgios Bourlakis: Der Boswillige. N. Staurides: Moralische Er-
ziehung, Die Liige (Schluss). Chronik. Nr. 28. Greg. Papamichaél:
Apologetische Belehrungen, Der Mensch des Darwinismus. P.N. Trem-
pela: Die Auferstehung Christi (Fortsetzung). Chronik. Nr. 2g.
Greg. Papamichaél: Apologetische Belehrungen, Die Bestandteile

des Menschen. P.N. Trempela : Die Auferstehung Christi (Fortsetzung).
Georgios Bourlakis: Der Geizige. Chronik. Nr. 30. (. Papamichaél:
Die Bergpredigt. P. N. Trempela: Die Auferstehung Christi (Fort-
setzung). Georgios Bourlakis: Der Tod der Siinde Sold. Chronik.
Nr. 31. G. Papamichaél: Thabor. Georgios Bourlakis: Die Bitte an
die hl. Jungfrau. P. N. Trempela: Die Auferstehung Christi (Fort-
setzung). Chronik. Nr. 32. G. Papamichaél: Marie Hinscheiden.

P. N. Trempela: Die Auferstehung Christi (Fortsetzung). Chronik.

Exxhriieorinog ®igog. Alexandrien. 16. Jahrg. 121.—123. Heft.
April—Juni 1917. Archimandrit Polykarpos Synodinos: Neophytos
Dukas (Schluss). Protopresbyter Dimitrios Kallimachos: Unbekannte



Codices. Gregorios Papamichae¢l: Der Patriotismus (aus dem Russi-
schen). Archimandrit Chrysostomos A. Papadopoulos: Der hl. Diony-
sios der Grosse (Fortsetzung). Neue Schriften und Studien. Kritiken.

Theologisch Tijdschrift. lieiden. 51. Jaargang (Nieuwe reeks
9. Jaargang). 1917. Aflevering 1II en IV. Inhoud: 1. Verhandelingen :
Rev. A. C. Headlam, D. D.: English Theology. H. U. Meyboom:
Scheiding van Kerk en Staat als historisch proces. K. I. Proost:
Waaroon is het toe te schrijven, dot in het 4. Evangelie geen sprake
is van «vergeving van zonden:t» 2. Berichten: Hans -Windisch:
Neuere Literatur zur religionsgeschichtlichen Erklarung des Neuen
Testaments. 3. Mededeelingen: Regel 43 van den Canon Muratorianus.

Theologische Studzien. Utrecht. 35. Jaargang. 1917. Aflevering 111,
Inhoud: G. J. A. Jonker: Henri Bergson. Th. .. W. van Ravesteyn:
God en Mensch in Babel en Bijbel (II). — Boekaankondigingen.
Nieuwe Uitgaven aan de Redactie toegesonden.

Zeitschrift fitv Kirchengeschichte. XXXVII. Band. Heft 1/2.
Gotha 1917. Zum g400jahrigen Gedachtnis der deutschen Reformation.
W. Kohler: Der gegenwirtige Stand der Lutherforschung. R. Seeberg:
Die kirchengeschichtliche Bedeutung der Reformation Luthers.
P. Kalkoff: Die Bulle « Exsurge ». G. L.oesche : Ein Hollenbrief Luthers.
Analekten: S. Buchwald: Wann hat Luther die Priesterweihe em-
pfangen? Die Handbibel des F. Mykonius. H. Degering : Zwei L.uther-
falschungen aus dem Dithmarschen. B. Bess: Der Anteil der Zeit-
schrift fir Kirchengeschichte an der reformationsgeschichtlichen
Forschung.

Zestschreft fiir Theologie und Kirche. Tibingen 1917. Ergan-
zungsheft. E. Barnikoi: Studien zur Geschichte der Briider vom ge-
meinsamen Leben.




Neu eingegangen:

Abrakamzan, A., Mitglied des Kathedralklosters St. Etschmiadzin:
Die Grundlagen des armenischen Kirchenrechts. Zirich, Lee-
mann & Cie., 1917.

Anglican and Foreign Church Society. Report and Accounts for
1916. London Society for promoting Christian Knowledge. 68
Haymarket S. W., 1917. Price: Six pence.

Christkatholischer Hauskalender 1918. Verlag vom christkatholi-
schen Schriftenlager Basel. Preis 50 Rp.

The Federal Council of the Churches of Christ in America. Re-
port of special Meeting. Washington D. C., May 7', 8, o', 1917.

National Office 612, United Charities Building, 105, East 2274 Street,
New York City.

Macfarland, Ch. S.: The Churches of Christ in Council. Volume 1.
362 p. Published for the Federal Council of the Churches of

Christ in America by the Missionary Education Movement New
York.

Reformationsschriften der Allgemeinen Evangelisch-Lutherischen Kon-
ferenz. Herausgegeben von Prof. D. R. H. Griitzmacher: 1. Th.
Kaftan: Reformation, nicht Revolution. — II. R. H. Griitzmacher:
Luthers ewiges Evangelium und seine religionsgeschichtliche Eigen-
art. — III. Ludwig Thmels: Wie werde ich meines Heiles gewiss?
Die Grundfrage der Reformation. — IV. Bachmann: Luthers
Katechismus als Lehr- und L.ebensbuch. — V. Pfarrer Lic. Braun:
Die Macht des Bosen nach Luther. Preis jedes Heftes 35 ..
Leipzig. A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Werner Scholl.

Huf, Oscar, S. J.: Liturgische Studién. Deel II: Krijgs-Gebeden
en Oorlogs-Missen. Studién op het Missale Romanum. Uitgegeven

door Paul Brand, pauselijk, uitgever te Bussum (1917). XII en
181 bldz. F.z2. —, geb. I. 2. 6o.

Spanton, E. I'.: In German Gaols, a narrative of two years’ cap-
tivity in German East Africa. Society for promoting Christian
Knowledge, London 1917, 111 p.

Vélkerfriede. Zeitschrift der Deutschen Friedensgesellschaft, 17. Jahr-
gang, 1917, Heft 1—3. Verlag Naturwissenschaften Leipzig,
Marienstrasse 18.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern,



	Bibliographie

