
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


385 —

BIBLIOGRAPHIE.

Franz, Adolf: Die kirchlichen Beuediktionen im Mittelalter.
Zwei Bände, gr. 8°. I. Bd. : XXXVIII und 646 ; II. Bd. : VIII
und 764; Preis 30 Mark; in Kunstleder gebunden 33 Mark.
Freiburg im Breisgau, Herdersche Verlagsbuchhandlung, 1909.

„Über die kirchlichen Benediktionen ist schon manches

geschrieben worden, aber es fehlte bis jetzt eine der heutigen
wissenschaftlichen Forschung und dem reichen, teils handschriftlich,

teils in Drucken vorliegenden Material entsprechende, streng
systematisch sich aufbauende Bearbeitung, welche die einzelnen
Benediktionen nicht nur in sich betrachtet, sondern auch in
ihrer Entstehung wie in ihrer Fortbildung, in ihrem Zusammenhang

mit den natürlichen religiösen Ideen und den Traditionen
der vorchristlichen antiken und germanischen Kultur, wie in
ihrer Beziehung zu den Sitten, den Anschauungen und dem

gesamten Leben des Volkes. Eine solche hat uns nun Prälat
Franz geschenkt." Dieses Urteil, das bald nach dem Erscheinen
des Franz'schen Werkes gefällt wurde, kann ohne Einschränkung
unterschrieben werden. Franz hat eine gewaltige Fülle von

gedrucktem und geschriebenem Material nicht nur gesammelt,
sondern auch geprüft und verarbeitet. Das Verzeichnis der
wiederholt benutzten Bücher weist rund 350, das der oft
benutzten liturgischen Handschriften 200, das der gedruckten
Ritualien 150 Nummern auf, nicht zu gedenken der zahlreichen
anderen, die nur je nach Bedarf angezogen wurden. Wir erhalten
einen Überblick über die Behandlung des Stoffes nach der

geschichtlichen, dogmatischen und praktischen Seite, über die

Entwicklung des Begriffes „Sakramentalien", der als Name

zuerst bei Wilhelm von Auvergne (von 1228 bis 1249 Bischof

von Paris) auftaucht, über die verschiedenen Versuche, den

Begriff wissenschaftlich zu umschreiben, deren Zahl fast so gross



— 386 —

ist als die der Verfasser, welche über die Sakramentalien
geschrieben haben. Franz schliesst sich keiner völlig an und
erklärt seinerseits die Sakramentalien als „sichtbare religiöse
Zeichen, welche von der Kirche zu Kultuszwecken, zur Abwehr
dämonischer Einflüsse und zur Förderung des geistigen und
leiblichen Wohles der Gläubigen eingesetzt sind*'. Die Einsetzung
durch die Kirche trennt er in eine direkte und indirekte, je
nachdem die Sakramentalien durch einen Akt der kompetenten
kirchlichen Gewalt, sei es der Gesamtkirche oder einer
Teilkirche, verfügt wurden, oder (indirekt) durch die Tatsache des
Gebrauches. Er gibt zu, class bei vielen Sakramentalien nur
der Nachweis der indirekten Einsetzung möglich sei, „denn die
Entwicklung der liturgischen Bräuche erhielt gerade hierin bis
in die jüngere Zeit nicht den Anstoss von oben, sondern von
unten" (I. 13).

In dem Kapitel „Einsetzung und Wirkung der Sakramentalien"

bezeichnet Franz den Versuch Bischofsbcrgers, die
Einsetzung der Sakramentalien durch Christus nachzuweisen, als ein
mit grosser Kühnheit und geringer historischer Kritik unternommenes

misslungenes Wagnis: „Christus und die Apostel haben in
Wort und Tat Elemente zu religiösen Handlungen geboten, welche
man später Sakramentalien genannt hat. Daraus folgt aber
nicht, dass Christus solche Akte angeordnet und mit einer
bestimmten Wirkung versehen hat" (1.15). Sein Forschungsergebnis
über Zweck und Wirkung der Sakramentalien fasst Franz in
dem Schlüsse zusammen: Verherrlichung des Kultus, Vertreibung
der dämonischen Macht und Förderung des irdischen Wohles
des Menschen.

Auch über die Wirkungsweise der Sakramentalien lässt er
die grossen Theologen des Mittelalters zu Worte kommen —
„eine kirchliche Lehrentscheiclung ist nicht vorhanden" —, um
schliesslich den Vertretern einer virtus ex opere operato seine

Meinung entgegenzustellen : „Die Sakramcntalien erhalten durch
die Weihe keine physische, keine substantielle, sondern nur eine

moralische Kraft. Das Gebet der Kirche macht sie zu Zeichen,
welche eine bestimmte Wirkung anzeigen, zu Zeichen, deren
Gebrauch Gott besonders geneigt zur Erhörung der Bitten und
zur Verleihung seiner Gaben macht." Franz hofft damit, das
Verständnis all der frommen Bräuche, welche die Kirche ihren



- 387 —

Kindern bietet, zu erleichtern und dieselben vor übermässiger
Schätzung und vor abergläubischem Gebrauche zu bewahren.
Dass er sich ausdrücklich gegen den Vorwurf einer
rationalistischen Verflüchtigung der Sakramentalien verwahren zu müssen
für nötig hält, mag auf eine ihm entgegengesetzte Anschauung
weiterer kirchlicher Kreise schliessen lassen. Die Stellung der
Sakramentalien in der Heilsordnung fasst L'ranz also auf:
„Während die Sakramente rein geistige, das übernatürliche
Leben der Seele betreffende Gnaden verleihen, können durch
die Sakramentalien kraftvolle Unterstützungen gewonnen werden,

die den Weg zum LIimmel erleichtern, Schutz gegen die
Feinde des Seelenheiles bieten und auch im Interesse des

letzteren das leibliche Wohl fördern.*'
In Wirklichkeit stand bei den Benediktionen das leibliche

Wohl im Vordergrund. Der Christ, der sie gebrauchte, dachte
in den meisten Fällen nur an seine irdische Sorge, die gewöhnlich
durch Stall und Feld begrenzt war. Wenn aber Franz meint,
die unzähligen Mühen und Leiden des Lebens sind oft schwerer
zu überwindende LIindernisse auf dem Wege des Heiles, und
wTenn er in ihrer oft genug sehr in Frage gestellten Beseitigung
durch die Benediktionen einen besonderen Akt der mütterlichen
Liebe der Kirche zu ihren Kindern sieht, denen sie zuerst die

grössten Steine aus dem Wege zum LIeilc räumt, so tut er damit
der Kirche eigentlich einen schlimmen Dienst. Er gibt zu erkennen :

Die Kirche wagte nicht, ihren Kindern zu sagen : Das Leid ist da,
um getragen zu werden („Wer mir nachfolgen will, der nehme
sein Kreuz auf sich"), sie stieg herab in die Niederungen der
primitiven Religion, die ihre Anhänger sprechen lässt: Mein
Gott, ich will dir dienen, wenn du mir zuerst irdische Wohlfahrt
verleihst. — „Weises Verständnis der menschlichen Natur" nennt
Franz die Förderung der Benediktionen, von „Ilerrschaftsbe-
dürfnissen der römischen Kirchengewalt" spricht Dove. Die
Wahrheit liegt in der Mitte. Mit Recht kann Franz anführen,
dass die Einführung der Benediktionen häufiger den Weg von
unten nach oben ging, dass die Kirche den Gebrauch nicht
obligatorisch machte, andererseits kann dem entgegengehalten
werden : Warum hat die Kirche diese unzweifelhaft tiefstehende
Form der Religionsübung wuchern lassen, warum hat sie nicht
ein Machtwort für die Anbetung im Geiste gesprochen Aus
Rücksicht auf das Volksempfinden Man kann der Kirche in



— 388 —

dieser Hinsicht nicht allzu grosse Gefühlsduselei vorwerfen. Es
wird ein anderer Grund mitgewirkt haben. Die Kirche hatte
aus Gründen der Selbsterhaltung keinen Anlass, die in der
Masse wurzelnden religiösen Anschauungen zu bekämpfen. Je
mehr das Volk nach Benediktionen rief, um so stärker bezeugte
es damit selbst seine Abhängigkeit von der Kirche, und das
konnte letzterer nur lieb sein. Wir sehen heute noch den

Abglanz dieser Herrlichkeit. Unvergesslich bleibt mir das schadenfrohe

stolze Lächeln jenes Pfarrherrn im bayerischen Walde,
als ein Bauernbündler seiner Gemeinde, der in politischen Dingen
schon oft seinen Kopf gegen den Pfarrer durchgesetzt hatte, eines

Tages cle- und wehmütig bat, der Hochwürdige LIerr möchte doch
seinen Stall benedizieren, es sei nicht richtig drinnen. — Drum
sei Franz zugegeben: Die Kirche hat nicht aus Herrschaftsgelüsten

die Sakramentalien eingeführt, aber die Sakramentalien
haben die Macht und den Einfluss der Kirche gewaltig gefördert,
ja zeit- und ortweise einzig und allein getragen. Dabei soll
nicht in Abrede gestellt werden, dass die Sakramentalien echte
Frömmigkeit, wenn auch oft sehr kindlicher Art, fördern konnten.
Franz hat ihre Bedeutung für das mittelalterliche religiöse
Denken und Fühlen des Volkes nach seiner guten Seite hin im
allgemeinen richtig wiedergegeben, wenn er schreibt: „Das
religiöse Leben unseres Volkes hat im frühen Mittelalter seine
Kraft nicht vornehmlich aus der Erkenntnis und Betrachtung
der Lehren des Christentums ziehen können. Denn es hat lange
gedauert, ehe das Volk in seiner breiten Masse die Grundsätze
der christlichen Lehre in sein Denken und Fühlen aufgenommen
hat. Bis dahin und auch später noch erhielt das religiöse Leben
seine Nahrung hauptsächlich aus der religiösen Übung, aus doni
Anhören der Messe, dem Empfang der Sakramente und dem

Gebrauch der Sakramentalien. Die letzteren standen dem Volke
täglich, ja stündlich zur Verfügung Ihr Gebrauch erhob auch
den schlichtesten Gläubigen aus dem profanen Leben und aus
der täglichen Arbeit in einen Kreis religiöser Vorstellungen,
die ihn, auch wenn sie noch so einfach, vielleicht sogar niedrig
waren, doch auf Gott, den göttlichen Willen und die göttliche
Vorsehung und Gnade hinwiesen. So wurden die Sakramentalien
den Gläubigen zu Mitteln der Erhebung und der Heiligung.
Sie waren dem Volke Katechismus, Symbol und wirkungsvolles
Zeichen göttlicher Hilfe in den Nöten des täglichen Lebens."



— 389 —

Der einzelne mag die Grenze für die religiöse Bewertung
der Sakramentalien nach Belieben ziehen, jedenfalls verdienen
die Benediktionen des Mittelalters in einer Zeit, die dem
religiösen Denken fernster und fremder Volksstämme mit der
grössten Liebe und Hochachtung vor der religiösen Überzeugung
des andern nachgeht, unsere vollste Beachtung, zumal wenn
es sich um heilige Güter unserer deutschen Vorfahren handelt.

Nach der Einleitung behandelt Franz im ersten Abschnitt
das Weihwasser. Wir lassen einige Überschriften folgen : Die
Bedeutung des Wassers in den antiken Kulten — Die Waschung
im christlichen Kulte — Das Wunderwasser im Orient und Okzident

— Das Weihwasser in der alten Kirche des Orients, in
der lateinischen Kirche, in der mittelalterlichen Literatur —

Die Wasserweihe an Epiphanie, zu Ehren von Heiligen, an

gewissen Sonn- und Festtagen. Dazu kommen die ältesten
Wasserweiheformulare der lateinischen Kirche. Die von einzelnen
vertretene Anschauung, dass das Weihwasser apostolischen
Ursprunges oder auch nur in der ältesten Zeit der lateinischen
Kirche gebraucht worden sei, weist Franz entschieden zurück.
Ebenso schonungslos deckt er die Bemühungen jenerÜbereifrigen,
wie z. B. des Verfassers des Liber Pontificalis, auf, bestehende
kirchliche Bräuche den ältesten Päpsten zuzuschreiben, um
jene noch ehrwürdiger in den Augen der Zeitgenossen zu machen.

Zahlreich sind die Heiligeniegendon, die Franz anführt, aber
ihren Wert sieht er mit Recht in der Zeit der Abfassung der
Vita, insofern die späteren Verfasser leicht geneigt waren, die
Observanz ihrer Zeit auch in die Zeit des von ihnen geschilderten
Heiligen zu versetzen.

Zweiter Abschnitt: Salz und Brot. § 1. Das Salz. — § 2. Die
Eulogio in der Kirche des Orients und Okzidents : A. Die Eulogie
in der orientalischen Kirche. B. Die Eulogie in der okzidentalischen
Kirche: 1. Dienichtliturgischc Eulogie. 2. Die liturgische Eulogie
an Sonn- und Festtagen. — § 3. Die Brotweihe: A. Das Wunder-
brot. B. Das kirchlich geweihte Brot. — Bezugnehmend auf
die Heiligkeit des Salzes bei den Griechen und Römern,
bekennt Franz offen : „Die Kirche hat in ihren Gebräuchen immer

gern an bereits vorhandene, dem menschlichen Fühlen und
Denken entsprechende Meinungen und Gewohnheiten angeknüpft.
So hat sie auch das Salz in den Bereich ihres Kultus gezogen."
Sehr eingehend werden die Beziehungen zwischen Eulogie und



— 390 —

Eucharistie behandelt — ein wertvoller Beitrag zugleich zur
Geschichte des Altarssakramentes. Für die Stellung der
römischen Kirche im Rahmen der übrigen ist die Bemerkung
beachtenswert: „Die römische Kirche hat die Eulogie
wahrscheinlich erst aus der fränkischen übernommen, ebenso wie
die sonntägliche Besprengung mit Weihwasser" (I. 250). Das

„Wunderbrot", welchem heilige Personen durch ihr Gebet
besondere Kraft verliehen, unterscheidet Franz von der Eulogie
wie von dem geweihten Brote. Der Gebrauch des letzteren
wurde durch die Benedictio panis et salis ad salutem hominum
et animalium kirchlich legalisiert. Die Weiheformel für das

Tolentinibrot, dessen abergläubischen Gebrauch der katholische
Priester der Aufklärungszeit Anton Bucher wiederholt
verspottet, wird besonders abgedruckt.

Dritter Abschnitt: Die Weinweihe. § 1. Der Wein in
Verbindung mit liturgischen Akten. — § 2. Der gewöhnliche Weinsegen.

—¦ § 3. Der Johanniswein: A. Das Minnetrinken. B. Die
Johannisminne: 1. Entstehung und Übung der weltlichen Johannis-
minne. 2. Die Formeln für die kirchliche Weihe der Johannisminne.

3. Brauch und Missbrauch. — Die Weinweihe ist
ausschliesslich deutschen Ursprungs. Der gemeinsame Trunk galt
in der germanischen Sitte als Bestätigung eines Rechtsgeschäftes.
Zusammen Essen und Trinken war das Symbol des ehelichen
Bundes. Diesen Volksbrauch, der bei der Eheschliessung eine
bedeutsame Rolle spielte, nahm die Kirche auf: sie weihte Wein
und Brot und reichte beides dem Brautpaare vor dem Altare.
Auch das Trinken des Johannisweines fusst im germanischen
Volksbrauch. Die Weihe des Trunkes an die Götter gehörte zu
einem wesentlichen Bestandteil der Opfer Die Missionare
und Bischöfe leiteten das Volk an, im Minnetrunk statt der
Götter die Heiligen zu ehren, vornehmlich Michael, Stephanus,
Johannes, den Evangelisten und den Täufer, Martin von Tours,
Gertrud von Nivelles und Ulrich von Augsburg (I. 289), später
Bernhard, Sebastian. Die Entwicklung der einzelnen „Minnen"
wird sorgfältig geprüft, vor kritikloser Annahme der mitunter
kühnen Verknüpfungen von mythologischen Zügen und lcgen-
darischen Vorstellungen gewarnt. Zahlreiche Weiheformulare
und Gebete sind beigedruckt.

Vierter Abschnitt: Öl-, Feld- und Gartenfrüchte, Kräuter.
S 1. Die Ölweihe. — § 2. Die Weihe von Feld- und Garten-



— 391 -
fruchten. — § 3. Die LIaferweihe an St. Stephanus. — § 4. Die
Rettichweihe an Aschermittwoch oder an Petri Stuhlfeier in
Antiochien. — § 5. Die Weihe der Kräuter: A. Allgemeines.
B. Die Kräuterweihe an Maria Himmelfahrt. C. Kräuterweihen
zu anderer Zeit. D. Die Fenchelweihe. E. Die Weihe der Raute
und anderer Heilkräuter. — Neben der sakramentalen Ölung
fanden schon in der alten und mittelalterlichen Kirche
Krankensalbungen statt, welchen der sakramentale Charakter fehlt.
Sie erfolgten teils mit kirchlich geweihtem Ol, teils mit einem
Öle, welches durch heilige Personen oder durch die Beziehung
zu Märtyrer- und Heiligengräbern nach dem Glauben des Volkes
eine Wunderkraft erhalten hatte. Schon zu Zeiten des hl.
Paulinus von Nola goss man Öl auf die Reliquien oder Reliquienbehälter

der Märtyrer und liess dasselbe durch Schwämme oder
Tücher wieder aufsaugen, um es dann als heilkräftige Medizin
zu verwenden. Dieser Volksglaube wurde im Laufe der Zeit
besonders von einzelnen Klöstern „als geschätzte Quelle des

Gelderwerbs für die Kirchen und deren geistliches und
weltliches Personal" ausgenutzt. Das mochten auch verständige
Bischöfe empfinden. Aber nur einer hat es ausgesprochen :

Agobard von Lyon (f 840), der wackere Kämpe gegen den

Aberglauben und gegen kirchliche Missbräuche seiner Zeit, der
sagt, die gebrachten Opfer sollten fruchtbar werden für die
christliche Barmherzigkeit, nicht aber der Geldgier und Llab-
sucht gewisser Leute dienen (I. 360 f.).

Die Darbringung des Erstlingsopfers aus Stall und Feld
ist der Ausdruck des Dankes des Menschen gegen die Gottheit,
von welcher Wachstum und Ernte kommt. Dieses Opfer ist ein
Akt der natürlichen Religion, wir finden es darum bei allen
Völkern. Das Christentum hat den Brauch von den Juden
übernommen. Die ägyptische Kirchenordnung schliesst Zwiebeln,

Lauch, Pfebe, Melone u. a. von der Darbringung aus.
Die Darbringung und Wiederausteilung der Trauben mochte
ob der Ähnlichkeit mit der Konsekrationsmaterie beim Volke
Verwirrung hervorrufen, so dass die Trullanische Synode die

Austeilung getrennt von der Kommunion anordnete. In der
römischen Kirche knüpfte man bei der Weihe der Trauben-

primitien an die Vinalia rustica des alten Rom an und legte
sie auf den Tag des hl. Papstes Sixtus (6. August) fest. Unter
den Gartenfrüchten erhielten die Äpfel eine besondere Weihe,



— 392 —

meistens am Tage des hl. Jakobus (Jakobi-Apfel!) und
Christophorus. Sowohl an Zahl als an Inhalt übertreffen die
Formeln, wrelche die Mozarabischen liturgischen Bücher bieten,
jene der anderen Liturgien. Innig ist der Zusammenhang zwischen
der kirchlichen Benediktion und dem alten Götterglauben in
der LIaferweihe am St. Stephanstag. In der heidnischen Zeit
stellte man um die Wintersonnenwende Futter (in England Hafer)
ins Freie, um des Segens der ihren Umzug haltenden Gottheit
teilhaftig zu werden. Ob jene Gottheit Fro oder Wotan
genannt wurde, immer galt sie in der Volksvorstellung als Reiter.
Ihr zu Ehren veranstaltete man Umzüge zu Pferde. Christus
galt als der grosse Himmelskönig, die Apostel, auch Stephanus,
wraren seine Mannen, natürlich Ritter und Reiter; so ging
Wotans Ritt und Pferd auf Stephan über, die Kirche aber segnet
zum Stephaniumritt Wasser und Hafer.

Die Kräuterweihe an Maria Himmelfahrt ist eine deutsche
kirchliche Sitte. Weder in Italien noch in Frankreich kannte
man sie. In Deutschland erscheinen Weiheformeln schon im
10. Jahrhundert. Franz bringt reiches volkskundliches und
religionsgeschichtliches Material zu dem Kapitel über die
geweihten Kräuter, deren kostbarste die Gratiosa war. Ausser
an Maria Himmelfahrt wurden aber auch zu Petri Kettenfeier
Kräuter geweiht, zu Johann Baptist Nelken, an Ägidi (1. September)
Fenchel; auch für die Raute, die besonders gegen Gift schützen
soll, hat Franz Benediktionsformeln gefunden. Eine in kirchlicher

Form gehaltene Weihe des Alrauns findet sich bei der
hl. Hildegard. Franz schliesst dieses reichhaltige Kapitel mit
der begründeten Vermutung, dass der Pû&nzenaberglaube zum
grössten Teil durch die lateinische Literatur nach Deutschland
und durch die deutschen lateinkundigen Mönche und Weltpriester
unter das Volk gekommen ist.

Der fünfte Abschnitt behandelt: Die Weihen an Epiphanie
und die Kerzenweihe an Maria Lichtmess, St. Blasius sowie zu

anderen Zeiten. § 1. Die Weihen an Epiphanie: A. Gold, Weihrauch

und Myrrhen. B. Die Weihe von Edelsteinen. — § 2. Die
Kerzenweihe an Maria Lichtmess, an St. Blasius und zu sonstiger
Zeit.

Der sechste Abschnitt : Die Weihen in der Quadragesima
und in der Osterzeit. § 1. Die Weihen am Aschermittwoch. —
§ 2. Die Palmcnweihe. — § 3. Die Feuerweihe. — § 4. Das



- 393 —

Präkonium der Ostcrkerze am Karsamstag. — S 5. Die Weihe
der „Agnus dei" in Rom. — § 6. Die Weihe von Esswaren am
Osterfeste.

Der siebente Abschnitt : Haus, Hof, Gewerbe. S 1. Die Weihe
der Häuser. — S 2. Die Brunnenweihe: A. Die Weihe neuer
Brunnen. B. Die Weihe der verunreinigten Brunnen. — § 3. Die
Weihe von Gefässen. — S 4. Die Weihe von gewerblichen
Dingen: I. Benedictio retis. II. Benedictio retis sive hami.

III. Benedictio navis. IV. Die Benediktion von Kalk- und

Ziegelöfen.
Der achte Abschnitt : Klösterliche Benediktionen. § 1. Die

sonntägliche Segnung der Klosterräume. — t? 2. Sonstige in
Klöstern übliche Benediktionen.

Der Glaube, dass die Fruchtbarkeit der Erde und das
Gedeihen ihrer Früchte von der Gottheit komme, ist ein Gemeingut

der Menschheit. Darum begleiteten die Völker von jeher
Aussaat und Ernte mit religiösen Zeremonien. Für clic hierauf
bezugnehmenden Benediktionen war die Meteorologie des Mittelalters

von einschneidender Bedeutung. Sie war beherrscht von
dem (Hauben, dass die Gewitter von Dämonen hervorgerufen
wurden. Das einschlägige Material hat Franz im neunten
Abschnitt idem 1. des II. Bandes) unter den folgenden Paragraphen
verarbeitet: S 1. Fruchtbarkeit und Misswachs. Regen und
Dürre. — S 2. Die Gewitter und die Dämonen. — § 3. Schutz

gegen Gewitterschäden. — S 4. Die Wettergebete in Votivinessen
und in Wcihwasserbenediktionen. — i? 5. Der Wettersegen. —
£ (i. Wettersegensformeln. — g 7. Der Kampf um die Wettersegen.

Die Schlagworte lassen -.lie Fülle des Gebotenen nur ahnen.
Wir erfahren von der Anschauung der älteren kirchlichen Schriftsteller

und der Scholastik über die Gewalt der Dämonen in der
Natur, von Wetterzauber und Hexen, von dem Bräuchen bei
Gewittern im allgemeinen und von den kirchlichen im besonderen,

von der Wandlungsgeschichte des Wettersegens, von
öo\\ Wetterheiligen. Ausserordentlich interessant ist der
Abschnitt über den Kampf um die Wettersegen. Gründlich kommen
die Gelehrten und Seelsorger zu Worte, die insbesondere den
Gebrauch des Altarssakramentes zum Schutze gegen das Unge-
witter verwarfen, ein Magister Rudolf von Augsburg, Thomas
Ebendorfer von Haselbach, Nikolaus .lauer, dem Franz in

„Magister Nikolaus de Jawor, ein Beitrag zur Literatur- und

Internat, kiiclil. Zcitbehrift, IIi'ft I, 11)17. 27



- 394 —

Gelehrtengcschichte des 14. und 15. Jahrhunderts", Verlag Herder
in Freiburg i. Br., eine Sonderarbeit gewidmet hat, Augustin
Holzapfler von Tegernsee. Mit welchen Beweismitteln sich die
Verteidiger des alten Glaubens gegen die „Aufklärer" ihrer
Zeit wehrten, zeigt das Beispiel des Kantors L'elix Hemmerlm
von Zürich. Handelte es sich bisher nur um Privatansichten
einzelner Theologen, so beweisen die Synoden von Salzburg,
Passau und Mühldorf, dass auch die kirchliche Verwaltung sich
der Erkenntnis der Missbräuche nicht ganz verschliessen konnte.
Ihnen grossen Raum nehmen auch hier wieder die abgedruckten
Benediktionsformeln ein.

Befasste sich der vorausgehende Abschnitt über die
Naturereignisse vorwiegend mit den Schädigungen, welche dem Feld-
und Ackerbau drohten, so behandelt der zehnte anschliessend
die Gefahren der Viehzucht und die religiösen Mittel, sie zu
beheben. Die weitaus innigeren Beziehungen, welche im Gegensatz

zum Städter die bäuerliche Bevölkerung mit der lebenden
und leblosen Natur verknüpfen, lassen den starken Glauben
und Aberglauben dieser Kreise an die Notwendigkeit eines

geheimnisvollen Schutzes menschlich begreiflich erscheinen. Es

sind der Gefahren zu viele, die des Bauern Arbeit und seinem
Besitze drohen, Gefahren, gegen die er sich in hundert Fällen
einfach machtlos fühlt. Schon in der griechischen Kirche waren
besondere Segensgebete für Viehherden, für die Seidenraupen
in Übung und wurden Heilige um den Schutz angefleht: der
mächtigste Viehpatron war Sankt Mamas. In der lateinischen
Kirche wurden vor allen die Votivmessen dem Zwecke dienstbar
gemacht, aber auch Weihwasser und Salz treten schon
frühzeitig als Hilfsmittel auf. Die Geschichte der Viehpatrone findet
eingehende Darstellung, bei den Volksbräuchen wird auch die

Beziehung zum germanischen Heidentum erwähnt, wo dei-
Verfasser sie gegeben glaubt. Auch die ärgsten Missbräuche, z. B.

mit der konsekrierten Llostic, deren Partikel in einzelnen Gegenden

dem Vieh eingegeben wurden, übergeht Franz nicht.
Der weitaus grösste Teil der religiösen Bräuche und For-

meln, welche sich mit Tieren befassen, fällt aber in das Gebiet
der Schutzmassregeln gegen Schädigungen, mit welchen Tiere
die Menschen oder ihr Eigentum bedrohen. Da die mittelalterliche
Theologie an dem Glauben festhielt, die Dämonen könnten sich
nicht nur der Naturgewalten, sondern auch der Tiere bedienen,



— 395 —

um den Menschen zu schädigen, sah man fast allgemein in

jeder Ungezieferplage Teufelswerk und bekämpfte es

dementsprechend mit Adjuration, Malediktion und Exkommunikation.
In dieses Gebiet gehören auch die weltlichen und kirchlichen
Tierprozesse, in denen über die Tiere wie über Menschen
Gericht gehalten wurde unter Wahrung eines regelrechten
richterlichen Apparates mit Ankläger, Verteidiger und Richter.
Wie Thomas von Aquin und die spätere Scholastik sich zu der
„Exkommunikation" der Tiere stellte, wird ausführlich dargetan.
Ein eigener Paragraph behandelt die Schlangensegen.

Elfter Abschnitt: Ehe, Mutter und Kind. § 1. Ehe und
Fruchtbarkeit. — S 2. Die Mutter. I. Die Benediktionen vor und
bei der Geburt. IL Die Benedictio post partum. III. Die Benedictio

ad introducendam muliorem in ecclesiam. IV. Die
Benediktion der toten Wöchnerinnen. — § 3. Kindheit und Jugend:
I. Die Haarschur. II. Die Bartschur. — S 4. In der Schule.

Wenn auch die formelle Eingehung der Ehe im Abendland
bis zum 15. Jahrhundert nicht überall regelmässig vor dem

Altare stattfand, so holte sich doch das junge Paar, insbesondere
die Braut, den Segen des Priesters. Das hängt mit dem

altgermanischen Recht zusammen, nach welchem dem Brautpaar
der Segen erteilt wurde, nachdem es das Bett bestiegen hatte.
Der Segen wurde wiederum um so höher gewertet, als die
Menschheit von dem Wahne befangen war, dass Dämonen oder
böse, in deren Dienst stehende Menschen den Vollzug der Ehe
und die Fruchtbarkeit verhindern konnten. Die Bulle des

Papstes Innocenz VIII. vom 5. Dezember 1484 bestätigte die

„Tatsache" von der Bewirkung geschlechtlicher Impotenz durch
Verhexung. So konnte sich die „Benedictio thalami" weithin
verbreiten. Freilich vermochte sie nicht ihre Kraft auf das
Geschäft des Gebarens zu erstrecken, vor dem den Frauen mit
Hecht um so mehr bangte, als die Gynäkologie in den
Kinderschuhen steckte. Kam darum die schwere Stunde nahe, so

musste neuerdings die Kirche mit dem Reichtum ihrer
Segnungen zu Hilfe eilen, die aber dem Volke lange nicht genügten,
weshalb nebenher noch eine Unzahl abergläubischer Gebräuche
liefen, die nur in seltenen Fällen von der Kirche direkt verurteilt,

jedenfalls vielfach unter Beihilfe der Priester geübt wurden.

Franz bringt zu diesem Kapitel wertvolle Beiträge über
die einschlägigen Benediktionen, die männlichen und weiblichen



— 396 -
Patrone für gebärende Frauen, die privaten Segensförmeln und
„Briefe". Die unter II, III und IV genannten Benediktionen
beleuchten vor allem die Auffassung der Kirche, auch der
protestantischen, über die Ehe, genauer über die Ehefrau. Wenn
in Luzern das Pfarrrecht bestand, Wöchnerinnen, die dem Pfarrer
ungehorsam waren, die Aussegnimg zu verweigern, so mag
daraus geschlossen werden, class Dove nicht so unrecht hatte,
wenn er von „Llerrsehaftsbedürfnissen** sprach.

Es wäre verlockend, auch auf die weiterhin behandelten
Benediktionen, insbesondere auf die Gottesurteile und die
Exorzismen bei Besessenheit einzugehen, wir müssen es uns

versagen, um den Rahmen einer Besprechung nicht noch weiter
zu überschreiten. Um jedoch dem Leser einen Überblick über
das Gebotene zu geben, lassen wir nachfolgend noch die
Kapitelüberschriften folgen :

Zwölfter Abschnitt: In Gefahren. § 1. Für die Reise. —

S 2. Für Wallfahrten. — § 3. Für den Kampf: A. Die Ritterweihe

und der Waffensegen. B. Für Kriege und Kreuzzüge. —
§ 4. Bei dem Gottesurteil: I. Zur Geschichte der Gottesurteile.
IL Die einzelnen Gottesurteile. III. Die kirchlichen Formeln
bei dem Vollzug der Gottesurteile: A. Bei dem Zweikampf.
B. Bei der Probe mit dem glühenden Eisen. C. Die Heisswasser-
probe. D. Die Kaltwasserprobe. E. Die Probe mittels des

geweihten Bissens und hängenden Brotes. F. Das Gottesurteil
mit dem Psalter. IV. Die Orclaliengebetc.

Dreizehnter Abschnitt: In Krankheiten. § 1. Die Ätiologie
und Therapie der alten Kulturvölker. — § 2. Christliche Kranken -

fürsorge und Ätiologie. — § 3. Die religiösen Heilmittel: I. Gebet
und Sakramentalien. II. Beschwörungen, Inkantationen und
Amulette. 111. Der Heiligenkult in seinen Beziehungen zur
Krankenheilung: A. Lfeiligenverehrung und LIeroenkult. B. Die
Inkubation bei Ileiligengräbcrn. C. Der Reliquienkult. IV. Das

Wägen bei Krankheiten. — § 4. Benediktionen bei einzelnen
Krankheiten: I. Gegen Fieber: A. Die religiösen Heilmittel
gegen Fieber. B. Weiheformeln und Gebete gegen Fieber.
IL Gegen Augenleiden : A. Heilmethoden und Patrone bei Augenleiden.

B. Die Benediktionsformeln. III. Gegen die fallende
Sucht. IV. Gegen sonstige Krankheiten.

Vierzehnter Abschnitt: Bei Besessenheit. S 1. Die Macht
der Dämonen über die Menschen. — § 2. Der Exorzismus in



— 397 —

der patristischen Zeit. - - § 3. Der Exorzismus im Mittelalter.
— § 4. Das kirchliche Vorgehen in Fällen der Besessenheit. —
tj 5. Die Entwicklung der Beschwörungsformeln. — g 6.

Exorzismusformeln für Besessene.

Etwas wollen wir noch bei dem 15. und letzten Abschnitt
„Der Kampf gegen die Benediktionen und die kirchliche Reform"
verweilen. Schon im 9. Abschnitt und a. a. 0. wurde gezeigt, dass

von Zeit zu Zeit ein Mann auf dem Lehrstuhle oder in der Seelsorge
es wagte, gegen gewisse Formen der Benediktionen seine Stimme
zu erheben. Er blieb ein Rufer in dei' Wüste. Das Volk hing
zu innig an seinem alten Glauben: erst als die Geistlichkeit
ihr eigenes Ansehen untergrub, die einen durch Prachtliebe,
die Päpste durch Herrschsucht (Franz wählt das vornehmere
Wort: Herrschgewalt), andere durch Habgier oder Sittenlosig-
keit, da begann das Volk über kirchliche und religiöse Fragen
nachzudenken. Das Heiligste konnte durch keinen so schmutzigen
Kanal gehen. Und kam es doch daher, clannwar es eben nicht
heilig. Als darum die AValclenser und andere Sekten gegen die
Benediktionen kämpften, da predigten sie nicht mehr tauben
Ohren. Ein neuer F'eind erstand den kirchlichen Benediktionen
in Wiklif, und zwar hauptsächlich aus antihierarchischen Gründen.

Die deutschen Theologen des 14. und 15. Jahrhunderts
beschränkten sich in ihren Widersprüchen auf die gröbsten
Auswüchse, abgesehen von Johannes von Wesel, der den geweihten
Dingen jede Kraft gegen Dämonen oder zur Vergebung der
Sünden absprach. Das brachte ihn zu Fall. Er wurde 1479

vor ein Inquisitionsgericht in Mainz gestellt und, wie Franz
gesteht, „in einem nicht ganz einwandfreien Verfahren" zu
lebenslänglicher Haft verurteilt. Ein halbes Jahrhundert später
war diese Waffe der Kirche gegen freie Meinungsäusserung
stumpf geworden. Zwar beobachtete Luther in den ersten
Jahren seines Kampfes gegen die Kirche hinsichtlich der
Sakramentalien grosse Zurückhaltung. In der Schrift „Von den
Concilien und Kirchen'* aus dem Jahre 1539 führt er jedoch'schon
eine kräftige Feder. Christus, meint er, wolle die Menschen
durch den heiligen Geist heilig und fromm machen an Leib
und Seele. „Solches ist zu schwer denen, so nicht gern fromm
sein oder Sünde lassen wollen; die können solches Werk des

hl. Geistes leiehtlioh geraten, nachdem sie gelernt, wie sie ohne
des hl. Geistes Werk wohl leichter als f- z. B.Ì durch Weihwasser,



— 398 —

durch Agnus dei, durch Bullen und Briefe, durch Messen und
Mönchskappen können selig werden ; darum nicht not ist, etwas
anderes zu suchen noch zu achten." Doch sei es an sich nicht
böse, eine Kreatur zu weihen, wenn mau dabei nur den Zweck
habe, „sie durch Gottes Wort und Gebet zu heiligen, wie die
Kinder über Tische tun oder über sich selbst, wenn sie schlafen
gehen und aufstehen".

Karlstadt ist zwar auch der Ansicht, dass man die Dinge
lieber ungeweiht hisse, weil dadurch viele Seelen verführt würden,

gleichwohl will er dem Weihwasser nicht jede religiöse
Bedeutung absprechen. Mit Eucherius von Lyon sieht er dessen

Wert in der Symbolik. Das Weihwasser erinnere an den rechten
festen Glauben. Wer ihn habe, der stehe „im rechten geyst-
lichen geweychten Wasser, das all dein sünde erdrenket"
Das Salz gilt ihm als Sinnbild der „geystlich gesundheyt,
dadurch tooblichkeit und Unfruchtbarkeit des menschen vorendet
werden und der mensche besser wird". Mit ihm stritt sich
der Minorit Johannes Fritzhanns ab. Temperamentvoller als
Karlstadt verurteilte Johannes Eberlin die Benediktionen. Aber
an Wirkung übertraf ihn Ambrosius Moibanus. Schon im
Paradies habe der Teufel die Menschen zum Missbrauch der Natur
verführt, bei den Christen habe er es verstanden, die judaistischen
Gewohnheiten zu erhalten und heidnische einzuführen. Als
Gegner des Moibanus ritt Johannes Cochläus in die Sehranken.
In ihren Schriftbeweisen mussten sich die Verteidiger der
Benediktionen auf das alte Testament berufen, weil sie im neuen
keine Belege fanden. Freilich schössen die Gegner meistens
aneinander vorbei, da dem einen die Tradition ebensoviel wie
die Schrift, dem andern nichts galt. Bei dem Streite um die
Benediktionen dürfen aber auch die Namen des Bischofs Bert-
hold von Chiemsee und des zum Protestantismus übergetretenen
Peter Paul Vergerius von Capodistria nicht übergangen werden.

In dem letzten Paragraphen „Missbräuche und Reformen"
stellt Franz auch die Schuldfrage über die Missbräuche. Er
glaubt, die Kirche könne insofern nur verantwortlich gemacht
werden, als ihre Organe es an der notwendigen Aufsicht über den

Klerus und dessen Amtsführung fehlen Hessen. Die beste Methode
zur Bekämpfung unerlaubter Formeln wäre ein gediegener
Unterricht des Klerus gewesen. Daran gebrach es. Der Klerus
teilte darum häufig die Neigungen des Volkes. W



— 399 —

Franz weiter meint, die abergläubischen Formeln seien den

zuständigen kirchlichen Fällen zum guten Teil gar nicht
bekannt geworden, so kann diese Entschuldigung als nur mangelhaft

bezeichnet werden. Es liegen Beweise vor, dass verschiedene
Hochschullehrer die Missbräuche kannten und bekämpften;
wenn es für einen Hochschullehrer möglich war, sich einen
Einblick in die Unterströmungen der Volksfrömmigkeit zu
verschaffen, so hätte das für die zuständigen kirchlichen Behörden
ebenfalls erreichbar sein sollen. Aber sie hatten eben keine
Fühlung mit dem niedern Klerus und dem Volke. Und hörte
man wirklich von Missständen, so liess man es sich nicht sonderlich

Eile kosten, sie abzustellen. Je stärker und absonderlicher
der Glaube des Volkes an die Benediktionen war, um so leichter
hatte man es an der Hand. Kam aber wirklich eine Ent-
schliessung heraus, so zog der Dämonen- und Hexenglaube der
Kirche die Grenzen für die erlaubten Bräuche nach unten so

weit, dass zu den krassen Missbräuchen kaum ein Schritt,
geschweige denn ein Sprung war.

Es ist bezeichnend, dass keine Synode, kein bischöflicher
Erlass die Kraft und Fähigkeit zu einer grundsätzlichen Reform
aufbrachte. Kaiser Karl V. musste in seinem Relbrmationsedikt,
veröffentlicht am 9. Juli 1548, den ersten Anstoss geben.

Das Edikt verteidigt zunächst die kirchlichen Ceremonien
als löbliche, die Frömmigkeit fördernde Gewohnheiten und
empfiehlt insbesondere den Gebrauch des Kreuzzeichens als kräftig
und heilsam. Dann geht es auf die einzelnen Benediktionen
über. Wasser, Salz, Kräuter, Osterlamm, neue Früchte und
andere Dinge werden im Namen Christi geweiht, damit ihr
Gebrauch den Menschen zum Heile gereiche. Natürlich kommt
es über den Glauben an die Möglichkeit der Zauberei auch
nicht hinweg, aber es versucht in den Anweisungen für den
Gebrauch der Sakramentalien die symbolische Deutung in den

Vordergrund zu rücken. Wer geweihtes Salz nahm, sollte
sermonem sale conditimi erhalten, beim Anzünden der Kerzen solle

man an das himmlische lacht denken uswr. Nun wagten auch
die Synoden etwas kräftiger aufzutreten : Augsburg 1548, Prag
1605, Breslau 1653 u. a. Am 16. Juni 1614 wurde von Papst
Paul V. das Rituale Romanum eingeführt. Es sollte als Norm
für die Diözesanritualien gelten. Da es aber unmöglich all die
Sonderwüusehe der gerade auf dem liturgischen Gebiete aus-



— 400 —

einanderstrebenden Kirchenprovinzen erfüllen konnte, griff man
vielfach wiedei* auf die alten Formelsammlungen zurück, die
aber meist von Klosterobern oder kirchlichen Behörden
approbiert waren, so dass die Aufklärungszeit noch reichlich Stoff,
zu reinigen, fand.

Einleitung und Schluss des Werkes reizt zu Widerspruch,
aber wir wollen uns mit dem inzwischen verstorbenen Verfasser
nicht über den religiösen Wert der Benediktionen im allgemeinen
auseinandersetzen. Was er in den zwei Bänden für die
Religionsgeschichte, für die Synodalgeschichte, für die Geschichte der
Medizin, der Suggestionstherapie, die Rechtsgeschichte. die
Naturwissenschaft, die Volkskunde aus Archiven. Büchereien
und verborgenen Schatzgruben gehoben hat, kann nicht hoch

genug gewertet werden. Wer den Menschen des .Mittelalters,
insbesondere in seinem religiösen Empfinden, verstehen will,
muss sich an Franz orientieren. Ein Studium der Liturgik,
der Heortologie, der Hagiographie wird ohne Franz lückenhaft
sein. Ein Verzeichnis der Orationen-Inifien, ein Orts-, Personen-
und Sachregister erleichtert die Benützung ausserordentlich.
Das Verzeichnis der wiederholt benutzten Bücher und gedruckten
Ritualien ist eine wertvolle Zusammenstellung einschlägigen
Schrifttums. Dass es heute noch eine öffentliche der Wissenschaft
dienende Bibliothek gibt, in der Franz's „Benediktionen" nicht zu
finden wären, dürfen wir wohl für ausgeschlossen halten, aber sie

gehören auch in jede Bücherei eines Theologen, der den

wunderliehen Wegen nachgehen will, die die Religion und
insbesondere die Religion unserer Väter gewandert ist.

Friedrich Hacker.

Reformationsschriften.

Kaftan, Theodor (Kiel): Reformation, nicht Revolution.

Grützmacher, R, H. (Erlangenj: Luthers ewiges Evangelium
in seiner religionsgeschichtlichen Eigenart.

Ihmels, Ludwig (Leipzig): Wie werde ich meines Heils gewiss?
Die Grundfrage der Reformation.

Bachmann, Ph. ^Erlangen): Luthers „Kleiner Katechismus" als

Lehrbuch und als Lebenshuch.

Braun, Wilh. (Michefeld) : Luther über die Macht des Bösen.

Deichertsche Verlagsbuchhandlung, jede Schrift 35 Pfennig.



— 401 —

Die „Allgemeine Evangelisch-Lutherische Konferenz", der
rechte Flügel des deutschen Protestantismus, lässt zur
Reformationsfeier eine Serie von 12 Schriften erscheinen, die alle
die Bedeutung Luthers und seiner Lehre darlegen wollen ; von
diesen sind die obigen fünf bisher in unsere Hände gelangt.
Bei allen ist liebevolle Versenkung in das Wesen und die
Lebensarbeit des grossen Reformators und darum auch eine
wohltuende Wärme zu verspüren. Phrasenhafte, oberflächliche
Verhimmelung, die allerdings da und dort in einer der vielen
zu erwartenden Reformationsfeiern auch nicht fehlen wird, ist
diesen ernsten, von gründlicher Kenntnis Luthers und seiner
Schriftwerke zeugenden Arbeiten fern. „Wir müssen", meint
Ihmels einleitend, „das Reformationsjubiläum völlig • anders
feiern, als wir es gedacht und gewünscht hatten. Gerade so

mag es uns heilsam sein. Vielleicht dass uns auf diese Weise
manche Phrase erspart bleibt ..." Die bedeutsamste unter den

vorliegenden Broschüren scheint uns unstreitig gleich die erste
zu sein, die mit allem Nachdruck nachweist, dass Luther bei
all seiner kirchlichen Reformarbeit, die mit dem päpstlichen
Katholizismus gebrochen hat, doch nicht als Revolutionär,,
sondern als Reformator gehandelt hat und dass, wenn die
Reformation da und dort zur religiös-kirchlichen Revolution
geworden ist, das nicht auf ihn, sondern auf den Abfall von
ihm zurückzuführen ist. Den ersten dieser beiden Gedanken
spricht übrigens auch Bachmann aus, wenn er sagt: „Was die
Kirche in langen Jahrhunderten als Lehrstoff erprobt und
gesammelt hatte, das machte er zum Mittelpunkt auch des neuen
und mit Eifer betriebenen evangelischen Jugend- und
Volksunterrichts. Er brachte damit zum Ausdruck, dass es sich nicht
um Gründung einer neuen Kirche handle, sondern cintaci* um
die Wiederaufdeckung und freie Benützung der immerwährenden
Quellen der evangelischen Wahrheit." Und das ist durchaus
richtig. Luther hat nicht im entferntesten an eine neue Kirchenstiftung

gedacht, nur verbessern wollte er, den Schutt
wegräumen, den die Scholastik, das verweltlichte Papsttum, der
kirchliche Aberglaube auf das Evangelium Jesu gehäuft hatte,,
und dabei ging er, wie in verschiedene^ dieser Schriften,
besonders derjenigen Ihmels und Brauns mit Recht hervorgehoben
wird, auf den Apostel Paulus zurück, der an sich selbst erlebt
hatte, dass man des Heiles nicht durch Unterwerfung unter



— 402 —

«ine kirchliche Autorität und nicht durch Abmühung mit
sogenannten guten Werken, sondern einzig und allein durch
vertrauensvolle Hingabe an den in Christo sich uns
offenbarenden gnädigen Vater — Gott gewiss und teilhaftig* wird;
denn dieses gleiche Erlebnis hat auch Luther nach jahrelangen
inneren Kämpfen und unbefriedigendem Mönchsleben gemacht,
und es ist ihm zum Ausgang und Mittelpunkt seines ganzen
reformatorischen Wirkens und Kämpfens geworden.

Sollten wir auf einige bemerkenswerte Gedanken in den

vorliegenden Reformationsbroschüren hinweisen, so würden wir
aus der Grützmacherschen insbesondere die Sätze über das
Wesen des Glaubens (S. 19 f.) hervorheben, an der Ihmelschen
uns dessen freuen, dass der Verfasser der alten Kirche gerecht
wird, wenn er von ihr schreibt: „Auch das waren Klänge,
deren die alte Kirche fähig war. Luther aber waren sie bisher
fremd geblieben" (S. 8), in der Bachmannschen die Gedanken
über Katechismusnnterricht und Katechismuspredigten (S. 22)

unterstreichen, insbesondere aber aus derjenigen Kaftans Stellen
wie die folgenden beiden festhalten: „Gross, geschlossen und
mächtig steht die römische Kirche da. Die Mächte dieser Welt
beugen sich vor ihr. Und die evangelische Kirche? Zerspalten,
zerrissen, von vielen der Ihrigen innerer Auflösung überantwortet.

Dazu vom Staate überwältigt, in eigener Bewegung und
Kraftentfaltung gehemmt. Es steht schlecht um die evangelische
Kirche. Sie sollte etwas ganz anderes sein als das, was sie heute
ist, und sie könnte das auch" (S. 13). „Wir ehren Luther nicht
dadurch, dass wir alles, was uns in ihm entgegentritt,
wahrnehmen in goldenem Licht, dass wir keine Augen haben für
seine Schwächen und Mängel. So wie es mit der Kirche wurde
schon zu Luthers Zeit, entsprach es zwar keineswegs dem,

wag er gewollt hatte. Aber class es so wurde, dem lagen nicht
bloss Zeitverhältnisse zugrunde, auch Luthers Geringschätzung
der Organisation. Kalvins Kirche ist besser geordnet als die
Luthers. Die lutherische Kirche ist in Fürstenhände geraten...
An die Stelle der Hierarchie trat die Bureaukratie. Aus der

evangelischen Kirche wurde allmählich etwas, das sie ihrem
Wesen nach nicht ist,* ein Departement des Staats, ein
Staatsdepartement für religiöse Angelegenheiten. ' Nur aus der
Gemeinde heraus kann der Kirche die Befreiung kommen, aus
klarbewusstem und festem Willen ihrer Glieder. An der Los-



— 403 —

lösung aus der staatlichen Verzerrung hängt die Zukunft der
evangelischen Volkskirche" (S. 15f.). Die Kaftansche Schrift
klingt schliesslich in einen scharfen Kampfruf gegen die „Neu-
protestanten" aus. denen die Worte gelten: „nur durch Abfall
von Luther konnte die Reformation entarten zur Revolution"
(S. 20.. W. H.

PiiEiiss, Dr. Hans: Unser Luther. Leipzig, A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung. 1917. 109 Seiten. Preis Ji —. 80.

Das gegenwärtige Reformationsjubiläumsjahr erzeugt eine
Fülle von Literatur teils volkstümlicher, teils streng
wissenschaftlicher Art. Die hier erwähnte Schrift will eine Schrift so

recht fürs Volk sein und diesem den grossen Reformator
nahebringen als Mensehen, als „Ritter trotz Tod und Teufel", als
Streiter für das Evangelium gegen die „Papisten" wie gegen
die „Schwärmer", als deutschen Propheten. Diese Aufgabe
erfüllt das von Wärme getragene, in vornehmer Sprache
verfasste und lebendig geschriebene Büchlein in vorzüglicher
Weise. Dass die Resultate der ernsten Geschichtsforschung
berücksichtigt sind, kommt der Schrift selbstverständlich nur
zugute. Mit Recht betont der Verfasser, dass Luther durchaus
kein Umstürzler gewesen ist, was er u. a. auch insbesondere
mit seiner neuen Gottesclienstordnung, seiner „Deutschen Messe"
bewiesen hat. Immerhin erlauben wir uns doch, auch da und
dort ein Fragezeichen zu machen: Warum muss z. B. der grosse
Erasmus, der genau so gut wie Luther wusste, was er tat und

vertrat, spöttisch als „berühmter Humanistenkönig" und als

„ängstliches, kleinliches Gemüt" abgetan werden? Man sollte
doch auch auf evangelischer Seite etwas mehr Verständnis und
Achtung für die Männer haben, die, ebenfalls aus Gewissensgründen,

die Trennung vom Katholizismus nicht mitmachten.
Und recht unglücklich scheint uns jene Stelle zu sein, in der,
im Kapitel „Der deutsche Prophet", gesagt ist: „Gewiss, Luthers
Glaube gehört der Welt an, aber nur das deutsche Wesen mit
dem Vertrauen als seinem Grundzug konnte die Frohbotschaft
des Glaubens wieder entdecken und hat sie allein entdeckt.
Und das sollen wir dankbar ohne Wenn und Aber aus Gottes
Hand hinnehmen und nicht immer wieder nach dem italienischen
Papst oder nach dem französischen Calvin oder einem russi-



— 404 —

sehen Tagesapostel oder gar nach einem englisch-amerikanischen
Sektenhäuptling hinüberschielen und unser Erstgeburtsrecht
verschleudern." Nicht wahr, diesen Satz hat auch der
verschärfte Nationalismus unserer Kriegszeit auf dem Gewissen;
vor dem Krieg hätte Dr. Preuss wohl nicht so geschrieben
Doch im grossen und ganzen verdient die Schrift als das, was
sie sein will: ein Volksbüchlein, alle Anerkennung — auch um
der guten und mannigfaltigen Illustrationen willen, die
eingestreut sind. W. H.

Koenders, A. J., Ord. Carni.: Handboek der Liturgie. Met
„Een woord over Liturgie-literatuur" door Oscar Huf, S. .].,
2 din., Nijmegen, 1914/15. L. C. G. Malmberg, Uitgever van
den Apostolischen Stoel. Fl. 6.—, geb. Fl. 7.50. (I. Teil XVI
und 274 S. und XVI* und 187* S., II. Teil XI und 496 S.)

Nieuwbarx, M. C, O. P., S. Theol. Lech: Handboek der Liturgie
van het Kerkelijk Jaar. Leiden (ohne Jareszahlj. Firma
J.W. van Leeuwen (K. Fercken). 232S., Fl. 1.60, geb. Fl. 2.10.

Es ist eine unverkennbare Tatsache, dass, zumal im ersten
Dezennium des 20. Jahrhunderts, die römische Kirche dem
wissenschaftlichen Studium der Liturgik grosses Interesse
zugewandt hat. Man hat dies nicht als Resultat päpstlicher Dekrete,
wie des auf liturgischem Gebiete gesetzgeberisch wirksamen
Pius X., anzusehen, sondern nur als selbstverständliche Folge
des Wiederauflebens der römischen Theologie zu würdigen.
Päpste und Kongregationen laufen in der Geschichte der
kirchlichen Wissenschaft den Tatsachen hinten nach. — Ihre Breven
und Dekrete haben nur stimulierende Kraft, insofern sie eine
bestimmte Richtung als allein massgebend sanktionieren ; um
damit allzugrosse lehramtliche Freiheit bändigen und in die
erwünschten Bahnen leiten zu können und um die unbequemen
Äusserungen verwegener Schriftsteller abzulehnen oder ihnen
vorzubeugen.

Wie das im 19. Jahrhundert erwachte historische Interesse
sich vor allem in Quellenpublikationen geäussert hat, so zeigte
sich auch in der Liturgik das Streben, neue Quellen zu edieren

-oder bereits edierte in verbesserter kritischer Form
herauszugeben, ein Streben, das besonders seit dem 5. Jahrzehnt des
19. Jahrhunderts reiche Früchte getragen hat. Allen Ländern



— 405 —

voran geht in dieser Beziehung England (z. B. mit den
Publikationen der Surtees Society, der Henry Bradshaw Society und
des Alcuin Club), ihm folgte Frankreich, wo zumal die Benedik
tiner von Solesmes sich um die Edition liturgischen
Quellenmaterials grosse Verdienste erworben (Paléographie musicale),
während Deutschland erst in den letzten Jahren einen Anfang-

gemacht hat (liturgische Poesie). Dann kamen die Reihen der
Sonderarbeiten, worin jeder Zweig der liturgischen Wissenschaft

seinen Meister fand. Daraus hat sich allerorts ein neues

liturgisches L,eben entwickelt, welches in den verschiedenen
Ländern und Bistümern zu der Gründung zahlloser Vereine,
Brüderschaften und Kongregationen Anlass gab. So hat auch
römisch-Nederland seine „liturgische beweging" bekommen.
Zurzeit besitzt jedes Bistum eine „liturgische vereeniging",
welche sich zu einer „federarle" verbunden haben; sie
bezwecken die Förderung liturgischer Kenntnis bei Geistlichen
und Laien, was durch die jährliche Abhaltung von „liturgische
weken" und die Organisation von Kursen erstrebt wird. Die
Federation besitzt in dem „Maandschrift voor Liturgie" ein

etwas zu kurzgefasstes und deshalb wenig bedeutendes Organ.
Weit wichtiger war die von den Benediktinern von Leuven
redigierte „Liturgisch Tijdschrift", welche seit Anfang des

Krieges eingestellt ist. Dass man bei diesem wachsenden Interesse

römischerseits auch hierzulande schriftstellerisch tätig
ist, lässt sich verstehen ; von den hunderten Büchern und
Schriften, welche allein schon in den letzten fünf Jahren
erschienen sind und sich mit der Liturgik oder irgendeinem
liturgischen Gegenstand beschäftigen, sind viele aus
holländischen Federn geflossen. — Wir empfingen die beiden
obengenannten Werke, von denen das letztere im Jahre 1916
erschienen ist.

Die Arbeit von Koenders, die sich als „LIandboek der
Liturgie" über das ganze Gebiet verbreitet, verdient zunächst
Beachtung. Wer diesem Handbuch den Massstab der
historischen und kritischen Wissenschaft anlegt, wird es indessen
enttäuscht weglegen müssen. In zwei stattlichen Bänden wird
der vorhandene Stoff abgewandelt, aber nicht nach historischer
Entwicklung und kritischer Sichtung, sondern nur nach dem
Anblick, nach welchem die jetzige römische Liturgie sich dem
römischen Beobachter dartut. Will man jedoch dies dem Ver-



— 406 —

fasser als Fehler anrechnen, so tut man ihm insofern Unrecht,
als er den „Leitfaden nur für Priester bestimmte, denen die Zeit
fehlt, grosse Bücher über ein Fach der Wissenschaft
nachzuschlagen, welche sie gerade als Priester der Natur der Sache
nach interessieren muss, ferner für gebildete Laien, die eine
Übersicht über die Liturgie der römischen Kirche wünschen,
schliesslich als Handbuch für die Kurse an unseren Seminarien,
wro das Studium der Liturgie in den letzten Jahren immer mehr
in den Vordergrund gestellt wird." Ausdrücklich hebt der
Verfasser im Vorwort hervor, dass seine Arbeit „nichts mehr sein

will als ein kurzgefasster und zugleich vollständiger Leitfaden,
der sich nach dem grossen Werke von Thalhofer-Eisenhofer ')
richtet. Dieses Werk ist mit Recht als ein Quellenbuch der
liturgischen Wissenschaft, als ein Handbuch anerkannt, welches
— nach sachverständiger Kritik — auf die jüngeren Resultate
dieser Wissenschaft Rücksicht nimmt". Diese Voraussetzung
erschwert die Aufgabe des Beurteilers, weil sie ihn von
vornherein zwingt, seine Kritik zu mildern. Wir möchten aber
vorausschicken, dass solch ein Werk, das keine grosse
selbständige wissenschaftliche Arbeit sein will, das „die historischen
Probleme nicht bis in Lhnzelheiten verfolgt", und deshalb auf
,,lange Reihen von Anmerkungen in Fussnoten" verzichtet, und
das sich andrerseits über einen Schulleitfaden emporheben
möchte, notwendigerweise ein Gepräge empfängt, welches
niemand befriedigt. Indem wir diese wissenschaftliche Bedürftigkeit

bedauern, können wir indessen dem sachlichen Inhalt mehr
gerecht werden.

In der Gliederung des Stoffes folgt Koenders Thalhofer
durchaus. Im I. Band behandelt er nach einem „Ingang tot de

Liturgie" die allgemeine Liturgik, welche er nach Form (Wort
und LIandlung), Ort (Gebäude und Ausstattung) und Zeit
(Entwicklung und Einteilung) ordnet. In der Einteilung des Kirchenjahrs

-weicht er von Thalhofer ab, indem dieser das Kirchenjahr

nach den beweglichen (Ostern mit Pfingsten) und
nichtbeweglichen Festen (Weihnachten) einteilt, Koenders aberrerà
geschichtlichen Gang des Kirchenjahrs mehr entsprechend, vom

') Handbuch der katholischen Liturgik von Dr. Valentin Thalhofer, zweite
völlig- umgearbeitete und vervollständigte Auflage von Dr. Ludwig Eisenhofer.

2 Bände. Freiburg im Breisgan.,1912. Herdersche Verlagshandlung
(Theologische Bibliothek).



— 407 —

Weihnächte-, Ostern- und Pfingstkrcise spricht. Der 2. Band ist
der speziellen Liturgik gewidmet, welche er als „cerediefist**
bezeichnet und nach Einsetzung von Christo und Einsetzung
von der heiligen Kirche unterscheidet. Zum ersten zählt er die

heilige Messe und die Sakramente (man beachte die Trennung!),
zum zweiten die Sakramentalicu und das Breviergebet. Diese

Einteilung ist gut und weit verbreitet, obwohl wir mancher
Unterabteilung einen minder wichtigen Platz einräumen würden.
Man kann deshalb gerade vom altkatholischen Standpunkt
nicht sagen, dass dem Buche Grundfehler ankleben, und doch

lassen sich in den Einzelteilen Irrtümer und Abweichungen
als Folge der spezifischen römischen Ansichten in dem
fraglichen Gebiet manchenorts auffinden.

Wir denken dabei nicht an erster Stelle an Aberglauben
wie den „Blasiussegen" (II, S. 357 f.), oder an Neuerungen wie
der „Apostolische zogen in het uur van sterven" (II, S. 365 ff.),
oder an Geschmacklosigkeiten wie das Herzjesufest, das Roseii-
kranzfest und dgl. (1, S. 245 f. und 256 f.), sondern an alle
jene Äusserungen, worin die römische Mentalität sich kundgibt
und die römische theologische Anschauung über Geschichte
und Lehre, Entwicklung und Ausbau ihren Einfluss geltend
macht. So wird selbstverständlich im II. Hauptstück des

„Eingangs" die liturgische Gesetzgebung dem Papst als dem
Oberhirten und Patriarchen des Abendlandes zugesprochen und
wird behauptet, dass der Bischöfe Macht, „obwohl Nachfolger
der Apostel", nur aus seiner Autorität abgeleitet werde (I. S. 10 f.).

Zu den Quellen der neuen Liturgie werden deshalb auch 'die

gesammelten Dekrete der Ritenkongrcgation gezählt (I, S. 2D.
Indem das Aramäisch als die Sprache Jesu und das Griechisch
als die geläufige Sprache der predigenden Apostel anerkannt
wird, wird der Gebrauch des Lateinischen als liturgischerSpraehe
mit den bekannten Gründen verteidigt. Es heisst da (I, S. 40) :

„Der wichtigste Beweggrund, der zumal die Jansenisten zu einer
solchen Reformation veranlasst, ist dieser: Das Volk soll am
Opfer teilnehmen, deshalb soll es sich auch mit den Gebeten
des Priesters vereinigen können. Diesem Motiv liegt ein doppelter
Irrtum zugrunde: class das Volk Priester im eigentlichen Sinne
sei und dass die heilige Messe an erster Stelle einen erbauenden,
d. h. einen belehrenden Charakter haben soll, usw." Die
Täuschung ist hier handgreiflich. Von den Glaubensbekennt-



— 408 —

nissen in der Liturgie wird das Symbolum Nicaenum erwähnt,
welchem ich das Konstantinopolitanum „die vollständige Lehre
der heiligen Kirche von dem heiligen Geiste" beifüge (I. S. 49),
aber weder hier noch in der Abhandlung über das „Credo"
in der Messe (II, S. 71 ff.) gedenkt der Verfasser der später
vorgenommenen gesetzwidrigen Erweiterung io sx xov naxçàg sx

rngi-i-óinvor. Sehr lakonisch und erstaunlich naiv ist die Bemerkung:

„Über die ursprüngliche Form der Beichtstühle sind uns
keine Berichte aufbewahrt" (I, S. 124). Der Abschnitt über das

Kirchenjahr ist grossenteils gut geschrieben, wenn man einige
Abschweifungen unter den Lieiligenfesten (Unbefleckte Empfängnis

usw.) und die kritiklose Darstellung des Fronleichnamsfestes

ausser acht lässt. — Die auch von Koenders vorgetragene
römische Anschauung über den Opfercharakter der Messe (II,
S. 9 ff.), nach welcher die Messe als Erneuerung des Kreuzesopfers

gilt, ist natürlich unbedingt abzulehnen. Auch der
Bedeutung der Epiklese als integrierenden Bestandteils der
altchristlichen Liturgien und ihrer Ausmerzung aus der
abendländischen Liturgie weiss Koenders noch weniger als Thalhofer
gerecht zu werden (II, S. 26, 30 und 96 f.). — Im Hauptstück
über die Sakramente kommt die Eucharistie noch einmal als
Kommunion zur Sprache. Von vornherein lässt sich die
Verteidigung der Kommunion „sub specie solum panis" und der
Aufhebung des Laienkelches mit den gewohnten ungenügenden
Gründen erwarten. Ihn neues Argument wird aus den immer
mehr aufkommenden Kommunion ausserhalb der Messe

hergeleitet, welche Sitte unter grober Verkennung des liturgischen
Gedankens beschönigt wird (II, S. 239 ff.). Indem Thalhofer noch
vom Sakrament der „Busse"" redet, gebraucht Koenders, wie
dies in der römischen Kirche Hollands längst üblich ist, den

irreführenden Ausdruck „Sacrament der Biecht". Im Absatz

„Der Ritus des Beichtsakramentes in ihrer historischen
Entwicklung" ist manches sehr anfechtbar, und auch der
Auffassung des Priesters als „judex" (II, S. 266) kann kein katholisch

denkender Geist beipflichten. Hinsichtlich der Einsetzung
wird nur auf Joh. 20, 22 f., keineswegs auf die Hauptstelle
Mt. 18, 15 ff., Bezug genommen (II, S. 252).

Es ist zu bedauern, class der Verfasser bei der „Entwicklung

und dem Wesen des Kirchengebäudes" (I, S. 91 ff.) eine
kurze Übersicht der verschiedenen Kirchenbaustile unterlassen



**

— 409 —

hat. Der ganze Abschnitt über „den liturgischen Ort" enthält
überhaupt zu wenig Geschichtliches und verliert sich im
Aufzählen allzuviel minuziöser Vorschriften. Das Hauptstück über

„den Tabernakel" ist historisch ziemlich genau, aber der

Mangel an kritischer Beleuchtung ist hier stark fühlbar (I,
S. 119 ff.).

Im „Ingang" wird auch der „Liturgischen Wissenschaft
in ihrer historischen Entwicklung" ein Abschnitt gewidmet,
worin der Verfasser über den Jansenismus nicht viel Gutes zu

sagen weiss. Er redet von einem Verfall der Liturgik im
18. und im Anfang des 19. Jahrhunderts als Folge dreier
Ursachen : des Jansenismus und Gallikanismus in Frankreich, des

Rationalismus in Deutschland, des Josephinismus in Österreich.

„Der eisige Jansenismus hatte das römische Herz kalt und
gefühllos für das Äusserliche im katholischen Kultus gemacht"
(I, S. 26). Kaiser Joseph IL, das Konzil von Pistoja, und Winter,
Stattler und Werkmeister (wir vermissen von Wessenberg!)
finden keine Gnade. Besonders dieses Hauptstück ist unbefriedigend

und dürftig.
Was nun aber dem ganzen Werke an Wissenschaftlichkeit

fehlt, wird einigermassen durch das dem I. Teil beigegebene
„Een woord over Liturgie-Literatuur door Oscar Huf, S. JA
ersetzt, welches nicht weniger als XVI* und 187* Seiten zählt.
Eingedenk des Satzes: „volumen sine registro ut nauta sine

gubernaculo" erörtert der unbedingt gelehrte Verfasser die
Unentbehrlichkeit der Belehrung über Liturgikliteratur, und
will er die auf diesem Gebiete von S. Baeumer, Eisenhofer und
Cabrol geleisteten Arbeiten fortsetzen und erweitern. Abgesehen
von einigen hervorragenden älteren Werken, geht er in seiner
Übersicht nicht weiter zurück als bis 1860, von 1890 ab ist
sie vollständig. Er nimmt dann für seinen vielseitigen Gegenstand

den dogmatischen, kirchenrechtlichen, historischen,
symbolischen, archäologischen, ästhetischen und künstlerischen
Moment in Betracht. Das grosse Verdienst dieses „Woord over
Liturgie-Literatuur" besteht darin, dass der Verfasser keine
trockene Bücherliste, sondern eine wohlbelegte Literaturübersicht

gibt, worin er in kurzen Zügen Inhalt und Charakter der
angeführten Werke skizziert. Ein ausführliches wohlgeordnetes
Schema geht voran und dann folgt die nicht weniger als 1514

Büchertitel umfassende und mit einem bequemen Namenregister
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1817. 28



— 410 —

schliessende Übersicht. Diese Literaturangaben sind von grossem
Wert, wenn der Verfasser auch die nicht spezifisch römischen
Werke nicht nach ihrem Wert zu schätzen weiss. Guéranger,
Probst und Duchesne finden ausführliche Erwähnung; tiefgehende
Behandlung erhalten die aktuellen Werke von M. Flad (L'Education

par la Liturgie, 1914), L. Beauduin, O. S. B. i La Piété de
l'Eglise, Principes et Faits, 1914) und zumal M. Festugière, O.S. B.

(dessen vielbestrittene „La liturgie Catholique", 1913, und „Que
est-ce que la Liturgie? Sa définition, ses fins, sa mission", 1914).
Es ist begreiflich, dass Cl. de Vert1) mit seiner weitgehenden
Leugnung jeder symbolisch-mystischen Deutung und seiner
Erklärung aus natürlichen Bedürfnissen und Utilitätsrücksichten
nicht gut wegkommt. Huf charakterisiert dieses „beeldstormers-
werk" mit den Worten Guérangcrs als „le fameux et scandaleux

ouvrage", und den Entwurf als „dédaignant d'expliquer
les symboles de la Liturgie par des raisons mystiques, comme
l'avait fait jusqu'alors toute la tradition des liturgistes de l'Eglise
d'Orient et de celle de l'Occident, il en chercherait seulement
les raisons physiques, à l'aide desquelles il se promettait de

rendre raison à tout", und seine „doctrine" als „autant plus
dangereuse qu'elle paraît plus innocente au premier abord"
(S. 14*). Unter der älteren Literatur im Abschnitt über die
Messe (S. 36* ff.) erfährt Le Brun2) wertschätzende Anerkennung,
unter der neueren vermissen wir die Werke Watterichs. Unter'
„Sacramenten" wird auch auf C. Chardon (Histoire des Sacrements,
Paris 1745) aufmerksam gemacht und auch auf die Arbeit von
P. A. Kirsch und seine Kontroverse mit Bischof Herzog über
die Beichte Rücksicht genommen, und sein „Zur Geschichte
der kath. Beichte" (1902) als „eine wissenschaftliche Widerlegung

der unwissenschaftlichen Angriffe des altkatholischen
Bischofs" charakterisiert (S. 76*). Kirschens „Die historischen
Brevierlektionen" (1902) wird jedoch abgelehnt mit dem gerade
erschütternden Grund, „dass die heilige Kirche keinen Glauben
an die hier mitgeteilten Lektionen forciert, welche nur er-

') Explication simple, littérale et historique des Cérémonies de l'Eglise,
Paris 1697/98, tom. I und II, 2. Ausg. 1707/08, toni. Ill und IV, 1713 post,
mortem auctoris.

*) Explication littérale, historique et dogmatique des prières et des
cérémonies de la Messe, Paris 1716, 1726, etc., letzte franz. Ausg. 1860, latein.
von J. A. Dalmasus, Venetie 1770, Avinione 1843. holländ. Adam 1790.



— 411 —

bauungshalber und als religiöse Lesung gegeben werden"
(S. 120* f.).

Übrigens ist dieses „Woord over Liturgie-Literatuur" eine
wissenschaftliche Schatzkammer, die das Werk des Koenders
ausserordentlich bereichert und ihm grössere Wichtigkeit
verleiht, als es sonst verdienen würde. Wir halten deshalb dieses

„eerste groote Nederlandsche Handboek der Liturgie" (S. III*)
mit der intensiven Arbeit Hufs, mit den bequemen Namen- und

Sachregistern, trotz der vielen fehlerhaften römischen
Anschauungen, auch für altkatholische Leser, die mit kritischem
Unterscheidungsvermögen zu lesen wissen, für empfehlenswert.

Auch M. C. Nieuwbam, O. P.: Handboek der Liturgie ran
het Kerkelijk ./aar will als Äusserung unseres erneuten Zeitgeistes
und eines mehr entwickelten Volksbedürfnisses betrachtet sein.
In „Ter Inleiding" erinnert der Verfasser an die Zeit, „w*orin
man unsere Kirchen zerstörte oder enteignete, unsere Bilder
niederhämmerte oder unsere Heiligtümer schändete", eine Zeit,
deren „Druck und Machtlosigkeit Jahrhunderte später im
scheugewordenen öffentlichen katholischen Leben, im Verlust unserer
römischen Volkssitten und nicht am wenigsten in der
Verstümmelung und Entfremdung der majestätischen Liturgie
unserer heiligen Kirche" noch fühlbar ist; dann weist er auf
die Tafsache der letzten Zeit hin, dass „auch ein grosser Teil
des Laienstandes, mehr als ehemals, durch den heiligen Kultus
sich zu erheben sucht". „Es beginnt eine liturgische Renaissance
im Herzen des Volkes zu keimen." Der Verfasser bestimmt
deshalb sein Handbuch für „alle, in denen einiges Empfinden
für die unermessliche Erhabenheit unseres kirchlichen Kultus
aufgeblüht ist". Er wählt die einfache Form eines Handbuches,
„um möglichst vollständig liturgischen Stoff, aber nur in
bescheidenem Mass Jiturgisehe Betrachtungen' zu bieten".
Indessen ist er reich an symbolischen Erklärungen, wobei er nur
der „allgemeinen und gemeinsamen Deutung der Symboliker",
nicht der „persönlichen und oft bizarren Meinung einzelner
dichterischen mystischen Schriftsteller" folgt. Dabei meint der
Verfasser auch „das nationale Element in unserer römischen
Jahrliturgie" hervorheben zu müssen; er zieht also auch die
ausserliturgischen Feiern, die festlichen Volkskundgebungen,
welche eigentlich der römischen Folklore angehören, in Betracht.



— 412 —

Es ist klar, dass Nieuwbarn in seiner Sonderabhandlung das
kirchliche Jahr gründlicher behandelt als Koenders. Überdies
ist auch sein Stil angenehmer und flüssiger, der Koenderssche
dagegen ist trocken und holperig. Aber auch dieses Werk
enthält sich der Kritik, ist bloss referierend, gibt jedoch vielfachen
genauen historischen Aufschluss. Auch hier tritt auf jeder Seite
die römische — der Verfasser gebraucht, gleich wie Koenders,
vielmehr den Ausdruck „roomsch" als „katholiek" — Ansicht
und Denkart ans Licht. Es wird von Maria geredet als von
der „medc-verlosseresse der wereld" (S. 121), „mit ihrer immer
erhörten Fürsprache" (S. 46); nur der Papst kanonisiert die
Heiligen (S. 49); die „Wahrheit Mariae Unbefleckter Empfängnis"

war „immer Gegenstand des katholischen Glaubensdeposi-
tums" (S. 75); am Gründonnerstage spricht er von der „Heilige
Avondmaalsmisse des Heeren", wobei „der Erlöser das erste
heilige Messopfer gefeiert und seinen heiligen Aposteln die heilige
Erstkommunion geschenkt hat" (S. 134). Das Evangelium des

„Neofietentags" (Weisser Sonntag) erwähnt (Joh. 20, 23) die

Einsetzung des „Beicht-Sakramentes" (S. 168); beim Meer von
Tiberias wird „Sint Petrus" zum „Oberpriester der Kirche"
bestellt (S. 169); die Wartezeit der Jünger von Himmelfahrt bis
Pfingsten war „die erste und heiligste Novene in der jungen
Kirche Christi" (S. 177). An Mariae Himmelfahrt „betrachtet
die Liturgie das selige Hinscheiden der Mutter des Herrn und
die gloriose Aufnahme ihres Körpers und ihrer reinen Seele

in den Lümmel" (S. 198).

Doch hat dieses Buch manches sehr Gute. Der erste
Abschnitt: „Liturgie van het kerkelijk Jaar" (S. 15—35) ist als

Einleitung höchst praktisch. Der Hauptgrimclsatz bei der
Einteilung des Kirchenjahrs (historischer Fortgang, worin die grossen
Zeitpunkte zugleich die wichtigsten dogmatischen Tatsachen
hervorheben) ist richtig (S. 58). Der Aufbau des Ostcrkreises
ist fein charakterisiert (S. 103 f.). Mit Recht wird in der Quadragesima,

vor allem in der Karwoche, auf den Einfluss des Kate-
chumenats und der Bussdisziplin in der Liturgie hingewiesen
(S. 110, 112, 115, 123 f., 133, 144 ff.). Doch ist der Verfasser in
seinen symbolischen Erläuterungen hie und da eben allzu reichlich,

und indem er jedesmal eine Einteilung in a, b, c usw. durchführt,

erweckt er den Eindruck von kleinlicher Wichtigtuerei.
Geradezu peinlieh ist die Kritiklosigkeit, womit jede Legende



— 413 —

erzählt und schlechthin als glaubwürdig dargestellt wird. Am
Gründonnerstag habe Christus das heilige Chrisma geweiht
(S. 137). Wir verweisen ferner auf die Legenden des

Fronleichnamsfestes (S. 186 f.), der Mariae Himmelfahrt (S. 199 f.)
u. a. in. An den Hauptfesten wird jedesmal einiges aus der
römischen Folklore als nichtliturgischc Äusserungen
herbeigeführt, welche Mitteilungen viel lesenswertes Material
enthalten, z. B. über die Mysterien-, Heiligen- oder Mirakelspiele
(S. 159 ff'.), über die „risus paschales" (S. 162, Ostcrmärchcn
oder Witze, welche am Ostermontag auf der Kanzel vorgetragen
wurden), über die holländischen Volksheiligcn und ihre Feier
(S. 50 ff.), über die vielen Weihnachtssitten (S. 81 ff'., Kerstkribje,
Kerstblok usw.) u. a. Jedoch gehört das unseres Erachtens nicht
in ein Handbuch. Römischerseits ist die Folklore eingehend
behandelt von Prof. Dr. Jos. Schrijnen (Nederlandsche
Volkskunde, 2 Tl.. und Essays en Studien in vergelijkende Gods-

dienstgeschiedenis, Mythologie cn Folklore, 1916).

Als Schlussergebnis möchten wir die Arbeit Nieuwbarns,
der ein fruchtbarer liturgischer Schriftsteller ist (sein „Het
heilig Misofl'cr en zijuc Ceremonien", 1906, wurde ins Englische
und Portugiesische übersetzt), eine Bereicherung der römischen
Literatur nennen, die auch für uns nebst den gewohnten
römischen Fehlern viel Interessantes und Neues gibt. Jedenfalls

verdient er mehr Anerkennung als der römischerseits
stark gepriesene, aber wenig wissenschaftliche, manchenorts
bigotte und groteske, über denselben Gegenstand handelnde
Werk von ,/. J. F. Brouwer (Leiden 1907). — Der Verleger
hat den Druck unstreitig schön ausgeführt. Bei Mehrbezug ist
das Buch billiger zu haben. A. Rinkei..

Montet, Ed. : Etudes orientales -et religieuses. Genève, Georgia

C1"; Paris, Fischbacher, 1917, in-8°, 359 p.

Zur Feier des 30jährigen Jubiläums Eduard Montets als
Professor der alttestamentlichen Exegese hat die theologische
Fakultät der Universität Genf die vorliegende Schrift
herausgegeben. .Sic umfasst eine Sammlung von 17 kürzeren und
längeren Abhandlungen des bekannten Gelehrten über sehr
verschiedene Gegenstände, von denen 13 bereits in früheren Jahren
im Druck erschienen sind. In dei' Vorrede, die von Professor



— 414 —

Fulliquet verfasst ist, werden die grossen Verdienste des Jubilars

als Exeget und auch als gründlicher Kenner des Islam
gebührend hervorgehoben.

Der erste Teil der Schrift, welcher den Titel „Israel" trägt,
ist der alttestamentlichen Exegese gewidmet und enthält acht
Studien. Wir beschränken jedoch unsere Rezension auf die drei
bisher noch nicht veröffentlichten Arbeiten. Die erste derselben
handelt von der „Herkunft des Volkes Israel". Der Verfasser
ist der Ansicht, dass die ursprüngliche LIcimat der Israeliten
in Arabien zu suchen ist. Ur in Chaldäa, wo Abraham anfänglich

seinen Wohnsitz hatte, war nicht das Ursprungsland Israels,
sondern nur der älteste in der Bibel erwähnte Aufenthaltsort
des Stammvaters. Arabien, nicht Chaldäa, war „das grosse
semitische Zentrum", von welchem die semitischen Völker
ausgewandert sind, und unter diesen Völkern befanden sich auch
die Israeliten.

Eine zweite, hier zum ersten Male gedruckte Arbeit
enthält eine Einleitung zum Buche Hiob. Nach einer kurzen
Inhaltsangabe des Buches folgt eine Erörterung des Problems,
welches vom Dichter behandelt wird, nämlich das unverschuldete

Leiden. Die Abfassungszeit des Buches in seiner jetzigen
Gestalt wird in die Periode nach dem babylonischen Exil
verlegt, während die Frage, ob Hiob eine historische Persönlichkeit
war oder nicht, offengelassen wird. Bezüglich der Entstehung
cles Buches nimmt Montet an, class eine alte Legende von Hiobs
Erlebnissen existiert habe, die uns im Prolog und Epilog noch
in ihrer ursprünglichen Gestalt erhalten geblieben ist, und die
dem Dichter als Rahmen zu seinem philosophisch-religiösen
Meisterwerk der hebräischen Poesie dienen musste. Prolog und
Epilog, beide in Prosa geschrieben, bilden ein zusammenhängendes

Ganzes. Der unbekannte Verfasser der Schrift muss in
Arabien gelebt haben, „weil er Arabien am besten kennt; er
beschreibt die patriarchalischen Sitten der arabischen Nomaden ;

er ist in der Astronomie bewandert; er kennt das Tierleben
der Wüste; er hat sich bei den Beduinen aufgehalten". Die
Rede Elihus, des erst am Schluss auftretenden vierten Freundes
Iliobs, wird für unecht erklärt, weil sie in bezug auf Form,
Stil und Komposition einen auffallenden Gegensatz zu dein
ganzen übrigen Gedicht bildet. „Die Rede Elihus ist
weitschweifig, gesucht und von schlechtem Geschmack." Sie unter-



— 415 —

bricht ganz unnötigerweise den Gang der Dichtung und muss
deshalb für das Werk eines Interpolators angesehen werden.

In einer dritten, neuen Studie gibt der Verfasser einen
kurzen Überblick über den Kanon, den Text und die ältesten
Übersetzungen des Alten Testaments. Er beschreibt vorerst,
wie bei den Israeliten die hebräische Sprache nach dem Exil
allmählich durch das Aramäische verdrängt wurde, und wie
aus diesem Grunde einige aus den letzten Jahrhunderten
stammende Fragmente des Alten Testaments in aramäischer Sprache
abgefasst sind. Hierauf wird die Entstehung* der Schriften des

Alten Testaments erläutert und der Zeitpunkt bestimmt, wann
der Kanon abgeschlossen wurde. Im Anschluss hieran werden
noch der Text des Alten Testaments und die mannigfachen
Veränderungen, die er im Laufe der Zeit erlitten, sowie die

wichtigsten alten Übersetzungen besprochen. Sämtliche Abhandlungen

dieses ersten Teils zeugen von grosser wissenschaftlicher

Gründlichkeit und von einer vollständigen Beherrschung
der einschlägigen Literatur, so dass auch diejenigen Studien,
welche schon vor einer Reihe von Jahren in Fachzeitschriften
erschienen sind, immer noch zu interessieren vermögen und

anregend wirken.
Der zweite Teil der Jubiläumsschrift, der beinahe doppelt

so viele Seiten umfasst als der erste Teil, ist dem Islam
gewidmet. Von den sieben Abhandlungen sind alle, mit Ausnahme
der Beschreibung der „heiligen und gelehrten Stadt Fez",
bereits früher im Druck erschienen. Was diesen Teil besonders
interessant gestaltet, ist der Umstand, dass der Verfasser aus
eigener Anschauung und Erfahrung berichtet, indem er die
Ergebnisse seiner wiederholten Reisen und Studien in Nordafrika
in fesselnder Sprache darbietet. Die kurzen geographischen
Bemerkungen enthalten für den Geographen manchen
nützlichen Wink, während die Aufschlüsse über das Kultur- und
Geistesleben der islamitischen Welt allgemeines Interesse
beanspruchen dürfen. Vermöge seiner Vertrautheit mit der
arabisch-nordafrikanischen Mundart ist es dem Autor gelungen,
manche Einblicke in das Leben und die Gedankenwelt der
Marokkaner zu tun, die einem gewöhnlichen Reisenden nicht
vergönnt gewesen wären. Was hier z. B. über die zahlreichen
islamitischen Orden in Marokko und über ihren religiösen
Einfluss, den sie. mit ihrem Mystizismus auf die Laienwelt aus-



— 416 —

üben, mitgeteilt wird, regt den Leser unwillkürlich zu einer
Vergleichung mit der Tätigkeit der römisch-katholischen Orden
und Bruderschaften an. Wer sich um kulturhistorische oder
religiöse Fragen der Muhammedaner interessiert, dem können
diese Aufsätze zum Studium angelegentlichst empfohlen werden.

Kz.

Pui'ER, Dr. F.: De Hloosters. sGravenhage 1916. Martinus
Nijkoff; VIII und 379 S. Fr. 4. 25, geb. Fr. 5.

„Seit langem schwebte mir ein Buch vor dem Geiste, worin
die kulturgeschichtliche Bedeutung der Klöster beleuchtet werden
sollte. Ich habe einen Versuch gemacht, ein solches Buch zu
schreiben. Die Abhandlung erstreckt sich vom Ursprung der
Klöster bis zu der Zeit der Reformation. Dass nieine Arbeit
Lücken aufweist, sehe ich sehr wohl ein. Aus dem unermess-
lichen Stoff'konnte jedoch nur eine Wahl getroffen werden. Bei
der Besprechung der verschiedenen Klosterorden habe ich
besonders den eigenen Charakter jedes Ordens an sich anzugeben
versucht — mehr nicht. Meines Erachtens wird hier wohl
Lhniges geboten, was anderswo fehlt." Mit diesen anspruchslosen

Worten hebt das Vorwort des oben genannten Werkes
Dr. Pijpers an. Es ist uns eine grosse Freude, die vorzügliche
Arbeit des auf kirchenhistorischem Gebiete rühmlichst bekannten
Leidener Universitätsprofessors in dieser Zeitschrift anzeigen
zu können. Es ist nicht des erste Mal, class Pijper sich mit
einem kulturhistorischen Gegenstand beschäftigt. Wir möchten
in diesem Zusammenhang die nichtholländischen Leser der
Zeitschrift auf die folgenden in Holland hoch angeschlagenen, vom
selben Verlag herausgegebenen Werke des Di-. Pijper aufmerksam
machen: Geschiedenis der Boetc en Biecht in de ehristelijke
Kerk, 2 Tin., 1891 — 1908; Middeleeuwsch Christendom I. De

Vereering der hl. Hostie. De Godsoordeelen, 1907; Middeleeuwsch
Christendom IL De Heiligenvereering, 1911. Mit „De Kloosters"
bilden diese Werke einen wissenschaftlichen Schatz, welcher
keiner Bibliothek fehlen darf.

In 28 Ilauptstücken behandelt der Verfasser die geschichtliche

Entwicklung des Klosterwesens von den ersten christlichen
Zeiten ab bis an die« Reformation, die Bedeutung der Klöster



— 417 —

hinsichtlich ihrer geschäftlichen Arbeit, der Wissenschaft und
der Kultur, und das Leben innerhalb der Klostermauern. Er
fängt mit einem Abschnitt an über die „Enthaltsamkeif im
ältesten christlichen Zeitraum", in welchem er sich über die
neutestamentlichen und patristischen Äusserungen über Ehe
und Ehelosigkeit verbreitet. Die „liefelijke bewoordingen",
worin Tertullian über die christliche Ehe redet (S. 5), machen
einen erhebenden Eindruck gegenüber der Äusserung des Cyprian
und des Ambrosius, der sich „nicht scheut, den Wert der Mutterschaft

in misslicher Weise zu schmälern" (S. 9). Dann wird
der Einsiedler gedacht, wobei er meistens die Schriften des
Palladius und Rufinus benutzt. Im .">. Ilauptstück erörtert
eiche Ursachen und Motive, welche den „Ursprung der Klöster"
gebildet haben. In den Haupistücken V—XIV erwähnt er die
verschiedenen Klosterorden, wobei er jedesmal den Ursprung,
die Geschichte und ihre Ordensregel gründlich behandelt. Der
Reihe nach folgen sich die Klostereinrichtung des Pachomius,
Basilius, Hieronymus und Johannes Cassianus. Columbanus,
Benedictus; die Gluniazenser, die Camaldulenser u.a. (Karthäuser,
Pramonstralenser usw.), die Cistercienser und die Wincleshehner,
die Franziskaner, die Dominikaner und die Jesuiten. In diesen
Abschnitten wie im ganzen Werke überhaupt zeigt der
Verfasser eine erstaunliche Kenntnis der Patristik und der
mittelalterlichen Literatur. Gewiss macht er sich keiner Übertreibung
schuldig, wenn er im Vorwort sagt: „Ein erneutes, selbständiges
Studium der Quellen lieferte die Baustoffe dazu." Besonders
erhellt dies aus der Erörterung über die Cluniazenser, die Franziskaner,

die Dominikaner und die Jesuiten. Indem er auch die-

letztern in sein Buch aufnimmt, überschreitet der Verfasser
eigentlich die Grenze des anfänglich angegebenen Zeitraumes,
was gerade als eine glückliche Inkonsequenz zu nennen ist.

Er gedenkt selbst noch am Schluss des spätem Streites der
Societas Jesu mit den Jansenisten und ihres Anteils im Utrechter
Schisma, wofür er a-fsführliche Literatur angibt (S. 228/29).

Die folgenden Abschnitte (XV—XXVTII), in welchen diu

Klöster „von einigen allgemeinen Gesichtspunkten aus"
behandelt werden, wünscht Pijper als den wichtigsten Teil
betrachtet zu sehen. Er lässt sehen, wie die Klosterbewohner,
trotz ihrer Einsamkeit, gleichfalls vielem inneren Streit ausgesetzt

seien, und beleuchtet das Noviziat (XV1; er verweist auf



— 418 —

•die mannigfache Eigenart der Frauenklöster (XVI); er
beobachtet die Mönche bei ihrer Arbeit, ihrem Acker- und Gartenbau,

bei der Urbarmachung wüsten Bodens, beim Aufziehen
heilkräftiger Kräuter, bei ihrer Baukunst (XVII). Dem Kopieren
der Bücher wird ein besonderer Abschnitt gewidmet, und wir
bekommen eine klare Vorstellung von den Klosterbibliotheken
(XVIII und XIX). Im 20. Hauptstück wird „che Anerkennung
des Wertes des Individuums" nachgewiesen. Wir möchten da

fragen, ob der äusserst objektive Verfasser hier nicht ein wenig
zu optimistisch ist, wir sehen doch immer in dieser Anerkennung
mehr den Respekt vor der Kutte, cl. h. in letzter Instanz vor
dem Orden selbst, als Anerkennung des Menschenwerts. Er
weiss „die Klöster als Unterrichtsanstalten" auf ihrem rechten
Wert einzuschätzen und warnt vor Übertreibung nach jeder
Richtung hin (XXI). In all diesen und in den folgenden
Abschnitten über die allgemeine Bildung der Klosterleute (XXII)
und über den internationalen Charakter der Klosterorden (XXIII)
ist es des Verfassers Streben, viele „merkwürdige und zum
Teil gute Seiten des Klosterlebens hervorzuheben". Er fürchtet,
die letzten fünf Llauptstückc könnten „den Freunden der Mönche"'

vielleicht einen „mauvais quart d'heure" machen. Sie enthalten
„die Bewunderung und Gewogenheit der Klösteraussöhnung
durch die Gebete der Klosterleute (XXIV), die Beichte, die

Zucht, die Klöster als Gefängnisse" (XXVj, die Klöster und die
Sklaverei (XXVI), Reliquienverehrung und Aberglaube (XXVII),
die gesellschaftliche Seite der Klöster (XXVIII). Wir glauben
aber, dass man selbst römischerseits dem vorurteilslosen Studium
des Verfassers auf ihrem Lebensgebiet nur Dank entgegenbringen
kann; die vielen Fehler, welche dem mittelalterlichen Klosterleben

angeklebt haben, lassen sich auch im römischen Kreise
nicht leugnen. Und Pijper ist gerade der letzte Schriftsteller,
dem man dies übel nehmen könnte oder dessen Buch zu
Gereiztheit und Ärgernis veranlassen könnte. „Aus der Art, wie
ich Licht und Schatten verteilt habe, wird man anerkennen
müssen, dass es mir nicht darum zu tun war, eine Verteidigung
für oder wider die Klöster zu liefern. Ich bin schon zufrieden,
wenn ich sine ira et studio von der Wunderwelt erzählen darf,
welche „het Klooster" heisst, und worin arme, mit Schwachheiten

und Gebrechen behaftete Menschenkinder doch
allerdings hohen Idealen nachgestrebt haben." Nun, „sine studio" ist



— 419 —

seine „Erzählung" nicht geschrieben. „Jede Seite, nein, jeder Satz
ist ein mit Mönnichseifer aus den altern und neuern Geschichtsquellen

aufgegrabenes und unter das gehörige Hauptstück
eingefügtes Dokument", wie ein Tagblattrezensent schrieb. Jede
Seite hat lange Anmerkungen, und nur die sachverständigen
Leser können einigermassen die Einsicht gewinnen, welch
überwältigenden Stoff dieser in der patristischen wie in der
mittelalterlichen Zeit so gewandte Gelehrte in diesem Buche
verarbeitet, gesichtet und geordnet hat. Pijper ist nicht der
theologische Parteimensch, der sein persönliches Zeugnis kundgibt,
der eigene Anschauung in den Gegenstand hineinflösst und die
Bilder der Vergangenheit nach seinem Geiste belebt; er ist der
ruhige Forscher, dem es nicht um eigene Ansicht und eigenen
Vorzug zu tun ist, sondern der mit absoluter Objektivität die

Tatsachen der Quellen reden lässt. Nur wenn es bisweilen
im alten Latein allzu bunt zugeht, sehen wir den Hochschullehrer

hinter seinen Folianten lächeln, und schleicht der Humor
aus seiner Feder in den Satz hinein. Sein Buch hat in der
reichen Aufzahlung gesammelter Berichten und zahlloser
interessanten Notizen für manchen vielleicht etwas Trockenes, der
Verfasser sucht eben .seine Leser nicht durch dichterischen
Schwung oder geschichtsphilosophische Betrachtung zu fesseln,
aber als zuverlässiges Repcrtorium hat es gerade enzyklopädische
Bedeutung, wobei das vorzügliche Register den Gebrauch des

Buches sehr erleichtert. „De Kloosters" gehört zu den Büchern,
an welchen künftighin der moderne Geschichtsschreiber nicht
ohne Kenntnisnahme vorübergehen kann. A. R.



420 —

Zeitschriften.

Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1917. N° 6.

Une lettre inédite de Lacordaire. G. Breton : Les origines du libéralisme
ultramontain. N° 7. L. Maisonneuve: La Conversion tlien»
apologétique.

Evangelischer \Vochenbrief von Professor Dr. Deissmann, Berlin,
neue Folge. Nrn. 16/17. Kriegstheologie. Beilage: Kundgebung
schwedischer Christen. Nrn. 18/19. Akademisches Patriarchentuni
und akademische Jungmannschaft in der Kriegszeit. Beilagen:
Manifest der sozialistischen Partei der Vereinigten Staaten.
Kundgebung der englischen Quäker. Nrn. 20/21. Zur Geschichte und
Psychologie einer Kriegslegende. Beilagen: Ein nordamerikanisches
christliches Urteil über den Krieg mit Deutschland. Ein neutrales
Urteil. Nr. 22. Die Kriegerheimstätten und die Kirche. Beilage:
Not, Krieg, Mammon (aus Erzbischof Söderbloms neuester
Kriegsschrift). Nr. 23/24. Das Kriegsmanifest des "Federal Council of the
Churches of Christ'' in Amerika. Beilage: Amerikanische Friedens-
versammlungcn und Proteste gegen den Krieg. Nrn. 25/26. Una
Sancta. Nrn. 27/28. Ein annexionistischer Vorstoss des
britischvölkischen Missions-Imperilismus. Nrn. 29/30. Zur Friedensnote des

Papstes Benedikt XV. Beilagen : Friedenskundgebung des schwedischen

Missionsbundes. Friedensaufruf der theologischen Fakultäten
von Lund und Upsala. Nrn. 31/32. Aus dem christlichen Amerika.
Beilage : Kanzlervvorte.

Franziskanische Studien. Münster i. W. 1917. 3. Heft. Pater

Augustinus Daniels: Zu den Beziehungen zwischen Wilhelm von
Ware und Johannes Duns Scotus. P. Bertrand Kurtscheid : Heinrich
von Merseburg, ein Kanonist des XIIL Jahrhunderts. P. Mauritius
Demuth : Johannes Winzler, ein Franziskaner aus der Reformationszeit.
A. Schalfer: Die Reimchronik des Barfüsserklosters in Esslingen.
Kleinere Beiträge. Besprechungen.

De Oud-Katholiek. Rotterdam 1917, 33" Jaargang. Nr. 13.

Omlaag Majesteit. Opvoeding. XIIL Duitsche indrukken. Toespraak
van den voorzitter, pastoor J. H. Berends, bij de opening van de

algemeene vergadering van de vereeniging : Oud-katholiek onder-
steuningsfonds op 22 Mei j. 1. Veracht de kleinen niet! Ingezonden
stukken. Berichten. Gemengde berichten. Nr. 14. Het zonnehurs.
Gemeenschap der heiligen. I. Opvoeding. XIV. De Anglicaansche
Kerk. (Slot.) Bon 1 van Vereenigingen van Jonge oud-katholieken



421 —

in Nederland. Berichten. Gemengde berichten. Pluksel. Nr. 15. De

unwillige schapen. De handelingen der apostelen. CV. Opvoeding.
XV. Gemeenschap der heiligen. IL Berichten. Pluksel. Nr. 16.

L'envoud. De handelingen der apostelen. GVL Opvoeding. XVI.
Gemeenschap der heiligen. III. Van menscheneter tot christen.
Oorlogslessen. XXI. Aan de Eenzamen. Berichten. Gemengde
berichten. Pluksel Nr. 17. Bericht. Geloof en Werken. Opvoeding.
XVII. Gemeenschap der heiligen. IV. Brieven aan een vriend over
Pascal. XII. Het visioen van de heilige Sigolène. Berichten. Allerlei.
Pluksel. Nr. 18. Mijn kerkje. Opvoeding. XVIIL Het visioen van
de heilige Sigolène. IL Berichten. Gemengde berichten. Nr. 19.
Een slang in de boekenkast. De handelingen der apostelen. CVII.
Opvoeding. XIX. Gemeenschap der heiligen. V. Het vredesvoorstel
van den paus. Gevolgen van den oorlog voor eene betere verstand-
houding tusschen de verschiffende kerken. Boekaankondiging.
Berichten. Allerlei.

Deutscher Merkur. (Der romfreie Katholik.) 48. Jahrgang. Bonn.
Carl Georgi, Universitätsbuchdruckerei. Nrn. 13 bis 21 : Keussen:
Moderner Dualismus und christlicher Schöpfungsgedanke. Heldwein :

Die Seherin von Schippach. Hacker: Altes und Neues von Alban
Stolz. Schirmer : Bruder Klaus. LIeldwein : Bambino und Bambina.
Moog Ernst : Dalbergs und Napoleons Kirchenpolitik in Deutschland.

LIeldwein: Pferdefleisch und Trunkenheit. Hacker: Der
Seelsorger der rom-katholischen und der evangelischen Kirche. Broglie :

Zur Katechismusfrage. Zelenka: Von der Volkswirtschaft. Zelenka:
Von Luther und seinem Werk. Broglie : Neue Bücher für den Religionslehrer.

Umschau. In jeder Nummer mehrere Buchbesprechungen.

Roma e l'Oriente. Badia di Grottaferrata (Prov. Roma) 1917,
Num. 76—78. L'Albania proclamata indipendente e la Chiesa
cattolica. Vestigi di Grecismo in Terra d'Otranto. Appunti e documenti.
De quadam Passione sancti Isidori Martyris e Casanatensi Codice 726.
Contributo alla storia del rito greco in Italia. Paolo d'Otranto, pittore,
Vita giambica di S. Nicola di Mira, secondo il codice Messinese

greco 30. Rivista della Stampa. Cronaca.

The Constructive Quarterly. New Vork 1917. Vol. N. Number
two. W. P. Du Box : Christ the solution of Lluman Life. C. H. Bont-
flower: Bishop Westcott's Teaching and the Times. W. B. Selbie:
The Churches and National Religion. H. E. Jacobs: The Church
and the Churches. E. Vacandard : Attempt at Union between Greeks
and Latins 1438—1439. F.J. Foakes Jackson: Education of the
Clergy and Reunion. P. Ainslie : Righteousness of the Unity of
Christians. LI. M. Du Box : The New Age and the Church. J. T. F. Farqu-



t
— 422 —

har: Church Unity. John W.Buckham : What is Christian Experience
G. C. Binyon : Christianity and Hindu Charakter. Vera Johnston
Nadedja Brasilova: Saint Lore in the East: In the Caucasus, in
Great Russia.

The Christian Union Quarterly. St. Louis. 1917. Vol. 7. Nu 1.

Editorial: The untrodden Paths of Union. E. Lleyl Delk: Why the
movement for Church Unity Lags. H. C. Herring and H. C. Armstrong :

Gongregationalists and Disciples. Chas. S. Macfarland: The Progress
of Federation among the churches. J. Spencer: The Basis, Method
and Assurance of Christian Union. W. Pierson Merrill : The higher
Unity.

Ildriairoc, Wochenbeilage zum 'ExxlrjOiiaixixòg iVùgog. Alexandrien.

Nr. 21. Gregorios Papamichaël: Konstantin der Grosse und
Isapostolos. N. Staurides: Die Lüge (nach Übersetzung). Chronik.
Nr. 22. Gregorios Papamichaël, Konstantin der Grosse und Tsapostolos.
Über Makedonien. Chronik. Nr. 23. Greg. Papamichaël: Konstantin
der Grosse und Isapostolos (Ende). Makedonien. Chronik. Nr. 24.
Greg. Papamichaël: Das Buch des Herzens. P. Paulides, Arzt: Aus
«Meine Rezepte». N. Staurides: Moralische Erziehung, Die Lüge.
Chronik. Nr. 25. G. Papamichaël: Das Buch des Herzens (Ende).
Georgios Bourlakis: Der Schmähsüchtige. N. Staurides: Moralische
Erziehung, Die Lüge (Fortsetzung). Chronik. Nr. 26. Greg.
Papamichaël : Apologetische Belehrungen, Der Mensch. P. N. Trempela :

Die Auferstehung Christi. N, Staurides: Moralische Erziehung, Die
Lüge (Fortsetzung). Chronik. Nr. 27. P. N. Trempela: Die
Auferstehung Christi. Presb. G. Zacharonlis : Die Würde des Pfarrklerus :

Georgios Bourlakis : Der Böswillige. N. Staurides : Moralische
Erziehung, Die Lüge (Schluss). Chronik. Nr. 28. Greg. Papamichaël:
Apologetische Belehrungen, Der Mensch des Darwinismus. P.N. Trempela:

Die Auferstehung Christi (Fortsetzung). Chronik. Nr. 29.
Greg. Papamichaël : Apologetische Belehrungen, Die Bestandteile
des Menschen. P. N. Trempela : Die Auferstehung Christi (Fortsetzung).
Georgios Bourlakis : Der Geizige. Chronik. Nr. 30. G. Papamichaël:
Die Bergpredigt. P. N. Trempela: Die Auferstehung Christi
(Fortsetzung). Georgios Bourlakis : Der Tod der Sünde Sold. Chronik.
Nr. 31. G. Papamichaël: Thabor. Georgios Bourlakis: Die Bitte an
die hl. Jungfrau. P. N. Trempela : Die Auferstehung Christi
(Fortsetzung). Chronik. Nr. 32. G. Papamichaël : Mariae Hinscheiden.
P. N. Trempela : Die Auferstehung Christi (Fortsetzung). Chronik.

ExxXr^iiaGxixòg <VuQog. Alexandrien. 16. Jahrg. 121.—123. Heft.
April—Juni 1917. Archimandrit Polykarpos Synodinos : Neophytos
Dukas (Schluss). Protopresbyter Dimitrios Kallimachos : Unbekannte



— 423 —

Codices. Gregorios Papamichaël: Der Patriotismus iaus dem
Russischen). Archimandrit Chrysostomos A. Papadopoulos : Der hl. Diony-
sios der Grosse (Fortsetzung). Neue Schriften und Studien. Kritiken.

Theologisch Tijdschrift. Leiden. 51. Jaargang (Nieuwe reeks

9. Jaargang). 1917. Aflevering III en IV. Inhoud: 1. Verhandelingen:
Rev. A. C. Headlam, D. I). : English Theology. H. U. Meyboom :

Scheiding van Kerk en Staat als historisch procès. K. F. Proost:
Waaroon is het toe te schrijven, dot in het 4. Evangelie geen sprake
is van cvergeving van zondenf» 2. Berichten: Hans • Windisch :

Neuere Literatur zur religionsgeschichtlichen Erklärung des Neuen
Testaments. 3. Mededeelingen : Regel 43 van den Canon Muratorianus.

Theologische Studien. Utrecht. 35. Jaargang. 1917. Aflevering III.
Inhoud: G. J. A. Jonker: Henri Bergson. Th. L. W. van Ravesteyn :

God en Mensch in Babel en Bijbel (II). — Boekaankondigingen.
Nieuwe Uitgaven aan de Redactie toegesonden.

Zeitschrift für Kirchengeschichte. XXXVII. Band. Heft I/2.
Gotha 1917. Zum 400jährigen Gedächtnis der deutschen Reformation.
W.Köhler: Der gegenwärtige Stand der Lutherforschung. R. Seeberg:
Die kirchengeschichtliche Bedeutung der Reformation Luthers.
P. Kalkoff: Die Bulle « Exsurge >. G. Loesche : Ein Llöllenbrief Luthers.
Analekten : S. Buchwald : Wann hat Luther die Priesterweihe
empfangen Die Handbibel des F. Mykonius. H. Degering : Zwei
Lutherfälschungen aus dem Dithmarschen. B. Bess: Der Anteil der
Zeitschrift für Kirchengeschichte an der reformationsgeschichtlichen
Forschung.

Zeitschrift für Theologie und Kirche. Tübingen 1917.
Ergänzungsheft. E. Barnikoi : Studien zur Geschichte der Brüder vom
gemeinsamen Leben.



424

Neu eingegangen:
Abrahamian, A., Mitglied des Kathedralklosters St. Etschmiadzin :

Die Grundlagen des armenischen Kirchenrechts. Zürich,
Leemann & Cie., 1917.

Anglican and Foreign Church Society. Report and Accounts for
1916. L°ndon Society for promoting Christian Knowledge. 68

Haymarket S. W., 1917. Price: Six pence.

Christkatholischer LIauskalender 1918. Verlag vom christkatholischen

Schriftenlager Basel. Preis 50 Rp.

The Federal Council of the Churches of Christ in America.
Report of special Meeting. Washington D. C, May 7"', 8"', 9th, 1917.
National Office 612, United Charities Building, 105, East 22nd Street,
New York City.

Macfarland, Ch. S. : The Churches of Christ in Council. Volume I.
362 p. Published for the Federal Council of the Churches of
Christ in America by the Missionary Education Movement New
York.

Reformationsschriften derAllgemeinen Evangelisch-Lutherischen
Konferenz. Llerausgegeben von Prof. D. R. LI. Grützmacher: I. Th.
Kaftan: Reformation, nicht Revolution. — IL R. LI. Grützmacher:
Luthers ewiges Ivvangelium und seine religionsgeschichtliche Eigenart.

— III. Ludwig Ihmels: Wie werde ich meines LIeiles gewiss?
Die Grundfrage der Reformation. — IV. Bachmann: Luthers
Katechismus als Lehr- und Lebensbuch. — V. Pfarrer Lie. Braun :

Die Macht des Bösen nach Luther. Preis jedes LIeftes 35 4-¦

Leipzig. A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Werner Scholl.

Huf, Oscar, S. J.: Liturgische Studien. Deel II: Krijgs-Gebedcn
en Oorlogs-Missen. Studien op het Missale Romanum. Uitgegeven
door Paul Brand, pauselijk, uitgever te Bussimi (1917). XII en
181 bldz. F. 2. —, geb. F. 2.60.

Spanton, E. F.: In German Gaols, a narrative of two years'
captivity in German East Africa. Society for promoting Christian
Knowledge, London 1917. m p.

Völkerfriede. Zeitschrift der Deutschen Friedcnsgesellschaft, 17.

Jahrgang, 1917, Lieft 1—5. Verlag Naturwissenschaften Leipzig,
Marienstrasse 18.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

