
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205 -

BIBLIOGRAPHIE.

Bibliothek der Kirchenväter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Übersetzung. Herausgegeben von Gch.-Rat Prof.
Dr. 0. Bardenhewer, Prof. Dr. Th. Schermann, Prof. Dr.
K. Weymann. Kempten, Jos. Köselsche Buchhandlung. 1915.

Band XXI. Des hl. Kirchenlehrers Ambrosius von Mailand
ausgewählte Schriften. IL Band. Brosch. Ji 5. —, geb. Ji 5. GO.

Band XXII. Ausgewählte Akten persischer Märtyrer.
Brosch. Ji 4. —, geb. Ji 4. 80.

Band XXIII. Des hl. Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus

ausgewählte Schriften. I. Band. Brosch. Ji 4. 50, geb.
Ji 5. 30.

Es ist eine anerkennenswerte Leistung des Verlages, dass
die Fortsetzung der Bibliothek der Kirchenväter wenn auch
eine Verzögerung, so doch keine Unterbrechung erlitten hat.
Wir geben im folgenden eine kurze Anzeige der drei Bände,
die im Jahre 1915 erschienen sind. Der erste enthält die
Fortsetzung der ausgewählten Schriften des hl. Ambrosius, und zwar
den Lukaskommentar mit Ausschluss der Leidensgeschichte.
Des Mailänder Bischofs Bedeutung ist nicht in seiner literarischen
Tätigkeit zu suchen, besonders seine exegetischen Schriften
werden nicht besonders hoch eingeschätzt. Vom Exegeten
Ambrosius sagt der hl. Hieronymus, er habe „mit Worten gespielt,
die Gedanken verschlafen". Er beschäftigte sich hauptsächlich
mit dem Alten Testament. Dem Kommentar zum Lukasevangelium,
dem einzigen Werk über das Neue Testament, liegen Homilien
zugrunde. Bei der Erklärung hält sich der Verfasser nicht an
den literarischen Sinn des Textes, sondern verfährt damit sehr
allegorisierend und rhetorisch mit durchaus praktische
moralisierender Tendenz. Wenn die Auslegungen dem modernen
Geschmack nicht immer entsprechen, so wird doch auch der
praktische Theologe mancherlei Anregung im Kommentar finden,



— 206 —

Er liegt zum erstenmal in deutscher Übersetzung vor, die sich
sehr gut liest.

In eine im allgemeinen wenig bekannte Welt führt der zweite
Band, in die Zeit der Christenverfolgungen in Persien. Wie sich
das Christentum im fernen Osten ausgebreitet hat, ist in Dunkel
gehüllt. Die persischen Grossen scheinen es anfangs geduldet
zu haben, bis unter König Schäpür IL, der 310—380 regierte,
ein Umschwung eintrat. Es wurde fortan in Persien, fast bis

zum Untergang des Reiches im Jahre 633, aus politischen und
nationalen Gründen verfolgt. Die erste grosse Verfolgung
begann unter dem genannten König mit einem Edikt 339/40, das
die Zerstörung der Kirchen anordnete und dem bald blutige
Gewaltmassregeln folgten. Aus dieser Zeit sind 29 Martyrien
vorhanden, die am Ende des Jahrhunderts wahrscheinlich
Martha von Maiparkat gesammelt hat. Ihm gelang es, auf der
Synode von Seleucia im Jahre 410, der persischen Kirche wieder
eine feste Organisation zu geben. Bald brachen wieder neue
Verfolgungen aus, bis sich im Jahre 486 das persische Patriarchat

von der griechischen Kirche trennte und damit jeder
politische Argwohn beseitigt wurde. Das persische Gesetz, das den

Abfall von der Nationalreligion mit dem Tode bestrafte, fand
aber auch noch in der Folgezeit zeitweise Anwendung. Das
letzte Martyrium wird aus dem Jahre 620/21 gemeldet. Aus
dieser langen VerfolgungszeitteiltderÜbersetzer Prof. Dr. O.Braun
21 Akten persischer Märtyrer mit. Wenn sie auch manchen
ausschmückenden Zug der frommen Legende aufweisen, geben
sie doch ein Bild von den schweren Leiden jener Christen,
schildern ihre Denkweise und enthüllen die Lage und Verhältnisse

der persischen Kirche. Eine wertvolle Fortsetzung sind
die angefügten Dokumente zum ostsyrischen Mönchsleben.
Die Klöster, die in der schweren Zeit der Herrschaft der Araber
und Mongolen einen starken Stützpunkt des Christentums bildeten,
hatten keine feste Organisation, waren aber trotzdem nicht von
geringer Bedeutung. Übersetzt sind einige Kapitel aus der
Geschichte des Klosters Bêt 'Abê, die in der Mitte des 9.

Jahrhunderts des Klosters Abt und spätere Metropolit von Bêt Gari-
manil verfasst hat. Die Kapitel enthalten die Beschreibung der
Anfänge der Klöster von Izalä und Bêt 'Ale, eine Schilderung
der Eigenart des ostsyrischen Mönchstumes, denen eine
Übersetzung der Mönchsregeln der beiden ersten Äbte von Izalä folgt.



— 207 —

Der 23. Band der Sammlung enthält als erste der
ausgewählten Schriften des hl. Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus,
den Kommentar zum Matthäusevangelium, übersetzt vom
Benediktiner Dr. J. Chr. Baur. In einer Einleitung werden das Leben,
die Schriften und die Lehre dieses berühmtesten Predigers der
Kirche des Orients skizziert. Der Kommentar besteht in 80 Homilien,

die zum Teil sehr umfangreich sind und an die Zuhörer jedenfalls

starke Anforderungen stellten. In dem vorliegenden Band sind
die 18 ersten aufgenommen. Lehrreich ist ein Vergleich der
Homilien des Chrysostomus mit dem Lukaskommentar des hl.
Ambrosius. Jenes Sprache ist viel klarer und einfacher und
entbehrt jeden überflüssigen rhetorischen Beiwerks. Chrysostomus
ist es in erster Linie um den Sinn des Textes zu tun, um daran
eine praktische Erklärung zu knüpfen. Die vorliegende
Übersetzung ist, wie der Übersetzer bemerkt, für solche Geistliche
und Studierende bestimmt, die etwa aus Zeitmangel sich nicht
an Originaltext halten wollen. Sie ist deshalb vielfach eine
freie Wiedergabe des Textes und hat „stellenweise mehr den

Charakter einer Paraphrase, als den einer Übersetzung". Zum
praktischen Gebrauch eignet sie sich aber gut, wie der Rezensent

erprobt hat. A. K.

Cremer, Dr. Herrn.: Biblisch-theologisches Wörterbuch der
Neutestamentlichen Gräzität. 10., völlig durchgearbeitete und
vielfach veränderte Auflage, herausgegeben von Dr. Julius
Kögel. Gotha 1915. Verlag von Fr. A. Perthes. 1230 S.

Ungeb. Ji 32, in Halbfranz Ji 36.

Das Werk von IL Cremer ist von uns im Jahrgang 1911

dieser Zeitschrift, 2. Lieft, S. 279 f., und 1912, 4. Heft, S. 552

gewürdigt worden. Der Krieg hat die Vollendung verzögert,
so dass der fertig vorliegende Druck die Jahreszahl 1915
erhalten hat. Wenn wir nun noch einmal auf dieses „Wörterbuch"
zurückkommen, so geschieht das aus der Überzeugung heraus, dass
ihm in der theologischen Wissenschaft eine einzigartige Stellung
zukommt. Es ist kein Wörterbuch in dem gewohnten Sinne.
Hierüber verbreitet sich das Vorwort (vgl. auch den „Epilog")
in ausführlicher Weise. Im Gegensatz zu der hergebrachten
„statistischen" Methode, die darauf ausgeht, möglichst viele
Stellen, und die Schriftsteller anzugeben, avo sie stehen, um



— 208 —

aus der jedesmaligen Verbindung ihre Bedeutung zu finden,.
will die von Cremer angewandte Behandlung den Zusammenhang

aufweisen, „in dem sich der einzelne Begriff zu der
Gesamtanschauung des einzelnen Schriftstellers und zu der in
seinen Schriften niedergelegten Gedankenwelt darstellt. Der
Geist eines geistig produktiven Menschen prägt sich seine Worte
selber; d. h. er schafft sich nicht seine neuen Ausdrücke; dazu
braucht es erst gar nicht zu kommen, und dazu wird es wohl
nur selten kommen. Aber er gibt den vorhandenen Ausdrücken
eine neue Prägung und eine besondere Wendung von dem Geist
her, der ihn beseelt, und von der Gesamtanschauung aus, die
ihn bestimmt. Nur wer etwas von diesem Geist in sich

aufgenommen hat, und nur wer die Gesamtanschauung kennt,
kann auch voll die besondere Nuance des einzelnen Ausdrucks
würdigen" (S. VIII f.). Es ist das gleichsam die sprachpsychologische

Seite der Lexikographie. Auf die Sprache des Neuen
Testamentes angewendet, wird die Fragestellung nicht so sehr
auf die an und für sich bedeutungslose Untersuchung ausgehen,
wie sich das dort vorhandene Griechisch zum literarischen
Griechisch verhält, sondern inwiefern in die natürliche Sprache
ein neues Denken und Wollen sich ergossen und von der aus
ein neuer Sprachgebrauch sich gebildet hat: „Es ist doch eben
immer im Auge zu behalten, dass das Wort nur der äussere
Ausdruck des inneren Besitzes ist, und dass dieser innere Besitz
stets das Erste bleibt. Wie weit in ihn einzudringen ist, und
er von dem einzelnen Begriff aus erfasst wird, das wird darum
stets bei der Sprachforschung die Hauptfrage sein. Der
Ausdruck ist von innen her zu beurteilen, wie er auf der andern
Seite ebenso ins Innere führt; und die Methode, die in der
Lexikographie dies Moment und diesen grossen Zusammenhang-
genügend berücksichtigt —¦ das für die Sprache merkwürdige
Ineinander von Einzelnem und Ganzem — nur sie ist die allein
wissenschaftliche und allein eindringende. Die andere geht zu
mechanisch-formal vor" (S. X). So führt aber diese Methode
für das Neue Testament letzten Endes immer zur Frage nach
der göttlichen Offenbarung, jenes bis dahin von Menschen nicht
„Gesehene und Vernommene", das die Sprache in ihre Worte
fassen soll: „Es werden da meist die alten Begriffe und die
gleichlautenden Ausdrücke Verwendung finden ; und doch, wie
anders sind sie! Die alten Wörter und doch ganz neue Wörterl



— 209 —

Die Beziehung zu der gleichredenden „Umwelt" gestaltet sich
so teilweise zu einer rein formellen und mechanischen: die
sprachlichen Zusammenhänge sind wohl vorhanden, aber sie
sind dann grösstenteils nur solche äusserer Art. Sie scheinen
oft mehr noch da zu sein, als sie es in der Tat sind" (S. XI).
So kommt es gar nicht so sehr darauf an, mechanisch
festzustellen, wie viele Worte etwa in der biblischen Gräzität formal
neu sind, sondern ciarauf, was ihr innerster Sinn sei. Und mag
man umgekehrt noch so viel Gewicht darauf legen, aus der
Profanliteratur, aus Inschriften und Papyri nachzuweisen, wie
„wenig Neues" es in der neutestamentlichen Gräzität gebe und

mag das Neue Testament sprachlich unbedingt in seine Zeit
hineingestellt werden müssen, der Erfolg kann nur der sein,
„class zur Erkenntnis gebracht werde, welche unvergleichliche,
wunderbare Eigenart es in jeder Beziehung aufweist" (S. XII).

Mit diesen Grundsätzen ist denn auch der äussere Aufbau
des „Wörterbuchs" gegeben. Es ist weder ein griechisches
Speziallexikon zum Neuen Testament, wie wir deren eine ganze
Reihe noch aus neuster Zeit besitzen, noch eine griechische
Konkordanz, die nebenbei nicht entbehrt werden kann. Darum
sind auch nicht.alle Wörter im Hauptteile besprochen (wohl in
einem besonderen Verzeichnisse S. 11-17 ff. angeführt), auch
sind die Ableitungen und Zusammensetzungen der Stammwörter
nicht an der betreffenden alphabetischen Stelle untergebracht,
sondern eben in dem aus dem Grundworte hervorgehenden
Zusammenhang. Aber was bei den einzelnen Worten und
Begriffen als Zusammenhang bis in die LXX hinein herausgearbeitet
wird, bietet eine solche Fülle von Gelehrsamkeit und führt dabei
in einer so klaren Sprache in die Tiefe der neutestamentlichen
Vorstellungen, dass das Studium des gewaltigen Werkes eine
Wahre Fundgrube für den wissenschaftlichen und praktischen
Theologen ergibt, aber ihm nicht weniger einen unvergleichlichen

Genuss bietet. Und das ist dann ebenfalls einer der
grossen Unterschiede gegen die bloss statistischen, trockenen
Wörterbücher. Darum sollte das Werk nicht nur, wie der
Herausgeber meint, ein wahres Studentenbuch werden, auch
der Fachtheologe kann es nicht entbehren und jede grössere
Bibliothek, besonders die der theologischen Seminarien, muss
es zum Handgebrauch besitzen. Möge es denn auch in den
Leserkreis der „Internationalen Kirchlichen Zeitschrift" seinen



- 210 —

Weg finden und vielen wissenschaftlichen und geistigen Segen
nach der Tiefe der christlichen Glaubenserfahrung hin stiften.

Georg Moog.

Eleet, Lie. Dr. W. : Die voluntaristische Mystik Jakob Böhmes.
Eine psychologische Studie. Neue Studien zur Geschichte
der Theologie und der Kirche, herausgegeben von N. Bon-
wetsch und R. Seeberg, XIX. Stück. Berlin, Trowitzsch und
Sohn. 1913. (143 S.)

Die psychologische Behandlung solch widerspruchsvoller
Probleme, wie sie die Mystiker und besonders die Persönlichkeit

Jakob Böhmes bilden, ist wohl für heutige Leser die
glücklichste. Der Verfasser versucht nachzuweisen, dass Böhme nicht
das metaphysische Problem das wichtigste war und dass darum
der Begriff der Intuition sein Denken nur zum Teil
charakterisiere (gegen Martensen), dass ihn vielmehr das soteriologische
Problem am tiefsten beschäftige und daher der Begriff „Wille"
für das Verständnis seiner Philosophie der wichtigste sei. Nach
einer sorgfältigen Auseinanderlegung der Psychologie Böhmes
und insbesondere des „Willens"-Begriffs, der bei Böhme von Lust,
Begierde etc. nicht völlig widerspruchslos geschieden ist,
erörtert er den Voluntarismus des „philosophus teutonicus". Seine
Ethik geht von einem naiven Indeterminismus aus, ist aber
empirisch-psychologisch gut begründet, da sie auf scharfer,
mit gesteigerter literarischer Tätigkeit immer klarer werdender
Selbstbeobachtung ruht. Sein Grundsatz ist: in der Überwindung
liegt Freude, nämlich in der Überwindung der Willenskonflikte,
die dem Menschen natürlich sind. Auch der Begriff der
Imagination ist Böhme ein voluntaristischer Begriff, der, so

verstanden, den mystischen Vorgang, den Zentralakt vorteilhaft
erklärt. Diesen Zentralakt nennt der Philosoph „die neue
Geburt", und zwar ist ihm diese Wiedergeburt ein immer
wiederkehrendes Erlebnis, wodurch er sich von bekehrungseiligen
Schwarmsektierern unterscheidet und sich das Zeugnis
sorgfältigster Beobachtung seiner eigenen Erfahrung ausstellt. Das
Entscheidende aber ist nun: dass diese Wiedergeburt durch
den eigenen Willen gewirkt werden muss. Darin unterschied
er seine Erkenntnis (wohl mehr unbewusst) von der lutherischen
Kirchenlehre. Ebenso war seine Kritik der historischen Denk-



— 211 —

weise unlutherisch, da die kirchliche Theologie nie ohne den
„geschichtlichen Christus" auskommen wird.

Die Tatsache, dass die mystische Literatur mehr den Weg
als die Wahrheit zeichnet, erhält auch durch Böhmes Schriften
eine neue Beleuchtung, die nach des Autors eigener Aussage
nicht wissend, sondern nur in der Nachfolge, handelnd
verstanden werden können. Daher haben ihn auch alle geheimnissüchtigen

Verehrer missverstanden. Auch er ist von Spätem
aus seinen Schriften tiefer erfasst worden als von seinen
Freunden, die in ihm nur den geisterfüllten Wundermann sahen.

— Die Schrift Elerts ist auch besonders wertvoll durch die
Analyse des persönlichen Charakters Böhmes. Allerdings ist
hier die Darstellung des melancholischen Zuges in seiner
Gemütsanlage, aus dessen Überwindung vielleicht sein Voluntarismus

erklärt werden könnte, tiefer als die Benörgelungen
seiner mutmasslichen Eitelkeit.

Die Frage, wie weit sich Böhme dadurch, dass bei ihm das

Sehwergewicht auf der ethischen Seite liegt, trotz seines innern
Widerspruchs zur offiziellen Lehre als ausgesprochen protestantischer

Mystiker erweist, dem Willen mehr erklärt als Schauen,
bedürfte einer ausgeführteren Bearbeitung. Es ist Eiert
gelungen, in der schwierigen Böhme-Interpretation einen erfreulichen

Weg zu bahnen. E. G.

Grane, William Leigthon: Church Divisions and Christianity.
London 1916, Macmillan and Co., 290 S., Preis 5 Sh.

Wir könnten nicht bestimmt sagen, ob sich der Verfasser
des vorliegenden Werkes zur low- oder broad-Church-Richtung
innerhalb der anglikanischen Kirche zählt; aber sicher ist, dass

er, im Gegensatz zu der high-Church-Richtung, den protestantischen
Charakter der Kirche Englands betont. Mit dieser Bemerkung
Wollen wir an der kirchlichen Haltung, die er einnimmt, durchaus

keine Kritik üben, sondern nur eine Tatsache feststellen,
aus der man von vornherein entnehmen kann, dass er keineswegs

der Meinung ist, die kirchliche Einigung, die er wünscht,
sei nur auf dem Boden der katholischen Kirchenverfassung
möglich. So bekennt er sich zwar zu den vier Seiten, die nach
«einer Kundgebung der Lambethkonferenz die Rahmen der christ-



— 212 —

liehen Kirche bilden sollten: Heilige Schrift, die zwei Sakramente

des Evangeliums (Taufe und Eucharistie), die zwei
ökumenischen Glaubensbekenntnisse, „historischer Episkopat" (the

Historie Episcopate) ; aber er findet, dass die anglikanischen
Bischöfe gerade mit dem Ausdruck „historischer Episkopat" haben

sagen wollen, es handle sich bei der Würdigung der bischöflichen

Kirchenverfassung nicht um eine Sache des Glaubens,
sondern der Kirchendisziplin, die sich je nach den Zeitverhältnissen

ändert. Darum äussert sich Grane sehr abfällig über
die Anglikaner, die nur eine von einem katholischen Bischof
regelrecht erteilte Ordination als gültig anerkennen wollen
(S. 159 ff.). Aber er ist allerdings der Meinung, dass es ein Fehler
gewesen sei, in verschiedenen protestantischen Gemeinschaften
das Bischofsamt fallen zu lassen (S. 171 ff.).

Dass der Verfasser in der römischen Anschauung nur ein
Hindernis der kirchlichen Einigung erblickt, ist selbstverständlich.
Nicht bloss „protestantische Hände haben den ungenähten Rock
der Kirche zerrissen" ; die Trennung der morgen- und
abendländischen Kirche beweist, dass schon lange vor der Reformation
das Papsttum dafür verantwortlich zu machen ist (S. 33). Erst
recht unheilbar ist der Riss geworden durch die drei neuen
Glaubensartikel „von der unbefleckten Empfängnis, dem

allgemeinen Episkopat des Papstes und seiner Unfehlbarkeit" (S. 29).
Die Dreizahl (vgl. S. 107) ist sehr ungenau, da allein das
vatikanische Konzil vier Dogmen, die hier in Betracht kommen,
erlassen hat. Von Rom ist für kirchliche Einigung nichts mehr
zu hoffen, wie der Verfasser immer wieder betont. Insbesondere
widmet er das ganze vierte Kapitel (S. 91—116) einer Erörterung

der Unbeweglichkeit des römischen Standpunktes (Roman

Immobility).
Mehr hofft er von der orthodoxen Kirche des Orients. Er

muss zwar zugeben, dass auch im Osten kein Verlangen nach
kirchlicher Einigung sich rege (S. 136). Man versteife sich dort
allzusehr auf den Buchstaben und sei immer geneigt, recht
zweifelhafte Dinge zu Lebensfragen zu machen (S. 29). So habe
denn schon vor dem vatikanischen Konzil der Zar Nikolaus,
das „wirkliche LIaupt" der orthodoxen Kirche, rundweg erklärt :

„Der wahre Glaube ist einzig noch in Russland vorhanden; im
Westen ist er ganz verloren gegangen" (S. 30). Indessen wird
doch der orthodoxen Kirche das Zeugnis gegeben, dass sie



— 213 —

durch keine angebliche Unfehlbarkeit gezwungen sei, alte
Irrtümer mühsam nachzuschleppen, wie das in der römischen Kirche
der Fall sei. Sie erhebe auch keinen Anspruch darauf, die eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche zu sein (S.9) und habe
ihre besondern Bischofsversammlungen niemals als ökumenische
Konzilien bezeichnet. Mit ihr also seien Verhandlungen möglich
(S. 39).

Aber das Heil erwartet der Verfasser von den protestantischen
Kirchen. Nur auf dieser Seite sieht er Leben und Wachstum.
Er beruft sich dabei auf eine Statistik, deren Zuverlässigkeit
wir nicht beurteilen können. Danach hätten die römische und
die morgenländische Kirche zusammen im Laufe der letzten
zwei Jahrhunderte um 247 Millionen, die Kirchen hingegen,
deren Organisation von der Reformation herzuleiten ist, um
488 Millionen zugenommen; die Zahl der römischen Katholiken

sei (1909) auf 189 Millionen anzuschlagen; diese Kirche

habe im Laufe der letzten 70 Jahre nicht weniger als
80 Millionen eingebüsst, in den Vereinigten Staaten allein 17l/t
Millionen (S. 132 ff'.). Daher sei es töricht, sich mit den

unzugänglichen, an Zahl und Einfluss abnehmenden Kirchen
abzumühen, während die reformierten Kirchen nicht nur die Zukunft
für sich hätten, sondern auch ehrlich bestrebt seien, zu einer
Verständigung zu gelangen. In dieser letztern Hinsicht macht
der Verfasser insbesondere aufmerksam auf die gegenseitige
Annäherung der nonkonformistischen Gemeinschaften in England

und den mit der World-Conference on Faith and Order
zusammenhängenden kirchlichen Bestrebungen in Amerika.

Aber auf welchem Boden sollen sich die getrennten Kirchen
zusammenfinden? Der Verfasser ist der Meinung, es hätten sich
nun zunächst die protestantischen Kirchen miteinander
abzufinden (S. 138). Namentlich betrachtet er als erste Aufgabe der
Anglikaner einen Versuch, sich mit den nonkonformistischen
Gemeinschaften zu einigen (S. 152—194). Im übrigen scheint
uns der Verfasser von theologischen Auseinandersetzungen und
Feststellungen nicht allzuviel zu erwarten. Das Christentum sei
kein dogmatisches System und kein Moralkodex, sondern
persönliches Leben (S. 100). Unter Berufung auf die Katholiken
Döllinger, St. George, Winart, Tyrrell verlangt er Freiheit der
theologischen Wissenschaft (S. 101 ff.). Wie aber die Vertreter
der theologischen Wissenschaft die kirchliche Einigung herstellen



— 214 —

sollen, ist, soweit wir sehen, nirgendwo gesagt. Auch vermissen
wir eine klare und einfache Aufzählung der „necessaria", in
denen sich die Theologen zu einigen hätten. Wir erwarteten
darüber bestimmten Aufschluss im III. Kapitel (S. 57—90), wo
der Verfasser den Weg zur Wiederherstellung der kirchlichen
Einheit anzugeben sucht. Er macht im allgemeinen drei Dinge
namhaft, auf die es hier ganz wesentlich ankomme: 1. Jede

Kirche muss die Bereitwilligkeit haben, eigenen Irrtum als solchen
anzuerkennen. 2. Es muss ein neues Verständnis und eine neue
Berücksichtigung der „fundamentalsten Wahrheiten" (the most
Fundamental Verities) gesucht werden. 3. Man hat sich viel
vollkommener der Oberhoheit Christi zu unterwerfen. Aber welches
sind nun die fundamentalsten Wahrheiten und was hat man zu

tun, um sich vollkommener als bisher nur der Autorität Christi
zu unterwerfen? Auf solche Fragen erhält der Leser keine
konkrete und deutliche Antworten.

Vielleicht aber sind wir in dieser Hinsicht nicht zu besserm
Verständnis gelangt, weil es uns nicht möglich war, uns in der
rhetorischen Form der Darstellung überall zurechtzufinden. Der
Verfasser redet so, wie wenn er vor einer englischen
Volksversammlung stände und sich immer zuerst mit Äusserungen
über die politischen Vorgänge der Gegenwart die sympathische
Aufmerksamkeit der Zuhörer zu erwerben hätte. Da er seine
Kirche als die preiswürdigste Tochter der Reformation des
16. Jahrhunderts betrachtet, sollte man erwarten, dass er doch
mit einer gewissen Dankarkeit auch einmal an die Dinge erinnere,
die nun genau vor vier Jahrhunderten, sagen wir am 1.

November 1517, ihren Anfang genommen haben. Unstreitig hat
Deutschland am Aufkommen der Reformation und an der Organisierung

protestantischer Kirchen ein gewisses Verdienst. Allein
davon scheint nun der sonst sehr gut unterrichtete Verfasser
nichts zu wissen. Immer und immer wieder stösst der Leser
auf Äusserungen des Hasses und der Verachtung über den

preussischen „Moloch" (S. 43), der der „Freiheit" und „Zivilisation"

ebenso gefährlich ist wie der Romanismus (S. 91), und
wider den die zivilisierten Nationen sich einigen sollten (S. 152),
da Zivilisation ohne Christus zur Barbarei führt (S. 162), wie
man nun gesehen habe. Ist denn der deutsche Protestantismus
ohne Christus Wir vermögen nicht einzusehen, dass mit solchen
Ausfällen die Sache des Christentums und der kirchlichen
Verständigung gefördert werde. E. LI.



215

Hauck, A : Deutschland und England in ihren kirchlichen
Beziehungen. Acht Vorlesungen im Oktober 1916 an der
Universität Upsala gehalten. Leipzig, J. C. LIinrichs'sche
Buchhandlung, 1917. 134 S. Ji 3. 50, geb. Ji 4. 50.

Das vom Leipziger Kirchenhistoriker Albert Hauck
behandelte Thema ist in den letzten Jahren beliebter Gegenstand
mannigfacher Erörterungen und Untersuchungen gewesen.
Vordem Krieg haben sieh die deutschen und englischen
Gesellschaften, die eine Annäherung der Kirchen und Völker der
beiden Länder anstrebten, damit befasst. Seit Ausbruch des

Krieges ist in den zahlreichen Artikeln und Aufsätzen kirchlicher

Zeitschriften die freundschaftliche Methode, die jene
befolgten, gänzlich verlassen und zum Teil durch eine sogar oft
sehr feindselige abgelöst. Die Vorträge Haucks gehören nun
erfreulicherweise nicht zu dieser Art Kricgsliteratur. Von einer
Tendenz ist gar nichts zu spüren. In abgeklärter Ruhe spricht
der ernste Forscher zur neutralen Zuhörerschaft. Die
gegenwärtigen Ereignisse werden kaum berührt, sie haben aber ohne
Zweifel doch dazu geführt, dass die Eigenart der Kirchen und
der Völker schärfer herausgearbeitet worden ist. Das Resultat
ist infolgedessen nüchterner und objektiver als in den Reden
und Vorträgen, die vor dem Kriege aus dem Gefühl inniger
Freundschaft heraus gehalten worden sind. Im ersten Vortrag,
„Angelsächsische Missionare in Deutschland", wird festgestellt,
dass Deutschland nicht durch die Angelsachsen ein christliches
Land wurde, aber auch nicht ohne sie. Sie brachten auf den
Kontinent nichts eigenartig Englisches, sondern das Gemein-
katholische. Nicht alles, was sie brachten, fand in Deutschland
Aufnahme — nicht die römische Rechtsanschauung. Der zweite
Vortrag, „Die Träger der theologischen Bildung", schildert, wie
von England aus das neue Aufblühen literarischer und
theologischer Tätigkeit auf dem Festland angeregt wurde und wie
die fränkischen Theologen wissenschaftliche Methode und Theologie

übernahmen, beides entbehrte des englischen Charakters,
so dass man auf gemeinsamem Boden stehen blieb. In der Folgezeit

unterblieben kirchliche Beziehungen zwischen den Ländern,
bis Wiclif — dritter Vortrag, „Wiclif und Huss" — auf Deutschland

einzuwirken begann. Die Titel der folgenden Vorträge
lauten: „Die deutsche Reformation-1, „Der Methodismus", „Die



— 216 —

neueren Freikirchen", „Das kirchliche Vereinswesen"-. Sie
erzählen von regem Gabenaustausch. Deutscher Einfluss ist im
Zeitalter der Reformation in den Bekenntnisschriften der
anglikanischen Kirche bemerkbar, insbesondere aber im Methodismus
und in den Freikirchen, Deutschland ist der empfangende Teil
in der Erbauungsliteratur. Die englischen Freikirchen — Methodisten,

Baptisten, Irvingianer, Darbysten — fassten alle zum Teil
über Amerika in Deutschland Fuss, ohne aber weittragende
Erfolge aufzuweisen. Die Wechselwirkung zwischen England
und Deutschland wird an den Vereinen für Bibel- und
Schriftenverbreitung, Heidenmission und Diakonissenwesen veranschaulicht.

Im letzten Vortrag, „Blick auf dieGegenwart",gehtA.Hauck
von der Tatsache aus, dass am Ausgang des 18. Jahrhunderts
das geistige Leben überall eine gleiche, mindestens ähnliche
Farbe getragen habe, was für den Beginn des 20. Jahrhunderts
nicht mehr zutreffe. LIeute haben die Völker kein gemeinsames
Ideal mehr. Daraus lasse sich verstehen, dass sich die kirchliche

Entwicklung Deutschlands und Englands in der jüngsten
Zeit in auseinanderstrebenden Linien vollzogen habe. Die deutsche
Kirche sei immer evangelischer geworden, die Grundgedanken
der Reformation seien zu immer bestimmterer Durchbildung
gekommen. In England scheine in dem langen Wetteifer der
kirchlichen Gemeinschaften das Übergewicht der Episkopalkirche

zugefallen. Sie scheine der Eigenart des englischen
Volkes doch mehr zu entsprechen als die freien Gemeinschaften,
die sich von ihr ablösten. „Erringt die hochkirchliche Partei
völlig die führende Stelle in der bischöflichen Kirche, so wird
die Zeit kommen, in der diese zwar nicht im römischen
Katholizismus aufgehen, aber als dritte katholische Kirche neben die
römische und die orientalische Kirche treten wird : sie wird
nach der Forderung Froudes entprotestantisiert sein." Die
jüngsten Vorgänge in der anglikanischen Kirche wie in der
protestantisch-bischöflichen der Vereinigten Staaten scheinen
zu bestätigen, dass Prof. Hauck richtig urteilt. Von den
anglikanischen Theologen wird immer mehr von dem Anglokatho-
lizismus gesprochen. Im Anschluss an diese Feststellungen hält
es Prof. LIauck für sehr unwahrscheinlich, dass sich der frühere
Austausch der Gaben zwischen den beiden Kirchen, der so

segensreich gewirkt habe, erhalten wrerde. Trotz dieses
beklagenswerten Resultates seiner Ausführungen gibt Prof. Hauck



— 217 —

doch nicht jede Hoffnung auf. Er schliesst die Vorträge: „Keine
Kirche darf das Gebet des Herrn vergessen : Dass sie alle eins
seien. Es gibt nichts, was uns fester binden könnte als das,
was der Herr für uns erbittet. Sein Wort warnt deshalb mit
dem tiefsten Ernst davor, dass wir uns gegenseitig gleichgültig
unsere Wege gehen lassen ; sind w'ir Nachfolger Jesu, so müssen
wir bereit sein, miteinander zu gehen und einander zu dienen,
wo es immer möglich ist. Bereit, auch zerrissene Fäden wieder
anzuknüpfen. Ob und wann sich die Möglichkeit dazu England
gegenüber ergibt, das zu entscheiden und zu bewirken, liegt
nicht in unserer Hand. Wir müssen warten, bis Gott die Türen
aufschliesst. Genug, wenn wir bereit sind, das Rechte im rechten
Moment zu tun." Das -sind goldene Worte, die in England
verstanden werden — und sollte es nur in kleinem Kreise sein. Alle
Fäden sind ja nicht zerrissen. Hüben und drüben sind edle
Christen an der Arbeit, um au den im Lande zurückgebliebenen
feindlichen Ausländern Werke der Barmherzigkeit zu üben. Alte
kirchliche Beziehungen haben versagt, nicht aber durchweg
die Bruderliebe. Es sind vielleicht künftig auch weniger kirchliche

und theologische Fragen als vielmehr ethische Probleme
und Aufgaben, die einen gemeinsamen Boden zu bilden
vermögen, auf dem nach und nach wieder ein fruchtbarer
Gabenaustausch erfolgen kann. A. K.

Kappeler, Ernst, Pfarrer in Zollikon : Conrad von Orelli. Sein
Werden und Wirken aus dem schriftlichen Nachlass dargestellt.

Zürich, Art. Institut Orell Füssli, 1916. 508 S.

Der starke Band bietet reiches Briefmaterial (Schreiben
von und an C. v. Orelli), Tagebuchnotizen und sonstige
Aufzeichnungen, aus denen ein lebendiges Bild des vor 47a Jahren
entschlafenen Basler Theologen zu gewinnen ist. Man erhält
Einblick in das innere Werden und Wachsen des aus einer
feinen, tiefreligiösen, herrnhutisch gestimmten Zürcher Familie
stammenden Jünglings, in das Arbeiten und Ringen des
Studenten und in das Schaffen und Kämpfen des reifen Mannes.
Es spricht sich eine vornehme, fromme Natur aus, ein vielseitig
begabter und gründlich gebildeter Geist, ein scharfer
Beobachter und gewandter Darsteller, eine Persönlichkeit von edler

Internat, kirohl. Zeitschrift, Heft 2, 1U17. 15



— 218 -
Gemütswärme und herber Strenge gegenüber dem eigenen Selbst,
ein Gelehrter und ein Kirchenmann. Selbstverständlich fällt
dabei interessantes Licht auf die wissenschaftlich-theologische
Situation der Zeit, insbesondere auf die mächtige Entwicklung
der Disziplinen, die v. Orelli selbst vertreten, der alttestamentlichen

und religionsgeschichtlichen Forschung, und auf die

Bewegung des deutschen und schweizerischen Protestantismus.
Einigermassen verwunderlich mag man es finden, dass von
Professoren wie J. Burckhardt, K. Steffensen, Nietzsche und Fr.
Overbeck, die bekanntlich mindestens während der ersten Jahre
der Basler Wirksamkeit v. Orellis im geistigen Leben der
schweizerischen Grenzstadt eine bedeutsame Rollo spicllcn,
und von denen der einleitenden „Lebensskizze" (S. 9) zufolge
Nietzsche zusammen mit v. Orelli einem angeregten Kreis junger
Dozenten angehörte, niemals die Rede ist.

In einer Anzeige des Buches hat v. Orellis Fachgenosse
K. Marti hervorgehoben, dass sich bei der Lektüre in die Freude
eine gewisse Wehmut mische, die man nicht los werde (Sonntags-
blatt des „Bund" 1916, Nr. 20). Ich muss meinerseits dem durchaus

zustimmen. Es liegt etwas wie leise Tragik über dem ja
doch sicherlich in mannigfachster Hinsicht so segensvollen
Leben des aufrechten und mutigen Mannes. Das Emporkommen
und Sichdurchsetzen der kritischen Bibelforschung und zumal
die umwälzenden Entdeckungen und Einsichten, die sich an
den Namen Wellhausens knüpfen, beobachtet er wie sein von
ihm auf's höchste verehrter und freundschaftlich geliebter Lehrer
Franz Delitzsch mit schwerer Sorge und sich steigerndem Kumme r.
Immer wieder klingt durch seine Äusserungen die resignierte
und melancholische Klage, dass auf seinem speziellen Arbeitsgebiete

fast nur mehr Niedergang und Auflösung dem Auge
sich darbiete. Es „weht ein böser Wind, und die wenigen,
welche noch der radikalen Strömung widerstehen, sind selten
auf weiter Flur. Die Aufgabe, diesem Werk der Zerstörung
an heiliger Stätte Einhalt zu tun, wäre eine schöne und grosse,
aber sie übersteigt meine Kräfte, und dies lastet vom Morgen
bis zum Abend wie ein Druck auf mir" (S. 417). v. Orelli ist
ehrlich genug, die eine und andere Position, die er schlechterdings

nicht mehr zu halten vermag, preiszugeben. Aber es
bleibt das Misstrauen gegen den neuen Stand der Forschung.
Es1 kommt nicht zu einem freudig-freien Eingehen auf die sich



— 219 —

herausbildende Problemlage. Es fehlt der Blick dafür, dass
die Bemühungen der geschichtlichen Kritik, so sehr sie einerseits

allerlei Lieblingsmeinungen den Grund und Boden
entziehen mögen, doch anderseits Grösse, Reichtum und Herrlichkeit

der Schrift erst recht zum Leuchten bringen. Das ist's,
was einen schmerzlich berühren kann. Man möchte wünschen,
dass ein mit so vielen Vorzügen des Geistes ausgerüsteter Mensch
wie v. Orelli mehr Weite besessen und dadurch seinem Werk
noch höhern Schwung verliehen hätte. So erweckt denn das
Buch einen zwiespältigen Eindruck. Doch damit ist eben gesagt,
dass man neben der Wehmut auch wirkliche Freude und
Erfrischung empfindet bei der Betrachtung der rastlosen Tätigkeit
des bedeutenden Mannes, bei der Wahrnehmung all des Schönen,
Zarten und Starken, das in seinem innern Leben erscheint.

A. G.

Thomas, Frank : Los Henrenx. Etudes pratiques des Béatitudes.

Attinger frères, éditeurs, Paris et Neuchâtel. Prix fr. 2. 75.

M. le pasteur Frank Thomas, dont la parole chaude et
éloquente a trouvé tant d'admirateurs à Genève, où il exerce
son ministère, et en dehors de Genève, et dont les prédications
forment des volumes répandus k profusion, a publié dernièrement
une dixainc d'études sur les huit béatitudes. Dans la préface
l'auteur justifie le motif qui l'a incité k faire paraître le volume
k l'heure actuelle. « Jamais il n'y a eu sur la terre tant de

larmes et tant de sang, jamais l'humanité n'a tant souffert, et
ce qui est plus grave : par sa faute. Car elle moissonne la tempête

après avoir semé le vent. Elle récolte de la chair la

corruption après avoir semé pour la chair. En étudiant les
Béatitudes que Jésus prononçait jadis sur les bords du lac de

Génézareth, nous avons été frappé de voir comme elles
répondaient bien aux besoins de l'âme contemporaine. Elles nous
semblent dire exactement ce qu'il faut que cette âme entende
et offrir ce après quoi elle soupire.» Dans la première étude
intitulée « Heureux », M. Frank Thomas explique le vrai bonheur
« qui est un moyen, mais pas un but, c'est l'obéissance k la loi
divine qui est la loi d'amour et qui seule peut assurer aux
individus, comme aux sociétés, leur plein épanouissement.» L'auteur
Passe en revue les humbles (pauvres en esprit), les affligés.



— 220 —

les doux, les affamés et altérés de justice, les miséricordieux,
les purs, les pacifiques et les persécutés pour la justice. Dans
une conclusion qui porte le titre: Le soleil levant, l'éloquent
pasteur développe le texte tiré cle Malachie IV, 2 : « Pour vous
qui craignez mon nom se lèvera le soleil de justice qui porte
la santé clans ses rayons.» De même que le soleil dans l'ordre
matériel tue le microbe de la tuberculeuse osseuse, il faut de
même que le soleil de justice qui est Jésus-Christ tue en nous
le microbe de l'âme, le péché sous toutes ses formes, la jalousie,
l'orgueil, la médisance ou la calomnie, le pessimisme et le

découragement, l'égoïsme qui nous oblige à tout rapporter à

nous-mêmes comme si nous étions notre propre soleil.»
Nous ne pouvons que recommander l'intéressant volume do

M. Frank Thomas à tous les chrétiens qui le liront avec fruit
et qui y puiseront d'excellentes consolations en face des événements

terribles qui désolent l'humanité et dont nous sommes
les spectateurs attristés et impuissants. J. R.



221 -
Zeitschriften.

Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1915/16. N° io.
H. Bremond : Le Père de Condren à Port-Royal. L. Saltet : A propos

des Traits éternels de la France. F. Cavallera: La vision
corporelle de Dieu d'après S. Augustin. 1917. N° 1. G. Breton: Parisis.
L. Saltet : A propos des Traits éternels de la France, IL N° 2.
G. Michelet: La bienfaisance de croire et l'apologétique du risque.
M. R. Dubruel: La querelle de la Régale 1606—1673. Notes et-
critiques.

Die Eiche. Berlin 1917. N° 1. Zwei Briefe deutscher Offiziere.
Der Feind als Freund. Aus den englischen Parlamenten. Zur
Geschichte des Versöhnungsbundes.

Franziskanische Studien. Münster i. W. 1917. I.Heft. Th.Soiron:
Das Armutsideal des hl. Franz von Assisi und die Lehre Jesu über
die Armut. J. B. Kaiser: Die Anfänge der Observanz in Metz. P.

l'arthenius: Die skotistische Literatur des 20. Jahrhunderts. M. Stra-
ganz : Ansprachen des Fr. Oliverius Maillard an die Klarissen zu

Nürnberg. J. Nowak: Das Wandbild eines Franziskanerpredigers
in der St. Johanniskirche zu Neuhaus in Böhmen. Kleinere Beiträge.
Besprechungen.

Goodwill. London 1917. Vol. IL N° 5. Leading Statesmen on
a League of Nations. A. LI. Fried : The League to enforce peace.
T. J. Lawrence: The war, the settlement and the church. H. Fernau:
The German people and militarism. A. Clutton-Brock : War and
the struggle for life. The Church Peace Union. The better modes
of respiral. Rt. Rev. Bishop Bury : British treatment of prisoners of
war. H. Martyn Gooch : Some essentials to lasting Peace. Relations
between America, Japan and China. From our readers. Editorial
Notes. N° 6. The situation. A historic speech. Recent important
Declarations of policy by belligerents and neutrals. A Message
to Christians in all Lands from Christians in America. Editorial
Notes.

The Christian Union Quarterly. St. Louis, Mo., 1917. N" 23.
Editorial : The third quadrennial Meeting of the federal Council.
J- T. F. Farquhar: Catholic order in its relations to the functions
of the Catholic Church—a Union study. Finis S. Idleman : The
Contribution of Phillips Brooks to American Christianity. H. Pearce
Askins : The hope of Christian Unity. J. S. Chenoweth : Christian
Union, organic and spiritual.

The Church Quarterly Review. Edited by the Rev. Arthur C.
Headlam, D. D., Prof, of Dogmatic Theology, King's College Lon-



— 222 -
don. London Spottiswoode, Ballantyne & Co., Ltd., i New Street
Square E. C. N° 166 January 1917. Vol. LXXXIII. H. F. Hamilton:
The problem of the commonwealth. A. S. Walpole : The hymns
of St. Ambrose. E. G. Selwyn : The church and unity. M. W. T.
Conran: The national mission—a suggestion, IL A. C. Headlam :

What is Catholicism Miss LI. Grierson : "Jean Barois". The France
of yester-year. The Archbishops Commitee on church and state.
The war: a new crisis. H. J. White: Prof. Harnack on new testament

criticism. Short Notices.

Revue de Théologie et de Philosophie. Lausanne, 1916. N°2i.
Ph. Bridel : L'idéal évangélique dans son application à la vie réelle.
I. Le chrétien et les nécessités matérielles. A. Lods : Un poème
babylonien sur l'âge d'or, le déluge et la chute. Ses rapports avec
la Genèse. Llyacinthe Loyson et Edmond de Presscncé. Correspondance,

publiée par LIenri Cordey. Aloys Berthoud: La science et
la foi. Miscellanées. 1917. N" 22. P. Llumbert: Un héraut de la

justice. Ph. Bridel : L'idéal évangélique dans son application à la
vie réelle. IL Le chrétien en collaboration et en conflit avec le

prochain. J. Wagner: Le problème de Dieu. E. Lombard: Le
socialisme et la guerre. Miscellanées.

Roma e l'Oriente. Badia Di Grottaferrata (Prov. Roma). 1916.
Num. 6j—69. Una lacuna fra i Cappellani militari dell'esercito
italiano. Diritto che hanno i Serenissimi Re di Sicilia sopra
dell'Albania. La Festa di Tobolsk e 1' Lpiscopato russo. Un monaco
umanista greco alla corte di Basilio III e Giovanni IV di Russia.

Vestigi di Grecismo in Terra d'Otranto. Appunti e documenti.
Rivista della stampa. Cronaca.

Theologische Studien. Utrecht. 35. Jaargang. Aflevering I. In-
houd: J. van Wageningen: TùaimyAa rov xóa/tov. J. A. Rust: Gods
dienst-philosophie en philosophie des Christendoms van Dr. Carl
Stange (I). Boekaankondiging. A. van Veldhuizen : Uit de kaarten-
kast. Mededeelingen, vooral op het gebied van N. T.ische en
Praktische Theologie. Inhoud van toegezonden tijdschriften. (Die
Zeitschrift wird künftighin dreimonatlich in Heften von 5 Bogen
erscheinen.)

Theologisch Tijdschrift. Leiden. 51. Jaargang (nieuwe reeks

9. jg.). Aflevering I en IL Inhoud: G. Heymans : Methoden en
theorièn op het gebied der ethiek. L. Knappert: Studien over het

godsdienstig en zedelijk leven onzer Vaderen (IV). LI. G. van Wijn-
gaarden : Gods almacht uit den mensch begrepen. P. H. Veen: Is
de reformatorische beweging in de XVI. eeuw zuiver geestelijk? -
Berichten : Oud-Testamentische en aanverwante vakken. Mededeelingen

: Eeuwfeest der Hervorming. Oorlog en Ethiek.



— 223 —

Zeitschrift für Theologie und Kirche. Tübingen 1917, 1./6. Heft.
Festgabe für W. Herrmann zu seinem 70. Geburtstage dargebracht
von Schülern und Kollegen. W. Frankenberg: Der Krieg in der
Religion der älteren Propheten. R. Bultmann : Die Bedeutung der
Eschatologie für die Religion des Neuen Testaments. K. Windisch :

Das Erlebnis des Sünders in den Evangelien. W. Heitmüller: Die
Bekehrung des Paulus. W. Bauer: Das Gebot der Feindesliebe und
die alten Christen. R. LIeussi : Zur Geschichte der Beurteilung der
Mystik. Th. Sippell: Zur Frage nach dem Ursprung des Pietismus.
G. Wobbermin: Die religionspsychologische Methode in der systematischen

Theologie. H. Scholz: Die Religion im Systembegriff der
Kultur. H. Mulert: Das Individuelle und der notwendige Widerspruch

im religiösen Denken in seiner Bedeutung für die Glaubenslehre.

M.Rade: Das Verfügungsrecht des Dogmatikers über die
Geschichte. H. Stephan : Die Stellung des Glaubens zur Rcligions-
geschichte. R. Bornhausen : Das Problem der Wirklichkeit Gottes.
Zu Cohens Religionsphilosophie. F. Siegmund-Schultze: Internationale
Ethik. W. Bachmann: Der Begriff der Persönlichkeit bei Schleiermacher

und in der Gegenwart unter besonderer Berücksichtigung
von Eucken. H.Fresenius: Glaube und Heimat. E. Fœrster : Die
sittliche Entrüstung. F. Mahling: Ist die Kirche in erster Linie eine

Bekennergemeinschaft oder eine Bekenntnisgemeinschaft C. Barth :

Der Glaube an Gott und die Wissenschaft unserer Zeit im
Religionsunterricht. A. Heermann : Grundsätzliches zurMohammedanermission.
J- Naumann : Pfingstpredigt.

Neu eingegangen:
Bastgen, H. : Dalbergs und Napoleons Kirchenpolitik in Deutschland.

30. Lieft der Veröffentlichungen der Sektion für Rechtsund

Sozialwissenschaft der Görresgesellschaft. Paderborn, Verlag
von F. Schöningh 1917. 370 S. Ji 12.—.

Berends, J. H. : LIet onze Vader. Uitgegeven door de «Vereeniging
Oud-Katholiek Ondersteuningsfonds». Utrecht 1916.

Hardeggcr, A. : Die alte Stiftskirche und die ehemaligen Kloster-
gebäulichkeiten in St. Gallen. Ein Rekonstruktionsversuch mit
2 Abbildungen im Text, 8 'Lafeln in Lichtdruck und 20 Tafeln
in Photolithographie. Zürich. Druck und Verlag Art. Institut
Orell Füssli 1917. Fr. 7.—.

Hauck, Albert: Deutschland und England in ihren kirchlichen
Beziehungen. Acht Vorlesungen im Oktober 1916 an der Universität
Upsala gehalten. Leipzig. J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung 1917.
J34 S. Ji 3. 50, geb: 4. 50.



— 224 —

Koenders, A. J., Ord. Carm. : Handboek der Liturgie. Met « Ecn
woord over Liturgie-literatuur > door Oscar Huf, S. J. 2 deelen.

Nijmegen 1914/15. L. C. G. Malmberg, Uitgever van den
Apostolischen Stoel. F. 6. —, geb. F. 7. 50.

Nieuwbarn, M. C, O. P., S. Theol. Lect. : Handboek der Liturgie
van het Kerkelijk Jaar. Firma J. W. van Leeuwen (K. Fercken),
Leiden 1916. 232 S. F. 1.60, geb. F. 2. 10.

Pijper, Dr. F., Hoogleeraar der Rijksuniversiteit te Leiden : De
Kloosters. 'sGravenhage. 1916. Martinus Nijhoff. VIII und 379 S.

F. 4. 25, geb. F. 5. —.

Thompson, F. : De Heilige Ignatius van Loyola. In het Neder-
landsch bewerkt door H. Kooyman, S.J. Leiden 1915. H.J.
Dieben (Firma J. W. van Leeuwen). VIII unci 186 S. F. 1. 50,

geb. F. 2. —.

Vaughan, John S. : Leven na den dood of Rede en Openbaring
over de Onsterfelijkheid der Ziel. Eene populaire verhandeling
uit het Engelsch van Mgr. —. Naar de 2. Engelsche uitgave
door L. v. d. Knaap, R.-K. Pr. Uitgave van* de Apologetische
Vereeniging Petrus Canisius. Nr. 11. 2. druk. Leiden 1909, H.
Dieben. F. —. 40.

Kurze Übersicht über die Geschichte und die gegenwärtige Lage
der Mariawiten in Polen. Bonn 1917. Verlag des altkatholischen
Press- und Schriftenvereins.

Menschen- und Völkerleben. Jahrg. L, Lieft 10—12 II, 1. Verlag
von W. Langguth, Esslingen a./N.

Müller, J. B. : J. H. von Wessenberg ein christlicher Pädagog. Ein
Beitrag zur Geschichte der Pädagogik im 19. Jahrhundert. Paderborn.

F. Schöningh, 1916. Ji $. —.

Oud-Katholiek Jaarboekje voor 1917. Uitgegeven door de

«Vereeniging Oud-Katholiek Ondersteuningsfonds ». Utrecht 1917.

Gulick, Sidney L. : A Manul for Peace Makers Committees of the
World Alliance for Promoting International Friendship through
the Churches. New York City 105, East 22d Street.

Velimirovic, Nicholai : The Lord's Prayer, a devot interpretation.
Church of England Men's Society, Westminster S. W. Price

sixpence.

Völker-Friede. Zeitschrift der Deutschen Friedensgesellschaft. 1917.
Heft I, IL Leipzig, Marienstrasse 18.

Druck von Stämpfli & Cie. in'Bern.


	Bibliographie

