Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Bibliothek der Kirchenviter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Ubersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. O. BARDENHEWER, Prof. Dr. Th. SCHERMANN, Prof. Dr.
K. WEYMANN. Kempten, Jos. Koselsche Buchhandlung. 1915.

Band XXI. Des hl. Kirchenlehrers Ambrosius von Mailand
ausgewihlte Schriften. 1I. Band. Brosch. <4 5. —, geb. 4 b. 60.

Band XXII. Ausgewihlte Akten persischer Mirtyrer.
Brosch. A 4. —, geb. £ 4. 80.

Band XXIII. Des hl. Kirchenlehrers Johannes Chrysosto-
mus ausgewiihlte Schriften. I. Band. Brosch. %4 4. 50, geb.
A 5. 30.

Es ist eine anerkennenswerte Leistung des Verlages, dass
die Fortsetzung der Bibliothek der Kirchenviter wenn auch
eine Verzogerung, so doch keine Unterbrechung erlitten hat.
Wir geben im folgenden eine kurze Anzeige der drei Biinde,
die im Jahre 1915 erschienen sind. Der erste enthiilt die Fort-
setzung der ausgewithlten Schriften des hl. Ambrosius, und zwar
den Lukaskommentar mit Ausschluss der l.eidensgeschichte.
Des Mailinder Bischofs Bedeutung ist nicht in sciner literarischen
Titigkeit zu suchen, besonders seine exegetischen Schriften
werden nicht besonders hoch eingeschiitzt. Vom Exegeten Am-
brosius sagt der hl. Hieronymus, er habe ,mit Worten gespielt,
die Gedanken verschlafen“. Er beschiftigte sich hauptsichlich
mit dem Alten Testament. Dem Kommentar zum L.ukasevangelium,
dem einzigen Werk {iber das Neue Testament, liegen Homilien
zugrunde., Bei der Erklirung hilt sich der Verfasser nicht an
den literarischen Sinn des Textes, sondern verfihrt damit sehr
allegorisierend und rhetorisch mit durchaus praktische morali-
sierender Tendenz. Wenn die Auslegungen dem modernen
Geschmack nichi immer entsprechen, so wird doch auch der
praktische Theologe mancherlei Anregung im Kommentar finden,



— 206 —

Er liegt zum erstenmal in deutscher Ubersetzung vor, die sich
sehr gut liest.

In eine im allgemeinen wenig bekannte Welt fiihrt der zweite
Band, in die Zeit der Christenverfolgungen in Persien. Wie sich
das Christentum im fernen Osten ausgebreitet hat, ist in Dunkel
gehiillt. Die persischen Grossen scheinen es anfangs geduldet
zu haben, bis unter Konig Schapar 1I., der 310—380 regierte,
ein Umschwung eintrat. Es wurde fortan in Persien, fast bis
zum Untergang des Reiches im Jahre 633, aus politischen und
nationalen Griinden verfolgt. Die erste grosse Verfolgung be-
gann unter dem genannten Konig mit einem Edikt 339/40, das
die Zerstorung der Kirchen anordnete und dem bald blutige
Gewaltmassregeln folgten. Aus dieser Zeit sind 29 Martyrien
vorhanden, die am Ende des Jahrhunderts wahrscheinlich Ma-
ruta von Maiparkat gesammelt hat. IThm gelang es, auf der
Synode von Seleucia im Jahre 410, der persischen Kirche wieder
eine feste Organisation zu geben. Bald brachen wieder neue
Verfolgungen aus, bis sich im Jahre 486 das persische Patriar-
chat von der griechischen Kirche trennte und damit jeder po-
litische Argwohn beseitigt wurde. Das persische Gesetz, das den
Abfall von der Nationalreligion mit dem Tode bestrafte, fand
aber auch noch in der Folgezeit zeitweise Anwendung. Das
letzte Martyrium wird aus dem Jahre 620/21 gemeldet. Aus
dieser langen Verfolgungszeit teiltder Ubersetzer Prof. Dr. O. Braun
21 Akten persischer Mirtyrer mit. Wenn sie auch manchen
ausschmiickenden Zug der frommen Legende aufweisen, geben
sie doch ein Bild von den schweren Leiden jener Christen,
schildern ihre Denkweise und enthiillen die Lage und Verhélt-
nisse der persischen Kirche. Iine wertvolle Fortsetzung sind
die angefiigten Dokumente zum ostsyrischen Monchsleben.
Die Kloster, die in der schweren Zeit der Herrschaft der Araber
und Mongolen einen starken Stiitzpunkt des Christentums bildeten,
hatten keine feste Organisation, waren aber trotzdem nicht von
geringer Bedeutung. Ubersetzt sind einige Kapitel aus der
Geschichte des Klosters Bét ‘Abé, die in der Mitte des 9. Jahr-
hunderts des Klosters Abt und spiitere Metropolit von Bét Gari-
manil verfasst hat. Die Kapitel enthalten die Beschreibung der
Anféinge der Kloster von Izala und Bét “Alé, eine Schilderung
der Eigenart des ostsyrischen Monchstumes, denen eine Uber-
setzung der Monchsregeln der beiden ersten Abte von Izala folgt.



e BOT =

Der 23. Band der Sammlung enthiilt als erste der ausge-
wiithlten Schriften des hl. Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus,
den Kommentar zum Matthiusevangelium, iibersetzt vom Bene-
diktiner Dr. J. Chr. Baur. In einer Einleitung werden das Leben,
die Schriften und die Lehre dieses berithmtesten Predigers der
Kirche des Orients skizziert. Der Kommentar besteht in 80 Homi-
lien, die zum Teil sehr umfangreich sind und an die Zuhérer jeden-
falls starke Anforderungen stellten. In dem vorliegenden Band sind
die 18 ersten aufgenommen. Lehrreich ist ein Vergleich der
Homilien des Chrysostomus mit dem Lukaskommentar des hl.
Ambrosius. Jenes Sprache ist viel klarer und einfacher und
entbehrtjeden iiberfliisssigen rhetorischen Beiwerks. Chrysostomus
ist es in erster Linie um den Sinn des Textes zu tun, um daran
eine praktische Erklirung zu kniipfen. Die vorliegende Uber-
setzung ist, wie der Ubersetzer bemerkt, fiir solche Geistliche
und Studierende bestimmt, die etwa aus Zeitmangel sich nicht
an Originaltext halten wollen. Sie ist deshalb vielfach eine
freie Wiedergabe des Textes und hat ,stellenweise mehr den
Charakter einer Paraphrase, als den einer Ubersetzung“. Zum
praktischen Gebrauch eignet sie sich aber gut, wie der Rezen-
sent erprobt hat. A. K.

CREMER, Dr. Herm.: Biblisch-theologisches Worterbuch der
Neutestamentlichen Grizitit. 10., vollig durchgearbeitete und
vielfach verinderte Auflage, herausgegeben von Dr. Julius
Kogel. Gotha 1915. Verlag von Fr. A. Perthes. 1230 S.
Ungeb. A 32, in Halbfranz 4 36.

Das Werk von H. Cremer ist von uns im Jahrgang 1911
dieser Zeitschrift, 2. Heft, S.279 f., und 1912, 4. Heft, S. 552
gewiirdigt worden. Der Krieg hat die Vollendung verzogert,
so dass der fertig vorliegende Druck die Jahreszahl 1915 er-
halten hat. Wenn wir nun noch einmal auf dieses , Worterbuch*
zuriickkommen, so geschieht das aus der Uberzeugung heraus, dass
ihm in der theologischen Wissenschaft eine einzigartige Stellung
zukommt. Es ist kein Worterbuch in dem gewohnten Sinne.
Hieriiber verbreitet sich das Vorwort (vgl. auch den ,Epilog)
in ausfiihrlicher Weise. Im Gegensatz zu der hergebrachten
»Statistischen“ Methode, die darauf ausgeht, moglichst viele
Stellen_und die Schriftsteller anzugeben, wo sie stehen, um



— P -

aus der jedesmaligen Verbindung ihre Bedeutung zu finden,
will die von Cremer angewandte Behandlung den Zusammen-
hang aufweisen, ,in dem sich der einzelne Begriff zu der Gle-
samtanschauung des einzelnen Schriftstellers und zu der in
seinen Schriften niedergelegten Gedankenwelt darstellt. Der
Geist eines geistig produktiven Menschen prigt sich seine Worte
-selber; d. h. er schafft sich nicht seine neuen Ausdriicke; dazu
braucht es erst gar nicht zu kommen, und dazu wird es wohl
nur selten kommen. Aber er gibt den vorhandenen Ausdriicken
eine neue Prigung und eine besondere Wendung von dem Geist
her, der ihn beseelt, und von der Gesamtanschauung aus, die
ihn bestimmt. Nur wer etwas von diesem Geist in sich auf-
genommen hat, und nur wer die Gesamtanschauung kennt,
kann auch voll die besondere Niiance des einzelnen Ausdrucks
wiirdigen“ (S. VIII f.). Es ist das gleichsam die sprachpsycho-
logische Seite der Lexikographie. Auf die Sprache des Neuen
Testamentes angewendet, wird die Fragestellung nicht so sehr
auf die an und fiir sich bedeutungslose Untersuchung ausgehen,
wie sich das dort vorhandene Griechisch zum literarischen
Griechisch verhilt, sondern inwiefern in die natiirliche Sprache
ein neues Denken und Wollen sich ergossen und von der aus
ein neuer Sprachgebrauch sich gebildet hat: ,Iis ist doch eben
immer im Auge zu behalten, dass das Wort nur der &ussere
Ausdruck des inneren Besitzes ist, und dass dieser innere Besitz
stets das Erste bleibt. Wie weit in ihn einzudringen ist, und
er von dem einzelnen Begriff aus erfasst wird, das wird darum
stets bei der Sprachforschung die Hauptfrage sein. Der Aus-
druck ist von innen her zu beurteilen, wie er auf der andern
Seite ebenso ins Innere fiihrt; und die Methode, die in der
Lexikographie dies Moment und diesen grossen Zusammenhang
genitigend bertcksichtigt — das ftir die Sprache merkwiirdige
Ineinander von Einzelnem und Ganzem — nur sie ist die allein
wissenschaftliche und allein eindringende. Die andere geht zu
mechanisch-formal vor“ (S. X). So fithrt aber diese Methode
fir das Neue Testament letzten lindes immer zur Frage nach
der gottlichen Offenbarung, jenes bis dahin von Menschen nicht
»Gesehene und Vernommene, das die Sprache in ihre Worte
fassen soll: ,Es werden da meist die alten Begriffe und die

gleichlautenden Ausdriicke Verwendung finden; und doch, wic
anders sind sie! Die alten Worter und doch ganz neue Worter!



— 209 —

Die Beziehung zu der gleichredenden ,Umwelt* gestaltet sich
so teilweise zu einer rein formellen und mechanischen: die
sprachlichen Zusammenhiinge sind wohl vorhanden, aber sie
sind dann grosstenteils nur solche dusserer Art. Sie scheinen
oft mehr noch da zu sein, als sie es in der Tat sind“ (S. XI).
So kommt es gar nicht so schr darauf an, mechanisch festzu-
stellen, wie viele Worte etwa in der biblischen Grazitit formal
neu sind, sondern darauf, was ihr innerster Sinn sei. Und mag
man umgekehrt noch so viel Gewicht darauf legen, aus der
Profanliteratur, aus Inschriften und Papyri nachzuweisen, wie
,wenig Neues“ es in der neutestamentlichen Grizitit gebe und
mag das Neue Testament sprachlich unbedingt in seine Zeit
hineingestellt werden miissen, der Erfolg kann nur der sein,
»dass zur Erkenntnis gebracht werde, welche unvergleichliche,
wunderbare Eigenart es in jeder Deziehung aufweist (S. XII).

Mit diesen Grundsiitzen ist denn auch der #dussere Aufbau
des ,Waorterbuchs® gegeben. Es ist weder ein griechisches
Speziallexikon zum Neuen Testament, wie wir deren eine ganze
Reihe noch aus neuster Zeit besitzen, noch eine griechische
Konkordanz, die nebenbei nicht entbehrt werden kann. Darum
sind auch nicht. alle Worter im Hauptteile besprochen (wohl in
einem besonderen Verzeichnisse S. 1147 ff. angefiihrt), auch
sind die Ableitungen und Zusammensetzungen der Stammwaorter
nicht an der betreffenden alphabetischen Stelle untergebracht,
sondern eben in dem aus dem Grundworte hervorgehenden
Zusammenhang. Aber was bei den einzelnen Worten und Be-
griffen als Zusammenhang bis in die LXX hinein herausgearbeitet
wird, bietet eine solche Fiille von Gelehrsamkeit und fithrt dabei
in einer so klaren Sprache in die Tiefe der neutestamentlichen
Vorstellungen, dass das Studium des gewaltigen Werkes eine
wahre Fundgrube fiir den wissenschaftlichen und praktischen
Theologen ergibt, aber ihm nicht weniger einen unvergleich-
lichen GGenuss bietet. Und das ist dann ebenfalls einer der
grossen Unterschiede gegen die bloss statistischen, trockenen
Wérterbiicher.  Darum sollte das Werk nicht nur, wie der
Hemusgcber meint, ein wahres Studentenbuch werden, auch
der Fachtheologe kann es nicht entbehren und jede grissere
Bibliothek, besonders die der theologischen Seminarien, muss
€s zum Handgebrauch besitzen. Moge es denn auch in den
Leserkreis der ,Internationalen Kirchlichen Zeitschrift* seinen



— 210 —

Weg finden und vielen wissenschaftlichen und geistigen Segen
nach der Tiefe der christlichen Glaubenserfahrung hin stiften.
Georg MoOG.

ELERT, Lic. Dr. W.: Die voluntaristische Mystik Jakob Bohmes.
Eive psychologische Studie. Neue Studien zur Geschichte
der Theologie und der Kirche, herausgegeben von N. Bon-
wetsch und R. Seeberg, XIX. Stiick. Berlin, Trowitzsch und
Sohn. 1913. (143 S.)

Die psychologische Behandlung solch widerspruchsvoller
Probleme, wie sie die Mystiker und besonders die Personlich-
keit Jakob Bohmes bilden, ist wohl fiir heutige Leser die gliick-
lichste. Der Verfasser versucht nachzuweisen, dass Bohme nicht
das metaphysische Problem das wichtigste war und dass darum
der Begriff der Intuition sein Denken nur zum Teil charak-
terisiere (gegen Martensen), dass ihn vielmehr das soteriologische
Problem am tiefsten beschiftige und daher der Begrift , Wille“
fiir das Verstindnis seiner Philosophie der wichtigste sei. Nach
einer sorgfiltigen Auseinanderlegung der Psychologie Bohmes
und insbesondere des , Willens“-Begriffs, der bei Bohme von Lust,
Begierde etc. nicht vollig widerspruchslos geschieden ist, er-
ortert er den Voluntarismus des ,philosophus teutonicus“. Seine
Ethik geht von einem naiven Indeterminismus aus, ist aber
empirisch-psychologisch gut begriindet, da sie auf scharfer,
mit gesteigerter literarischer Titigkeit immer klarer werdender
Selbstbeobachtung ruht. Sein Grundsatz ist: in der Uberwindung
liegt Freude, nimlich in der Uberwindung der Willenskonflikte,
die dem Menschen natiirlich sind. Auch der Begriff der Ima-
gination ist Bohme ein voluntaristischer Begriff, der, so ver-
standen, den mystischen Vorgang, den Zentralakt vorteilhaft
erklirt. Diesen Zentralakt nennt der Philosoph ,die neue
Geburt®, und zwar ist ihm diese Wiedergeburt ein immer wie-
derkehrendes Erlebnis, wodurch er sich von bekehrungseiligen
Schwarmsektierern unterscheidet und sich das Zeugnis sorg-
tiltigster Beobachtung seiner eigenen Erfahrung ausstellt. Das
Entscheidende aber ist nun: dass diese Wiedergeburt durch
den eigenen Willen gewirkt werden muss. Darin unterschied
er seine Erkenntnis (wohl mehr unbewusst) von der lutherischen
Kirchenlehre. Ebenso war seine Kritik der historischen Denk-



weise unlutherisch, da die kirchliche Theologie nie ohne den
ygeschichtlichen Christus® auskommen wird,

Die Tatsache, dass die mystische Literatur mehr den Weg
als die Wahrheit zeichnet, erhiilt auch durch Boshmes Schriften
eine neue Beleuchtung, die nach des Autors eigener Aussage
nicht wissend, sondern nur in der Nachfolge, handelnd ver-
standen werden konnen. Daher haben ihn auch alle geheimnis-
silchtigen Verehrer missverstanden. Auch er ist von Spitern
aus seinen Schriften tiefer erfasst worden als von seinen
Freunden, die in ihm nur den geisterfiillten Wundermann sahen.
— Die Schrift Elerts ist auch besonders wertvoll durch die
Analyse des persionlichen Charakters Bohmes. Allerdings ist
hier die Darstellung des melancholischen Zuges in seiner Ge-
miitsanlage, aus dessen Uberwindung vielleicht sein Volunta-
rismus erklirt werden konnte, tiefer als die Benorgelungen
seiner mutmasslichen Eitelkeit.

Die Frage, wie weit sich Bohme dadurch, dass bei ihm das
Schwergewicht auf der ethischen Seite liegt, trotz seines innern
Widerspruchs zur offiziellen Lehre als ausgesprochen protestan-
tischer Mystiker erweist, dem Willen mehr erkliart als Schauen,
bediirfte einer ausgefiihrteren Bearbeitung. Es ist Elert ge-
lungen, in der schwierigen Bohme-Interpretation einen erfreu-
lichen Weg zu bahnen. E. G.

GrANE, William Leigthon: Church Divisions and Christianity.
London 1916, Macmillan and Co., 290 S., Preis 5 Sh.

Wir koénnten nicht bestimmt sagen, ob sich der Verfasser
des vorliegenden Werkes zur low- oder broad-Church-Richtung
innerhalb der anglikanischen Kirche zihlt; aber sicher ist, dass
er, im Gegensatz zu der high-Church-Richtung, den protestuntischen
Charakter der Kirche Englands betont. Mit dieser Bemerkung
Wollen wir an der kirchlichen Haltung, die er einnimmt, durch-
aus keine Kritik tiben, sondern nur eine Tatsache feststellen,
aus der man von vornherein entnehmen kann, dass er keines-
wegs der Meinung ist, die kirchliche Einigung, die er wiinscht,
sei nur auf dem Boden der katholischen Kirchenverfassung
moglich. So bekennt er sich zwar zu den vier Seiten, die nach
¢iner Kundgebung der Lambethkonferenz die Rahmen der christ-



— 212 —

lichen Kirche bilden sollten: IHeilige Schrift, die zwei Sakra-
mente des Evangeliums (Taufe und Eucharistie), die zwei 6ku-
menischen Glaubensbekenntnisse, ,historischer Episkopat® (the
Historic Episcopate); aber er findet, dass die anglikanischen
Bischofe gerade mit dem Ausdruck ,historischer Episkopat® haben
sagen wollen, es handle sich bei der Wiirdigung der bischof-
lichen Kirchenverfassung nicht um eine Sache des Glaubens,
sondern der Kirchendisziplin, die sich je nach den Zeitverhiilt-
nissen dndert. Darum éussert sich Grane sehr abfillig tber
die Anglikaner, die nur eine von einem Kkatholischen Bischof
regelrecht erteilte Ordination als giiltig anerkennen wollen
(S. 169 ff.). Aber er ist allerdings der Meinung, dass es ein Fehler
gewesen sei, in verschiedenen protestantischen Gemeinschaften
das Bischofsamt fallen zu lassen (S. 171 ff.).

Dass der Verfasser in der rdmischen Anschauung nur ecin
Hindernis der kirchlichen Einigung erblickt, ist selbstverstindlich.
Nicht bloss ,protestantische Hiinde haben den ungeniihten Rock
der Kirche zerrissen®; die Trenuung der morgen- und abend-
liindischen Kirche beweist, dass schon lange vor der Reformation
das Papsttum datiir verantwortlich zu machen ist (S. 33). Iirst
recht unheilbar ist der Riss geworden durch die drei neuen
Glaubensartikel ,von der unbefleckten Empfingnis, dem all-
gemeinen Episkopat des Papstes und seiner Unfehlbarkeit® (S.29).
Die Dreizahl (vgl. S. 107) ist sehr ungenau, da allein das vati-
kanische Konzil wier Dogmen, die hier in Betracht kommen,
erlassen hat. Von Rom ist fiir kirchliche Einigung nichts mehr
zu hoffen, wie der Verfasser immer wieder betont. Insbesondere
widmet er das ganze vierte Kapitel (S. 91—116) einer Erorte-
rung der Unbeweglichkeit des romischen Standpunktes (Roman
Immobility).

Mehr hofft er von der orthodoxen Kirche des Orients. Er
muss zwar zugeben, dass auch im Osten kein Verlangen nach
kirchlicher Finigung sich rege (S. 136). Man versteife sich dort
allzusehr auf den Buchstaben und sei immer geneigt, recht
zweifelhafte Dinge zu Lebensfragen zu machen (8. 29). So habe
denn schon vor dem vatikanischen Konzil der Zar Nikolaus,
das ,wirkliche Haupt“ der orthodoxen Kirche, rundweg erklirt:
»er wahre Glaube ist einzig noch in Russland vorhanden; im
Westen ist er ganz verloren gegangen“ (S. 30). Indessen wird
doch der orthodoxen Kirche das Zeugnis gegeben, dass sie



— 215 —

durch keine angebliche Unfehlbarkeit gezwungen sei, alte Irr-
tiimer miithsam nachzuschleppen, wie das in der romischen Kirche
der Fall sei. Sie erhebe auch keinen Anspruch darauf, die eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche zu sein (S.9) und habe
ihre besondern Bischofsversammlungen niemals als 6kumenische
Konzilien bezeichnet. Mit ihr also seien Verhandlungen moglich
(S. 39).

Aber das Heil erwartet der Verfasser von den protestantischen
Kirchen. Nur auf dieser Seite sieht er Leben und Wachstum.
Er beruft sich dabei auf eine Statistik, deren Zuverlissigkeit
wir nicht beurteilen konnen. Danach hiitten die romische und
die morgenlindische Kirche zusammen im Laufe der letzten
zwel Jahrhunderte um 247 Millionen, die Kirchen hingegen,
deren Organisation von der Reformation herzuleiten ist, um
488 Millionen zugenommen; die Zahl der romischen Katholi-
ken sei (1909) auf 189 Millionen anzuschlagen; diese Kir-
che habe im Laufe der letzten 70 Jahre nicht weniger als
80 Millionen eingebiisst, in den Vereinigten Staaten allein 17/
Millionen (S. 132 ft.). Daher sei es toricht, sich mit den unzu-
giinglichen, an Zahl und Einfluss abnehmenden Kirchen abzu-
miihen, withrend die reformierten Kirchen nicht nur die Zukunft
tir sich hiitten, sondern auch ehrlich bestrebt seien, zu einer
Verstiindigung zu gelangen. In dieser letztern Hinsicht macht
der Verfasser insbesondere aufmerksam auf die gegenseitige
Anniherung der nonkonformistischen Gemeinschaften in Eng-
land und den mit der World-Conference on Faith and Order
zusammenhingenden Kirchlichen Bestrebungen in Amerika.

Aber auf welchem Boden sollen sich die getrennten Kirchen
zusammenfinden ? Der Verfasser ist der Meinung, es héitten sich
nun zuniichst die protestantischen Kirchen miteinander abzu-
finden (S. 138). Namentlich betrachtet er als erste Aufgabe der
Anglikaner einen Versuch, sich mit den nonkonformistischen
Gemeinschaften zu einigen (S. 152—194). Im ibrigen scheint
uns der Verfasser von theologischen Auseinandersetzungen und
Feststellungen nicht allzuviel zu erwarten. Das Christentum sei
kein dogmatisches System und kein Moralkodex, sondern per-
sonliches Leben (S. 100). Unter Berufung auf die Katholiken
Déllinger, St. George, Winart, Tyrrell verlangt er Freiheit der
thcologischen Wissenschaft (S. 101 ff.). Wie aber die Vertreter
der theologischen Wissenschaft die kirchliche Einigung herstellen



— 214 —

sollen, ist, soweit wir sehen, nirgendwo gesagt. Auch vermissen
wir eine klare und einfache Aufzihlung der ,necessaria“, in
denen sich die Theologen zu einigen hiitten. Wir erwarteten
dariiber bestimmten Aufschluss im III. Kapitel (S. 57—90), wo
der Verfasser den Weg zur Wiederherstellung der kirchlichen
Einheit anzugeben sucht. Er macht im allgemeinen drei Dinge
namhaft, auf die es hier ganz wesentlich ankomme: 1. Jede
Kirche muss die Bereitwilligkeit haben, eigenen Irrtum alssolchen
anzuerkennen. 2. Es muss ein neues Verstindnis und eine neue
Beriicksichtigung der ,fundamentalsten Wahrheiten® (the most
Fundamental Verities) gesucht werden. 3. Man hat sich viel voll-
kommener der Oberhoheit Christi zu unterwerfen. Aber welches
sind nun die fundamentalsten Wahrheiten und was hat man zu
tun, um sich vollkommener als bisher nur der Autoritit Christi
zu unterwerfen? Auf solche Fragen erhiilt der Leser keine
konkrete und deutliche Antworten.

Vielleicht aber sind wir in dieser Hinsicht nicht zu besserm
Verstindnis gelangt, weil es uns nicht moglich war, uns in der
rhetorischen Form der Darstellung tiberall zurechtzufinden. Der
Verfasser redet so, wie wenn er vor einer englischen Volks-
versammlung stinde und sich immer zuerst mit Ausserungen
iber die politischen Vorgiinge der Gegenwart die sympathische
Aufmerksamkeit der Zuhorer zu erwerben hiitte. Da er seine
Kirche als die preiswiirdigste Tochter der Reformation des
16. Jahrhunderts betrachtet, sollte man erwarten, dass er doch
mit einer gewissen Dankarkeit auch einmal an die Dinge erinnere,
die nun genau vor vier Jahrhunderten, sagen wir am 1. No-
vember 1517, ihren Anfang genommen haben. Unstreitig hat
Deutschland am Aufkommen der Reformation und an der Organi-
sierung protestantischer Kirchen ein gewisses Verdienst. Allein
davon scheint nun der sonst sehr gut unterrichtete Verfasser
nichts zu wissen. Immer und immer wieder stosst der Leser
auf Ausserungen des Hasses und der Verachtung tiber den
preussischen ,Moloch* (S. 43), der der ,Freiheit® und ,Zivili-
sation“ ebenso gefiihrlich ist wie der Romanismus (S. 91), und
wider den die zivilisierten Nationen sich einigen sollten (S, 152),
da Zivilisation ohne Christus zur Barbarei fihrt (S. 162), wie
man nun gesehen habe. Ist denn der deutsche Protestantismus
ohne Christus ? Wir vermogen nicht einzusehen, dass mit solchen
Austillen die Sache des Christentums und der kirchlichen Ver-
stindigung gefordert werde. E. H.



— 2156 —

HAauck, A: Deutschland und England in ihren kirchlichen Be-
ziehungen. Acht Vorlesungen im Oktober 1916 an der Uni-
versitit Upsala gehalten. Leipzig, J. C. Hinrichs’sche Buch-
handlung, 1917. 134 S. 4 3.50, geb. £ 4. 50.

Das vom Leipziger Kirchenhistoriker Albert Hauck be-
handelte Thema ist in den letzten Jahren beliebter Gegenstand
mannigfacher Erorterungen und Untersuchungen gewesen. Vor
dem Krieg haben sich die deutschen und englischen Gesell-
schaften, die eine Annadherung der Kirchen und Vdilker der
beiden Léinder anstrebten, damit befasst. Seit Ausbruch des
Krieges ist in den zahlreichen Artikeln und Aufsiitzen Kirch-
licher Zeitschriften die freundschaftliche Methode, die jene be-
folgten, ginzlich verlassen und zum Teil durch eine sogar oft
sehr feindselige abgelost. Die Vortriige Haucks gehéren nun
erfreulicherweise nicht zu dieser Art Kriegsliteratur. Von einer
Tendenz ist gar nichts zu spiiren. In abgeklirter Ruhe spricht
der ernste Forscher zur neutralen Zuhorerschaft. Die gegen-
wirtigen Ereignisse werden kaum beriihrt, sie haben aber ohne
Zweifel doch dazu gefiihrt, dass die Eigenart der Kirchen und
der Volker schiirfer herausgearbeitet worden ist. Das Resultat
1st infolgedessen niichterner und objektiver als in den Reden
und Vortrigen, die vor dem Kriege aus dem Gefithl inniger
Freundschaft heraus gehalten worden sind. Im ersten Vortrag,
»Angelsichsische Missionare in Deutschland¥, wird festgestellt,
dass Deutschland nicht durch die Angelsachsen ein christliches
Land wurde, aber auch nicht ohne sie. Sie brachten auf den
Kontinent nichts eigenartig Englisches, sondern das Gemein-
katholische. Nicht alles, was sie brachten, fand in Deutschland
Aufnahme — nicht die romische Rechtsanschauung. Der zweite
Vortrag, ,Die Triiger der theologischen Bildung®, schildert, wie
von England aus das neue Aufblithen literarischer und theo-
logischer Titigkeit auf dem Festland angeregt wurde und wie
die friankischen Theologen wissenschaftliche Methode und Theo-
logie tibernahmen, beides entbehrte des englischen Charakters,
so dass man auf gemeinsamem Boden stehen blieb. In der Folge-
zeit unterblieben kirchliche Beziehungen zwischen den Léandern,
bis Wiclif — dritter Vortrag, , Wiclif und Huss* — auf Deutsch-
land einzuwirken begann. Die Titel der folgenden Vortriige
lauten: ,Die deutsche Reformation*, ,Der Methodismus®, , Die



— 216 —

neueren Freikirchen®,  Das kirchliche Vereinswesen®. Sie er-
zihlen von regem Gabenaustausch. Deutscher Einfluss ist im
Zeitalter der Reformation in den Bekenntnisschriften der angli-
kanischen Kirche bemerkbar, insbesondere aber im Methodismus
und in den Freikirchen, Deutschland ist der empfangende Teil
in der Erbauungsliteratur. Die englischen Freikirchen — Metho-
disten, Baptisten, Irvingianer, Darbysten — fassten alle zum Teil
ilber Amerika in Deutschland Fuss, ohne aber weittragende
Erfolge aufzuweisen. Die Wechselwirkung zwischen England
und Deutschland wird an den Vereinen fiir Bibel- und Schriften-
verbreitung, Heidenmission und Diakonissenwesen veranschau-
licht. Im letzten Vortrag, ,Blick auf die Gegenwart“, geht A. Hauck
von der Tatsache aus, dass am Ausgang des 18. Jahrhunderts
das geistige Leben iiberall eine gleiche, mindestens dhnliche
Farbe getragen habe, was fir den Beginn des 20. Jahrhunderts
nicht mehr zutreffe. Heute haben die Vélker kein gemeinsames
Ideal mehr. Daraus lasse sich verstehen, dass sich die kirch-
liche Entwicklung Deutschlands und Englands in der jiingsten
Zeitin auseinanderstrebenden Linien vollzogen habe. Diedeutsche
Kirche sei immer evangelischer geworden, die Grundgedanken
der Reformation seien zu immer bestimmterer Durchbildung
gekommen. In England scheine in dem langen Wetteifer der
kirchlichen Gemeinschaften das Ubergewicht der Episkopal-
kirche zugefallen. Sie scheine der Eigenart des englischen
Volkes doch mehr zu entsprechen als die freien Gemeinschaften,
die sich von ihr ablésten. ,Erringt die hochkirchliche Partei
vollig die fiihrende Stelle in der bischoflichen Kirche, so wird
die Zeit kommen, in der diese zwar nicht im rémischen Katho-
lizismus aufgehen, aber als dritte katholische Kirche neben die
romische und die orientalische Kirche treten wird: sie wird
nach der Forderung Froudes entprotestantisiert sein.“ Die
jungsten Vorginge in der anglikanischen Kirche wie in der
protestantisch-bischoflichen der Vereinigten Staaten scheinen
zu bestiitigen, dass Prof. Hauck richtig urteilt. Von den angli-
kanischen Theologen wird immer mehr von dem Anglokatho-
lizismus gesprochen. Im Anschluss an diese Feststellungen hélt
es Prof. Hauck fiir sehr unwahrscheinlich, dass sich der frithere
Austausch der Gaben zwischen den beiden Kirchen, der so
segensreich gewirkt habe, erhalten werde. Trotz dieses be-
klagenswerten Resultates seiner Ausfiihrungen gibt Prof. Hauck



— 217 —

doch nicht jede Hoffnung auf. kr schliesst die Vortrige: ,Keine
Kirche darf das Gebet des Herrn vergessen: Dass sie alle eins
seien. KEs gibt nichts, was uns fester binden konnte als das,
was der Herr fiir uns erbittet. Sein Wort warnt deshalb mit
dem tiefsten Ernst davor, dass wir uns gegenseitig gleichgiiltig
unsere Wege gehen lassen ; sind wir Nachfolger Jesu, so miissen
wir bereit sein, miteinander zu gehen und einander zu dienen,
Wwo es immer moglich ist. Bereit, auch zerrissene Fiden wieder
anzukniipfen. Ob und wann sich die Moglichkeit dazu England
gegeniiber ergibt, das zu entscheiden und zu bewirken, liegt
nicht in unserer Hand. Wir miissen warten, bis Gott die Tiren
aufschliesst. (tenug, wenn wir bereit sind, das Rechte im rechten
Moment zu tun.“ Das -sind goldene Worte, die in England ver-
standen werden — und sollte es nur in kleinem Kreise sein. Alle
Fiaden sind ja nicht zerrissen. Hiiben und driitben sind edle
Christen an der Arbeit, um an den im Lande zuriickgebliebenen
feindlichen Auslindern Werke der Barmherzigkeit zu tiben. Alte
kirchliche Beziehungen haben versagt, nicht aber durchweg
die Bruderliebe. Es sind vielleicht kiinftig auch weniger kirch-
liche und theologische Fragen als vielnrehr ethische Probleme
und Aufgaben, die einen gemeinsamen Boden zu bilden ver-
mogen, aut dem nach und nach wieder ein fruchtbarcr Gaben-
austausch erfolgen kann, A, K.

KarrELER, Ernst, Pfarrer in Zollikon: Conrad von Orelli. Sein
Werden und Wirken aus dem schriftlichen Nachlass darge-
stellt. Ziirich, Art. Institut Orell Fussli, 1916. 508 &S.

Der starke Band bietet reiches Briefmaterial (Schreiben
von und an C. v. Orelli), Tagebuchnotizen und sonstige Auf-
zeichnungen, aus denen ein lebendiges Bild des vor 4!/3 Jahren
entschlafenen Basler Theologen zu gewinnen ist. Man erhiilt
Einblick in das innere Werden und Wachsen des aus einer
feinen, tiefreligiosen, herrnhutisch gestimmten Zircher Familie
stammenden Jiinglings, in das Arbeiten und Ringen des Stu-
denten und in das Schaffen und Kémpfen des reifen Mannes,
Es spricht sich eine vornehme, fromme Natur aus, ein vielseitig
begabter und grindlich gebildeter Geist, ein scharfer Beob-
achter und gewandter Darsteller, eine Personlichkeit von edler

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1917. 15



— 218 —

(remiitswarme und herber Strenge gegeniiber dem eigenen Selbst,
ein Gelehrter und ein Kirchenmann. Selbstverstindlich fillt
dabei interessantes Licht auf die wissenschaftlich-theologische
Situation der Zeit, insbesondere auf die michtige Intwicklung
der Disziplinen, die v. Orelli selbst vertreten, der alttestament-
lichen und religionsgeschichtlichen Forschung, und auf die Be-
wegung des deutschen und schweizerischen Protestantismus.
Einigermassen verwunderlich mag man es finden, dass von Pro-
fessoren wie J. Burckhardt, K. Steffensen, Nietzsche und Fr.
Overbeck, die bekanntlich mindestens wihrend der ersten Jahre
der Basler Wirksamkeit v. Orellis im geistigen Leben der
schweizerischen Grenzstadt eine bedeutsame Rolle spielten,
und von denen der einleitenden ,Lebensskizze® (S. 9) zuiolge
Nietzsche zusammen mit v. Orelli einem angeregten Kreis junger
Dozenten angehorte, niemals die Rede ist.

In einer Anzeige des Buches hat v. Orellis Fachgenosse
K. Marti hervorgehoben, dass sich bei der Lektiire in die Freude
eine gewisse Wehmut mische, die man nicht los werde (Sonntags-
blatt des ,Bund“ 1916, Nr. 20). Ich muss meinerseits dem durch-
aus zustimmen. s liegt etwas wie leise Tragik iiber dem ja
doch sicherlich in mannigfachster Hinsicht so segensvollen
Leben des aufrechten und mutigen Mannes. Das Emporkommen
und Sichdurchsetzen der kritischen Bibelforschung und zumal
die umwélzenden Entdeckungen und Einsichten, die sich an
den Namen Wellhausens kniipfen, beobachtet er wie sein von
ihm aufs hochste verchrter und freundschaftlich geliebter Lehrer
FranzDelitzsch mit schwerer Sorge und sich steigerndem Kummer.
Immer wieder klingt durch seine Ausserungen die resignierte
und melancholische Klage, dass auf seinem speziellen Arbeits-
gebiete fast nur mehr Niedergang und Auflosung dem Auge
sich darbiete. Iis ,weht ein bhiser Wind, und die wenigen,
welche noch der radikalen Stromung widerstehen, sind selten
auf weiter Flur. Die Aufgabe, diesem Werk der Zerstoérung
an heiliger Stiitte Einhalt zu tun, wére eine schone und grosse,
aber sie ubersteigt meine Kriifte, und dies lastet vom Morgen
bis zum Abend wie ein Druck auf mir“ (S. 417). v. Orelli ist
ehrlich genug, die eine und andere Position, die er schlechter-
dings nicht mehr zu halten vermag, preiszugeben. Aber es
bleibt das Misstrauen gegen den neuen Stand der Forschung.
[s' kommt nicht zu einem freudig-freien Eingehen auf die sich



— 219 —

herausbildende Problemlage. Es fehlt der Blick dafiir, dass
die Bemiihungen der geschichtlichen Kritik, so sehr sie einer-
seits allerlei Lieblingsmeinungen den Grund und Boden ent-
ziehen mogen, doch anderseits Grosse, Reichtum und Herrlich-
keit der Schrift erst recht zum lLeuchten bringen. Das ist’s,
was cinen schmerzlich beriihren kann. Man mochte wiinschen,
dass ein mit so vielen Vorziigen des Geistes ausgeriisteter Mensch
wie v, Orelli mehr Weite besessen und dadurch seinem Werk
noch hohern Schwung verliehen hitte. So erweckt denn das
Buch einen zwiespiiltigen Eindruck. Doch damit ist eben gesagt,
dass man neben der Wehmut auch wirkliche Freude und Ir-
frischung empfindet bei der Betrachtung der rastlosen Titigkeit
des bedeutenden Mannes, bei der Wahrnehmung all des Schonen,
Zarten und Starken, das in seinem innern Leben erscheint.
e G

TroMmAs, Frank: Les Heureux. Ltudes pratiques des Béatitudes.
Attinger fréres, ¢diteurs, Paris et Neuchatel. Prix fr. 2. 75.

M. le pasteur Frank Thomas, dont la parole chaude et
éloquente a trouvé tant d’admirateurs & Genéve, ou il cxerce
son ministere, et en dehors de (Genéve, et dont les prédications
forment des volumes répandus & profusion, a publi¢ derniérement
une dixaine d’é¢tudes sur les huit béatitudes. Dans la préface
lauteur justifie le motif qui 'a incité & faire paraitre le volume
& l'heure actuelle. «Jamais il n'y a eu sur la terre tant de
larmes et tant de sang, jamais 'humanité n’a tant souffert, et
ce qui est plus grave: par sa faute. Car elle moissonne la tem-
péte aprés avoir semé le vent. Elle récolte de la chair la
corruption aprés avoir semé pour la chair. En étudiant les
Béatitudes que Jésus pronongait jadis sur les bords du lac de
Génézareth, nous avons été frappé de voir comme elles reé-
pondaient bien aux besoins de 'ame contemporaine. Elles nous
semblent dire exactement ce qu’il faut que cette ame entende
et offrir ce aprés quoi elle soupire.» Dans la premiére étude
intitulée « Heureux », M. Frank Thomas explique le vrai bonheur
«<qui est un moyen, mais pas un but, c’est l'obéissance & la loi
divine qui est la loi d’amour et qui seule peut assurer aux in-
dividus, comme aux sociétés, leur plein épanounissement.» I.'auteur
Passe en revue les humbles (pauvres en esprit), les affligés.



les doux, les affamés et altérés de justice, les miséricordieux,
les purs, les pacifiques et les perseécutés pour la justice. Dans
une conclusion qui porte le titre: Le soleil levant, U'¢loquent
pasteur développe le texte tiré de Malachie IV, 2: « Pour vous
qui craignez mon nom se lévera le soleil de justice qui porte
la santé dans ses rayons.» De méme que le soleil dans l'ordre
matériel tue le microbe de la tuberculeuse osseuse, il faut de
méme que le soleil de justice qui est Jésus-Christ tue en nous
le microbe de I'ame, le péché sous toutes ses formes, la jalousie,
lorgueil, la médisance ou la calomnie, le pessimisme et le
découragement, 1'égoisme qui nous oblige & tout rapporter &
nous-mémes comme si nous étions notre propre soleil.»

Nous ne pouvons que recommander 'intéressant volume de
M. Frank Thomas & tous les chrétiens qui le liront avec fruit
et qui y puiseront d’excellentes consolations en face des événe-
ments terribles qui désolent I'humanité et dont nous sommes
les spectateurs attristés et impuissants. J. R.



— 221 —

Zeitschriften.

Bulletin de Lattérature ecclésiastigue. Toulouse 1915/16. N° 10.
H. Bremond: Le Pére de Condren a Port-Royal. 1., Saltet: A pro-
pos des Traits éternels de la France. F. Cavallera: La vision cor-
porelle de Dieu d’aprés S. Augustin, 1917. N° 1. G. Breton : Parisis.
L. Saltet: A propos des Traits éternels de la France, I1I. Ne 2.
G. Michelet: La bienfaisance de croire et I'apologétique du risque.
M. R. Dubruel: La querelle de la Régale 1606—1673. Notes et-
critiques.

Die FEzcke. Berlin 1917. N° 1. Zwei Briefe deutscher Offiziere.
Der Feind als Freund. Aus den englischen Parlamenten. Zur Ge-
schichte des Versdhnungsbundes.

Franziskanische Studien. Munsteri. W. 1917. 1. Heft. Th. Soiron:
Das Armutsideal des hl. Franz von Assisi und die Lehre Jesu iiber
die Armut. J. B. Kaiser: Die Anfinge der Observanz in Metz. P.
Parthenius: Die skotistische Literatur des zo. Jahrhunderts. M. Stra-
ganz: Ansprachen des Fr. Oliverius Maillard an die Klarissen zu
Niirnberg. ]. Nowdk: Das Wandbild eines Franziskanerpredigers
in der St. Johanniskirche zu Neuhaus in Bohmen. Kleinere Beitrage.
Besprechungen.

Goodwill. L.ondon 1917. Vol. II. N° 5. Leading Statesmen on
a League of Nations. A. H. Fried: The l.eague to enforce peace.
T. J. Lawrence: The war, the settlement and the church. H. Fernau:
The German people and militarism. A. Clutton-Brock: War and
the struggle for life. The Church Peace Union. The better modes
of respiral.. Rt. Rev. Bishop Bury: British treatment of prisoners of
war, H. Martyn Gooch: Some essentials to lasting Peace. Relations
between America, Japan and China. From our readers. Editorial
Notes. N° 6. The situation. A historic speech. Recent important
Declarations of policy by belligerents and neutrals. A Message
to Christians in all Lands from Christians in America. Editorial
Notes.

The Christian Union Quarterly. St. Louis, Mo., 1917. N 23.
Editorial: The third quadrennial Meeting of the federal Council.
J. T. F. Farquhar: Catholic order in its relations to the functions
of the Catholic Church—a Union study. Finis S, Idleman: The
Contribution of Phillips Brooks to American Christianity. H. Pearce
Askins: The hope of Christian Unity. J. S. Chenoweth: Christian
Union, organic and spiritual.

The Church Quarterly Review. Edited by the Rev. Arthur C.
Headlam, D. D., Prof. of Dogmatic Theology, King’s College Lon-



~ 299

don. London Spottiswoode, Ballantyne & Co., Ltd., 1 New Street
Square E. C. N° 166 January 1917. Vol. LXXXIII. H. F. Hamilton:
The problem of the commonwealth. A. S. Walpole: The hymns
of St. Ambrose. E. G. Selwyn: The church and unity. M. W. T.
Conran: The national mission-—a suggestion, II. A. C. Headlam:
What is catholicism? Miss H. Grierson: “Jean Barois”. The France
of yester-year. The Archbishops Commitee on church and state.
The war: a new crisis. H. J. White: Prof. Harnack on new testa-
ment criticism, Short Notices.

Revue de T, héologee ef de Philosophie. Lausanne, 1916. N°21.
Ph. Bridel: L’idéal évangélique dans son application a la vie réelle.
I. Le chrétien et les nécessités matérielles. A. Lods: Un poeme
babylonien sur 'age d’or, le déluge et la chute. Ses rapports avec
la Genese. Hyacinthe Loyson et Edmond de Pressencé. Correspon-
dance, publiée par Henri Cordey. Aloys Berthoud: La science et
la foi. Miscellanées. 1917. N°¢ 22. P. Humbert: Un héraut de la
justice. Ph. Bridel: L.’idéal évangélique dans son application a la
vie réelle. II. L.e chrétien en collaboration et en conflit avec le
prochain. J. Wagner: Le probleme de Dieu. E. Lombard: Le
socialisme et la guerre. Miscellanées.

Roma ¢ [’ Oriente. Badia Di Grottaterrata (Prov. Roma). 1916.
Num. 67—69. Una lacuna fra i Cappellani militari dell’ esercito
italiano. Diritto che hanno i Serenissimi Re di Sicilia sopra del-
I’ Albania. La Festa di Tobolsk e I’ [ipiscopato russo. Un monaco
umanista greco alla corte di Basilio Il e Giovanni IV di Russia.
Vestigi di Grecismo in Terra d’ Otranto. Appunti e documenti.
Rivista della stampa. Cronaca.

Theologesche Studzén. Utrecht. 35, Jaargang. Aflevering 1. In-
houd: J. van Wageningen: Teovoiyeic 100 xoguorv. . A. Rust: Gods
dienst-philosophie en philosophie des Christendoms van Dr. Carl
Stange (I). Boekaankondiging. A. van Veldhuizen: Uit de kaarten-
kast. Mededeelingen, vooral op het gebied van N. T.ische en
Praktische Theologie. Inhoud van toegezonden tijdschriften. (Die
Zeitschrift wird kiinftichin dreimonatlich in Heften von 5 Bogen
erscheinen.)

Theologisch Tijdschrift. Leiden, 51, Jaargang (nieuwe reeks
9. jg.). Aflevering 1 en II. Inhoud: G. Heymans: Methoden en
theorién op het gebied der ethiek. L. Knappert: Studién over het
godsdienstig en zedelijk leven onzer Vaderen (IV). H. G. van Wijn-
gaarden: Gods almacht uit den mensch begrepen. P. H. Veen: Is
de reformatorische beweging in de XVI. eceuw zuiver geestelijk? —
Berichten: Oud-Testamentische en aanverwante vakken. Mededee-
lingen: Eeuwfeest der Hervorming. Oorlog en Ethiek.



— 223 —

Zettschrift fiir Theologie und Kirche. Tiibingen 1917, 1./6. HefL.
Festgabe fiir W. Herrmann zu seinem 70. Geburtstage dargebracht
von Schiilern und Kollegen. W. I'rankenberg: Der Krieg in der
Religion der ilteren Propheten. R. Bultmann: Die Bedeutung der
Eschatologie fiir die Religion des Neuen Testaments. K. Windisch:
Das Erlebnis des Siinders in den Evangelien. W. Heitmiiller: Dic
Bekehrung des Paulus. 'W. Bauer: Das Gebot der Feindesliebe und
die alten Christen. R. Heussi: Zur Geschichte der Beurteilung der
Mystik. Th. Sippell: Zur Irage nach dem Ursprung des Pietismus.
&x. Wobbermin: Die religionspsychologische Methode in der systemati-
schen Theologie. H. Scholz: Die Religion im Systembegriff der
Kultur. H. Mulert: Das Individuelle und der notwendige Wider-
spruch im religitsen Denken in seiner Bedeutung fiir die Glaubens-
lehre. M. Rade: Das Verfiigungsrecht des Dogmatikers iiber die
Geschichte. H. Stephan: Die Stellung des Glaubens zur Religions-
geschichte. R. Bornhausen: Das Problem der Wirklichkeit Gottes.
Zu Cohens Religionsphilosophie. F. Siegmund-Schultze: Internationale
Ethik.  W. Bachmann: Der Begriff der Personlichkeit bei Schleier-
macher und in dér Gegenwart unter besonderer Beriicksichtigung
von [ucken. H. Fresenius: Glaube und Heimat. E. Feerster: Die
sittliche Entriistung. F. Mahling: Ist die Kirche in erster Linie eine
Bekennergemeinschaft oder eine Bekenntnisgemeinschaft? C. Barth:
Der Glaube an Gott und die Wissenschaft unserer Zeit im Religions-
unterricht. A. Heermann: Grundsitzliches zur Mohammedanermission.
J. Naumann: Pfingstpredigt. "

Neu eingegangen:

Bastgen, H.: Dalbergs und Napoleons Kirchenpolitik in Deutsch-
land. 30. Heft der Veroffentlichungen der Sektion fiir Rechts-
und Sozialwissenschaft der Gorresgesellschaft. Paderborn, Verlag
von F. Schéningh 1917. 370 S. o/ 12. —.

Berends, J. H.: Het onze Vader. Uitgegeven door de «Vereeniging
Oud-Katholiek Ondersteuningsfonds». Utrecht 1916.

fﬂzr(z’fg,fger, A.: Die alte Stiftskirche und die ehemaligen Kloster-
gebiulichkeiten in St. Gallen. Ein Rekonstruktionsversuch mit
2 Abbildungen im Text, 8 Tafeln in Lichtdruck und 20 Tafeln
in Photolithographie. Ziirich. Druck und Verlag Art. Institut
Orell Fissli 1917. Fr. 7. —.

Hauck, Albert: Deutschland und England in ihren kirchlichen Be-
ziechungen. Acht Vorlesungen im Oktober 1916 an der Universitat
Upsala gehalten. Leipzig. J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung 1917.
134 S. o 3. 50, geb: 4. 50.



— BpE —

Koenders, A. J., Ord. Carm.: Handboek der Liturgie. Met «licn
woord over Liturgie-literatuur» door Oscar Huf, S. J. 2 deelen.
Nijmegen 1914/15. L. C. G. Malmberg, Uitgever van den Apo-
stolischen Stoel. F. 6.-—, geb. V. 7. 50.

Nienwbarn, M, C., O. P., S. Theol. Lect.: Handboek der Liturgie
van het Kerkelijk Jaar. Firma ]J. W. van Leeuwen (K. Fercken),
Leiden 1916. 232 S. F. 1.60, geb. F. 2. 10.

Pijper, Dr. F., Hoogleeraar der Rijksuniversiteit te Leiden: De
Kloosters. ’sGravenhage 1916. Martinus Nijhoff. VIII und 379 S,
F.4.25, geb. F. 5. —.

Thompson, F.: De Heilige Ignatius van Loyola. In het Neder-
landsch bewerkt door H. Kooyman, S.]J. Leiden 1915. H. ].
Dieben (Firma J. W. van Leeuwen). VIII und 186 S. F. 1. 50,
geb. F. 2. —

Vaughan, ]ohn S.: Leven na den dood of Rede en Openbaring
over de Onsterfelijkheid der Ziel. Eene populaire verhandeling
uit het Engelsch van Mgr. —. Naar de 2. Engelsche uitgave
doar L. v. d. Knaap, R.-K.Pr. Uitgave van® de Apologetische
Vereeniging Petrus Canisius. Nr, 11. 2. druk. Leiden 1900, H.
Dieben. F. —. 40.

Kurze Ubersicht iiber die Geschichte und die gegenwirtige Lage
der Mariawiten in Polen. Bonn 1917. Verlag des altkatholischen
Press- und Schriftenvereins. :

Menschen- und Volkerleben. Jahrg. I, Heft 10—i2 II, 1. Verlag
von W. Langguth, Esslingen a./N.

Miiller, J. B.: J. H. von Wessenberg ein christlicher Pidagog. Ein
Beitrag zur Geschichte der Piadagogik im 19. Jahrhundert. Pader-
born. F. Schoningh, 1916, £ 5. —.

Oud-Katholiek Jaarboekje voor 1917. Uitgegeven door de «Ver-
eeniging Oud-Katholiek Ondersteuningsfonds». Utrecht 1917.

Gulick, Sidney L.: A Manul for Peace Makers Committees of the
World Alliance for Promoting International Friendship through
the Churches. New York City 105, East 229 Street.

Velimivovic, Nicholai: The Lord’s Prayer, a devot interpretation.
Church of England Men’s Society, Westminster S, W. Price
sixpence.

Volker-Friede. Zeitschrift der Deutschen I'riedensgesellschaft. 191 7
Heft I, II. Leipzig, Marienstrasse 18.

A
Druck von Stampfli & Cie. in" Bern.



	Bibliographie

