Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 4

Artikel: Protestantische Einigungsversuche in Amerika
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 329 —

Protestantische Einigungsversuche in Amerika.

Wir erhalten aus Amerika eine von Peter Ainslie redigierte
Quartalschrift, ,The Christian Union Quarterly“, die speziell
der christlichen Einigung dienen will und in Baltimore, Md.,
herausgegeben wird. Der uns vorliegenden dritten Nummer des
laufenden Jahres, die sechs lingere Artikel enthiilt, entnehmen
wir im folgenden einige Gedanken, die zeigen, wie.man in den
Vereinigten Staaten die kirchlichen Gemeinschaften einander
nither zu bringen sucht.

Der Schriftleiter betont vor dllen Dingen die dringende
Notwendigkeit einer Verstindigung unter den getrennten Christ-
glitubigen. Infolge der kirchlichen Spaltungen, bemerkt er, hat
der religiose Gedanke viel von seinem Einfluss auf die mensch-
liche Gesellschaft eingebiisst. Weil diese nicht durch die Religion
zu einer briderlichen Einigung gelangen kann, sucht sie die
Einigung ohne Religion, ja sogar oft genug im Gegensatz zur
Kirche. Sodann bedingt die kirchliche Mannigfaltigkeit — es gibt
in den Vereinigten Staaten etwa 160 Kirchliche Gemein-
schaften — eine grosse okonomische Schidigung. Es kommt
vor, dass in Stidtchen mit 800 Einwohnern acht verschiedene
. Konfessionen ihre besondern Kirchlein und ihre eigenen Geist-
lichen haben. So wird nutzlos Kraft und Geld verschwendet.
Namentlich aber schadet die Zersplitterung der Ausbreitung
und DBefestigung des Evangeliums. Wie sollen Nichtchristen
gewonnen und im Glauben erhalten werden, wenn die ,Diener
des Wortes* einander so vielfach und so eifersiichtig wider-
sprechen ? .

Wiihrend nun aber dic Wiinschbarkeit einer Einigung all-
gemein anerkannt wird, ist man iiber die Art des Vorgehens
sehr verschiedener Meinung. Der Herausgeber glaubt, das Pro-
blem sei eigentlich weniger ein theologisches als ein ethisches.

Internat, kirchl, Zoitschrift, Heft 4, 1917. 23



— 330 —

In erster Linie handle es sich darum, den Hochmut und andere
,Werke des Fleisches“, die zur Sektiererei fihren, zu iiber-
winden, damit man zu erkennen vermoge, es gebe aufrichtige
Christen auch in andern Gemeinschaften. Man frage nicht: wie
kénnen wir diese Leute fiir uns gewinnen, sondern: wie kinnen
wir diese christlichen Kriifte zur Bekehrung der Welt zusammen-
bringen ?

In einem andern Aufsatz, den Ch. S. Macfarland beigetragen
hat, wird zur Beantwortung dieser Frage auf drei Methoden
aufmerksam gemacht. Die eine sei die der romischen Hierarchie.
Der Verfasser erklirt aber, er habe nicht die Absicht, dartber
hier mehr zu sagen. Die zweite Methode sieht er reprisentiert
durch die von der bischoflichen Kirche Amerikas ausgegangene
Bewegung zur Veranstaltung einer Weltkonferenz iiber Glauben
und Kirchenverfassung. Macfarland schenkt diesen Bestrebungen
seine hoffrrungsvolle Firbitte. Aber er ist der Meinung, es
miisse vorerst auf praktischem Wege der gemeinschaftliche
Boden zu der beabsichtigten Konferenz bereitet werden. Er
bezeichnet diese dritte Methode, zu einer Einigung zu gelangen,
als die ,Christian unity at work“ (die christliche Einheit bei
der Arbeit). Diese Einigung sei eigentlich schon vorhanden und
brauche nur noch richtig gewiirdigt zu werden. Wie sich aus
den weitern Erorterungen ergibt, denkt der Verfasser nicht an
eine Verschmelzung der verschiedenen Kkirchlichen Gemein-
schaften, sondern an einen Bund, der diesen gestattet, gemein-
schaftliche Ziele gemeinschaftlich zu wverfolgen. Zu einer solchen
gegengeitigen Anniiherung sei der Anfang bereits gemacht. Es
wird erinnert an die zahlreichen interkonfessionellen Verbinde,
die in den Vereinigten Staaten gebildet worden sind, um reli-
giose oder ethische oder soziale Bestrebungen zu fordern, an
die Vereine junger Minner und junger Frauen, an die sehr
verbreitete Andreas-Briiderschaft, an die internationale Gesell-
schaft zur Forderung der Sonntagsschulen, an die Bibelgesell-
schaften, an die Vereine zur Verbreitung guter Schriften, an
die Temperenzgesellschaften und eine Menge philanthropischer
Verbindungen. Der Geist, der solche Gesellschaften entstehen
liess, fithrte zur Evangelischen Allianz, und diese ist die Vor-
liuferin des Kirchenbundes (Federation among the Churches),
der unter den protestantischen Kirchen Amerikas nun bereits
eine Tatsache geworden ist.



— 331 —

Vielleicht konnte man die drei angedeuteten Methoden
kirchlicher Einigung kurz als die hierarchische, die theologische
und die demokratische bezeichnen. Von der ersten will der genannte
Autor gar nicht reden, von der zweiten verspricht er sich nicht
viel, wenn ihr nicht durch die dritte vorgearbeitet und prak-
tische Bedeutung verlichen wird.

Zu einer gewissen Einigung ist es, wie in der gleichen
Zeitschriftt mit offiziellen Dokumenten mitgeteilt wird, namentlich
zwischen ,Kongregationalisten® und ,Jingern* (Disciples)
gekommen. Diese beiden in den Vereinigten Staaten sehr
verbreiteten Gemeinschaften hatten Kommissionen eingesetzt,
die festzustellen hatten, worin die beiden Kirchen miteinander
iibereinstimmen und wodurch sie sich unterscheiden. Charak-
teristisch sind besonders die beiden ersten Sitze, auf die man
sich geeinigt hat. Sie lauten:

1. ,Sie (die beiden Kirchen) sind in vélliger Ubereinstimmung
sowohl miteinander wie mit der grossen Gemeinschaft evange-
lischer Christen in der Anerkennung des historischen Systems
(historic body) des christlichen Glaubens, den von Zeit zu Zeit
die verschiedenen Zweige der Kirche in ihren Hymnen, Gebeten
und Glaubensbekenntnissen auszudriicken gesucht haben.“

2. ,Beide halten dafiir, dass die neutestamentliche Ordnung
demokratisch und kongregationalistisch ist. Daher betonen
beide die Unabhiingigkeit und Autonomie der Lokalgemeinde
und das individuelle und allgemeine Priestertum der Glaubigen.
Christus ist das Haupt der ganzen Kirche und einer jeden
Kirche. Jede Kirche ist daher [rei, ihr eigenes Werk auf eigene
Weise zu wvollbringen. Iibenso hat jede Person fiir sich freien
Zutritt zum Throne der Gnade und ist fiir sich selbst Christo
verantwortlich.®

Es will uns scheinen, dass zur kirchlichen Einigung eine
interkonfessionelle Konferenz nicht mehr notwendig sei, wenn man
jeder einzelnen Kkirchlichen Gemeinschaft und jedem Mitglied
der Gemeinde von vornherein eine so weitgehende Freiheit ein-
raumt. Wird anerkannt, dass jede kirchliche Gemeinschaft die
Heilslehre deuten konne, wie sie fir gut findet, so darf man
den Theologen die Aufgabe iiberlassen, die verschiedenen Deu-
tungen zu priifen, zu bestitigen oder zu widerlegen; die Kirchen
selbst aber, d. h. die Lokalgemeinden, haben trotz der Verschieden-
heiten in der Lehre, im Kultus, in den kirchlichen Einrichtungen



die gegenseitigen Beziehungen so zu pflegen, wie wenn sie in
allen Dingen vollig miteinander tibereinstimmten. Wir kénnen
uns nicht vorstellen, dass man auf diesem Wege sehr weit kime.
Eine kirchliche Gemeinschaft ist doch wohl nur unter solchen
denkbar, die sich an einer gemeinschaftlichen Religionsiibung er-
bauen konnen. Die beiden genannten Kommissionen sagenim vier-
ten Satz selbst auch: ,Beide nehmen die heiligen Schriften als eine
Offenbarung Gottes an und sind bereit, dafiir einzustehen, dass
die Bibel und die Bibel allein die Religion der Protestanten ist.“
Trotz der vollkommenen Autonomie, die die beiden genannten
Kirchen ihren Giemeinden und Gemeindemitgliedern einrédumen,
gibt es also doch gewisse Schranken, die man nicht tiberschreiten
kann, ohne die Eigenschaft eines ,Jingers“ oder eines ,Kongre-
gationalisten® zu verlieren und aus der betreffenden kirchlichen
(Gemeinschaft auszuscheiden. Anderseits bilden die negativen
Dogmen der beiden in Frage stehenden Kirchen unseres Er-
achtens ein uniibersteigliches Hindernis der Einigung fiir alle,
die bejahen, was ,Jinger‘ und ,Kongregationalisten® bestimmt
und ausdriicklich verneinen. Diese beiden stellen z. B. offiziell
fest, dass ihre Kirchen, die doch die Bibel als Richtschnur an-
erkennen, auch der Taufe und dem Abendmahl keine sakra-
mentale Bedeutung und Wirkung zuschreiben (do not invest
them — baptism and the Lords Supper — with any sacramen-
tarian mystery or efficacy). Kirchen, die die heilige Taufe als
das Sakrament der Aufnahme in die Gemeinschaft der Christ-
gliiubigen oder, nach der Lehre des Apostels Paulus, der Ein-
verleibung in die Korperschaft, deren Haupt Christus ist, in
Ehren halten, werden vermutlich von vornherein auf eine
gottesdienstliche Gemeinschaft mit ,Jingern“ und ,Kongrega-
tionalisten“ verzichten und sich mit ihnen hochstens in rein
biirgerlichen und humanitiren Dingen zu gemeinschaftlicher
Arbeit vereinigen. So weit ist man im allgemeinen an vielen
Orten bereits gekommen. Es sei iibrigens nur noch bemerkt, dass
die ,Jinger“ das hl. Abendmahl jeden Sonntag, die ,Kongre-
gationalisten“ hingegen nur an den von der Gemeinde beliebig
festgesetzten Tagen feiern. Aber beide Gemeinschaften gestatten
die Teilnahme an der Kommunion jedem Christgliiubigen, gleich-
viel zu welcher Kirche er sich bekenne,.

Eine umfassendere Einigung der protestantischen Gemein-
schaften der Vereinigten Staaten wird seit dem Jahre 1899



— 333 —

versucht. Damals wurde die Anregung gemacht: ,Sollen wir
nicht daran denken, durch die offiziellen Vorsteherschaften
einen nationalen Bund (national federation) aller protestantischen
christlichen Denominationen ins Leben zu rufen ?% Auf Versamm-
lungen, die 1902 zu Washington, 1905 zu New York, 1908 zu
Philadelphia gehalten worden sind, wurde dieser Gedanke
weiter verfolgt und bis zu einem gewissen Grade verwirklicht.
Es gibt jetzt einen ,Bundesrat“ (,federal council®), der die
getrennten protestantischen Kirchen Amecrikas offiziell und
kirchlich“ in niihere Beziehung zueinander bringen soll. Seine
Aufgabe wird in folgender Weise niher umschrieben: Er soll
sich Miithe geben,

1. ,die Gemeinschaft und katholische Iinheit der christlichen
Kirche darzustellen¥,

2. ,die christlichen Kirchen (bodies) Amerikas in vereinigten
Dienst fiir Christus und die Welt zusammenzubringen®,

3. ,gottesdienstliche (devotional) Gemeinschaft und gegen-
seitige Erteilung von Ratschliigen betreffend das geistliche Leben
und die religiosen Ubungen der Kirchen zu fordern®,

4. ,den Kirchen Christi einen groéssern vereinigten Einfluss
zu verschaffen in allen Angelegenheiten, die die moralischen
und sozialen Verhiilltnisse des Volkes betreffen, und so die An-
wendung des Gesetzes Christi in allen Lebenslagen zu fordern®,

b. ,bei der Organisierung lokaler Zweige des Bundes Beistand
zu leisten und in deren Gemeinschaften seine Bestrebungen zu
fordern®.

Man darf sich aber von den Befugnissen dieser Behorde
keine tibertriebene Vorstellung machen. Es wird ausdriicklich
erklirt: ,Der Bundesrat hat keine Autoritit {iber die Gemein-
schaften, die sich anschliessen, sondern seine Titigkeit soll sich
darauf beschrinken, Rat zu erteilen und in Angelegenheiten,
die sich aul die gemeinschaftlichen Interessen der Kirchen,
Lokalbehorden und Individuen beziehen, niitzliche Massnahmen
zu empfehlen. Er hat insbesondere keine Befugnis, ein gemein-
schaftliches Glaubensbekenntnis zu entwerfen oder eine gemein-
schaftliche Form der Kirchenregierung und des Kultus aufzu-
stellen, oder in irgendeiner Weise die volle Autonomie der
beitretenden christlichen Gemeinschaften zu beschrinken.®

Nach diesen Grundsitzen wurde im Dezember 1913 ein
Reglement vereinbart, mit dem Stellung und Aufgabe des Bundes-



— 334 —

rates noch niher angegeben werden. Ir versammelt sich alle vier
Jahre und besteht nun aus ungefihr 400 Delegierten. Er er-
nennt ein Ixekutivkomitee, das sich gegenwiirtig aus ungefihr
90 Mitgliedern zusammensetzt. Unter dem Exekutivkomitee
steht ein Verwaltungsrat, der sich monatlich einmal zur Sitzung
versammelt und in Wirklichkeit die Geschiifte besorgt. An der
Herstellung dieses Organismus hatten sich 30 kirchliche Deno-
minationen beteiligt. Um seine Bestrebungen scheint sich ins-
besondere Mr. Carnegie zu interessieren. Von einer kirchlichen
Einigung, die in der Ierstellung einer Ubereinstimmung in den
wesentlichen Glaubenslehren bestiinde und den Verbiindeten
einen gemeinschaftlichen Gottesdienst ermoglichen wiirde, ist,
wie man sieht, zunichst gar keine Rede. Aber es sollen in
den verbiindeten Kirchen heilsame Bestrebungen: Temperenz,
Sonntagsschulen, IFriedensbestrebungen, Unternechmungen zur
Verbreitung des Iivangeliums im Inland und Ausland usw.,
angeregt und gefordert werden, aber immer mit der Tendenz,
die verschiedenen Kirchen in Kontakt miteinander zu bringen und
zu gemeinschaftlichem Vorgehen anzuleiten. Wihrend die rémische
Kirche mehr und mehr danach trachtet, ihre Angehdrigen von
der Beriihrung mit andern Gemeinschaften fernzuhalten, und
auch rein humanitiren und geselligen Bestrebungen einen kon-
fessionellen Charakter gibt, haben die protestantischen Kirchen
der Vereinigten Staaten nun den entgegengesetzten Weg einge-
schlagen und angefangen, ihre Angehorigen in moglichst vielen
Dingen zu gemeinschaftlicher Tiitigkeit zu vereinigen, ohne dass
sich die Beteiligten von der eigenen kirchlichen Gemeinschaft
abzuwenden hitten. Das entspricht auch den Bestrebungen
der ,Weltkonferenz*, deren Leiter immer wieder betonen, es
handle sich vorerst darum, einander besser kennen und achten

7u lernen,
S

Eine andere ganz hervorragende Quartalschrift, die den
gleichen Bestrebungen dient wie ,, The Christian Union Quarterly“,
ist das unsern Lesern bereits bekannte ,Constructive Quarterly®,
das Silas Mec¢ Bee, ein sehr angesehener Schriftsteller der l;)ischtif—
lichen Kirche, herausgibt (New York, George . Doran Company).
In der uns vorliegenden zweiten Nummer dieses Jahres finden
wir nicht weniger als zwolf lingere Artikel, deren Verfasser



— 33 —

schon durch ihr personliches Hervortreten zeigen, wie weit ver-
breitet und wie ernst genommen heute der Unionsgedanke ist:
drei gehoren der bischoflichen Kirche an, zwei sind Kongre-
gationalisten, einer ist Lutheraner, zwei sind Anglikaner, ciner,
Chorherr E. Vacandard, ist romisch-katholischer Theologiepro-
fessor in Paris, ein anderer, Peter Ainslie, Herausgeber der
Quartalschrift ., The Christian Union Quarterly“, zihlt sich zu
den ,Jiingern“, wieder ein anderer ist Methodist und Heraus-
geber der Zeitschrift ,, The Methodist Review", und zwei Damen,
die einen grossern Artikel beigetragen haben, bekennen sich zur
orthodoxen Kirche Russlands. Alle wissen, zu welchem Zweck
die Zeitschrift, an der sie mitarbeiten, gegriindet worden ist,
keiner verleugnet den eigenen Standpunkt, sucht aber durch
das, was er sagt, und die Art, wie er es sagt, zur Verstindigung
beizutragen. Als deutsche Mitarbeiter, die aber in der vorliegenden
Nummer nicht vertreten sind, werden genannt Exzellenz von
Bezzel in Minchen, Professor Deissmann in Berlin, Professor
Loofs in Halle, Professor von Schlatter in Tubingen (frither
in Bern), Pastor Richter in Berlin.

Vacandard behandelt (S. 269—296) den Versuch der Synode
Ferrara-Florenz (1438 —1439), die morgen- und abendliindische
Kirche miteinander zu versohnen. Der Versuch ist bekanntlich
nur scheinbar gelungen. Am 29. Mai 1453 aber bemiichtigten
sich die Tiirken der alten Kaiserstadt Konstantinopel ; der letzte
ostromische Kaiser, Konstantin XI., war im Kampfe gefallen.
Die Hagia Sophia, die tausendjihrige Kathedralkirche des Pa-
triarchen von Neurom, wurde von den Tiirken in eine moham-
medanische Moschee verwandelt. Iiin politisches Interesse, die
Kirchengemeinschaft zwischen Konstantinopel und Rom wieder-
herzustellen, gab es von da an nicht mehr. ,Der Traum einer
Union zwischen Griechen und Lateinern verschwand, um nicht
so bald wiederzukehren.” Aber dieser tragischen Schlussbe-
merkung figt Vacandard folgende Siitze hinzu: ,Nichtsdesto-
weniger gibt es keine ernsten Griinde, warum der Traum nicht
eines Tages Wirklichkeit werden sollte. Die grossen Geister
des 1. Jahrhunderts erkannten an, dass die Streitfragen iiber
(laubenslehre und Kirchendisziplin, die den Osten und Westen
trennten, friedlich gelost werden konnten. Was den Misserfolg
der Unionsbestrebungen herbeifiithrte, waren Angelegenheiten
der Sitten und Gebriiuche, Verschiedenheiten der Rasse und der



— 336 —

Sprache und auch — warum sollten wir es nicht bekennen ?
— personliche Leidenschaften. Sind solche Hindernisse uniiber-
windlich? In diesen letzten Zeiten hat eine Anniherung zwi-
schen den Nationen stattgefunden, die auch christliche Indivi-
duen und Gemeinschaften zusammenzubringen sucht.”

Allein gerade die vorliegenden Aufsiitze bringen dem auf-
merksamen Leser deutlich zum Bewusstsein, dass es den Theo-
logen nicht leicht sein wird, sich auch nur dariiber zu verstin-
digen, was man eigentlich unter ,Kirche“ zu verstehen habe.
Daritiber aber sollte man einig sein, wenn man die getrennten
,Kirchen* vereinigen und die eine ,katholische Kirche* zu
einer Tatsache machen will. Es sei namlich ausdriicklich be-
merkt, dass die hier in Betracht kommenden protestantischen
Kirchen sowohl im Religionsunterricht wie bei den liturgischen
Funktionen das apostolische Glaubensbekenntnis gebrauchen, je-
doch im Glaubensartikel iiber die Kirche bis auf diesen Tag
den Ausdruck ,katholisch“ beibehalten, so dass auch der
schroftste Protestant unter Umstiinden téiglich spricht: , Ich glaube
an eine heilige, katholische Kirche, Gemeinschaft der Heiligen.*
Was ist denn nun die ,Kirche“? Mit dieser Frage beschiiftigt
sich der lutherische Seminarprofessor Dr. Jakobs von Phila-
delphia in dem Artikel ,Die Kirche und die Kirchen“. Er
betont, dass gerade der erwihnte Glaubensartikel zur Voraus-
setzung habe, dass die ,katholische“ Kirche nicht eine sichtbare
Erscheinung, sondern ein Gegenstand des Glaubens, also unsicht-
bar sei. Damit soll jedoch nur gesagt sein, dass der Mensch
die Grenzen nicht feststellen kann, innerhalb deren sich die
wahren Kinder Gottes befinden. Auf der andern Seite ist fest-
zuhalten, dass die Kirche da ist, wo ,das reine Wort Gottes
und die Verwaltung der Sakramente nach Christi Anordnung*
zu finden sind. Das sind wahrnehmbare Dinge. Freilich ist nun
auch bei redlicher Gesinnung Irrtum denkbar. Aber dadurch
geht die Zugehorigkeit zur Kirche nicht verloren. Jesus tadelt
die Jiinger, die den Exorzisten abstossen, der in seinem Namen
wirkt, ohne ihnen zu folgen. Christi Diener miissen Christi Wort
verkiindigen; aber Gottes Gnade kann auch da wirksam sein,
wo menschliche Unwissenheit und Stinde das reine Wort Gottes
nicht zu voller Geltung kommen lassen. Immerhin entscheidet
dieses, das Wort Gottes, wo die Kirche ist. Nicht die Kirche
hat das Wort Gottes gemacht, sondern dieses hat die Kirche



— 33T —

entstehen lassen. Da das Wort Gottes in den Herzen der Gliu-

“bigen lebt, ist die Kirche eine geistige Korperschaft. Aber was
das Herz glaubt, das bekennt der Mund, und so stellen sich
die Gliubigen an jedem Ort als eine sichtbare Gemeinde dar.
Diese bedarf zu ihrer Existenz wieder verschiedenartiger Ord-
nungen. Diese konnen sehr gut und niitzlich sein, wenn sie
auch keine unabinderliche Giiltigkeit haben. Das eigentliche
Band der Gemeinschaft ist und bleibt die Zugehorigkeit zu
Christus durch das gliubig aufgenommene Wort Gottes oder
der Heilige Geist in den Herzen der Gliubigen. Daher wollte
sich auch Luther keineswegs von der Kirche trennen. Noch
1537 wollte Melanchthon anerkennen, dass der Papst nach
,menschlichem Recht® (de jure humano) den {ibrigen Bischofen
iibergeordnet sei, wenn er nur die Predigt des Evangeliums
erlaube. Aber Rom verlangte bedingungslose Unterwerfung unter
seine Entscheidung, und so entstand die Spaltung. Die Landes-
kirchen, die sich nun bildeten, sollten einfach dazu dienen,
Missbriuche fernzuhalten, gegen die man protestiert hatte, und
in Ubereinstimmung mit dem Evangelium die Verwaltung des
gottlichen Wortes und der Sakramente zu regeln. Aber in allen
lutherischen Bekenntnissen des 16. Jahrhunderts wird noch er-
klirt, dass man nach Kriiften die Einheit der Kirche erhalten
und fordern wolle.

In einem Aufsatz ,Die neue Zeit und die Kirche“ bekennt
sich der Methodist Dr. H. M. Dubose zu der Ansicht, dass die
ungeheure politische Umwilzung der Gegenwart auch die Kir-
chen zur Gewissenserforschung und Busse mahne. Die Religion
sollte auf die Menschheit einen grossern Einfluss ausiiben, als
das tatsiichlich der Fall ist. Die Schwiiche ist durch die Spal-
tungen verursacht. Dubose unterscheidet zwischen kirchlicher
Einheit und kirchlicher Solidaritit. In der Lehre von der einen
Kirche sind vier Schulen zu unterscheiden. Die erste ist die
hierarchische, die behauptet, es gebe eine persionliche Stellver-
tretung Gottes, der sich alle Christgliiubigen zu unterwerfen
hiitten. Die zweite macht die historische Vorsteherschaft (den
Episkopat) zum sichtbaren Zeichen der Einheit. Die dritte (Bap-
tisten) legt den Nachdruck auf die besondere Art, die hl. Taufe
zu spenden, und in einigen Fiillen auch auf die besondere Form
der Abendmahlsfeier. Die vierte, der die Mehrzahl der prote-
stantischen Kirchen huldigt und die wieder mannigfache Verschie-



s GIR

denheiten aufweist, hiilt die Mitte zwischen der zweiten (der
bischoflichen Kirchenordnung) und der dritten (die die Haupt-
sakramente zu den wesentlichen Unterscheidungspunkten macht).
Zu bemerken ist aber, dass alle diese Schulen in den wichtigsten
Glaubenslehren miteinander tibereinstimmen: ,Jesus Christus ist
gottlicher Wiirde, wahrer Gott vom wahren Gott; die Versoh-
nung (atonement) ist in seinem Blut; die Kirche ist sein Leib;
(laube ist Heilsbedingung; Massstab der Heiligkeit (sainthood)
ist (personliche) Heiligung (holiness); ewiges Leben ist Gottes
Gabe.* — Der Verfasser mochte Fragen, die sich auf Kirchen-
ordnung beziehen, lieber erst behandeln, wenn die ,Katholizi-
tat“ (catholicity) realisiert ist; diese sieht er darin, dass die
Kirche der ,Leib dessen wird, der alles erfiillt in allen“ (Ephes.
1, 23). Von Anfang an war Katholizitit ein Ideal; aber man
hat stets und lberall danach zu trachten, dieses Ideal zu ver-
wirklichen. Inzwischen ist Dubose natiirlich damit einverstan-
den, dass sich die bestehenden kirchlichen Gemeinschaften trotz
aller Divergenzen einander nihern. ,Moglicherweise wird beim
Zusammenkommen des Weltkongresses fiir die Friedensverhand-
lungen in Kanada eine Einigung stattgefunden haben, die tat-
giichlich alle kirchlichen Gemeinschaften umfasst, wihrend in
den Vereinigten Staaten gegenwiirtig schwebende Unterhand-
lungen zur Bildung der grossten Gemeinschaft evangelischer
Protestanten, die es in der Welt gibt, filhren werden.*

Damit ist der ,Kirchenbund“ gemeint, von dem oben die
Rede ist. Eine in Lehre, Verfassung und Kultus geeinigte Kirche
wird also zunichst gar nicht in Aussicht genommen. Anders
denkt sich natiirlich ein Theologe der bischiflichen Kirche die
ersehnte kirchliche Einigung. Er betont zwar auch, dass Christus,
der ,einzige Mittler und Firsprecher beim Vater“, der Mittel-
punkt der Iinheit sei, so dass die Gldaubigen, die Christo an-
héren, unter sich eine lebensvolle Gemeinschaft bilden; aber
er versteht Jesu Firbitte: Lass sie eins sein, ,,damit die Welt
erkenne, dass du mich gesandt hast”, von einer fir die ,Welt®
wahrnehmbaren Tatsache. Fiir diese ist eine Einheit so lange
nicht vorhanden, wie die verschiedenen Kkirchlichen Gemein-
schaften sich gegenseitig bloss mehr oder weniger entschuldigen
und dulden, jedoch gerade in den Dingen, fiir die sie entstan-
den sind, d.h. in der Religionsiibung, cinander widersprechen
und auseinandergehen. Nun kann ja freilich von einer Unifor-



— 339 —

mitiit keine Rede sein; eine solche ist weder notwendig noch
moglich. Aber es muss doch ein Band der Gemeinschaft geben,
das die verschiedenen Glieder zu einer einheitlichen Korper-
schaft vereinigt, und zwar so, dass auch Nichtchristen aner-
kennen miissen, die Christgliubigen seien zu einer Gemein-
schaft verbunden, die ihren Ursprung nicht in zufilligen Zeit-
verhiltnissen, in Opportunititsriicksichten, in menschlichem
Sinnen und Denken, sondern im Willen und in der Gewalt des
Gottgesandten habe. Worin besteht dieses Band? Der Angli-
kaner Rev. Farquhar, Rektor der bischoflichen Kirche in Fo-
chabers (Schottland), gibt darauf in ecinem kurzen Artikel
,Kirchliche Einheit* eine Antwort, mit der er gegeniiber Dr.
Schaff fiir die Urspriinglichkeit der bischoflichen Kirchenver-
fassung eintritt. Er fragt sich: ,Ist die Kirche die Gesamtheit
der Individuen, die in dieser Welt mit oder ohne ein dusseres
Unterpfand, wie z. B. das der Taufe, durch den Glauben an
Christus mit Gott verbunden sind? Oder sollen wir in unsere
Definition auch iiussere Bedingungen aufnehmen und z. B. vom
Individuum offenes Bekenntnis des Glaubens und Taufe
und von der Gemeinschaft bestimmte Formen der Organisation
verlangen?* Je nach der Beantwortung solcher Fragen ge-
staltet sich der Umfang der Kirche und wird diese zu einer
sichtbaren oder unsichtbaren Gemeinschaft. Insbesondere ist
schwer zu sagen, wer durch Christus tatsiichlich mit Gott ver-
bunden ist. Das wire sogar dann nicht moglich, wenn Christus
noch sichtbar unter uns wire, denn zu seinen Lebzeiten gehorte
ja doch auch ein Judas noch zur Gemeinschaft seiner Jiinger.
Ganz gewiss aber kann die Abhiingigkeit von einem wunsichtbaren
Haupt keine organische Gemeinschaft unter den Christgliu-
bigen erzeugen. Soll die Kirche zu einer sichtbaren, fir die
Welt wahrnehmbaren Gemeinschaft werden, so bedarf sie auch
eines fdussern Bandes der Gemeinschaft. Dieses sieht Farquhar
in den Trigern der von Christus seinen Jiingern iibergebenen
Mission. Und so entsteht denn die Frage, ob Jesus wirklich ein
solches Dienstamt eingesetzt hat und ob dieses noch vorhanden
sei. Der Verfasser bejaht diese Frage. So hiitte man sich denn,
wenn man ernsthaft an das Werk einer kirchlichen Wieder-
vereinigung gehen will, vor allen Dingen dariiber zu verstin-
digen, ob es ein von Christus angeordnetes besonderes Priester-
tum gebe oder nicht. Farquhar ist der Meinung, dass am Epi-



— 340 —

skopat festzuhalten sei und dass diese katholische Kirchenordnung,
weil von Christus gewollt, den Christgliubigen zum Heile diene;
aber er fligt bei: ,Gott bedient sich dusserer Dinge, und diese
sind fiir den Menschen, der von dieser Erde ist, niitzlich; aber
Gott sieht durch die Schale und ist von dieser nicht abhingig.“

Diese von protestantischen Kirchen ausgehenden Unions-
bestrebungen sind ein Zeichen der Zeit, dem man alle Auf-
merksamkeit schenken darf, Ob sie zu einem grossen oder kleinen
Ergebnis fithren werden, ist einstweilen Nebensache; wichtig
aber ist, dass sich die ,zerstreuten Gotteskinder“ (Joh. 11, 52)
ihrer Herkunft wieder erinnern und mehr und mehr die Pflicht
anerkennen, sich im Hause des Vaters zusammenzufinden. Das
kann nur zur Forderung des Reiches Gottes unter den Menschen

dienen,
K. H.




	Protestantische Einigungsversuche in Amerika

