
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 4

Artikel: Protestantische Einigungsversuche in Amerika

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 329

Protestantische Einigungsversuche in Amerika.

Wir erhalten aus Amerika eine von Peter Ainslie redigierte
Quartalschrift, „The Christian Union Quarterly", die speziell
der christlichen Einigung dienen will und in Baltimore, Md.,
herausgegeben wird. Der uns vorliegenden dritten Nummer des

laufenden Jahres, die sechs längere Artikel enthält, entnehmen
wir im folgenden einige Gedanken, die zeigen, wie-man in den

Vereinigten Staaten die kirchlichen Gemeinschaften einander
näher zu bringen sucht.

Der Schriftleiter betont vor allen Dingen die dringende
Notwendigkeit einer Verständigung unter den getrennten
Christgläubigen. Infolge der kirchlichen Spaltungen, bemerkt er, hat
der religiöse Gedanke viel von seinem Einfluss auf die menschliche

Gesellschaft eingebüsst. Weil diese nicht durch die Religion
zu einer brüderlichen Einigung gelangen kann, sucht sie die

Einigung ohne Religion, ja sogar oft genug im Gegensatz zur
Kirche. Sodann bedingt die kirchliche Mannigfaltigkeit — es gibt
in den Vereinigten Staaten etwa 160 kirchliche
Gemeinschaften — eine grosse ökonomische Schädigung. Es kommt

vor, class in Städtchen mit 800 Einwohnern acht verschiedene
Konfessionen ihre besondern Kirchlein und ihre eigenen
Geistlichen haben. So wird nutzlos Kraft und Geld verschwendet.
Namentlich aber schadet die Zersplitterung der Ausbreitung
und Befestigung des Evangeliums. Wie sollen NichtChristen

gewonnen und im Glauben erhalten werden, wenn die „Diener
des Wortes" einander so vielfach und so eifersüchtig
widersprechen

Während nun aber die Wünschbarkeit einer Einigung
allgemein anerkannt wird, ist man über die Art des Vorgehens
sehr verschiedener Meinung. Der Herausgeber glaubt, das
Problem sei eigentlich weniger ein theologisches als ein ethisches.

Internat, kirchl. Zeitschrift, lieft 4, 1917. 23



— 330 -
In erster Linie handle es sich darum, den Hochmut und andere
„Werke des Fleisches", die zur Sektiererei führen, zu
überwinden, damit man zu erkennen vermöge, es gebe aufrichtige
Christen auch in andern Gemeinschaften. Man frage nicht: wie
können wir diese Leute für uns gewinnen, sondern : wie können
wir diese christlichen Kräfte zur Bekehrung der Welt zusammenbringen?

In einem andern Aufsatz, den Ch. S. Macfarland beigetragen
hat, wird zur Beantwortung dieser Frage auf drei Methoden
aufmerksam gemacht. Die eine sei die der römischen Hierarchie.
Der Verfasser erklärt aber, er habe nicht die Absicht, darüber
hier mehr zu sagen. Die zweite Methode sieht er repräsentiert
durch die von der bischöflichen Kirche Amerikas ausgegangene
Bewegung zur Veranstaltung einer Weltkonferenz über Glauben
und Kirchenverfassung. Macfarland schenkt diesen Bestrebungen
seine hoffnungsvolle Fürbitte. Aber er ist der Meinung, es

müsse vorerst auf praktischem Wege der gemeinschaftliche
Boden zu der beabsichtigten Konferenz bereitet werden. Er
bezeichnet diese dritte Methode, zu einer Einigung zu gelangen,
als die „Christian unity at work" (die christliche Einheit bei
der Arbeit). Diese Einigung sei eigentlich schon vorhanden und
brauche nur noch richtig gewürdigt zu werden. Wie sich aus
den weitern Erörterungen ergibt, denkt der Verfasser nicht an
eine Verschmelzung der verschiedenen kirchlichen
Gemeinschaften, sondern an einen Bund, der diesen gestattet,
gemeinschaftliche Ziele gemeinschaftlich zu verfolgen. Zu einer solchen
gegenseitigen Annäherung sei der Anfang bereits gemacht. Es
wird erinnert an die zahlreichen interkonfessionellen Verbände,
die in den Vereinigten Staaten gebildet worden sind, um
religiöse oder ethische oder soziale Bestrebungen zu fördern, an
die Vereine junger Männer und junger Frauen, an die sehr
verbreitete Andreas-Brüderschaft, an die internationale Gesellschaft

zur Förderung der Sonntagsschulen, an die Bibelgesellschaften,

an die Vereine zur Verbreitung guter Schriften, an
die Temperenzgcsellschaften und eine Menge philanthropischer
Verbindungen. Der Geist, der solche Gesellschaften entstehen
liess, führte zur Evangelischen Allianz, und diese ist die
Vorläuferin des Kirchenbundes (Federation among the Churches),
der unter den protestantischen Kirchen Amerikas nun bereits
eine Tatsache geworden ist.



— 331 —

Vielleicht könnte man die drei angedeuteten Methoden
kirchlicher Einigung kurz als die hierarchische, die theologische
und die demokratische bezeichnen. Von der ersten will der genannte
Autor gar nicht reden, von der zw*eiten verspricht er sich nicht
viel, wenn ihr nicht durch die dritte vorgearbeitet und
praktische Bedeutung verliehen wird.

Zu einer gewissen Einigung ist es, wie in der gleichen
Zeitschrift mit offiziellen Dokumenten mitgeteilt wird, namentlich
zwischen „Kongregationalisten" und „Jüngern"- (Disciples)
gekommen. Diese beiden in den Vereinigten Staaten sehr
verbreiteten Gemeinschaften hatten Kommissionen eingesetzt,
die festzustellen hatten, worin die beiden Kirchen miteinander
übereinstimmen und wodurch sie sich unterscheiden.
Charakteristisch sind besonders die beiden ersten Sätze, auf die man
sich geeinigt hat. Sie lauten :

1. „Sie (die beiden Kirchen) sind in völliger Übereinstimmung
sowohl miteinander wie mit der grossen Gemeinschaft evangelischer

Christen in der Anerkennung des historischen Systems
(historic body) des christlichen Glaubens, den von Zeit zu Zeit
die verschiedenen Zweige der Kirche in ihren Hymnen, Gebeten
und Glaubensbekenntnissen auszudrücken gesucht haben."

2. „Beide halten dafür, dass die neutestamentliche Ordnung
demokratisch und kongregationalistisch ist. Daher betonen
beide die Unabhängigkeit und Autonomie der Lokalgemeinde
und das individuelle und allgemeine Priestertum der Gläubigen.
Christus ist das Haupt der ganzen Kirche und einer jeden
Kirche. Jede Kirche ist daher frei, ihr eigenes Werk auf eigene
Weise zu vollbringen. Elbenso hat jede Person für sich freien
Zutritt zum Throne der Gnade und ist für sich selbst Christo
verantwortlich."

Es will uns scheinen, dass zur kirchlichen Einigung eine
interkon fcssionelle Konferenz nicht mehr notwendig sei, wenn man
jeder einzelnen kirchlichen Gemeinschaft und jedem Mitglied
der Gemeinde von vornherein eine so weitgehende Freiheit
einräumt. Wird anerkannt, dass jede kirchliche Gemeinschaft die
Heilslehre deuten könne, wie sie für gut findet, so darf man
den Theologen die Aufgabe überlassen, die verschiedenen
Deutungen zu prüfen, zu bestätigen oder zu widerlegen ; die Kirchen
selbst aber, d. h. die Lokalgemeinden, haben trotz der Verschiedenheiten

in der Lehre, im Kultus, in den kirchlichen Einrichtungen



— 332 —

die gegenseitigen Beziehungen so zu pflegen, wie wenn sie in
allen Dingen völlig miteinander übereinstimmten. Wir können
uns nicht vorstellen, dass man auf diesem Wege sehr weit käme.
Eine kirchliche Gemeinschaft ist doch wohl nur unter solchen
denkbar, die sich an einer gemeinschaftlichen Religionsübung
erbauen können. Die beiden genannten Kommissionen sagen im vierten

Satz selbst auch : „Beide nehmen die heiligen Schriften als eine
Offenbarung Gottes an und sind bereit, dafür einzustehen, dass
die Bibel und die Bibel allein die Religion der Protestanten ist."
Trotz der vollkommenen Autonomie, die die beiden genannten
Kirchen ihren Gemeinden und Gemeindemitgliedern einräumen,
gibt es also doch gewisse Schranken, die man nicht überschreiten
kann, ohne die Eigenschaft eines „Jüngers" oder eines
„Kongregationalisten" zu verlieren und aus der betreffenden kirchlichen
Gemeinschaft auszuscheiden. Anderseits bilden die negativen
Dogmen der beiden in Frage stehenden Kirchen unseres
Erachtens ein unübersteigliches LIindernis der Einigung für alle,
die bejahen, was „Jünger" und „Kongregationalisten" bestimmt
und ausdrücklich verneinen. Diese beiden stellen z. B. offiziell
fest, dass ihre Kirchen, die doch die Bibel als Richtschnur
anerkennen, auch der Taufe und dem Abendmahl keine
sakramentale Bedeutung und Wirkung zuschreiben (do not invest
them — baptism and the Lords Supper —¦ with any sacramen-
tarian mystery or efficacy). Kirchen, die die heilige Taufe als
das Sakrament der Aufnahme in die Gemeinschaft der
Christgläubigen oder, nach der Lehre des Apostels Paulus, der
Einverleibung in die Körperschaft, deren Haupt Christus ist, in
Ehren halten, werden vermutlich von vornherein auf eine

gottesdienstliche Gemeinschaft mit „Jüngern" und „Kongregationalisten"

verzichten und sich mit ihnen höchstens in rein
bürgerlichen und humanitären Dingen zu gemeinschaftlicher
Arbeit vereinigen. So weit ist man im allgemeinen an vielen
Orten bereits gekommen. Es sei übrigens nur noch bemerkt, dass

die „Jünger" das hl. Abendmahl jeden Sonntag, die

„Kongregationalisten" hingegen nur an den von der Gemeinde beliebig
festgesetzten Tagen feiern. Aber beide Gemeinschaften gestatten
die Teilnahme an der Kommunion jedem Christgläubigen, gleichviel

zu welcher Kirche er sich bekenne.
Eine umfassendere Einigung der protestantischen

Gemeinschaften der Vereinia-tcn Staaten wird seit dem Jahre 1899



— 333 —

versucht. Damals wurde die Anregung gemacht: „Sollen wir
nicht daran denken, durch die offiziellen Vorsteherschaften
einen nationalen Bund (national federation) aller protestantischen
christlichen Denominationen ins Leben zu rufen ?" Auf Versammlungen,

die 1902 zu Washington, 1905 zu New York, 1908 zu

Philadelphia gehalten w*orden sind, wurde dieser Gedanke
weiter verfolgt und bis zu einem gewissen Grade verwirklicht.
Es gibt jetzt einen „Bundesrat" („federal council"), der die

getrennten protestantischen Kirchen Amerikas „offiziell und
kirchlich" in nähere Beziehung zueinander bringen soll. Seine

Aufgabe wird in folgender Weise näher umschrieben: Er soll
sich Mühe geben,

1. „die Gemeinschaft und katholische Einheit der christlichen
Kirche darzustellen",

2. „die christlichen Kirchen (bodies) Amerikas in vereinigten
Dienst für Christus und die Welt zusammenzubringen",

3. „gottesdienstliche (devotional) Gemeinschaft und gegenseitige

Erteilung von Ratschlägen betreffend das geistliche Leben
und die religiösen Übungen der Kirchen zu fördern",

4. „den Kirchen Christi einen grössern vereinigten Einfluss

zu verschaffen in allen Angelegenheiten, die die moralischen
und sozialen Verhältnisse des Volkes betreffen, und so die An-
Avendung des Gesetzes Christi in allen Lebenslagen zu fördern",

5. „bei der Organisierung lokaler Zweige des Bundes Beistand
zu leisten und in deren Gemeinschaften seine Bestrebungen zu
fördern".

Man darf sich aber von den Befugnissen dieser Behörde
keine übertriebene Vorstellung machen. Es wird ausdrücklich
erklärt: „Der Bundesrat hat keine Autorität über die
Gemeinschaften, die sich anschlicssen, sondern seine Tätigkeit soll sich
darauf beschränken, Rat zu erteilen und in Angelegenheiten,
die sich auf die gemeinschaftlichen Interessen der Kirchen,
Lokalbehördcn und Individuen beziehen, nützliche Massnahmen
zu empfehlen. Er hat insbesondere keine Befugnis, ein
gemeinschaftliches Glaubensbekenntnis zu entwerfen oder eine
gemeinschaftliche Form der Kirchenregierung und des Kultus
aufzustellen oder in irq*endeiner Weise die volle Autonomie der
beitretenden christlichen Gemeinschaften zu beschränken."

Nach diesen Grundsätzen wurde im Dezember 1913 ein
Reglement vereinbart, mit dem Stellung und Aufgabe dos Bundes-



— 334 —

rates noch näher angegeben werden. Er versammelt sich alle vier
Jahre und besteht nun aus ungefähr 400 Delegierten. Er
ernennt ein Exekutivkomitee, das sich gegenwärtig aus ungefähr
90 Mitgliedern zusammensetzt. Unter dem Exekutivkomitee
steht ein Verwaltungsrat, der sich monatlich einmal zur Sitzung
versammelt und in Wirklichkeit die Geschäfte besorgt. An der
Herstellung dieses Organismus hatten sich 30 kirchliche
Denominationen beteiligt. Um seine Bestrebungen scheint sich
insbesondere Mr. Carnegie zu interessieren. Von einer kirchlichen
Einigung, die in der Herstellung einer Übereinstimmung in den
wesentlichen Glaubenslehren bestände und den Verbündeten
einen gemeinschaftlichen Gottesdienst ermöglichen würde, ist,
wie man sieht, zunächst gar keine Rede. Aber es sollen in
den verbündeten Kirchen heilsame Bestrebungen: Temperenz,
Sonntagsschulen, Friedensbestrebungen, Unternehmungen zur
Verbreitung des Evangeliums im Inland und Ausland usw.,
angeregt und gefördert werden, aber immer mit der Tendenz,
die verschiedenen Kirchen in Kontakt miteinander zu bringen und

zu gemeinschaftlichem Vorgehen anzuleiten. Während die römische
Kirche mehr und mehr danach trachtet, ihre Angehörigen von
der Berührung mit andern Gemeinschaften fernzuhalten, und
auch rein humanitären und geselligen Bestrebungen einen
konfessionellen Charakter gibt, haben die protestantischen Kirchen
der Vereinigten Staaten nun den entgegengesetzten Weg
eingeschlagen und angefangen, ihre Angehörigen in möglichst vielen
Dingen zu gemeinschaftlicher Tätigkeit zu vereinigen, ohne dass
sich die Beteiligten von der eigenen kirchlichen Gemeinschaft
abzuwenden hätten. Das entspricht auch den Bestrebungen
der „Weltkonferenz", deren Leiter immer wieder betonen, es

handle sich vorerst darum, einander besser kennen und achten
zu lernen.

Eine andere ganz hervorragende Quartalschrift, die den

gleichen Bestrebungen dient wie „The Christian Union Quarterly",
ist das unsern Lesern bereits bekannte „Constructive Quarterly",
das Silas Me Bee, ein sehr angesehener Schriftsteller der bischöflichen

Kirche, herausgibt (New York, George LI. Doran Company).
In der uns vorliegenden zweiten Nummer dieses Jahres finden
wir nicht weniger als zwölf längere Artikel, deren Verfasser



— 335 —

schon durch ihr persönliches LIervortreten zeigen, wie weit
verbreitet und wie ernst genommen heute der Unionsgedanke ist:
drei gehören der bischöflichen Kirche an, zwei sind
Kongregationalisten, einer ist Lutheraner, zwei sind Anglikaner, einer,
Chorherr E. Vacandard, ist römisch-katholischer Theologieprofessor

in Paris, ein anderer, Peter Ainslie, Herausgeber der
Quartalschrift „ The Christian Union Quarterly", zählt sich zu
den „Jüngern", wieder ein anderer ist Methodist und Herausgeber

der Zeitschrift ^The Methodist Review", und zwei Damen,
die einen grössern Artikel beigetragen haben, bekennen sich zur
orthodoxen Kirche Russlands. Alle wissen, zu welchem Zweck
die Zeitschrift, an der sie mitarbeiten, gegründet worden ist,
keiner verleugnet den eigenen Standpunkt, sucht aber durch
das, was er sagt, und die Art, wie er es sagt, zur Verständigung
beizutragen. Als deutsche Mitarbeiter, die aber in der vorliegenden
Nummer nicht vertreten sind, werden genannt Exzellenz von
Bezzel in München, Professor Deissmann in Berlin, Professor
Loofs in Halle, Professor von Schlatter in Tübingen (früher
in Bern), Pastor Richter in Berlin.

Vacandard behandelt (S. 269—296) den Versuch der Synode
Ferrara-Florenz (1438 — 1439), die morgen- und abendländische
Kirche miteinander zu versöhnen. Der Versuch ist bekanntlich
nur scheinbar gelungen. Am 29. Mai 1453 aber bemächtigten
sich die Türken der alten Kaiserstadt Konstantinopel; der letzte
oströmische Kaiser, Konstantin XL, war im Kampfe gefallen.
Die Hagia Sophia, die tausendjährige Kathedralkirche des

Patriarchen von Neurom, wurde von den Türken in eine
mohammedanische Moschee verwandelt. Ein politisches Interesse, die

Kirchengemeinschaft zwischen Konstantinopel und Rom
wiederherzustellen, gab es von da an nicht mehr. „Der Traum einer
Union zwischen Griechen und Lateinern verschwand, um nicht
so bald wiederzukehren." Aber dieser tragischen Schlussbemerkung

fügt Vacandard folgende Sätze hinzu: „Nichtsdestoweniger

gibt es keine ernsten Gründe, warum der Traum nicht
eines Tages Wirklichkeit werden sollte. Die grossen Geister
des 15. Jahrhunderts erkannten an, dass die Streitfragen über
Glaubenslehre und Kirchendisziplin, die den Osten und Westen
trennten, friedlich gelöst werden könnton. Was den Misserfolg
der Unionsbestrebungen herbeiführte, waren Angelegenheiten
der Sitten und Gebräuche, Verschiedenheiten der Rasse und der



- 336 -
Sprache und auch — warum sollten wir es nicht bekennen?
— persönliche Leidenschaften. Sind solche LIindernisse
unüberwindlich? In diesen letzten Zeiten hat eine Annäherung
zwischen den Nationen stattgefunden, die auch christliche Individuen

und Gemeinschaften zusammenzubringen sucht."
Allein gerade die vorliegenden Aufsätze bringen dem

aufmerksamen Leser deutlich zum Bewusstsein, dass es den Theologen

nicht leicht sein wird, sich auch nur darüber zu verständigen,

was man eigentlich unter „Kirche" zu verstehen habe.
Darüber aber sollte man einig sein, wenn man die getrennten
„Kirchen" vereinigen und die eine „katholische Kirche" zu
einer Tatsache machen will. Es sei nämlich ausdrücklich
bemerkt, dass die hier in Betracht kommenden protestantischen
Kirchen sowohl im Religionsunterricht wie bei den liturgischen
Funktionen das apostolische Glaubensbekenntnis gebrauchen,
jedoch im Glaubensartikel über die Kirche bis auf diesen Tag
den Ausdruck „katholisch" beibehalten, so dass auch der
schroffste Protestant unter Umständen täglich spricht : „Ich glaube
an eine heilige, katholische Kirche, Gemeinschaft der Heiligen."
Was ist denn nun die „Kirche" Mit dieser Frage beschäftigt
sich der lutherische Seminarprofessor Dr. Jakobs von
Philadelphia in dem Artikel „Die Kirche und die Kirchen". Er
betont, class gerade der erwähnte Glaubensartikel zur Voraussetzung

habe, dass die „katholische" Kirche nicht eine sichtbare
Erscheinung, sondern ein Gegenstand des Glaubens, also unsichtbar

sei. Damit soll jedoch nur gesagt sein, class der Mensch
die Grenzen nicht feststellen kann, innerhalb deren sich die
wahren Kinder Gottes befinden. Auf der andern Seite ist
festzuhalten, class die Kirche da ist, wo „das reine Wort Gottes
und die Verwaltung der Sakramente nach Christi Anordnung"
zu finden sind. Das sind wahrnehmbare Dinge. Freilich ist nun
auch bei redlicher Gesinnung Irrtum denkbar. Aber dadurch
geht die Zugehörigkeit zur Kirche nicht verloren. Jesus tadelt
die Jünger, die den Exorzisten abstossen, der in seinem Namen

wirkt, ohne ihnen zu folgen. Christi Diener müssen Christi Wort
verkündigen ; aber Gottes Gnade kann auch da wirksam sein,
wo menschliche Unwissenheit und Sünde das reine Wort Gottes
nicht zu voller Geltung kommen lassen. Immerhin entscheidet
dieses, das Wort Gottes, wo die Kirche ist. Nicht die Kirche
hat das Wort Gottes gemacht, sondern dieses hat die Kirche



— 337 —

entstehen lassen. Da das Wort Gottes in den Herzen der Gläubigen

lebt, ist die Kirche eine geistige Körperschaft. Aber was
das Herz glaubt, das bekennt der Mund, und so stellen sich
die Gläubigen an jedem Ort als eine sichtbare Gemeinde dar.
Diese bedarf zu ihrer Existenz wieder verschiedenartiger
Ordnungen. Diese können sehr gut und nützlich sein, wenn sie

auch keine unabänderliche Gültigkeit haben. Das eigentliche
Band der Gemeinschaft ist und bleibt die Zugehörigkeit zu
Christus durch das gläubig aufgenommene Wort Gottes oder
der Heilige Geist in den Herzen der Gläubigen. Daher wollte
sich auch Luther keineswegs von der Kirche trennen. Noch
1537 wollte Melanchthon anerkennen, dass der Papst nach
„menschlichem Recht" (de jure humano) den übrigen Bischöfen
übergeordnet sei, wenn er nur die Predigt des Evangeliums
erlaube. Aber Rom verlangte bedingungslose Unterwerfung unter
seine Entscheidung, und so entstand die Spaltung. Die
Landeskirchen, die sich nun bildeten, sollten einfach dazu dienen,
Missbräuche fernzuhalten, gegen die man protestiert hatte, und
in Übereinstimmung mit dem Evangelium die Verwaltung des

göttlichen Wortes und der Sakramente zu regeln. Aber in allen
lutherischen Bekenntnissen des 16. Jahrhunderts wird noch
erklärt, dass man nach Kräften die Einheit der Kirche erhalten
und fördern wolle.

In einem Aufsatz „Die neue Zeit und die Kirche" bekennt
sich der Alethodist Dr. H. M. Dubose zu der Ansicht, dass die
ungeheure politische Umwälzung der Gegenwart auch die
Kirchen zur Gewissenserforschung und Busse mahne. Die Religion
sollte auf die Menschheit einen grössern Einfluss ausüben, als
das tatsächlich der Fall ist. Die Schwäche ist durch die
Spaltungen verursacht. Dubose unterscheidet zwischen kirchlicher
Einheit und kirchlicher Solidarität. In der Lehre von der einen
Kirche sind vier Schulen zu unterscheiden. Die erste ist die
hierarchische, die behauptet, es gebe eine persönliche Stellvertretung

Gottes, der sich alle Christgläubigen zu unterwerfen
hätten. Die zweite macht die historische Vorsteherschaft (den
Episkopat) zum sichtbaren Zeichen der Einheit. Die dritte
(Baptisten) legt den Nachdruck auf die besondere Art, die hl. Taufe
zu spenden, und in einigen Fällen auch auf die besondere Form
der Abenclmahlsfeier. Die vierte, der die Mehrzahl der
protestantischen Kirchen huldigt und die wieder mannigfache Vcrschie-



— 338 —

denheiten aufweist, hält die Mitte zwischen der zweiten (der
bischöflichen Kirchenordnung) und der dritten (die die Llaupt-
sakramente zu den wesentlichen Unterscheidungspunkten macht).
Zu bemerken ist aber, dass alle diese Schulen in den wichtigsten
Glaubenslehren miteinander übereinstimmen: „Jesus Christus ist
göttlicher Würde, wahrer Gott vom wahren Gott ; die Versöhnung

(atonement) ist in seinem Blut; die Kirche ist sein Leib;
Glaube ist Heilsbedingung ; Massstab der Heiligkeit (sainthood)
ist (persönliche) Heiligung (holiness); ewiges Leben ist Gottes
Gabe.*1, — Der Verfasser möchte Fragen, die sich auf Kirchenordnung

beziehen, lieber erst behandeln, wenn die „Katholizität"

(catholicity) realisiert ist; diese sieht er darin, class die
Kirche der „Leib dessen wird, der alles erfüllt in allen" (Ephes.
1, 23). Von Anfang an war Katholizität ein Ideal; aber man
hat stets und überall danach zu trachten, dieses Ideal zu
verwirkliehen. Inzwischen ist Dubose natürlich damit einverstanden,

class sich die bestehenden kirchlichen Gemeinschaften trotz
aller Divergenzen einander nähern. „Möglicherweise wird beim
Zusammenkommen des Weltkongresses für die Friedensverhandlungen

in Kanada eine Einigung stattgefunden haben, die
tatsächlich alle kirchlichen Gemeinschaften umfasst, während in
den Vereinigten Staaten gegenwärtig schwebende Unterhandlungen

zur Bildung der grössten Gemeinschaft evangelischer
Protestanten, die es in der Welt gibt, führen werden."

Damit ist der „Kirchenbund" gemeint, von dem oben die
Rede ist. Eine in Lehre, Verfassung und Kultus geeinigte Kirche
wird also zunächst gar nicht in Aussicht genommen. Anders
denkt sich natürlich ein Theologe der bischöflichen Kirche die
ersehnte kirchliche Einigung. Er betont zwar auch, dass Christus,
der „einzige Mittler und Fürsprecher beim Vater", der Mittelpunkt

der Einheit sei, so dass die Gläubigen, die Christo
anhören, unter sich eine lebensvolle Gemeinschaft bilden ; aber
er versteht Jesu Fürbitte: Lass sie eins sein, „damit die Welt

erkenne, dass du mich gesandt hast", von einer für die „Welt"
wahrnehmbaren Tatsache. Für diese ist eine Einheit so lange
nicht vorhanden, wie die verschiedenen kirchlichen
Gemeinschaften sich gegenseitig bloss mehr oder weniger entschuldigen
und dulden, jedoch gerade in den Dingen, für die sie entstanden

sind, d. h. in der Religionsübung, einander widersprechen
und auseinandergehen. Nun kann ja freilich von einer Unifor-



— 339 —

mität keine Rede sein; eine solche ist weder notwendig noch
möglich. Aber es muss doch ein Band der Gemeinschaft geben,
das die verschiedenen Glieder zu einer einheitlichen Körperschaft

vereinigt, und zwrar so, dass auch NichtChristen
anerkennen müssen, die Christgläubigen seien zu einer Gemeinschaft

verbunden, die ihren Ursprung nicht in zufälligen
Zeitverhältnissen, in Opportunitätsrücksichtcn, in menschlichem
Sinnen und Denken, sondern im Willen und in der Gewalt des

Gottgesandten habe. Worin besteht dieses Band? Der Anglikaner

Rev. Farquhar, Rektor der bischöflichen Kirche in
Fochabers (Schottland), gibt darauf in einem kurzen Artikel
„Kirchliche Einheit" eine Antwort, mit der er gegenüber Dr.
Schaff' für die Ursprünglichkeit der bischöflichen Kirchenverfassung

eintritt. Er fragt sich: „Ist die Kirche die Gesamtheit
der Individuen, die in dieser Welt mit oder ohne ein äusseres

Unterpfand, wie z. B. das der Taufe, durch den Glauben an
Christus mit Gott verbunden sind? Oder sollen wir in unsere
Definition auch äussere Bedingungen aufnehmen und z. B. vom
Individuum offenes Bekenntnis des Glaubens und Taufe
und von der Gemeinschaft bestimmte Formen der Organisation
verlangen?" Je nach der Beantwortung solcher Fragen
gestaltet sieh der Umfang der Kirche und wird diese zu einer
sichtbaren oder unsichtbaren Gemeinschaft. Insbesondere ist
schwer zu sagen, wer durch Christus tatsächlich mit Gott
verbunden ist. Das w*äre sogar dann nicht möglich, wenn Christus
noch sichtbar unter uns wäre, denn zu seinen Lebzeiten gehörte
ja doch auch ein Judas noch zur Gemeinschaft seiner Jünger.
Ganz gewiss aber kann die Abhängigkeit von einem unsichtbaren

Haupt keine organische Gemeinschaft unter den Christgläubigen

erzeugen. Soll die Kirche zu einer sichtbaren, für die
Welt wahrnehmbaren Gemeinschaft werden, so bedarf sie auch
eines äussern Bandes der Gemeinschaft. Dieses sieht Farquhar
in den Trägern der von Christus seinen Jüngern übergebenen
Mission. Und so entsteht denn die Frage, ob Jesus wirklich ein
solches Dienstamt eingesetzt hat und ob dieses noch vorhanden
sei. Der Verfasser bejaht diese Frage. So hätte man sich denn,
wenn man ernsthaft an das Werk einer kirchlichen
Wiedervereinigung gehen will, vor allen Dingen darüber zu verständigen,

ob es ein von Christus angeordnetes besonderes Priestertum

gebe oder nicht. Farquhar ist der Meinung, dass am Epi-



— 340 —

skopat festzuhalten sei und dass diese katholische Kirchen Ordnung,
weil von Christus gewollt, den Christgläubigen zum Heile diene ;

aber er fügt bei: „Gott bedient sich äusserer Dinge, und diese
sind für den Menschen, der von dieser Erde ist, nützlich ; aber
Gott sieht durch die Schale und ist von dieser nicht abhängig."

Diese von protestantischen Kirchen ausgehenden
Unionsbestrebungen sind ein Zeichen der Zeit, dem man alle
Aufmerksamkeit schenken darf. Ob sie zu einem grossen oder kleinen
Ergebnis führen werden, ist einstweilen Nebensache; wichtig
aber ist, dass sich die „zerstreuten Gotteskinder" (Joh. 11, 52)
ihrer LIerkunft wieder erinnern und mehr und mehr die Pflicht
anerkennen, sich im LIause des Vaters zusammenzufinden. Das
kann nur zur Förderung des Reiches Gottes unter den Menschen
dienen.

E. LI.


	Protestantische Einigungsversuche in Amerika

