
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 2

Artikel: Evangelium und Staatsethik

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


147

Evangelium und Staatsethik1}.

Gegen die Wahl unseres heutigen Themas wird man jedenfalls

einen Vorwurf nicht erheben können, den nämlich, dass
der zu erörternde Gegenstand der Aktualität ermangle. Das
Lebensgebilde, das wir als Staat bezeichnen, zieht in diesen
Tagen des Weltkrieges unsere Blicke und Reflexionen mit einer
Intensität auf sich, die wir als etwas Ungewohntes, Neues
empfinden. Wir stehen in einem Zeitabschnitt, da in weitgehendem
Masse internationale Bindungen gelöst erscheinen, da die Völker
und Mächtegruppen sich in sich selbst zusammenschliessen und
wider einander die ungeheuren Energien sich auswirken lassen,
die in ihrem Schoss aufgespeichert liegen. Auch wo, wie in
unserm Land, die Brandfackel bisher nicht gezündet hat, ist
doch eine Lage geschaffen, die nachdrücklich davon überzeugt,
welch eine zentrale Bedeutung der Staat tatsächlich besitzt
und mit welcher Wucht er in das Schalten und Walten des

einzelnen eingreift. Das eigenartige Sichemporrecken des

Staatsgedankens, das wir alle also irgendwie spüren, darf nun aber
keineswegs so aufgefasst werden, als wäre durchgängig eine

begeisterte, runde Bejahung der Haltung des Staates, eine

freudige Anerkennung seines Gcltungsrechtes und seiner Dignität
wahrzunehmen. Eben jetzt, da er sich im rein faktischen Sinne
als eminent wichtig darstellt, wird er nicht wenigen zum Problem,
das die Seele in ihren Tiefen aufwühlt. Davon wissen wir
gerade in der Schweiz2). Die Frage nach dem sittlichen Wert
des Staates ist unter uns sehr vernehmlich aufgeworfen worden
und tönt nun, Antwort heischend und zu innerer Klärung nötigend,

1) Akademischer Vortrag, gehalten an der Universität Bern im
Januar 1917.

2) Vgl. z. B. R. Lejeune, Das Staatsproblem, im Septemberheft der
religiös-sozialen Monatsschrift „Neue Wege" 191G.



— 148 —

weiter. Sie mag wohl manchenorts des eigentlich radikalen und
prinzipiellen Charakters entbehren und nicht über jene
Überlegungen hinausführen, die bei einer unter allgemein-humanitärem

Gesichtspunkt erfolgenden Betrachtung der konkreten
Staaten jeweils sich einstellen und die etwa dahin lauten, dass
doch diese und jene Vorkommnisse, wie z. B. das blutige Ringen
der Völker als Auswüchse, Verirrungen beurteilt werden mussten,

dass das normale zwischenstaatliche Verhältnis nur der
ewige Friede sei usw. Allein die erwähnte Frage wird anderwärts

— und das ist's, worauf es uns hier ankommt — als eine

grundsätzliche mit der grösstmöglichen Dringlichkeit erhoben
und in einer Weise beantwortet, die völlig oder nahezu mit
einer Negierung, einer Preisgabe des Staates identisch ist. Nicht
diese und jene Handlungen eines bestimmten Staates erscheinen
als verwerflich, sein Wesen selbst, so wird entschieden, schliesst
eine positive ethische Würdigung aus. Man bringt den Massstab

des Evangeliums Jesu an ihn heran. An dieser Norm
gemessen, sollte er sich bewähren. Doch nun zeigt sich, wie er
versagt. Zu dem Ideal, das in den Forderungen des Heilandes
aufleuchtet, zu der absoluten Ablehnung aller Gewalt und der
reinen Liebesgesinnung, bildet er den schroffsten Gegensatz.
Brutale Macht und eherner Zwang sind für ihn konstitutiv. Er
ist von Kräften getragen, die eine ganz andere Welt bedeuten
als die Kräfte des Gottesreiches, das im Mittelpunkt der
Verkündigung Jesu steht. So wird er durch seine Gewalt und seine
starre Rechtsordnung nicht geistig-sittliche Werte erzeugen. Es

gilt, über ihn hinauszudrängen und eben heute, da die Menschen
in merkwürdiger Verblendung ihn mit der Glorie des Göttlichen
umgeben, es immer wieder einzuschärfen, dass er etwas sei,
das überwunden werden muss. Wenn wir uns vergegenwärtigen,
dass solche Gedanken und Gefühle in manchen Köpfen gären
und in manchen Herzen sich regen, wenn wir beachten, dass

insbesondere auch ein Teil unserer religiös und intellektuell
lebendigen Jugend sich ihnen öffnet und in tiefer Ergriffenheit
den „edlen Anarchismus" eines Tolstoi bewundert, werden wir
es kaum bezweifeln, dass es mindestens eine sehr aktuelle Sache
ist, darüber nachzusinnen, wie sich der Staat mit seinem Handeln,

ins Licht des Evangeliums gerückt, ausnimmt, welches
Verhältnis zwischen den beiden Grössen besteht, bestehen soll,
bestehen kann.



— 149 —

Indessen zur Aktualität unseres Problems, die dazu treibt,
es mutig anzupacken, gesellt sich die Schwierigkeit eines
Lösungsversuchs, die etwas Schreckendes, Lähmendes hat. Der
theologische Ethiker wird im allgemeinen namentlich in
doppelter Hinsicht einen Druck empfinden. Er wird einmal mit
einer gewissen Beklommenheit erwägen, ob er genügend
Verständnis besitze für die Psychologie derer, die mit dem Geschäft
der Staatsleitung in erster Linie betraut sind, ob ihm nicht das

nötige Sensorium für die Eigenart des Lebensgebietes, das die
Politik darstellt, fehle, der Sinn für die ganze Verschlungenheit
und Kompliziertheit der Aufgaben, welche dem Staatsmann zur
Bewältigung zugeschüttet werden. Völlige Verschlossenheit
gegenüber diesen Dingen musste ihn ja unvermeidlich in die
Gefahr bringen, lediglich weltferne, über aller Wirklichkeit
schwebende Konstruktionen darzubieten. Sobald er aber die
Bereitwilligkeit in sich weckt, auf das Eigentümliche der
politischen Sphäre ernsthaft einzugehen, wird er von der Besorgnis
erfüllt sein, dass er leichthin am Religiös-Moralischen Abstriche
machen, es in seiner Gültigkeit zurückdämmen, dass er feig
vor der „Welt" kapitulieren möchte, dass er sich als „Kriegsund

Staatstheologe" gebärden könnte. — Allein wo es sich um
wichtigste Lebensfragen handelt, da dürfen keinerlei Schwierigkeiten,

seien sie noch so stark spürbar, das Denken von
vornherein ermatten lassen. Aus dieser Überzeugung heraus wage
ich es, vor Ihnen über unser Thema in Kürze einiges
auszuführen — niemand zulieb und keinem zuleid, einzig bestrebt,
den Blick möglichst auf die bedeutsame Sache zu lenken.

Ist das staatliche Handeln als Ganzes mit dem Grundzug
des Evangeliums in Einklang zu bringen Wer schon auch nur
ein wenig in die Ideen- und Lcbcnswelt hineingehorcht hat, die
sich in der Predigt Jesu ausspricht, und anderseits nicht blind
an dem mannigfaltigen Geschehen vorübergeht, das aus dem

Willen der nationalen Gemeinschaften fliesst, der wird, sobald
sich diese Frage erhebt, zunächst wohl unwillkürlich ein

ausgeprägteres oder mehr dunkles Gefühl einer nicht geringen
Spannung, Gegensätzlichkeit haben, die das Verhältnis der beiden
Potenzen bezeichnen müsse. Doch es könnte ja in solch unmittel-
bar-stimmungsmässiger Antwort ein alter, verbreiteter, hartnäckig
wuchernder Irrtum wirksam sein. Es könnte eine Verkennung
des entscheidenden Sinnes der Forderungen Christi vorliegen.



— 150 —

Worin haben wir diesen zu suchen Hier gibt uns nun insbesondere

Herrmannl) eine Auskunft, die, sofern sie sich als richtig erweisen
sollte, geeignet sein dürfte, eine Brücke über jene von den meisten
vorerst empfundene Kluft zu schlagen. Es ist das Charakteristische

der Herrmannschen Auffassung vom Christlich-Ethischen,
dass es nicht als ein durch spezifischen Inhalt bestimmtes Ideal
erscheint, sondern ebenso wie das Moralische bei Kant als
etwas schlechthin Formales auftritt, als die reine Selbstgesetzgebung

des Bewusstseins, das absolut kategorische Gebot der
Autonomie. Ihre Besonderheit hat also die christliche Sittlichkeit

nicht darin, dass sie eigenartige Weisungen, eigentümliche,
ausserhalb ihres Bereiches nicht gesetzte Zwecke und Ziele
zeigt. Herrmann erblickt vielmehr das sie Unterscheidende, das
christliches Leben zu einem phaenomenon sui generis Machende
in der aus dem Glauben quellenden Kraft zum Gehorsam gegen
den Imperativ, zur Realisierung der sittlichen Autonomie. So

gelangt er dahin, aus den Forderungen, die Jesus aufstellt, und
die uns namentlich in ihrer Zusammenordnung zur Bergpredigt
vertraut sind, als das Kernhafte und Zentral-Wichtige, als den
letztlich allein in Betracht kommenden Sinn eben den Kantischen
Gedanken eines inhaltsleeren, nur die Form der Gesinnung
berührenden Ideals herauszuschälen. Handelt es sich also darum,
jene wuchtigen, grandiosen, im Hörer unauslöschlich haftenden
Worte irgendwie abzuschwächen? Im Gegenteil. Es ist, so
betont Herrmann, verkehrt, wenn wir sie, um in ihnen mögliche
Regeln unseres Verhaltens zu gewinnen, ihrer Herbheit
berauben und dann tun, als ob der Heiland in hyperbolischer
Ausdrucksweise „lediglich" das und das habe sagen wollen.
Die Weisungen Jesu werden von ihm so gemeint, wie er sie

vernehmen lässt. Aber sie stehen unter zeitgeschichtlichen
Bedingungen. Die eschatologisch gerichtete Frömmigkeit, von der
sie zeugen, bietet nicht Raum für eine Schätzung kultureller
Aufgaben und Güter, wie sie in unsern Tagen und für unser
Leben als Notwendigkeit sich darstellt. Darum gilt es nicht,
die einzelnen Sprüche als verpflichtend zu erachten. Jesus

verlangt niemals Unterwerfung unter Unverstandenes und
Unverständliches. Die persönliche Gesinnung, die aus seinem Ethos

') Ethik4, Tübingen 1909, besonders §§ 11, 22, 24, 25 ff', und Die
sittlichen Weisungen Jesu. Ihr Missbrauch und ihr richtiger Gebrauch2,
Göttingen 1907.



— 151 —

hervorstrahlt, der erhabene Ernst und die wunderbare Freiheit,
ist das, was wir als die an uns ergehende Forderung empfinden
müssen. Wir sollen uns auf uns selbst besinnen, sollen aus uns
selbst urteilen, was das Gerechte ist. Es wird uns zugemutet,
dass wir die im Ewigen ruhende Einheit der Gesinnung, welche
in Jesus Wirklichkeit geworden, besitzen, ein wahrhaftiges, in
dem Bewusstsein seines ewigen Rechts geeinigtes Wollen. Auch
die Liebe, von der Jesus redet, deren heilige Glut in uns brennen
soll, ist nicht als etwas zu begreifen, das eine Durchkreuzung
der Würdigung der evangelischen Sittlichkeit als der formalen
Autonomie brächte. Sie bedeutet die höchste Energie des Wollens,
die reine Macht des Geistes, der weiss, wfohin er zielt, ein

Wollen, das auf nichts weiter als auf persönliche Gemeinschaft
gerichtet ist. Gott hat uns so geführt, dass wir in vielen Punkten
der Weltauffassung Jesu uns fern gerückt sehen. Es ist der
grosse, unheilvolle Irrtum, an dem die Christenheit immer wieder
krankt, dass sie das, was in der Bergpredigt als veraltet sich
zu erkennen gibt, doch zu allgemeinen Regeln machen möchte,»
oder dass sie im Nichtbefolgen der einzelnen konkreten Worte
schon eine Scheidung von Christus erblickt. Etwas von diesem
Irrtum verraten auch jene Ausführungen Naumanns in seinen

„Briefen über Religion", welche von der Spaltung des einen
Menschen in Christ und Staatsbürger handeln, deren letzterer
allein z. B. für die deutsche Flotte werben könne. Wer in der
Gesinnung der Freiheit und Selbständigkeit mit Jesus sich
eint, trennt sich nicht von ihm, indem er um Dinge sich kümmert
und an ihnen arbeitet, die nicht in seinem Gesichts- und
Interessenkreis lagen, aber uns freilich intensiv beschäftigen müssen.
Just aus dieser mit dem Herrn ihn verbindenden Gesinnung
heraus tut er sein Werk, will er beispielsweise den Staat und
lässt sich nicht beirren, „wenn manches an diesem Gebilde
der menschlichen Natur mit der Lebensführung und Stimmung-
Jesu in so grellem Widerspruch steht, wie die Waffenrüstung
und ihr mutiger Gebrauch" ').

Aber ist diese Herrmannsche Theorie haltbar? Geht es an,
die Moral des Evangeliums ins Kantische zu übersetzen Davon
kann doch eigentlich nicht die Rede sein2). In unserm Zu-¦&¦-

') Die sittlichen Weisungen Jesu, S. 65.

') Vgl. zum folgenden Troeltsch, Grundprobleme der Ethik. Erörtert
aus Anlass von Herrmanns Ethik, in „Gesammelte Schriften" II, Tübingen
1913, S. 552 ff.



— 152 —

sammenhang mag es auf sich beruhen, inwieweit sich in Herrmanns
Gedankenentwicklung störende Momente finden, die in die Nähe
des abgelehnten Verständnisses der Bergpredigt führen. Wir
vergegenwärtigen uns, dass das Ethos Jesu ein durchaus material
bestimmtes, nämlich ein spezifisch religiöses ist. Darüber freilich
herrscht kein Zweifel, dass der Heiland niemals beabsichtigt?
der Seele ein ihr fremdes Joch aufzuerlegen, sondern dass er
vielmehr in der klarsten und entschiedensten Weise das Gesollte
als ein mit innerer Selbständigkeit zu Ergreifendes charakterisiert,
class er nachdrücklichst auf die Freiheit und Freudigkeit dringt,
in der das sittliche Handeln aus der Tiefe des Herzens
hervorbrechen müsse. In diesem Sinn bedeutet sein Kampf gegen
Pharisäismus und Rabbinat einen Kampf für die Autonomie
wider die das wahre Leben bedrohende Macht einer durch die
Heteronomie des Gesetzestums entstellten Frömmigkeitspraxis.
Aber solches Einstehen für die innere Wahrhaftigkeit des ethischen
Verhaltens ist bei Jesus nicht losgelöst von der Geltendmachung

'eines reichsten Inhalt in sich bergenden Ideals, aus dem sich
die einzelnen Forderungen ergeben.

Jesus bringt die Botschaft vom Reiche Gottes. Dieses Reich
ist das machtvolle Königsregiment des Vaters, das in Erscheinung
treten wird, die majestätische Herrschaft des ewigen Gottes,
unter der es auf Erden zu der ungebrochenen Erfüllung seines

Willens kommt, welche vorerst nur unter den Engeln des Himmels
Realität ist. Es schliesst die tiefste Freude und Wonne in sich,
ist frei von allem Weh und Leid, von allen zerquälenden Mühen,
Sorgen und Kämpfen. Auch die dunkeln Gewalten des Bösen,

Gottwidrigen, Sündhaften haben in ihm keine Stätte. Es stellt
sich dar als Inbegriff des Seligen und Heiligen. Wann es

anbricht, weiss niemand; nur der Vater kennt Zeit und Stunde
seines Kommens. Immerhin ist soviel sicher, dass es bald
erscheint, dass es unmittelbar vor der Tür steht. Es ist also etwas
Zukünftiges. Und doch keimt es schon geheimnisvoll in der
Gegenwart auf. Jesus ist ja da. Er sammelt eine Schar von
Treuen, die dem grossen Tag entgegenharren. Und in diesem
Kreis sind nun bereits Kräfte des Neuen, Herrlichen zu spüren.
Aber freilich, was da unscheinbar, gleichsam in einem verborgenen
Winkel beginnt, soll eine hehre Vollendung erfahren. Nicht so,
dass es langsam, allmählich sich ausreifen würde, nicht im Sinn
eines entwicklungsmässigen Sichdurchsetzens und Siegens, sondern



— 153 —

mit einem Mal durch eine Wundertat Gottes. Das verheissene
und erhoffte Reich trägt durchaus den Charakter des Wunderbaren.

Zwar wird es auf die Erde sich niedersenken; allein
sein Anbruch bedeutet eben das Erstehen eines neuen Himmels
und einer neuen Erde, das Vergehen und Versinken des alten
Weltwesens. Vorläufig gilt es zu wachen und zu beten, sich
zu rüsten, aus ganzer Seele zu trachten nach dem Reich und
seiner Gerechtigkeit. Denn die Aufnahme in seine Herrlichkeit
knüpft sich an die Bedingung einer würdigen Bereitung. So

erhebt Jesus den Bussruf und stellt seine sittlichen Forderungen
auf. Und eben hieraus erhellt, wie diese Weisungen unter dem

Gesichtspunkt des religiösen Gutes, des Gottesreiches, stehen,
an dem der Mensch teil gewinnen soll. Prüft man sie im einzelnen
auf ihren Inhalt, so zeigt sich, dass sie sich insgesamt in das
eine grosse Doppelgebot einordnen lassen, das Jesus selbst als
das vornehmste und entscheidende bezeichnet. Es handelt sich
jeweils um die Liebesgesinnung gegenüber Gott, die ungeteilte,
restlose Hingabe an ihn, und um die daraus fliessende vollste
Aufgeschlossenheit für den Nächsten, die dienst- und vergebungsbereite

Hinwendung zum Bruder. Jene Liebesgesinnung gegen
den himmlischen Vater drückt sich aus in dem demütig-frohen
Befolgen seiner Gebote, in dem ernsten Ringen um Reinheit
und Lauterkeit des Herzens, in der unablässigen Heiligung des

eigenen Selbst vor dem das Innerste durchschauenden Auge
des Allwissenden. Dieser Punkt ist hier nicht weiter zu erörtern.
Der Gegenstand unserer Untersuchung lenkt das Interesse
insbesondere auf das zweite Moment. Nur darf nicht vergessen
werden, dass die Bruderliebe des Evangeliums mit der Gottesliebe

unlöslich verbunden ist, in ihr wurzelt. Wer in der Gemeinschaft

mit dem Vater lebt, der kennt ihn als den Gütigen,
Barmherzigen, der seinen Gnadenwillen allen zukehrt, der auch den
Bösen und Ungerechten Sonnenschein und Regen spendet. Solche
Liebe muss nun auch er ausstrahlen und über alle Risse und
Klüfte hinweg die Brüder suchen und finden, deren Seelen vor
Gott Wert haben wde die seine. Damit bildet sich eine heilige
Gottesfamilie, unter deren Gliedern die Beziehungen sich so

ganz anders gestalten als in der gottentfremdeten Welt. In
dieser wirken Machtbestrebungen sich aus, herrschen Gewalt,
Unterjochung, Bedrückung. So soll es im Kreis der Jünger
nicht sein. Die Gemeinschaft der echten Kinder Gottes bietet

Internat, kirchl. Zeitschrift, Hüft 2, 191T. 11



— 154 —

ein diesem trüben und wirren gerade entgegengesetztes Bild.
In ihr ist nicht bloss jegliche Antastung des menschlichen Leibes-
lcbens undenkbar, aus dem Bezirk der Gottesreichsgesinnung
sind auch die zerstörenden Geister des Hasses, des Neids, der
Rachsucht verbannt; da waltet die Güte, die selbst auf den
Feind sich erstreckt, die Selbstlosigkeit, die auf Ehre und Recht

zu verzichten vermag, die dem Bösen nicht widersteht, die nur
mit der Waffe edler Grossherzigkeit kämpft; da besteht die
Grösse in der Willigkeit des Dienens und Helfens. Es tut sich
ein Gemeinschaftsleben ganz persönlicher Art auf, das zarteste
Innigkeit und wunderbare Innerlichkeit atmet und durchweht
ist von einer reinen, starken Überwcltlichkeitsstimmung. Solches
Leben möchte Jesus wecken. Er kommt darum auf innerweltliche

Gemeinschaftsformen, Verhältnisse, Ordnungen, Güter mehr
bloss gelegentlich zu sprechen: der Jünger mag zusehen, dass

er sich ihnen nicht gefangen gibt, dass sie seine Seele nicht
bestricken; sie enthalten Gefahren. Aber als eigentlich wichtig
und wertvoll erscheinen sie kaum. Das gilt auch vom Staat.
Er wird einfach in seiner Tatsächlichkeit hingenommen. Von

positiver Staatsgesinnung, von politischem Ethos- ist im Evangelium

schlechterdings nichts zu finden. Der bekannte Spruch:
„Gebt dem Kaiser, was des Kaisers, und Gott, was Gottes ist"
darf nicht gepresst und so verstanden werden, als ob er der
Staatsmacht eine besondere Würde zuerkennen wollte. Es geht
aus dieser Antwort Jesu an die tückischen Frager einmal hervor,
dass in ihm von der heissen Leidenschaft der Zeloten, von ihrem
gegen die heidnisch-römische Fremdherrschaft gerichteten
revolutionären Geist keine Spur lebt. Er lehnt sich gegen die kaiserliche
Obrigkeit nicht auf. Aber wichtig ist ihm allein der himmlische
König. Dem Vater wendet sich all sein Denken und Sinnen
und Lieben zu. Aus diesem seinem grandios-souveränen religiösen
Bewusstsein heraus muss jene Nebeneinandcrstellung oder
vielmehr Gegenüberstellung von weltlichem und göttlichem Herrn
begriffen werden. Dann besagt der Spruch nichts, was in das
Ganze seiner Ethik etwas Fremdes hineintrüge. Es bleibt als
ihr Grundzug die ungeheure Konzentration auf das religiöse Ziel
und Gut. Diese Konzentration steht zweifellos in einem gewissen
Zusammenhang mit Jesu hochgespannter eschatologischer
Erwartung. Nicht dass der Gehalt seiner Forderungen einfach
der Ausfluss solcher seelischen Verfassung wäre. Das annehmen



— 155 —

hiesse ihren wirklichen und tiefsten Quellpunkt verkennen. Aber
ihre radikale Art, die ganze Stimmung, in die sie eingetaucht
erscheinen, die völlige Abwesenheit einer Empfindung für die
gewaltige Problematik, welche sie heraufbringen, deuten doch
auf einen Glauben hin, der nicht mit einer langen Geschichte
rechnet, sondern der in nächster Bälde die Welt versinken und
das Wunder- und Herrlichkeitsreich anbrechen sieht.

Nun betrachte man neben der Moral des Evangeliums,
neben dem Leben, das von ihr beseelt ist, das Handeln des

Staates, wie es nicht etwa als absonderliche Velleität, sondern
als seinem Wesen gemäss hervortritt. Entsprechend der
Doppelseitigkeit der dem Staat obliegenden Aufgabe zerfällt es in die
Summe der Betätigungen, welche irgendwie auf Ordnung,
Frieden und Gedeihen im Innern zielen und in den Komplex
der Bemühungen und Verrichtungen, die dem Schutz der
Volksgemeinschaft nach aussen, der Behauptung ihrer Unabhängigkeit

und Souveränität dienen. Man redet von innerer und
äusserer Politik, wobei ja freilich nicht zu übersehen ist,
inwiefern Wechselwirkungen zwischen den beiden Gebieten
vorhanden sind. Es ist nun — zumal in unserer Zeit, da die Welt
in Flammen steht — sehr wohl verständlich, wenn wir namentlich

im Blick auf das staatliche Handeln, das die äussere
Politik ausmacht, die ganze Schärfe unseres Problems spüren.
Und doch gilt es, sich darüber klar zu werden, dass, wo
überhaupt staatliches Handeln vorliegt, ein Leben erscheint, welches
in seiner Substanz sich gründlich unterscheidet von dem Leben,
das die Sittlichkeit der Bergpredigt offenbart*). Das staatliche
Handeln besitzt darin seine Eigentümlichkeit, dass es ein durch
Gewalt gestütztes ist. Der Begriff des Staates enthält in sich
das Moment des Rechts. Eben jenes nach innen gerichtete
Handeln gibt sich primär als Wahrung der Rechtsordnung zu
erkennen. Das Recht aber erfordert zu seiner Durchsetzung
die Macht physischen Zwangs. Stösst der Staat in der
Ausübung seiner Aufgabe auf tatsächlichen Widerstand, so wird
er, wie es in seiner Idee liegt, diesen Widerstand gewaltsam
brechen. Mag man also noch so sehr manche Betätigungen
des Staates wegen der Zwecke, die sie realisieren, mit Fug als
heilsam, förderlich, fruchtbar schätzen und preisen: darüber

') Vgl. die Ausführungen von R. Keussen, „Internationale kirchliche
Zeitschrift", 1915, S. 121 ff.



— 156 —

ist doch kein ZwTeifel möglich, dass sie alle auf einer ganz
andern Fläche liegen als das Walten und Wirken des Liebesgeistes,

der aus dem Ethos Jesu spricht. Der Machtcharakter
der Politik tritt ja dann allerdings deutlichst zutage, sobald
man jenes staatliche Handeln ins Auge fasst, welches die
Selbständigkeit des Volkes nach aussen sichern soll. Indem unser
eigenes Staatswesen durch die Tat, durch seine militärische
Bereitschaft, den Willen bekundet, seine Unabhängigkeit zu
schützen, stellt auch es sich grundsätzlich auf den Boden
gewaltsamer Durchsetzung seines Selbst. Immerhin sind wir in
der nach unserm Gefühl und unserer Überzeugung glücklichen
Lage, auf dem Felde der Machtpolitik nur eine sehr bescheidene

Rolle spielen zu müssen und spielen zu können. Und von
dieser unserer Lage aus werden wir wohl zuweilen, erschüttert
im Hinblick auf all das Grauenhafte der Zeitereignisse,
sehnsüchtig einen Völkerzustand herbeiwünschen, der das Bild
kleinerer und eben daher ein friedliches Zusammenleben eher
garantierender Staatengebilde darbieten würde. Es ist dann
etwas von der Stimmung Augustins in uns lebendig, der sich
über die ungeheure Ausdehnung des in furchtbaren Kriegen
zusammengeschmiedeten römischen Reiches nicht zu freuen

vermag, dem vielmehr als Ideal das freundnachbarlich-einträchtige

Nebeneinandersein vieler familienhafter Kleinstaaten
vorschwebt.1) Aber so sehr das unmittelbar verständlich ist, und
so sehr es uns als Schweizern eben heute naheliegt, mit recht
gemischten Gefühlen an die Tatsache der Grossstaaten zu denken,
so müssen wir doch, ohne unserer entschieden eidgenössischen
Gesinnung etwas zu vergeben, erkennen, class wir nicht im
Ernst das Ideal des Kirchenvaters vertreten können. Sind aber
Grossstaaten da, so wird die auf ihre Durchsetzung zielende

Machtpolitik unvermeidlich zu hochgradiger Intensität
anwachsen. Es .tun sich politisch-wirtschaftliche Gegensätze auf;

') De Civ. Dei, IV, 15: ac sie felicioribus rebus humanis omnia regna
parva essent concordi vicinitate laetantia et ita essent in mundo regna
plurima gentium, ut sunt in urbe domus plurimae civium. Vgl. Troeltsch,
Augustin, Die christliche Antike und das Mittelalter, München und Berlin,
1915, S. 36 f., 39 f. Anmerkung, 130 ff., Scholz, Heinrich, Glaube und
Unglaube in der Weltgeschichte, ein Kommentar zu Augustins De Civitate
Dei, Leipzig 1911, 8. 107. Zum Wiederaufleben augustinischer Stimmung
während, des gegenwärtigen Krieges siehe auch das zweite Vorwort in
Trceltschs Augustin-Buch.



— 157 —

es entspinnen sich versteckte, verhüllte oder offene Kämpfe;
geschlossener Lebenswille begegnet geschlossenem Lebenswillen;

es kommt zum Zusammenprall der Kräfte, die hier
und dort sich gehäuft. Es steckt mindestens ein Stück Macchia-
vellismus in solcher Realpolitik1). Darüber soll man sich gar
keinen Illusionen hingeben. Mittel gelangen zur Anwendung,
vor denen ein nur einigermassen feines Gewissen jedenfalls
zunächst erbebt: Zurückdämmung, unter Umständen völlige
Ausschaltung der Wahrhaftigkeit, systematische Verschleierung
und Täuschung, Organisierung eines ausgebreiteten Kuntl-
schafterdienstes, d. h. Benützung von Menschen niedrigster,
gemeinster Gesinnungsart. Ein erschütternd tragisches Wort
aus staatsmännischem Mund erleuchtet wie ein greller
Blitzstrahl die ganze Sachlage, der Ausspruch Cavours: „Ich weiss
nicht einmal, ob ich mich noch zu den Ehrenmännern zählen
darf, weil ich die Einheit meines Vaterlandes gründete2)." —
Müssen wir nicht, wenn wir, herkommend vom Anhören der
reinen, hehren Klänge der sittlichen Gedanken und Forderungen
des Heilands, zur Belauschung der Welt des staatlichen
Handelns uns wenden, stark, sehr stark die Empfindung gewinnen,
dass es in erschreckender Weise gilt: „politisch Lied — ein
garstig Lied" Wir meinen, das Resultat ist unausweichlich :

Evangelium und staatliches Handeln liegen auseinander; die
beiden Grössen sind nicht zu harmonischem Zusammenstimmen
zu bringen.

Aber wir können bei dieser Einsicht nicht stehen bleiben.
Es drängen sich aus ihr neue Fragen hervor und machen uns
zu schaffen. So die eine, die uns jetzt zunächst beschäftigen
muss, ob denn dem staatlichen Handeln überhaupt noch
irgendwelche Moralität zugesprochen werden darf. Die Formulierung
unseres Themas „Evangelium und Staatse/7-iA:" enthält die

Voraussetzung, dass es so etwas wie ein im Verhalten des Staates
wirksames Ethos gibt. Besteht diese Voraussetzung zu Recht?
Wenn wir den Blick nur auf die Gewalttätigkeit und

Verschlagenheit richten, die das abstossende Ingredienz der Politik
bilden, so wird uns die aufgeworfene Frage leicht in einem
Zustand starker Skepsis finden, und wir werden geneigt sein,

') Vgl. Scholz, Heinrich, Politik und Moral, Gotha 1915. Baumgarten, 0.,
Politik und Moral, Tübingen 1916.

') Das Zitat bei Scholz und Baumgarten.



— 158 —

mit J. Burckhardt1) das Urteil zu fällen, dass die Macht an
sich böse sei. Allein wir dürfen doch nicht übersehen, dass
das politische Handeln eben um des Staates willen, um seiner
Selbstbehauptung und Durchsetzung willen geschieht, dass es

daher, sofern der Staat ein sittliches Gut ist, als Wahrung
dieses Gutes irgendwie am Charakter des Sittlichen teil bekommt.
Ob aber der Staat ein solches Gut bedeutet? — Für eine
ethische Betrachtungsweise, wie Herrmann sie vertritt, d. h. für
eine Auffassung, die, kantisch orientiert, das Moralische lediglich

in der formalen Autonomie findet, wird die Antwort
selbstverständlich nicht im bejahenden Sinn ausfallen. Dieser Theorie
zufolge ist alles Inhaltliche ajs solches ethisch indifferenter
Stoff, an dem der Wille arbeiten kann. Es gibt kein Sittliches,
das als objektiver Zweck da Aväre, als ein Gut, dem nun
kraft seiner ethischen Wesensart verpflichtende Notwendigkeit
eignen würde. Herrmann sieht in den Gütern, welche die Kultur
konstituieren, einfach Naturformen des Daseins. Aber genügt
die rein subjektive Ethik Bedarf sie nicht der Ergänzung
durch eine objektive2) Die Denker des deutschen Idealismus
sind über Kants Position hinausgedrängt worden. Sie
konstruieren eine objektive Ethik und nehmen in das System der
sittlichen Güter eben auch den Staat auf. So offenbart sich
einem Fichte, der anfänglich den reinen Subjektivismus der
Kantischen Moralphilosophie geteilt, und der vorerst den Staat
nur als jenes Polizeiinstitut des 18. Jahrhunderts gekannt, der
Staat als eines der höchsten sittlichen Güter. Er überzeugt
sich davon, dass der Kollektivindividualität des Volkes ebenso
wie der einzelnen Persönlichkeit eine besondere Bestimmung
zukomme, dass die Nation als Hülle das Ewige, Göttliche in
sich berge3) und ruft auf zur Erfüllung all der ethischen

Aufgaben, die ihr erwachsen. So bezeichnet namentlich Hegel,
antikes Denken reproduzierend, den Staat als Vollendung der
Sittlichkeit, als die konkret gewordene ethische Vernunft. Und,
im Bann der Hegelschen Anschauung stehend, bestimmt dann
Rothe*) den Begrifl' des Staates dahin, dass er diejenige Ge-

') Weltgeschichtliche Betrachtungen", Berlin undStuttgart 1910,S.33,96.
a) Vgl. Troeltsch, Grundprobleme der Ethik, a. a. 0. Auch Scholz, Politik

und Moral, S. 40, bezeichnet als den Ausgangspunkt seiner Erörterungen
„die zur Theorie der Kultur hinstrebende objektive Ethik des deutschen
Idealismus, insbesondere Schleiertnachers".

3) Siehe Reden an die deutsche Nation, 8. Rede.
4) Theologische Ethik 3, 1867, §§ 424, 415, 440.



— 159 —

meinschaft darstelle, deren Zweck die Realisierung der
moralischen Zweckidec mittels der Realisierung der religiös-sittlichen

Gemeinschaft sei, wünscht, dass der Staat mehr und
mehr an die Stelle der Kirche trete, und erblickt in seinem
vollendeten Zustand das auf Erden Wirklichkeit gewordene
Reich Gottes. Aber es ist ganz klar: in all diesen Definitionen
und Deutungen waltet die Überschwänglichkeit eines Enthusiasmus,

der die harte, starre Machtbasis des Staates dem Auge
verdeckt. Und doch bleibt uns als Ertrag der Staatsphilosophie

des deutschen Idealismus die Wahrheit, dass der Staat
trotz allem und allem ein sittliches Gut darstellt. Das Naturhafte,

das als sein Wurzelboden erscheint, wird von der
sittlichen Idee ergriffen, geformt, gestaltet, so dass nicht mehr
bloss Physisches da ist. Es wurde hervorgehoben, dass der
Staat das von ihm erzeugte und zu seinem Wesen gehörende
Recht hütet und schirmt. Ist aber das Recht nicht eine ethische
Potenz? Gewiss wird die Liebesfülle der evangelischen Sittlichkeit

seine Enge zersprengen; der Geist des Ethos Jesu, der ein
Geist der innigsten Hingebung, Verzeihung, des Opfers ist, ragt
weit über den Geist hinaus, der nur von dem „do ut des", dem

„suum cuique" weiss. Deswegen geht es jedoch keineswegs an,
das Prinzip der Gerechtigkeit als ein nicht-sittliches zu beurteilen.
In der Rechtsbildung wirken tatsächlich ethische Gedanken,
sittliche Kräfte sich aus. Eine bestimmte Stufe moralischen
Lebens wird zur Ordnung, die das Verhalten der staatlichen
Gemeinschaft normiert, und die für die Betätigung jenes Liebesgeistes

allererst die Grundlage bietet. Und wenn es ja freilich
unbestreitbar ist, dass durch solche Rechtsordnung bloss
Handlungen, nicht Gesinnungen zu erzwingen sind, so kann auf der
andern Seite doch auch nicht geleugnet werden, dass der Staat
als Rechtsgemeinschaft ein erzieherisches Werk vollbringt, das

zwar weit unter einer Realisation der hochfliegenden Fichteschen
Postulate hinsichtlich der erzieherischen Tätigkeit des Staates

bleibt, aber immerhin in keiner Weise unterschätzt werden soll.
Ohne eine grosse Summe von Bändigungen und Brechungen
roher Instinkte und Triebe, von Zurückdämmungen wilder,
egoistischer Gefühle kann ein Staat sich gar nicht erhalten.
Nicht nur in physischen, sondern auch in ethischen Mächten
sind seine Existenzbedingungen zu suchen. Die Gewalt erschöpft
sein Wesen nicht. Gewiss, sie ist da und erhebt drohend ihr



— 160 —

Haupt. Aber es leuchten auch die Spuren sittlichen Willens,
sittlicher Arbeit, sittlichen Kämpfcns und Ringens. Es leuchten
Ideen, für die der Staat schliesslich lebt, es leuchten kulturelle
Zwecke, die er irgendwie fördern hilft, es leuchtet die
Volkseigenart, zu deren Schutz er nötigenfalls das Schwert zieht
und all jenes hässlich anmutende Handeln nicht scheut.

Aber eben dieses hässliche, unter Umständen furchtbare
Handeln! Es bedeutet doch ein Verhalten, das wir, sofern es

uns beim einzelnen begegnet, rundweg ablehnen, verwerfen!
Müssen wir nicht den Staat mit denselben ethischen Massstäben

messen, die wir bei der sittlichen Beurteilung des Individuums
verwenden? Die Entscheidung scheint für einen Menschen, der
nicht völlig Vernunft und Gewissen verloren, selbstverständlich
zu sein. Und wer mit der Antwort noch zögert, wer die Frage
nicht einfach zu bejahen vermag, ist gleich dessen verdächtig,
dass er sich in einer gefährlichen, selbst von allem ethischen
Geist verlassenen Sophisterei ergehen wolle. Hier ist aber in
Wahrheit ein heikler Punkt, an dem der Ethiker durch sachliche

Schwierigkeiten die Möglichkeit jener raschen und
selbstverständlich klingenden Auskunft vielleicht ausgeschlossen sieht
und doch nur mit Mühe zur Unterscheidung einer persönlichen
und einer staatlichen Moral sich wird verstehen können. Ich
glaube indessen, dass eine solche Unterscheidung sich als

unumgänglich erweist, und class, was schon zu ihrer Begründung
von scharfsinnigen Denkern und Beobachtern des Lebens
beigebracht worden x), keine durchgängige Widerlegung erfahren
hat. Tatsächlich-stehen das Handeln des einzelnen oder einer
den Charakter persönlicher Gemeinschaft tragenden Gruppe
und das Handeln der den Staat bildenden Gesamtheit oder des

diese Gesamtheit repräsentierenden Staatsmannes nicht einfach
unter gleichen Bedingungen. Das ethische Handeln des Individuums

wird möglich und Erfordernis auf der Grundlage der
Rechtsordnung. Wenn der einzelne andern Personen in einem

gewissen Vertrauen sich öffnet, so hat er, so sicher es ja
versteckte, ungreifbare, auf Schleichwegen zum schlimmen Ziel
gelangende Tücke gibt, doch gegen einen offenen, groben
Missbrauch seines Fernhaltens von Argwohn und Misstrauen an
dieser Rechtsordnung einen gewissen Schutz und Rückhalt, der
es auch als ethisch ungerechtfertigt erscheinen lässt, dass er

') Vgl. Scholz, a. a. 0., S. 25 ff. und vor allem Troeltsch, Privatmoral
und Staatsmoral in „Deutsche Zukunft", Berlin 1916, S. 61 ff.



— 161 —

zu gewaltsamer Selbsthülfe greift. Der Staat aber kann sich
gegen ein von aussen ihm drohendes Unrecht nicht auf eine
das zwischenstaatliche Verhältnis regelnde, mit Zwangsmacht
durchsetzbare Rechtsordnung stutzen. Die gibt es nicht. Das
festlegen heisst keineswegs die Bemühungen um die Fixierung
eines internationalen Rechts geringschätzen. Man mag von
diesen Bemühungen Grosses erhoffen: die Frage wird immerhin

gestattet sein, ob auch nur das wirkliche Durchschauen
und Durchdringen und gerechte Beurteilen jeweiliger schwerer
Konfliktlagen mit all den ungeheuren Komplikationen, die sie

in sich befassen, das Menschenmögliche nicht übersteige. Wenn
aber dem Staat von keiner ihm übergeordneten Instanz Rechtsschutz

geboten wird, so besteht für ihn jene Voraussetzung der
Möglichkeit persönlich-moralischen Handelns nicht, und er wird
sich selbst Recht verschaffen müssen. Doch auch ein anderer
Umstand nötigt dazu, anders als das Handeln des einzelnen
Menschen dasjenige des Staates zu beurteilen. Dieser letztere
ist keine Person. Wohl entbehrt er nicht fester Geschlossenheit
und eines bestimmten Gesamtwillens, so dass man füglich von
ihm als von einer Kollektivindividualittit reden kann. Allein
sobald man daran geht, das handelnde Subjekt für sein Handeln
verantwortlich zu machen, wird man es spüren, dass eine wesentlich

verschiedene Sachlage vorhanden ist, je nachdem man
sich gegenüber einem persönlichen oder einem bei all der
genannten Einheitlichkeit doch unpersönlichen, nicht in einem
deutlichen Ich-Kern zu fassenden Wesen befindet. Wie geteilt,
man möchte fast sagen zerfasert, erscheint die Verantwortung,
die das Subjekt des staatlichen Handelns trägt! Und weiter:
Das Handeln des Staates bezweckt das volle Leben und
Gedeihen eines ganzen Volkes. Der einzelne sorgt bloss für einen

jedenfalls unvergleichlich engern Kreis. Auf die Wohlfahrt eines
Volkes bedacht sein heisst aber bedeutend mehr als nur für
den Augenblick eine günstige Situation schaffen; es heisst auf
lange Zeiten und Fristen hinaus denken, mit Faktoren späterer
Tage, vielleicht mit Möglichkeiten einer fernen Zukunft rechnen.
Hier nimmt alles riesenförmige Dimensionen an, wächst alles
ins Ungemeine. Sollte da nicht Geltung haben, was ein
philosophischer Zeitgenosse Kants1) in einer „Abhandlung über die

') Chr. Garve. Das Wort aus der 1788 in Breslau erschienenen
Abhandlung zitiert bei Scholz, a. a. O., S. 28.



— 162 —

Verbindung der Moral mit der Politik" betont, „dass die Grösse
der Nationalgegenstände" den Staat „zu Ausnahmen von der
Regel berechtigen könne, zu welchen derjenige nicht berechtigt

ist, dessen Wirksamkeit in der engeren Sphäre des Privatlebens

eingeschlossen ist"?
Es lässt sich also, meine ich, nicht leugnen, dass es ein

politisches Ethos gibt, dass das staatliche Handeln nicht darum,
weil es Mittel von der gezeichneten Art verwendet, der Moralität

überhaupt ermangelt. Aber freilich: Die Ethik des Staates
ist und bleibt eine andere als die Sittlichkeit des Evangeliums.

Das führt uns zu einer letzten Hauptfrage. Es ist die Frage,
wie sich bei solchem Sachverhalt für den Christen, der doch
ein Jünger Jesu sein soll und möchte, die Stellung zum Staat
gestalten wird, wobei natürlich nicht bloss die äussere, sondern
auch und vor allem die innere Stellung in Betracht fällt. Hier
nun erweist sich das Problem als sehr brennend. Muss uns
jetzt nicht das Wort des Meisters in Ohr und Herz
hineindröhnen, dass wir nicht zwei Herren dienen können? Sehen

wir uns nicht vor ein scharfes Entweder-Oder gestellt? Bringt
nicht jeder Versuch eines Ausbiegens, jedes Tasten nach einem

Mittleren, eine Gefährdung der von Herrmann so eindringlich
und packend geforderten Einheit des Wollens? Ich gestehe
gleich von vornherein, dass ich mich nicht im Besitz des

geheimnisvollen Stabes fühle, der eine glatte, wunderbare Lösung
der Schwierigkeit hervorzuzaubern vermöchte. Ich glaube auch
nicht, dass dieser Stab irgendwo sich findet. Aber ich meine

allerdings, dass sich immerhin zur Klärung einiges sagen lasse.

Förderlich und tröstlich dürfte zunächst eine geschichtliche
Überlegung sein1). Es ist eine unverkennbare Tatsache, dass

es in der jungen, aufstrebenden Christenheit verhältnismässig
früh schon zu einer Ergänzung des aus den Forderungen Jesu
leuchtenden Ethos durch andersartige sittliche Gedanken kommt.
Das Evangelium als die Frohbotschaft vom Gottesreich und als

Aufruf zur würdigen Bereitung auf den nahen, hehren Tag
seines Anbrechens, das Evangelium mit seiner eschatologisch

') Vgl. zum folgenden Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen
Kirchen und Gruppen, 1. Band der gesammelten Schriften, Tübingen 1912.

Vgl. auch die in dieser Zeitschrift begonnenen feinen geschichtlichen
Ausführungen R. Keussens „über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat
und Kultur".



— 163 -
gefärbten, starken, wiewohl zwar sicherlich nicht in
dualistischasketischer Weise die Welt und ihre Ordnungen negierenden
und verwerfenden, aber eben doch über sie ganz einzigartig
hinausdrängenden Überweltlichkeitsstimmung bietet der in die
Welt hinein wachsenden und mehr und mehr ihr Bleiben und
Andauern spürenden Kirche nicht ausreichende Mittel zur
Bewältigung all der komplizierten Probleme und Aufgaben, die
ihr aus ihrer Beziehung zu Welt und Kultur erwachsen. Es

fehlt nun ja freilich nicht an bedeutsamen Strömungen, die
schroff und rigoros gegen den Verweltlichungsprozcss der
Gemeinde, gegen ihr Beeinflusstwerden durch heidnische Gedanken-
und Lebensmächte sich richten. Aber der grosse, unaufhaltsam
sich auswirkende Zug der Entwicklung ist da. Bereits im
Zeitalter der Patristik wird, wie insbesondere die tief bohrenden
Forschungen Trooltschs über die Soziallehren der christlichen
Kirchen zeigen, die stoische Lehre von der lex naturae
rezipiert und mit biblischen Elementen versetzt, und die so im
Ansatz vorhandene christliche Naturrechtstheorie erfährt in der
thomistischen Ethik eine Ausgestaltung, deren Wichtigkeit man
kaum leicht überschätzen kann. Es handelt sich in dieser
Theorie um die Unterscheidung des in der goldenen Urzeit,
im paradiesischen Zustand herrschend gewesenen absoluten
Naturgesetzes und des gegenwärtig, in der empirischen
Weltwirklichkeit geltenden relativen Naturrechts, das, eine Folge
des Falls, von Gott zugleich als Strafe für die Sünde wie als
Heilmittel gegen sie geordnet ist. Eine solche Unterscheidung
ermöglicht es, alle die dem Liebesgeist des Evangeliums so

sehr entgegengesetzten harten Lebensformen wie Herrschaft,
Macht, Gewalt, Zwang, Recht, Staat, Krieg zu verurteilen und
doch wieder als fruchtbar positiv-ethisch zu werten und in
Gottes Wcltplan aufgenommen zu sehen. Der Blick auf die

Forderungen der Bergpredigt und den erhabenen Heroismus
der in ihnen sich aussprechenden Sittlichkeit geht nicht
verloren; aber es wird in die christliche Ideenwelt noch ein
Ethos eingeschmolzen, das die Naturbasis des Lebens unverkürzt

duldet, ja sogar als durch die göttliche Providenz auf
den christlich-kirchlichen Lebenszweck hingeordnet betrachtet.
Eine doppelte Moral ist da. Das bleibt so in gewissem Sinn
auch in der Ethik des Luthertums, die Amts- und Personmoral
auseinanderhält, aber freilich insofern eine bedeutsame Ab-



— 164 —

weichung von der thomistischen Anschauung aufweist, als sie

nicht wie diese den Gegensatz der beiden Sittlichkeitsarten auf
verschiedene Stufen, auf verschiedene Menschengruppen
verteilt, sondern in das Innere eines jeden Individuums verlegt.
Was besagen diese nur ganz flüchtig skizzierten historischen
Dinge? Sie besagen doch, dass von jeher Christen, die sich

von Gott in eine relativ dauernde Welt hineingestellt gesehen,
in der Arbeit und im Lebenskampf dieser Welt tatsächlich
genötigt gewesen, neben dem Ethos des Evangeliums noch eine
Sittlichkeit zu haben, die mit dem erstem keineswegs harmonisch

zusammengeklungen. Die Geschichte der christlichen
Ethik zeigt wie die Geschichte der dogmatischen Lehren oder
besser: die Geschichte der Frömmigkeit, dass das Christentum
eine komplexe Erscheinung darstellt und nicht eine eindeutige
Grösse wie das EvangeliumJ). Ich glaube nicht, dass man das

beklagen soll, meine vielmehr, dass man bei aller kritischen
Sichtung, die man, immer wieder in die Hoheit und Herrlichkeit

des Evangeliums sich versenkend, vorzunehmen hat, mit
tiefstem Dank gegen den allweisen Gott die Geschichte unserer
Religion betrachten darf.

Aus diesem umfassenderen Zusammenhang heraus kehren
wir zu unserer Frage nach der Stellung des Christen zum Staat
zurück. Hier wird nun etwa folgendes geltend zu machen sein.
Wer zu Jesu Jüngerschaft gehören möchte, kann es niemals leicht
nehmen mit den Forderungen, die der Heiland an die Seinen

ergchen lässt. Er muss sich an das Ethos des Evangeliums
innerlich gebunden fühlen. Er findet darin das Ideal, dem er
mit allen Kräften zustrebt. Es ist sein innerstes Anliegen, nach
der Gerechtigkeit des Reiches Gottes zu trachten und in
demütigzuversichtlicher und sehnsüchtig-glühender Bitte das Kommen
dieses Reiches zu erflehen. Aber es kann ihm nicht entgehen,
dass er seine Seele nicht nur auf das absolute, ewige,
überweltliche Gut zu richten hat, sondern dass er, auf der „wohlgc-
gründeten, dauernden Erde" stehend, auch ein Verhältnis zu
den innerweltlichcn Zwecken und Gütern gewinnen muss. So

zum Staat. Den Staat preisgeben, negieren, weil in ihm ein ganz
anderer Geist waltet als in der Bergpredigt, weil er seinem

') Diese ungemein bedeutsame Tatsache zwingt zur Einsicht, dass
die Probleme „Evangelium und Staat" und „Christentum und Staat" nicht
einfach sich decken.



— 165 —

Wesen nach und wegen der ihn durchwirkenden
„Eigengesetzlichkeit" nicht zur Liebesgemeinschaft des Reiches Gottes
werden kann, heisst die Tatsache verkennen, dass alle die
Härten und Furchtbarkeiten, die uns in seinem Handeln
begegnen, nicht bloss durch Sünde und Schuld, so ungeheuer gross
ja diese finstern Mächte sicherlich sind, bedingt werden, sondern
auch durch den Naturgrund, auf welchem auch dieses Lebensgebilde

emporwächst, und welcher eben niemals durch den
sittlichen Willen völlig bewältigt wird, restlos ethisierbar istJ)-
In dem Wirksamwerden der Naturbasis des Daseins innerhalb
der Sphäre sittlichen Handelns und Gestaltens haben wir als
Christen eine Ordnung des Schöpfers zu sehen und zu verehren,
die jedenfalls mitumfasst wird von dem kühnen paulinischen
Thcodizeegedanken, dass denen, die Gott lieben, alle Dinge
zum Besten dienen müssen. Anderseits entbehrt ja nun der Staat
nicht des sittlichen Gehalts. Dass seine Moral nicht diejenige
des Evangeliums, sondern eine vielfach ihm zuwiderlaufende
ist, bedeutet für uns eine schmerzliche Tatsache, die indessen,
ins Licht der erwähnten geschichtlichen Erscheinungen gerückt,
doch etwas von ihrer Herbheit verliert. Es kommt hinzu, dass
die Liebesgesinnung, die wir als Jünger Jesu offenbaren sollen,
erst auf dem Boden, den der Staat schafft, ihre Früchte
hervorbringen kann. Hineingestellt in eine für unsere Überzeugung
nicht dem Untergang nahe, sondern fortdauernde Welt, dürfen
wir also jene Überweltlichkeitsstimmung des Evangeliums nicht
in dem Sinne erstreben, dass wir gegen die innerweltlichen
Zwecke, die als ethisch nicht indifferente, sondern mit sittlichem
Gehalt erfüllte Potenzen in verpflichtender Notwendigkeit unserm
Auge erscheinen, völlig gleichgültig oder feindlich gesinnt würden,
so sehr wir niemals den schneidenden Mahnruf zu überhören
ein Recht haben: „Was hülfe es dem Menschen, wenn er die
ganze Welt gewänne, aber Schaden litte an seiner Seele?" So

können wir uns vom Staat nicht innerlich oder äusserlich lösen,
wiewohl wir wissen sollen, class er der Güter höchstes nicht
ist — so wenig wie ein anderer der inncrweltlichen Zwecke.
Sobald wir aber, festhaltend am höchsten Gut des Gottesreiches,
zugleich ernsthaft den innerweltlichen Zwecken uns zuwenden,

') Vgl. Kirn, 0., Grenzfragen der christlichen Ethik, in „Vorträge
«ud Aufsätze", Leipzig 1912, S. 131 ff.



— 166 —

ist allerdings die Einheit unseres Wollens gefährdet. Troeltsch J)

hebt hervor, dass die Polarität der religiösen und humanen
Sittlichkeit unser Leben zu einem steten Oszillieren zwischen
den beiden Idealen mache. Jedenfalls haben wir neben dem
Ethos Jesu noch eine Sittlichkeit2). Zu einer gewissen Willenseinheit

dürften wir dadurch gelangen, dass wir bewusst zwischen
absolutem Gut und relativen Zwecken unterscheiden, die letztern
also irgendwie dem erstem ein- und unterzuordnen suchen, und
dass wir jeweils das im Moment sich als pflichtmässig Erweisende
als das in Gottes Willen Liegende betrachten. Allein hier tauchen
zweifellos schwere Probleme auf. Wir werden nicht darum
herumkommen, das so wenig erbaulich und erhebend klingende
Wort „Kompromiss" anwenden zu müssen. Der Christ hat aber
den Trost, dass er diese Sachlage nicht geschaffen, dass sie
auf eine Ordnung hinweist, in die er sich irgendwie hineinzufinden

hat. So kann und soll er denn den Staat bejahen und
mit freudig-ernstem Eifer ihm dienen. Den schönsten und
erhabensten Dienst leistet er, indem er soweit als nur immer
möglich dieKräfteevangelischcrSittlichkeitwirksam werden lässt.
Er wird ja nun freilich nicht wähnen, dass aus dem Ethos Jesu
das pflichtmässige staatliche Handeln abgeleitet werden könne.
Er weiss, dass es zu keiner direkten Beeinflussung der Politik
durch dieses Ethos je kommen wird. Eine „Politik Christi" —
das Wort ist geprägt worden3) — gibt es nicht, oder vielmehr :

die „Politik Christi" ist das vollendete Walten des Liebesgeistes,
das von Recht, Gerechtigkeit und Gewalt nichts mehr weiss, die
Realisation des Reiches Gottes. Die schliesst jeden Staat aus.
Allein auf dem Weg der Ethik Jesu gibt es eine Hebung, Durch-
geistigung, Emporläuterung des Volkes, das zum Staat verbunden
ist. Hier winken gewaltige Aufgaben, die des Schweisses der
Ecleln wert sind, und an denen der bescheidenste Staatsbürger,
der sich als Christ fühlt, mitzuarbeiten sich berufen weiss. Die
Höhe sittlichen Geistes, die in einem Volk ist, wird sich in der

') Grundprobleme der Ethik, a. a. O., S. 661; Politische Ethik und
Christentum, Göttingen 1904, S. 36.

2) Darauf haben schon vor 13 Jahren auch Fr. Naumanns „Briefe über
Religion" in klassischer Art hingewiesen. Sie bedeuten gewiss nicht das
letzte Wort in der Sache, aber sie sind von dauerndem Wort.

s) Siehe Ragaz, L., Die sittlichen Ziele der Volksgemeinschaft, in
„Die XX. christliche Studentenkonferenz Aarau 1916", Bern. 1916, S. 62.



— 167 —

Gesetzgebung, Rechtssprechung und Verwaltung irgendwie
bekunden. Das soll ja gewiss nicht im geringsten verschleiert
und wegdisputiert werden, dass die Spannung zwischen der
Forderung Jesu und der Forderung des Staates für den Jünger
des Heilandes zuweilen eine furchtbar quälende werden mag.
Er wird dann seine Sorge auf den Vater Jesu Christi werfen
dürfen und den Kampf, der ihm aufgenötigt ist, innerlich
durchkämpfen müssen. Ohne Segen und Frucht wird solcher Kampf
nicht bleiben.

Meine Damen und Herren Nun haben Sie am Ende doch
ein Stück „Staatstheologie" zu hören bekommen Aber
vermeiden wir lieber jedes Schlagwort! Nur auf eines sei zum
Schluss noch hingewiesen. Liegt es nicht in der vertretenen
Anschauung eingeschlossen, dass ein Vollendungszustand, wie
wir ihn im Vaterunser erflehen, hienieden niemals Wirklichkeit

sein wird? Dem ist nun allerdings so. Nicht ein
Fortschreiten, ein Hinansteigen zu höhern Stufen in der Geschichte
wird negiert. Aber das hehre Ziel, das Jesus uns vor die Seele

hält, erscheint nicht als Ziel irdischer Entwicklung. Man mag
da von religiöser Mattherzigkeit, von Unglauben reden. Die
sich gescholten wissen, haben immerhin vielleicht einiges Recht,
für ihre Haltung sich auf den Meister selbst zu berufen, der
einer Wundertat Gottes entgegenharrte und nicht an eine
Emporbildung irdischer Verhältnisse dachte. Jedenfalls soll man ihnen
nicht deswegen christliche Hoffnungsfreudigkeit absprechen und
behaglichen Quietismus zum Vorwurf machen, weil sie die
Vollendung der Dinge in einer andern Seinsweise erwrarten und,
in dieser Welt gegen tausend Widerstände kämpfend und ringend,
die Überzeugung gewinnen : Das Reich Gottes ist inwendig in uns.

Arnold Gilg.


	Evangelium und Staatsethik

