
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 4

Artikel: Das erneuerte Patriarchat von Ipek : 1557-1766

Autor: Ilitsch, J.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 354

Das erneuerte Patriarchat von Ipek1}

(1557-1766).

Erst im XIV. Jahrhundert zur Zeit des serbischen
Herrschers Duschan konnte sich der grösste Teil der serbischen
Stämme auf der Balkanhalbinsel vereinigen. Diese Zeit ist die
der Blüte der serbischen Nation. Politische und militärische
Erfolge führten am 16. April 1346 zur ersten Volksversammlung

in Üsküb (Skoplje), auf welcher König Duschan zum
Kaiser proklamiert und gekrönt wurde und der serbische Staat
die grösste Macht erreichte. Parallel mit der Erweiterung der
Landesgrenzen und mit der Verstärkung der Staatsmacht ging
eine Erweiterung der Grenzen und der Macht der Kirche. Auf
der erwähnten Volksversammlung wurde der serbische
Erzbischof Joanikie zum Patriarchen ernannt und von dem
bulgarischen Patriarchen Simeon und dem Erzbischof von Ohrida
Nikola geweiht. So wurde es möglich, dass der erste serbische
Kaiser Duschan durch den ersten serbischen Patriarchen
Joanikie gekrönt wurde. Kaum hatten die serbischen Politiker die

Meinung geäussert, die Zeit sei gekommen, in der das
byzantinische Reich durch das serbische ersetzt werden könne, wurden
im Jahre 1352 der Patriarch Joanikie und Kaiser Duschan von
dem Patriarchen Johannes IV. von Konstantinopel exkommuniziert.

Zu gleicher Zeit tauchten auf der Balkanhalbinsel die
Mohammedaner auf, die sich als grosse militärische Macht
erwiesen. So zeigten sich zwei Faktoren, die später bei der
Vernichtung des serbischen Reiches und Patriarchates zusammenarbeiten

sollten. Im Jahre 1453 eroberten die Türken unter dem

Sultan Mehmecl IL Konstantinopel und 1459 waren sie die Be-

') Die Stadt Ipek gehört nach dem Vertrag- von Bukarest 1913 zu
Montenegro.



— 355 —

herrsche!* Serbiens. Die Liste der Patriarchen war mit dem
Patriarchen Arsenie IL abgeschlossen und das Ipekpatriarchat
vernichtet, an Stelle der serbischen Staatskirche wurde das

Archiepiskopat von Ohrida errichtet, und so blieb es bis 1557.

Die Türken kamen darauf in Berührung mit Ungarn und später
mit Österreich, wodurch die serbischen Länder zum
türkischösterreichischen Kriegsschauplatz und die Patriarchen des

erneuerten Patriarchats von 1557, als Vorsteher der einzigen
Volksorganisation, zu Volksführern wurden, wie wir in den
weitern Ausführungen sehen werden.

Nach der Lehre des Korans ist der Mohammedanism us die

einzige richtige Religion. Um diese Religion zu verbreiten, sind
alle Mittel, sogar Feuer und Schwert, erlaubt. Alle Nicht-Mo-
hamincdaner sind Ungläubige, sie müssen den Mohammedanern
als Sklaven dienen. Dieser Meinung war auch Sultan Mohammed IL
(1451—1481), der ein sehr herrschsüchtiger Mensch, ein tüchtiger

Heerführer und grosser Eroberer war, und der den Wunsch
hatte, das byzantinische Reich durch das musulmanische zu

ersetzen; aber aus politischen und Staatsinteressen zeigte er
sich den Christen gegenüber doch geneigt. Er hielt es für nötig,
das verwüstete Konstantinopel wiederum zu bevölkern, die

Staatsverwaltung zu organisieren, Handel und Industrie zu heben.

Deswegen liess er die Christen einen neuen Patriarchen wählen.
Der neue Patriarch Genadius IL wurde durch kaiserlichen
Erlass bestätigt und mit vielen Geschenken überhäuft (z. B. mit
1000 Dukaten), wie es vorher, unter den griechischen Herrschern,
Sitte war. Bald nachher bekam Genadius einen „Ferman"*), durch
welchen die Verhältnisse zwischen Kirche und Staat und das

Leben der Kirche geordnet wurden. Der Patriarch erhielt den

Titel „Milet-Pascha" oder Oberhaupt des Volkes und war als

Staatsbeamter ersten Ranges anerkannt mit dem Recht, den

„Divanen" (Staatsrat) beizuwohnen2). Nach alledem schien es,
die türkische Herrschaft sei für die Christen günstig. Aber
Mohammed IL selbst hat die von ihm gegebenen Rechte gegen
die Christen ausgespielt und damit gezeigt, dass alles, was er
zugunsten der Christen tat, nur vorläufig war. Er verwandelte
die Kirchen in Moscheen, nach eigener Willkür setzte er den

') Kaiserlicher Erlass.

') Schwabic, Geschichto der christlichen Kirche, S. 65.



s

— 356 —

Patriarchen Joassapha I. Koku (1466—1468) ab, verlangte
rosse Steuern von den Patriarchen usw., gab sogar den Befehl,

jedes fünfte Jahr einen Zehntel der gesunden christlichen Kinder

von 5—7 Jahren zu sammeln, zu mohammedanisieren und
in militärischen Schulen zu erziehen. Dadurch verarmten unter
den Nachfolgern Mohammeds die reichsten Kirchen, viele waren
in Moscheen umgewandelt und das türkische LIeer verstärkt
und vermehrt. Die treuesten Diener des Sultans, die grössten
Fanatiker im LIeere und die besten Heerführer, denen die
höchsten Chargen in Licer und Staatsämtern geöffnet waren,
waren ehemalige christliche Kinder, die von der eigenen
Nationalität und Religion nichts mehr wussten, die Janitscharen.
Unter Sulejman IL (1520—1566) wurden sogar die Türen der
Auferstehungskirche in Jerusalem nur gegen grosse Summen
geöffnet, und die Kinder wurden schon nach fünf, drei, zwei
Jahren und zuletzt jährlich gesammelt. Das Patriarchat von
Konstantinopel war völlig erschüttert und sein Bestand in Frage
gestellt, weil der türkische Sultan willkürlich um Geld Patriarchen
ernannte und absetzte. In den Jahren 1622—1700 wechselten
in Konstantinopel 48 Patriarchen. Es geschah sehr selten, dass

ein Patriarch in seinem Amte starb. Die ohnehin schwierige
Lage gestalteten die Patriarchen selbst noch schwieriger durch
ihre Intriguen, die vielen Kandidaten, ihre Geldgier und Herrschsucht.

Jeder konnte vom Sultan die Patriarchenwürde mit Geld
kaufen, und je mehr Käufer waren, desto höher war der Preis.

„Ein Serbe Dionysius (1470) zahlte 2000 Dukaten, ein Mönch
Rafael für die Weihe 500 und nachher jährlich je 2000 Dukaten,
ein Mönch Pahomy IL (1584—1585) 10,000; Theolet (1585—1586)
20,000, so dass zuletzt der Kaufpreis auf 100—150,000 Dukaten
stieg" '). Die Simonie erreichte ihren Llöhepunkt, als die
Patriarchen die Bischofsstuhle verkauften, die Bischöfe die Pfarreien

usw. Unwürdige Persönlichkeiten bekleideten die höchsten
Stellen in der geistlichen Hierarchie.

Infolge solcher Verhältnisse wurde die serbische Kirche
ganz verwüstet. „Das Ipekpatriarchat konnte die grossen
Ausgaben nicht bestreiten", die dasjenige von Konstantinopel machte,
„weswegen es dem serbischen Archiepiskopat von Ohrida
untergeordnet wurde" (1463—1557)2). Die meisten Bistümer waren

') Schwabic, Geschichte der christlichen Kirche, S. 83.
2) Ducic, Geschichte der serbischen Kirche, 1891, S. 167—168.



— 357 —

ohne Bischöfe, die Kirchen und Klöster ausgeplündert und
zerstört. Aber der serbische Geist war nicht erstickt. Nicht nur
unter den Mönchen der verarmten Klöster, sondern auch unter
den Janitscharen gab es solche, die fortwährend an eine
Erhöhung und Befreiung des Volkes dachten. Schon in der ersten
Hälfte des XVII. Jahrhunderts erschienen zwei Brüder, Herze-

gowiner, auf dem historischen Schauplatz : der Mönch Makarius
und der Grossvezier Mechmed SokoloviC;; dieser, ein Schüler des

Klosters Milechevo, wurde mit andern Knaben nach Konstantinopel

zu den Janitscharen geschleppt. Von grossem Talent,
erreichte er bald die höchste Würde eines Grossvcziers. Obwohl

er die mohammedanische Religion hatte annehmen müssen und
als Mohammedaner erzogen worden war, entwickelte sich in
ihm die Liebe gegen die väterliche, christliche Religion und
Nation. Auf sein Verwenden hin wurde im Jahre 1557 das

Ipekpatriarchat nach 98 Jahren wieder erneuert, und sein

Bruder, der Mönch Makarius, wurde der erste Patriarch. Viele
Kirchen und Klöster, die zerstört waren, wurden erneuert und
viele neugebaut. „Das war in dieser Zeit der beste Trost eines

jeden Serben" *). Die einzige Volksorganisation war erneuert,
deren Führer der Patriarch von Ipek war, und für das serbische
Volk begann neues Leben.

Man kann nicht sagen, dass Mechmed Sokolovic die Gründung

des Patriarchats vom Sultan nur deshalb erwirkt hat,
um seinen Bruder auf den Patriarchatsstuhl zu setzen. Dem
Makarius war es auch nicht darum zu tun, um jeden Preis
Patriarch zu werden, weil er seine Aufgabe ganz gut verstand
und seinen Einfluss zum Nutzen des Volkes gebrauchte. Eigentlich

war seine Aufgabe, nicht nur eine kirchliche Organisation
zu schaffen, welche die ganze Nation umfassen sollte, sondern
auch grössere Macht zu gewinnen, um das Volk vor der
türkischen Gewalttätigkeit zu schützen. Das ist ihm auch gelungen.
Die Grenzen des erneuerten Patriarchats waren nicht diejenigen
des alten Patriarchats (vom Jahre 1346), denn die alten Grenzen
erstreckten sich viel mehr nach Süden und Südosten und die

neuen mehr nach Norden und Nordwesten. „Das erneuerte
Patriarchat umfasste, mit einer kleinen Ausnahme, alle serbischen

l) Stanojevic, Geschichte der Serben, 1910, S. 210.



— 358 —

Länder"]). Diese Ausnahme bildete das kleine Archiepiskopat
von Ohrida, das als Fortsetzung des Archiepiskopats „Justiniana

Prima" als autonom weiter existierte. Das ist die einzige
serbische Organisation, welche die ganze Nation mit dieser
kleinen Ausnahme geistig vereinigte. Der Patriarch von Ipek
hatte nicht nur die kirchliche, sondern auch die richterliche
Gewralt im ganzen Patriarchat, die Rechte, welche Mohammed IL
im Jahre 1453 dem Patriarchen von Konstantinopel, Genadius

IL, gegeben hatte.
Nach der Eroberung Serbiens durch die Türken war die

Türkei auf den Höhepunkt ihrer Macht gelangt. Die Serben
sahen, dass sie sich aus eigener Kraft nicht befreien konnten.
Alle ihre Lloffnungen setzten sie zuerst auf Ungarn und später
auf die andern westeuropäischen Länder. Aber viele „Serben,
die unter der türkischen LIerrschaft nicht leben konnten,
siedelten nach Ungarn über und benützten die Erlaubnis der
ungarischen Könige, eigene Bistümer zu gründen"2). So wurden
in den Ländern jenseits der Sava und der Donau die Grenzen
des serbischen Patriarchats erweitert, so dass unter der
Leitung des Patriarchen von Ipek die Bistümer standen, die innerhalb

und ausserhalb der Grenzen des türkischen Reiches waren.
Der Patriarch von Ipek, „Gavrilo Rajió, der im Jahre 1655 auf
der Synode von Moskau anwesend war, erklärte, dass unter
seiner Leitung 40 Bistümer — 8 Metropoliten und 32 Episkopen —
seien. Davon waren 10 unter ungarischer und 30 unter türkischer

Herrschaft"3). Später, im Jahre 1698, sagte der Patriarch
Arsenie Carnojevic wiederum in Moskau, class seinem Patriarchat

12 Metropoliten unterstellt seien4). Der russische Geschichtsschreiber

Golubinskij zählt 31 Bistümer innerhalb der Grenzen
des türkischen Reiches die von Bischöfen serbischer Nationalität
besetzt waren und dem Ipekpatriarchat angehörten, wovon die
östlichsten die von distendu und Samokov waren, die gegenwärtig

zu Bulgarien gehören, und clic von Ischtib und Kratovo,
welche jetzt zu Serbiengehören. Der serbische Geschichtsschreiber
Duclc sagt: „Die Grenzen des erneuerten Patriarchats in den

') Stanojevic, Geschichte der Serben, 1910, S. 206 und 207.

2) Golubinskij, Ein Teil der Geschichte der orthodoxen Kirche (Oce-
pekz uemopin üpaboerabnin tspkbu), 1870, S. 489. Moskau.

8) Derselbe, S. 489.
4) Derselbe, S. 491.



— 359 —

Jahren 1557—1690 nach Fermanen und Beraten sind ungefähr
folgende: Bistümer Vidin und Sofia bis zur Strumitza, umfassend

das Episkopat von Samokov, im Südosten: neben Raslog,
Nevrokop, Melnik, Strumitza zum Vardar, im Süden : Drim, das
Kloster der hl. Trinität, Weles und Tetovo, im Westen das
Adriatische Meer bis Triest und von Norden bis Budim und

Temischwar"*). In diesen Grenzen also war seit 1557 ein neues
Leben entstanden und geistige Einigkeit erreicht. Es handelt
sich hier nicht darum, die ethnographischen Grenzen auf der
Balkanhalbinsel zu bestimmen, aber es sei die Bemerkung
gestattet: Wenn wir anerkennen, dass die kirchlichen Organisationen

den grössten Einfluss auf die Balkanvölker ausgeübt
haben, so müssen wir die Grenzen derselben Organisationen
mit kleinen Ausnahmen als die ethnographischen Grenzen der
betreffenden Nation anerkennen, wie sie manche Geschichtsschreiber

betrachten 8). „Die serbischen Länder blieben aber
weiter wie ein Weinberg in der Nähe des Weges, von welchem

jeder Vorübergehende Trauben sammeln und essen konnte" 8).

Schon im XVI. Jahrhundert glaubte man im Okzident, dass

die Türkei bald untergehen werde. Viele Politiker und Schriftsteller

beschäftigten sich mit den Fragen, wie die Türken aus
Europa vertrieben und wie die Christen befreit werden könnten.
Viele Abenteurer und Agitatoren, von denen mancher die
Balkanhalbinsel nie gesehen hatte, machten mit diesen für die
BalkanVölker brennenden Fragen Geschäfte4). Zwei Meinungen
waren vorhanden. In Westeuropa rechnete man damit, dass im
Falle eines Krieges gegen die Türkei ein allgemeiner Aufstand
der Balkanvölker die Aktion unterstützen werde. Die
unterjochten Völker dagegen waren überzeugt, dass sie vom Westen
starke Hülfe bekommen würden, dass die westeuropäischen
Mächte sie allein von den Türken befreien würden. Die grössten
Interessen auf der Balkanhalbinsel hatten damals Spanien,
Italien, Österreich und die päpstliche Kurie. Alle im Okzident
interessierten Kreise arbeiteten, um ihre Ziele zu erreichen,
hauptsächlich mit der Hülfe der serbischen kirchlichen
Oberhäupter und insbesondere mit Hülfe der sogenannten „Uskokcn"

') Ducic, Geschichte der serbischen Kirche, 1894, S. 191 und 192.

2) Z. B. Stanojevió, Geschichte der Serben, 1910, S. 206.

3) Rajic, III, S. 209.

') Stanojevic, Geschichte der Serben, 1910, S. 211.



— 360 —

(Überläufer). Die ganze Arbeit führte zu einem Aufstand in
Banat (nördlich von Belgrad) unter der Führung des Bischofs
von Vrschatz, und an der Spitze des Aufstandes in der
Umgebung von Ipek stand der Patriarch Johann selbst (1594). Das
Resultat aber war, dass der türkische Feldherr Sinan-Pascha
die heiligen Gebeine des grössten serbischen LIeiligen, Savas

(f 1234), ausgraben und auf dem Wratschar bei Belgrad
verbrennen liess. Sogar der weitere Bestand des Patriarchats wäre
in Frage gestellt worden, wenn sich der Patriarch Johann nicht
vernünftig verhalten hätte, indem er alle Beziehungen zum
Westen abbrach.

Nach dieser lebhaften Agitation, die nur einen Misserfolg
hatte, entstand eine Lethargie im Leben des ganzen serbischen
Volkes. Im Westen wurden damals die Religionskriege geführt
und niemand dachte an ein Unternehmen im Orient. Nur Österreich

sah ein, dass die Kriege gegen die Türkei nicht beendigt
waren, sah, dass die besten Verteidiger seiner Existenz die
Serben waren, es hetzte sie fortwährend mit verlockenden
Versprechungen. Schon im Jahre 1682 brach der Krieg zwischen
Österreich und der Türkei aus, der dann mit Unterbrechungen
die erste Llälfte des XVIII. Jahrhunderts hindurch dauerte. Ich
werde aber nur soviel Rücksicht auf diese Kämpfe nehmen,
als sie auf das kirchliche Leben einwirkten. Diese Kriege haben
das serbische Volk viel Blut und Gut gekostet. Das ganze Land
bis südlich von Üsküb wurde Kriegsschauplatz. Zwei Übersiedlungen

von Serben nach Österreich, an deren Spitze zwei
Patriarchen standen, kamen vor. Die serbische Kirche wurde
zunächst im Jahre 1690 in zwei Teile geteilt, zuletzt wurde das

Patriarchat von Ipek aufgehoben (1766).
Nach dem Misserfolg des Jahres 1592 war es schwer, die

Serben zu einem Krieg zu begeistern, um so schwerer, weil in
dieser Zeit die Türken Wien zu erobern drohten und der
türkische Heerführer Kara-Mustafa ganz Österreich erobern zu
können glaubte. Aber das Kriegsglück wandte sich von den

Türken ab, zwischen Österreich und der Republik Venedig
wurde die heilige Allianz geschlossen, die Österreicher bemühten
sich wieder, den serbischen Patriarchen als die einflussreichste
Person für sich zu gewinnen. Mit dem Erfolg Österreichs wuchs
auch die Gärung im serbischen Volke, und die „Heidukcn"
(Rebellen) gerieten in Bewegung. Die Begeisterung erlosch infolge



— 361 —

der römisch-katholischen Propaganda. Patriarch Arsenius III.
stand in Verbindung mit der Republik Venedig, aber um sich
der römisch-katholischen Propaganda zu erwehren, wandte er
sich auch an Russland und liess sich nicht als Mittel
Österreichs brauchen. Für seine Zwecke fand Österreich einen
Nachkommen der ehemaligen serbischen Herrscherfamilie, Djuradj
Brankovic, der 1711 in österreichischer Gefangenschaft starb.
Weil Österreich im Jahre 1688 von Ludwig XIV. angegriffen
wurde, wurde der Krieg verlängert und den serbischen
Aufständischen fiel die Aufgabe zu, Österreich gegen die Türken
zu verteidigen. Erst als im Jahre 1689 General Pikolomini mit
den serbischen Aufständischen Kosovo, Kaöanik und Skoplje
(Usküb) eroberte, trat der Patriarch Arsenius III. mit ihm in
Verbindung. Mit dem Patriarchen schlössen sich alle Serben
den österreichischen Truppen an und drangen siegreich bis
Veles (Köprülü) vor. Dieser Erfolg aber war trügerisch, denn
schon im Januar des folgenden Jahres mussten sich die
Österreicher zurückziehen und die eroberten Gebiete aufgeben. Der
Patriarch und die übrigen serbischen Häupter waren in
Verlegenheit und zuletzt entschlossen sie sich, nach Österreich zu
fliehen. Der Patriarch, viele Bischöfe, Pfarrer und Mönche mit
allen Kostbarkeiten des Patriarchats, serbische Häupter, Männer,

Frauen und Kinder, 40,000 Familien flohen über die Sava
und Donau, um bessere Zeiten zur Heimkehr abzuwarten.

Der Patriarch Arsenius III. glaubte, er habe nur seine Residenz

von Ipek nach Österreich verlegt und die kirchliche Einheit

könne sich erhalten, bis seine Rückkehr möglich sei. Am
21. August 1690 erschien ein Dekret des Kaisers Leopold, nach
welchem die Serben viele Privilegien bekommen sollten. Den
Serben wurde in Österreich eine autonome serbische Kirche,
an deren Spitze der Patriarch Arsenius stand, zuerkannt. Auf
diese Weise wurden vom Ipekpatriarchat alle Bistümer
getrennt, die zu den von Österreich besetzten Gebieten gehörten ;

es bildete sich das gegenwärtige sogenannte „Patriarchat" von
Karlovic.

Diese Zeit war für die geldgierigen Ziele des Patriarchen
von Konstantinopel sehr günstig. Er war bereit, das

Ipekpatriarchat aufzuheben, und gab dem Sultan Erklärungen in
diesem Sinn, wurde aber nur so weit befriedigt, als auf den

serbischen Patriarchatsstuhl ein Grieche, Kalinikus T. (1696 bis

Intermit, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1Ü17. 25



— 362 -
1710), kam. Der Bestand des Patriarchats war verlängert. So
entstanden aus einer kirchlichen Organisation zwei. In Wien
arbeitete man systematisch daran, beide Teile getrennt zu
erhalten, und in Konstantinopel, einen Teil für sich zu gewinnen.

In den Jahren 1716—1718 führten die Österreicher wieder
Krieg gegen die Türkei, der mit dem Frieden von Po^arevaz
endete, nach welchem glücklicherweise die Österreicher
Nordserbien bis zum Westmoravatal behielten. Aber im Kriege von
1737—1739 wiederholte sieh dieselbe Geschichte wie in den
Jahren von 1688—1693. In diesem Kriege hatten die
Österreicher am Anfang Erfolg, eroberten sogar Nisch und viele
andere Orte und riefen die serbische Bevölkerung auf, sich ihnen
anzuschliessen. Der Patriarch von Ipek, Arsenius IV. Jovanovic-
Schakabenta, hatte dasselbe Schicksal wie sein Vorgänger
Arsenius III. im Jahre 1690. Als die Österreicher nach Süden

vorrückten, schloss er sich mit der ganzen Bevölkerung den

„Befreiern" an. Als sie aber von den Türken geschlagen waren
und die Länder südlich der Sava und der Donau verlassen
mussten, musste auch er seine Residenz verlassen und nach
dem Beispiel Arsenius III. mit der Bevölkerung nach Österreich
fliehen. Er war viel unglücklicher, weil eine türkische
Militärabteilung die serbischen Flüchtlinge bei Valjevo erreichte und
alle, die nicht fliehen konnten, tötete.

Nach der Flucht des Patriarchen Arsenius IV. hing der
weitere Bestand des Ipekpatriarchats an einem dünnen Faden.
Die Fanarioten bemühten sich unermüdlich, dem Sultan zu
beweisen, dass sie ¦— die Griechen — die treusten Diener des
Sultans seien. Das Patriarchat von Konstantinopel steckte in
grossen Schulden, und der grosse Dragoman der Pforte, Jovan
Ipsilanti, entwickelte seine panhellenistische Idee, durch die
Religion alle Balkanvölker zu hellenisieren. Er schlug dem
türkischen Sultan vor, das Patriarchat von Ipek und das

Archiepiskopat von Ohrida dem Patriarchat von Konstantinopel
unterzuordnen A Die erste Pflicht des Patriarchen wäre in diesem

Fall gewesen, alle Bischöfe serbischer Nationalität abzusetzen
und an ihre Stelle Griechen zu wählen. Trotz dieser grossen
griechischen Agitation wurden beide — das Ipekpatriarchat
und Archiepiskopat von Ohrida — nicht aufgehoben. Die Fa-

a) N. Ruziöic, Über die Verhältnisse zwischen der serbischen Kirche
und der konstantinischen Patriarchen, S. 105.



— 363 —

narioten aber hatten doch den Erfolg, dass auf den Patriarchatsstuhl

wiederum ein Grieche kam, Janiéije III., der von Konstantinopel

nach Ipek geschickt wurde. Alle verwaisten Bistümer
wurden mit Griechen besetzt. Unter den Nachfolgern Janiéias
waren nur drei Serben, die andern waren Griechen. Das
serbische religiöse Leben verfiel der Lethargie und die Tage des

serbischen Patriarchats waren gezählt. Im Jahre 1764 wurde
Samuilo I. zum Patriarchen von Konstantinopel ernannt, ein
sehr kluger und entschlossener Mann. Er reorganisierte die

griechische Kirche, wodurch er eine einflussreiche Persönlichkeit

wurde. Um die grossen Schulden des Patriarchats zu tilgen,
von welchen er öfters sagte, dass sie schwerer seien als die

ägyptischen Pyramiden1), wurden nach seinem Vorschlag durch
einen Ferman des Sultans vom 13. September 1766 das Patriarchat

von Ipek und das Archiepiskopat von Ohrida aufgehoben
und dem Patriarchen von Konstantinopel untergeordnet. Alle
Bischöfe serbischer Nationalität wurden abgesetzt und durch
Griechen ersetzt. Samuel I. hatte sich verpflichtet, für diesen

Akt dem Sultan jährlich 63,000 Groschen zu bezahlen.

Wie gesagt, mit der Erneuerung des Patriarchats von Ipek
hatte ein neues Leben im serbischen Volke begonnen. Das
Patriarchat vereinigte in sich mit kleinen Ausnahmen das ganze
serbische Volk und die Namen „Serbien" und „Serbe" fassten
in sich alle Provinzialnamen von Budini bis zur Adria und vom
Rhodopegebirge bis Triest. Die serbischen Patriarchen und
Bischöfe organisierten und gründeten neue Bistümer und taten
alles, was dem Volke die Sklaverei erleichtern konnte. Sie

teilten Schmerzen und Kummer mit ihrem unterdrückten Volke
und schützten es vor den Verfolgungen der grausamen Türken
und der wilden Arnauten2). In dieser Zeit wurden viele Schulen,
Kirchen und Klöster erneuert und Buchdruckereien in Skutari,
Mileschevo und anderswo eingerichtet. Das neue geistige Leben
und der Volksaufschwung machte sich bald bemerkbar, und
der Fortschritt der Serben erreichte eine erfreuliche Stufe. Die

grosse Hoffnung auf Befreiung und Vereinigung, auf eine
bessere Zukunft erfüllte das ganze Leben des gequälten Volkes.
Die Volkspoesie, in welcher die Hoffnungen des Volkes ausge-

') Schwabic, Geschichte der christlichen Kirche, S. 170.

2) «Internationale Kirchliche Zeitschrift», 1913, S. 45.



— 364 -
drückt sind, welche einen Goethe begeisterte, entwickelte sieh
besonders und verbreitete sich in allen serbischen Ländern.
Die Volkssitten und die Volkspoesie waren im ganzen
Ipekpatriarchat und im Archiepiskopat von Ohrida gleich verbreitet.
Noch heute besingt man Kraljevió Marko und feiert man „Slava"
als Familienpatron in den obengenannten Ländern überall in
gleicher Weise. Bei der Aufhebung des Ipekpatriarchats setzte
die türkische Regierung Griechen als Bischöfe ein. Die besten
serbischen Priester wurden von den Türken und Griechen
verfolgt, die Zahl der Volksführer und der Kirchen und Schulen
ging zurück. Die Aussichten des serbischen Volkes auf eine

glänzende Zukunft waren wiederum vernichtet.

J. A. Ilitsch.


	Das erneuerte Patriarchat von Ipek : 1557-1766

