Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 4

Artikel: Das erneuerte Patriarchat von Ipek : 1557-1766
Autor: llitsch, J.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 34

Das erneuerte Patriarchat von Ipek”
(1557—1766).

Erst im XIV. Jahrhundert zur Zeit des serbischen Herr-
schers Duschan konnte sich der grosste Teil der serbischen
Stimme auf der Balkanhalbinsel vereinigen. Diese Zeit ist die
der Bliite der serbischen Nation. Politische und militirische
Frfolge fithrten am 16. April 1346 zur ersten Volksversamm-
lung in Uskiib (Skoplje), auf welcher Kionig Duschan zum
Kaiser proklamiert und gekront wurde und der serbische Staat
die grosste Macht erreichte. Parallel mit der Erweiterung der
Landesgrenzen und mit der Verstirkung der Staatsmacht ging
eine Erweiterung der Grenzen und der Macht der Kirche. Auf
der erwihnten Volksversammlung wurde der serbische Erz-
bischof Joanikie zum Patriarchen ernannt und von dem bulga-
rischen Patriarchen Simeon und dem Erzbischot von Ohrida
Nikola geweiht. So wurde es moglich, dass der erste serbische
Kaiser Duschan durch den ersten serbischen Patriarchen Joa-
nikie gekront wurde. Kaum hatten die serbischen Politiker die
Meinung geiiussert, die Zeit sei gekommen, in der das byzan-
tinische Reich durch das serbische ersetzt werden konne, wurden
im Jahre 1352 der Patriarch Joanikie und Kaiser Duschan von
dem Patriarchen Johannes IV. von Konstantinopel exkommuni-
ziert. Zu gleicher Zeit tauchten auf der Balkanhalbinsel die
Mohammedaner auf, die sich als grosse militirische Macht er-
wiesen. So zeigten sich zwei Faktoren, die spiiter bei der Ver-
nichtung des serbischen Reiches und Patriarchates zusammen-
arbeiten sollten. Im Jahre 1453 eroberten die Tiirken unter dem
Sultan Mehmed II. Konstantinopel und 1459 waren sie die Be-

') Die Stadt Ipek gehort nach dem Vertrag von Bukarest 1913 zu
Montenegro.



— 30h —

herrscher Serbiens. Die Liste der Patriarchen war mit dem
Patriarchen Arsenie II. abgeschlossen und das Ipekpatriarchat
vernichtet, an Stelle der serbischen Staatskirche wurde das
Archiepiskopat von Ohrida errichtet, und so blieb es bis 1557.
Die Tirken kamen darauf in Bertihrung mit Ungarn und spéter
mit Osterreich, wodurch die serbischen Linder zum tiirkisch-
osterreichischen Kriegsschauplatz und die Patriarchen des er-
neuerten Patriarchats von 1557, als Vorsteher der einzigen
Volksorganisation, zu Volksfithrern wurden, wie wir in den
weitern Ausfithrungen sehen werden.

Nach der Lehre des Korans ist der Mohammedanismus die
einzige richtige Religion. Um diese Religion zu verbreiten, sind
alle Mittel, sogar Feuer und Schwert, erlaubt. Alle Nicht-Mo-
hammedaner sind Ungliubige, sie miissen den Mohammedanern
als Sklaven dienen. Dieser Meinung war auch Sultan Mohammed I1.
(1451—1481), der ein sehr herrschsiichtiger Mensch, ein tiich-
tiger Heerfithrer und grosser Eroberer war, und der den Wunsch
hatte, das byzantinische Reich durch das musulmanische zu
ersetzen; aber aus politischen und Staatsinteressen zeigte er
sich den Christen gegeniiber doch geneigt. Ir hielt es fiir notig,
das verwiistete Konstantinopel wiederum zu bevilkern, die
Staatsverwaltung zu organisieren, Iandel und Industrie zu heben.
Deswegen liess er die Christen einen neuen Patriarchen wéhlen,
Der neue Patriarch Genadius II. wurde durch kaiserlichen kr-
lass bestittigt und mit vielen Geschenken tiberhiuft (z. B. mit
1000 Dukaten), wie es vorher, unter den griechischen Herrschern,
Sitte war. Bald nachher bekam Genadius einen ,, Ferman“?), durch
welchen die Verhiltnisse zwischen Kirche und Staat und das
Leben der Kirche geordnet wurden. Der Patriarch erhielt den
Titel ,Milet-Pascha® oder Oberhaupt des Volkes und war als
Staatsbeamter ersten Ranges anerkannt mit dem Recht, den
,Divanen“ (Staatsrat) beizuwohnen?). Nach alledem schien es,
die tirkische Herrschaft sei fiir die Christen giinstig. Aber
Mohammed II. selbst hat die von ihm gegebenen Rechte gegen
die Christen ausgespielt und damit gezeigt, dass alles, was er
zugunsten der Christen tat, nur vorliufig war. Er verwandelte
die Kirchen in Moscheen, nach eigener Willkiir setzte er den

1) Kaiserlicher Irlass.
3 Schwabi¢, Geschichte der christlichen Kirche, S. 65.



— 356 —

Patriarchen Joassapha 1. Koku (1466—1468) ab, verlangte
grosse Steuern von den Patriarchen usw., gab sogar den Befehl,
jedes fiinfte Jahr einen Zehntel der gesunden christlichen Kin-
der von 5—7 Jahren zu sammeln, zu mohammedanisieren und
in militirischen Schulen zu erziehen. Dadurch verarmten unter
den Nachfolgern Mohammeds die reichsten Kirchen, viele waren
in Moscheen umgewandelt und das tirkische Heer verstirkt
und vermehrt. Die treuesten Diener des Sultans, die grossten
Fanatiker im Heere und die besten Heerfiihrer, denen die
hochsten Chargen in Heer und Staatsimtern gedffnet waren,
waren ehemalige christliche Kinder, die von der cigenen Na-
tionalitit und Religion nichts mehr wussten, die Janitscharen.
Unter Sulejman II. (15620—1566) wurden sogar die Tiren der
Auferstehungskirche in Jerusalem nur gegen grosse Summen
geoffnet, und die Kinder wurden schon nach funf, drei, zwei -
Jahren und zuletzt jihrlich gesammelt. Das Patriarchat von
Konstantinopel war vollig erschiittert und sein Bestand in Frage
gestellt, weil der tiirkische Sultan willkiirlich um Geld Patriarchen
ernannte und absetzte. In den Jahren 1622—1700 wechselten
in Konstantinopel 48 Patriarchen. Es geschah sehr selten, dass
ein Patriarch in seinem Amte starb, Die ohnehin schwierige
Lage gestalteten die Patriarchen selbst noch schwieriger durch
ihre Intriguen, die vielen Kandidaten, ihre Geldgier und Herrsch-
sucht. Jeder konnte vom Sultan die Patriarchenwiirde mit Geld
kaufen, und je mehr Kiufer waren, desto hoher war der Preis.
,Liin Serbe Dionysius (1470) zahlte 2000 Dukaten, ein Ménch
Rafael fiir die Weihe 500 und nachher jahrlich je 2000 Dukaten,
ein Monch Pahomy II. (1584—1585) 10,000; Theolet (1585—1586)
20,000, so dass zuletzt der Kaufpreis auf 100—150,000 Dukaten
stieg“1). Die Simonie erreichte ihren Hohepunkt, als die Pa-
triarchen die Bischofsstithle verkauften, die Bischofe die Pfar-
reien usw. Unwiirdige Personlichkeiten bekleideten die hochsten
Stellen in der geistlichen Hierarchie.

Infolge solcher Verhiiltnisse wurde die serbische Kirche
ganz verwiistet. ,Das Ipekpatriarchat konnte die grossen Aus-
gaben nicht bestreiten*, die dasjenige von Konstantinopel machte,
,weswegen es dem serbischen Archiepiskopat von Ohrida unter-
geordnet wurde® (1463—1557)2). Die meisten Bistiimer waren

f) Schwabi¢, Geschichte der christlichen Kirche, S. 83,
) Dudi¢, Geschichte der serbischen Kirche, 1894, S. 167—168.



— 357 —

ohne Bischife, die Kirchen und Kloster ausgepliindert und zer-
stort. Aber der serbische Geist war nicht erstickt. Nicht nur
unter den Monchen der verarmten Kloster, sondern auch unter
den Janitscharen gab es solche, die fortwiihrend an eine Er-
hohung und Befreiung des Volkes dachten. Schon in der ersten
Hilfte des XVII. Jahrhunderts erschienen zwei Briider, Herze-
gowiner, auf dem historischen Schauplatz: der Minch Makarius
und der Grossvezier Mechmed Sokolovi¢,; dieser, ein Schiiler des
Klosters Milechevo, wurde mit andern Knaben nach Kounstan-
tinopel zu den Janitscharen geschleppt. Von grossem Talent,
erreichte er bald die héchste Wiirde eines Grossveziers. Obwohl
er die mohammedanische Religion hatte annehmen miissen und
als Mohammedaner erzogen worden war, entwickelte sich in
ihm die Liebe gegen die viiterliche, christliche Religion und
Nation. Auf sein Verwenden hin wurde im Jahre 15567 das
Ipekpatriarchat nach 98 Jahren wieder erneuert, und sein
Bruder, der Monch Makarius, wurde der erste Patriarch. Viele
Kirchen und Kléster, die zerstért waren, wurden erncuert und
viele neugebaut. ,Das war in dieser Zeit der beste Trost cines
jeden Serben“?). Die einzige Volksorganisation war erneuert,
deren Fiihrer der Patriarch von Ipek war, und fiir das serbische
Volk begann neues l.eben.

Man kann nicht sagen, dass Mechmed Sokolovi¢ die Griin-
dung des Patriarchats vom Sultan nur deshalb erwirkt hat,
um seinen Bruder auf den Patriarchatsstuhl zu setzen. Dem
Makarius war es auch nicht darum zu tun, um jeden Preis
Patriarch zu werden, weil er seine Aufgabe ganz gut verstand
und seinen Einfluss zum Nutzen des Volkes gebrauchte. Eigent-
lich war seine Aufgabe, nicht nur eine kirchliche Organisation
zu schaffen, welche die ganze Nation umfassen sollte, sondern
auch grossere Macht zu gewinnen, um das Volk vor der tiir-
kischen Gewalttitigkeit zu schiitzen. Das ist ihm auch gelungen.
Die Grenzen des erneuerten Patriarchats waren nicht diejenigen
des alten Patriarchats (vom Jahre 1346), denn die alten Grenzen
erstreckten sich viel mehr nach Siden und Siidosten und die
neuen mehr nach Norden und Nordwesten. ,Das erneuerte Pa-
triarchat umfasste, mit einer kleinen Ausnahme, alle serbischen

1) Stanojevi¢, Geschichte der Serben, 1910, S. 210.



— 308 —

Léander“!). Diese Ausnahme bildete das kleine Archiepiskopat
von Ohrida, das als Fortsetzung des Archiepiskopats ,Justi-
niana Prima® als autonom weiter existierte. Das ist die einzige
serbische Organisation, welche die ganze Nation mit dieser
kleinen Ausnahme geistig vereinigte. Der Patriarch von Ipek
hatte nicht nur die kirchliche, sondern auch die richterliche
(Gewalt im ganzen Patriarchat, die Rechte, welche Mohammed II.
im Jahre 1453 dem Patriarchen von Konstantinopel, Gena-
dius II., gegeben hatte.

Nach der Eroberung Serbiens durch die Tiirken war die
Tirkei auf den Hohepunkt ihrer Macht gelangt. Die Serben
sahen, dass sie sich aus eigener Kraft nicht befreien konnten.
Alle ihre Hoffnungen setzten sie zuerst auf Ungarn und spiter
auf die andern westeuropaischen Linder. Aber viele ,Serben,
die unter der tiirkischen Herrschaft nicht leben konnten, sie-
delten nach Ungarn tiber und beniitzten die Erlaubnis der un-
garischen Konige, eigene Bistiimer zu griinden®?). So wurden
in den Lindern jenseits der Sava und der Donau die Grenzen
des serbischen Patriarchats erweitert, so dass unter der Lei-
tung des Patriarchen von Ipek die Bistimer standen, die inner-
halb und ausserhalb der Grenzen des tiirkischen Reiches waren.
Der Patriarch von Ipek, ,Gavrilo Raji¢, der im Jahre 1655 auf
der Synode von Moskau anwesend war, erklirte, dass unter
seiner Leitung 40 Bistiimer — 8 Metropoliten und 32 Episkopen —
seien. Davon waren 10 unter ungarischer und 30 unter tiirki-
scher Herrschaft® ®). Spiter, im Jahre 1698, sagte der Patriarch
Arsenie Carnojevi¢ wiederum in Moskau, dass seinem Patriar-
chat 12 Metropoliten unterstellt seien *). Der russische Geschichts-
schreiber Golubinskij zihlt 31 Bistiimer innerhalb der Grenzen
des tiirkischen Reiches die von Bischofen serbischer Nationalitéit
besetzt waren und dem Ipekpatriarchat angehoérten, wovon die
ostlichsten die von Custendil und Samokov waren, die gegen-
wiirtig zu Bulgarien gehoren, und die von Ischtib und Kratovo,
welche jetztzuSerbien gehoren. Der serbische Geschichtsschreiber
Duci¢ sagt: ,Die Grenzen des erneuerten Patriarchats in den

) Stanojevi¢, Greschichte der Serben, 1910, S. 206 und 207.

%) Grolubinskij, Ein Teil der Geschichte der orthodoxen Kirche (Oce-
pekz uemopin apabocerabnin tspkbu), 1870, S. 489. Moskau.

%) Derselbe, S. 489.

1) Derselbe, S. 491,



— 359 —

Jahren 1557—1690 nach Fermanen und Beraten sind ungefihr
folgende: Bistiimer Vidin und Sofia bis zur Strumitza, umfas-
send das Episkopat von Samokov, im Siidosten: neben Raslog,
Nevrokop, Melnik, Strumitza zum Vardar, im Siiden: Drim, das
Kloster der hl. Trinitit, Weles und Tetovo, im Westen das
Adriatische Meer bis Triest und von Norden bis Budim und
Temischwar“ ). In diesen Grenzen also war seit 1557 ein neues
Leben entstanden und geistige Einigkeit erreicht. Es handelt
sich hier nicht darum, die ethnographischen Grenzen auf der
Balkanhalbinsel zu bestimmen, aber es sei die Bemerkung ge-
stattet: Wenn wir anerkennen, dass die kirchlichen Organisa-
tionen den grossten Einfluss auf die Balkanvilker ausgeiibt
haben, so miissen wir die Grenzen derselben Organisationen
mit kleinen Ausnahmen als die ethnographischen Grenzen der
betreffenden Nation anerkennen, wie sie manche Geschichts-
schreiber betrachten?). ,Die serbischen Linder blieben aber
weiter wie ein Weinberg in der Niihe des Weges, von welchem
jeder Voriibergehende Trauben sammeln und essen konnte* ?).

Schon im XVI. Jahrhundert glaubte man im Okzident, dass
die Tiurkei bald untergehen werde. Viele Politiker und Schrift-
steller beschiiftigten sich mit den Fragen, wie die Tirken aus
Europa vertrieben und wie die Christen befreit werden konnten.
Viele Abenteurer und Agitatoren, von denen mancher die
Balkanhalbinsel nie gesehen hatte, machten mit diesen fiir die
Balkanvélker brennenden Fragen Geschifte*). Zwei Meinungen
waren vorhanden. In Westeuropa rechnete man damit, dass im
Falle eines Krieges gegen die Tiirkei ein allgemeiner Aufstand
der Balkanvolker die Aktion unterstiitzen werde. Die unter-
jochten Volker dagegen waren iliberzeugt, dass sie vom Westen
starke Hiilfe bekommen wiirden, dass die westeuropiischen
Miichte sie allein von den Tiirken befreien wiirden. Die grossten
Interessen auf der Balkanhalbinsel hatten damals Spanien, Tta-
lien, Osterreich und die pipstliche Kurie. Alle im Okzident
interessierten Kreise arbeiteten, um ihre Ziele zu erreichen,
hauptsichlich mit der Iiilfe der serbischen kirchlichen Ober-
hiaupter und insbesondere mit Hiilfe der sogenannten ,Uskoken*

) Dudi¢, Geschichte der serbischen Kirche, 1894, S. 191 und 192
%) 7. B. Stanojevi¢, Geschichte der Serben, 1910, S. 206.

8) Raji¢, III, S. 209,

) Stanojevi¢, Geschichte der Serben, 1910, S. 211,



— 360 —

(Uberliufer). Die ganze Arbeit fithrte zu einem Aufstand in
Banat (nordlich von Belgrad) unter der Fithrung des Bischofs
von Vrschatz, und an der Spitze des Aufstandes in der Um-
gebung von Ipek stand der Patriarch Johann selbst (1594). Das
Resultat aber war, dass der tiirkische Feldherr Sinan-Pascha
die heiligen Gebeine des grossten serbischen Heiligen, Savas
(+ 1234), ausgraben und auf dem Wratschar bei Belgrad ver-
brennen liess. Sogar der weitere Bestand des Patriarchats wiire
in Frage gestellt worden, wenn sich der Patriarch Johann nicht
verniinftig verhalten hitte, indem er alle Beziehungen zum
Westen abbrach.

Nach dieser lebhaften Agitation, die nur einen Misserfolg
hatte, entstand eine Lethargie im Leben des ganzen serbischen
Volkes. Im Westen wurden damals die Religionskriege gefihrt
und niemand dachte an ein Unternehmen im Orient. Nur Oster-
reich sah ein, dass die Kriege gegen die Tiirkei nicht beendigt
waren, sah, dass die besten Verteidiger seiner lIixistenz die
Serben waren, es hetzte sie fortwiihrend mit verlockenden Ver-
sprechungen. Schon im Jahre 1682 brach der Krieg zwischen
Osterreich und der Tirkei aus, der dann mit Unterbrechungen
die erste Hilfte des XVIII. Jahrhunderts hindurch dauerte. Ich
werde aber nur soviel Riicksicht auf diese Kampfe nehmen,
als sie auf das kirchliche Leben einwirkten. Diese Kriege haben
das serbische Volk viel Blut und Gut gekostet. Das ganze Land
bis siidlich von Uskiib wurde Kriegsschaaplatz. Zwei Ubersied-
lungen von Serben nach Osterreich, an deren Spitze zwei Pa-
triarchen standen, kamen vor. Die serbische Kirche wurde zu-
nichst im Jahre 1690 in zwei Teile geteilt, zuletzt wurde das
Patriarchat von Ipek aufgehoben (1766).

Nach dem Misserfolg des Jahres 1592 war es schwer, die
Serben zu einem Krieg zu begeistern, um so schwerer, weil in
dieser Zeit die Tirken Wien zu erobern drohten und der tir-
kische Heerfithrer Kara-Mustafa ganz Osterreich erobern zu
konnen glaubte. Aber das Kriegsglick wandte sich von den
Tirken ab, zwischen Osterreich und der Republik Venedig
wurde die heilige Allianz geschlossen, die Osterreicher bemiihten
sich wieder, den serbischen Patriarchen als die einflussreichste
Person fiir sich zu gewinnen. Mit dem Erfolg Osterreichs wuchs
auch die Girung im serbischen Volke, und die ,Heiduken®
(Rebellen) gerieten in Bewegung. Die Begeisterung erlosch infolge



— 361 —

der romisch-katholischen Propaganda. Patriarch Arsenius III.
stand in Verbindung mit der Republik Venedig, aber um sich
der romisch-katholischen Propaganda zu erwehren, wandte er
sich auch an Russland und liess sich nicht als Mittel Oster-
reichs brauchen. Fiir seine Zwecke fand Osterreich einen Nach-
kommen der ehemaligen serbischen Herrscherfamilie, Djurad)
Brankovi¢, der 1711 in dsterreichischer Gefangenschaft starb.
Weil Osterreich im Jahre 1688 von Ludwig XIV. angegriffen
wurde, wurde der Krieg verlingert und den serbischen Auf-
stiindischen fiel die Aufgabe zu, Osterreich gegen die Tiirken
zu verteidigen. Erst als im Jahre 1689 General Pikolomini mit
den serbischen Aufstiindischen Kosovo, Kacanik und Skoplje
(Uskiib) eroberte, trat der Patriarch Arsenius IIl. mit ihm in
Verbindung. Mit dem Patriarchen schlossen sich alle Serben
den osterreichischen Truppen an und drangen siegreich bis
Veles (Kopriilit) vor. Dieser Erfolg aber war trigerisch, denn
schon im Januar des folgenden Jahres mussten sich die Oster-
reicher zuriickziehen und die eroberten Gebiete aufgeben. Der
Patriarch und die iibrigen serbischen Hiupter waren in Ver-
legenheit und zuletzt entschlossen sie sich, nach Osterreich zn
fliechen. Der Patriarch, viele Bischofe, Pfarrer und Ménche mit
allen Kostbarkeiten des Patriarchats, serbische Héaupter, Miin-
ner, Frauen und Kinder, 40,000 Familien flohen tiber die Sava
und Donau, um bessere Zeiten zur Heimkehr abzuwarten.

Der Patriarch Arsenius ITI. glaubte, er habe nur seine Resi-
denz von Ipek nach Osterreich verlegt und die kirchliche Ein-
heit konne sich erhalten, bis seine Riickkehr méglich sei. Am
21. August 1690 erschien ein Dekret des Kaisers Leopold, nach
welchem die Serbe.n viele Privilegien bekommen sollten. Den
Serben wurde in Osterreich eine autonome serbische Kirche,
an deren Spitze der Patriarch Arsenius stand, zuerkannt. Auf
diese Weise wurden vom Ipekpatriarchat alle Bistiimer ge-
trennt, die zu den von Osterreich besetzten Gebieten gehorten ;
es blldete sich das gegenwiirtige sogenannte ,Patriarchat® von
Karlovie.

Diese Zeit war fiir die geldgierigen Ziele des Patriarchen
von Konstantinopel sehr giinstig. Er war bereit, das Ipek-
patriarchat aufzuheben, und gab dem Sultan Erklirungen in
diesem Sinn, wurde aber nur so weit befriedigt, als auf den
serbischen Patriarchatsstuhl ein Grieche, Kalinikus 1. (1696 bis

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 4, 1917, 20



— 362 —

1710), kam. Der Bestand des Patriarchats war verlingert. So
entstanden aus einer kirchlichen Organisation zwei. In Wien
arbeitete man systematisch daran, beide Teile getrennt zu er-
halten, und in Konstantinopel, einen Teil fiir sich zu gewinnen.

In den Jahren 1716—1718 fithrten die Osterreicher wieder
Krieg gegen die Tiirkei, der mit dem Frieden von Pozarevaz
endete, nach welchem gliicklicherweise die Osterreicher Nord-
serbien bis zum Westmoravatal behielten. Aber im Kriege von
1737—1739 wiederholte sich dieselbe Geschichte wie in den
Jahren von 1688—1693. In diesem Kriege hatten die Oster-
reicher am Anfang FErfolg, eroberten sogar Nisch und viele an-
dere Orte und riefen die serbische Bevolkerung auf, sich ihnen
anzuschliessen. Der Patriarch von Ipek, Arsenius IV. Jovanovic¢-
Schakabenta, hatte dasselbe Schicksal wie sein Vorgiinger Ar-
senius III. im Jahre 1690. Als die Osterreicher nach Siiden
vorriickten, schloss er sich mit der ganzen Beviélkerung den
,Befreiern an. Als sie aber von den Tirken geschlagen waren
und die Liénder siidlich der Sava und der Donau verlassen
mussten, musste auch er seine Residenz verlassen und nach
dem Beispiel Arsenius III. mit der Bevilkerung nach Osterreich
fliehen. Er war viel ungliicklicher, weil eine tiirkische Militéir-
abteilung die serbischen Fliichtlinge bei Valjevo erreichte und
alle, die nicht fliehen konnten, totete.

Nach der Flucht des Patriarchen Arsenius IV. hing der
weitere Bestand des Ipekpatriarchats an einem diinnen Faden.
Die Fanarioten bemiihten sich unermiidlich, dem Sultan zu be-
weisen, dass sie — die Griechen — die treusten Diener des
Sultans seien. Das Patriarchat von Konstantinopel steckte in
grossen Schulden, und der grosse Dragoman der Pforte, Jovan
Ipsilanti, entwickelte seine panhellenistische Idee, durch die
Religion alle Balkanviélker za hellenisieren. Er schlug dem
tiirkischen Sultan vor, das Patriarchat von Ipek und das Archi-
episkopat von Ohrida dem Patriarchat von Konstantinopel unter-
zuordnen ). Die erste Pflicht des Patriarchen wire in diesem
Fall gewesen, alle Bischofe serbischer Nationalitiit abzusetzen
und an ihre Stelle Griechen zu wéhlen. Trotz dieser grossen
griechischen Agitation wurden beide — das Ipekpatriarchat
und Archiepiskopat von Ohrida — nicht aufgehoben. Die Fa-

) N. Ruzi¢i¢, Uber die Verhiiltnisse zwischen der serbischen Kirche
und der konstantinischen Patriarchen, S. 105.



— 363 —

narioten aber hatten doch den Erfolg, dass auf den Patriarchats-
stuhl wiederum ein Grieche kam, Janidije III., der von Konstan-
tinopel nach Ipek geschickt wurde. Alle verwaisten Bistiimer
wurden mit Griechen besetzt. Unter den Nachfolgern Janidias
waren nur drei Serben, die andern waren Griechen. Das ser-
bische religiose Leben verfiel der Lethargie und die Tage des
serbischen Patriarchats waren gezihlt. Im Jahre 1764 wurde
Samuilo I. zum Patriarchen von Konstantinopel ernannt, ein
sehr kluger und entschlossener Mann. Er reorganisierte die
griechische Kirche, wodurch er eine einflussreiche Persinlich-
keit wurde. Um die grossen Schulden des Patriarchats zu tilgen,
von welchen er oOfters sagte, dass sie schwerer seien als die
dgyptischen Pyramiden?), wurden nach seinem Vorschlag durch
einen Ferman des Sultans vom 13. September 1766 das Patriar-
chat von Ipek und das Archiepiskopat von Ohrida aufgehoben
und dem Patriarchen von Konstantinopel untergeordnet. Alle
Bischofe serbischer Nationalitiit wurden abgesetzt und durch
Griechen ersetzt. Samuel I. hatte sich verpflichtet, fiir diesen
Akt dem Sultan jibrlich 63,000 Groschen zu bezahlen.

Wie gesagt, mit der Erneuerung des Patriarchats von Ipek
hatte ein neues Leben im serbischen Volke begonnen. Das Pa-
triarchat vereinigte in sich mit kleinen Ausnahmen das ganze
serbische Volk und die Namen ,Serbien“ und ,Serbe“ fassten
in sich alle Provinzialnamen von Budim bis zur Adria und vom
Rhodopegebirge bis Triest. Die serbischen Patriarchen und Bi-
schofe organisierten und grindeten neue Bistiimer und taten
alles, was dem Volke die Sklaverei erleichtern konnte. Sie
teilten Schmerzen und Kummer mit ihrem unterdriickten Volke
und schiitzten es vor den Verfolgungen der grausamen Tiirken
und der wilden Arnauten®). In dieser Zeit wurden viele Schulen,
Kirchen und Kloster erneuert und Buchdruckereien in Skutari,
Mileschevo und anderswo eingerichtet. Das neue geistige Leben
und der Volksaufschwung machte sich bald bemerkbar, und
der Fortschritt der Serben erreichte eine erfreuliche Stufe. Die
grosse Hoffnung auf Befreiung und Vereinigung, auf eine bes-
sere Zukunft erfilllte das ganze Leben des gequiilten Volkes.
Die Volkspoesie, in welcher die Hoffnungen des Volkes ausge-

1) Schwabi¢, Geschichte der christlichen Kirche, S. 170.
%) «Internationale Kirchliche Zeitschrift », 1913, S. 45.



e 96 -

driickt sind, welche einen Gaethe begeisterte, entwickelte sich
besonders und verbreitete sich in allen serbischen Léndern.
Die Volkssitten und die Volkspoesie waren im ganzen Ipek-
patriarchat und im Archiepiskopat von Ohrida gleich verbreitet.
Noch heute besingt man Kraljevi¢ Marko und feiert man ,Slava*“
als Familienpatron in den obengenannten Liindern {iberall in
gleicher Weise. Bei der Aufhebung des Ipekpatriarchats setzte
die tiirkische Regierung Griechen als Bischofe ein. Die besten
serbischen Priester wurden von den Tiirken und Griechen ver-
folgt, die Zahl der Volksfithrer und der Kirchen und Schulen
ging zuriick. Die Aussichten des serbischen Volkes auf eine
glinzende Zukunft waren wiederum vernichtet.

J. A. ILITSCH.




	Das erneuerte Patriarchat von Ipek : 1557-1766

