
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 4

Artikel: Historisches über die Entwicklung des Volksgesangs in der Kirche :
Arbeit für die Pastoralkonferenz vom 12. Juli 1871

Autor: Thürlings, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 341

Historisches über die Entwicklung des Volksgesangs

in der Kirche.

Arbeit für die Pastoralkonferenz vom 12. Juli 1871

Adolf Thürlings.

Vorbemerkung.
Als Professor Dr. Adolf Thürlings am 17. November 1906

als neuerwählter Rektor der Universität Bern seine Rektoratsrede

hielt, sprach er, „obwohl es dem Theologen in einer Zeit,
wo die wichtigsten theologischen, kirchlichen, religiösen
Probleme die christliche Welt bis in ihre Tiefen aufwühlen, auch
sonst wahrlich nicht an Stoff fehlt", über ein kirchenmusikalisches
Thema: „Wie entstehen Kirchengesänge?" — ein Thema, das
ihn jahrzehntelang beschäftigt hat und schliesslich zu abschliessender

Darstellung drängte. Thürlings ist bekanntlich kein
Vielschreiber gewesen; wir möchten es viel eher beklagen, dass

wir eigentlich so herzlich wenig von ihm gedruckt besitzen.
Was er aber veröffentlicht hat, das trägt den Stempel
vollkommener Fertigkeit, einer bis ins kleinste ausgefeilten Arbeit
an sich, ist die Frucht langjähriger, gründlicher und gewissenhafter

Forschung und legt von einem feinsinnigen und
hochgesinnten Geiste Zeugnis ab. Das gilt ganz besonders auch von
der eben erwähnten Rektoratsrede, die in wunderbar klarer,
feiner und tiefgründiger Weise über die Entstehung der Kirchengesänge

Aufschluss gibt. Wie lange vorher schon Thürlings
diesem Gegenstand seine Aufmerksamkeit geschenkt hatte, ergibt
die Tatsache, dass er schon im Jahre 1871, als er noch Vikar
in Heinsberg war, in einer Pastoralkonferenz vom 12. Juli einen

Vortrag „Historisches über die Entwicklung des Volksgesangs
in der Kirche" gehalten hat.



— 342 -
In seinen eigenen „Kleinen Erinnerungen aus grosser Zeit",

die Thürlings anlässlich des 9. internationalen Altkatholikenkongresses

in Köln im Jahre 1913 im „Romfreien Katholik"
(Jahrgang 1913, Nr. 37, 38 und 39) veröffentlicht hat, erwähnt
er selber diesen Vortrag als seine erste Arbeit auf dem liturgisch-
kirchenmusikalischen Gebiet, dem er dann bis zu seinem Tode
seine beste Kraft gewidmet und auf dem er auch seine wichtigste
und wertvollste Lebensaufgabe geleistet hat. Er bezeichnet zwar
dort den Titel dieses Vortrags: „Über die Entstehung der
liturgischen Messgesänge" ; doch dürfte diese Verschiedenheit
wohl daher rühren, dass er jene Erinnerungen frei aus dem
Gedächtnis niederschrieb. Dass dieser Vortrag zweifellos mit
demjenigen „Historisches über diej Entwicklung des Volksgesangs

in der Kirche" identisch ist, ergibt sich nicht bloss daraus,
dass diese Arbeit die Jahreszahl 1871, die Thürlings in seinen

„Erinnerungen" selbst auch nennt, trägt, sondern auch aus dem,
was Thürlings über die Wirkung seines Referates zu sagen
weiss: „Sie (die Arbeit) wurde, obwohl nach meiner Meinung
harmlos, unter Anerkennung der Leistung mit etwas sauer-
süssen Mienen entgegengenommen." Dass das geschah, versteht
der, der die Arbeit „Historisches über die Entwicklung des

Volksgesangs in der Kirche" liest und da den Verfasser von
dem ursprünglichen Recht des Volkes auf aktive Beteiligung
an der kirchlichen Liturgie, das bekanntlich in der römischen
Kirche immer mehr verkürzt worden ist, reden und über das
moderne katholische Kirchenlied das Urteil fällen hört: es trage
„alle die Merkmale eines bedeutenden Verfalles an der Stirne".
Es ist uns eine Freude, diese Arbeit nun aus dem Nachlass
des verstorbenen Gelehrten hier in unserer Zeitschrift, deren
hervorragender Leiter Professor Thürlings in den ersten Jahren
ihrer neuen Folge gewesen ist, in dankbarer Pietät veröffentlichen

zu können.
Eine Bemerkung möge ihr noch vorangeschickt werden.

Dem jungen Liturgiker ist es in seinem Vortrag vom Jahre 1871

offenbar um ein Doppeltes zu tun gewesen: einmal um den
Hinweis darauf, dass der Volksgesang in der Kirche ursprünglich

einen integrierenden Teil der Liturgie selbst bildete, da
ja nach der altchristlichen Auffassung Trager der heiligen
Handlung nicht etwa der Priester, sondern die ganze Gemeinde
ist, als deren Organ der Priester seines Amtes waltet, und ferner



— 343 —

um den Hinweis darauf, dass eine Reform des Kirchenliedes,
das sowohl textlich wie insbesondere musikalisch einer seichten
Oberflächlichkeit verfallen war, dringend not tue. Nicht lange —
und der junge Liturgiker, der sich da zum erstenmal zum Wort
meldete, wurde dazu berufen, dem Volksgesang in der Kirche
wieder zu seinem vollen Rechte zu verhelfen und an der Reform
des Kirchengesangs in ganz hervorragender Weise und erfolgreich

mitzuarbeiten. In der altkatholischen Kirchengemeinschaft,
der er sich aus voller Überzeugung anschloss, um in ihr dem
alten Katholizismus weiter dienen zu können, wurde er der
führende Mann auf dem liturgisch-kirchenmusikalischen Gebiet.
Sowohl für die deutsche wie für die schweizerische Kirche
schuf er die für die kirchlichen Gottesdienstfeiern so überaus
wichtigen und wertvollen Altar-, Gesang- und Orgelbücher,
und in diesen hat er das altchristliche Prinzip, dass die Liturgie
nicht Priestersache, sondern Sache der ganzen Gemeinde ist,
wieder zu Ehren gebracht und der Gemeinde wieder ihre alten
Rechte zurückgegeben, dann aber auch durch eine strenge
Auswahl wahrhaft gediegenen Liederstoffes dafür gesorgt, dass

es wirklich zu einer Ausscheidung der von ihm schon 1871

beanstandeten, an dem „Mangel an religiöser Tiefe" leidenden
Kirchenlieder kam und den Gläubigen ein religiös wie musikalisch
wertvolles Gesangbuch in die Hände gegeben wurde. Wenn
heute der Volksgesang, der Gemeindegesang in den altkatholischen

Kirchen deutscher Zunge so eingebürgert ist, dass er
ihnen nicht mehr entrissen werden kann, ohne sie innerlich
aufs schwerste zu schädigen, so ist das in der LIauptsache das

Verdienst Professor Dr. Adolf Thürlings'. Schliesslich dürfen
wir aber auch nicht vergessen, auch daran noch zu erinnern,
dass es sich dieser hochverdiente Mann, dessen ganze Bedeutung
für den Altkatholizismus je länger desto leuchtender hervortreten
wird, bei seiner Reform des Kirchengesangs nicht bloss angelegen

sein liess, altes Gute zu erhalten und Schlechtes aus dem

Heiligtum, wohin es nicht gehörte, auszuweisen, sondern dass

er auch, nach dem Grundsatz „Schlechtes durch Gutes ersetzen"
handelnd, dank seiner Begabung selbst neues wertvolles
kirchenmusikalisches Gut schuf. Es sind das die im schweizerischen
christkatholischen Gesangbuch als Nummern 148, 159, 164, 201

und 213 stehenden Liedperlen: „Jesus lebt, mit ihm auch ich",
„Komm hcil'ger Geist auf uns herab", „Gott ist mein Flirt",



— 344 —

„Schwing dich auf zu deinem Gott" und „Wir schwören heut'
aufs neue", sowie der kurze Off'ertoriumssatz in der Liturgie
der Seelenmesse „Leben wir, so leben wir dem Herrn", die
nun zum eisernen Bestand des Liederschatzes der altkatholischen
Gemeinden gehören und mit diesen fortleben werden von
Generation zu Generation, Tausenden zu religiöser Erbauung.

W. Heim.

1. Der Volksgesang in der ältesten christlichen Kirche.

Man kann darüber streiten, aus welcher Quelle die älteste
christliche Kirche ihre erhabenen Lobgesänge geschöpft habe,
welche sie in ihren gottesdienstlichen Versammlungen, wie uns
allerorten bezeugt wird, stets als ein wichtiges Mittel zur
Hebung der religiösen Erbauung der Gläubigen betrachtete.
Sicher ist es, class von Anfang an das Volk, cl. h. die ganze
Gemeinde an allen, oder doch den meisten Gesängen, sich aktiv
beteiligte. War ja doch der Llauptgottesdienst, und insbesondere
die Darbringung des eucharistischen Opfers im vollen Sinne
des Wortes eine Asixovgyi'a (Xstxog zum Volke gehörig), ein

Volksgottesdienst, für das Volk und vom Volke gefeiert („Orate,
fratres, ut meum ac vestrum sacrificium ."). Als Volksgesang

im strengen Sinne tritt uns in der ältesten Kirche das

vom Priester vorgesungene und von der Gemeinde beantwortete
„Kyrie eleison" entgegen, dessen bei den ältesten liturgischen
Schriftstellern unter dem Namen Attxania, Litania, Erwähnung
getan wird. Diese Bezeichnung, Litanie Volksgesang, beweist
die Art des Gebrauches dieses Gesanges. Den Schluss der Litanie
bildete die sogen.grössere Doxologie, das „Gloria in excelsis",
welches viel älter ist als gewöhnlieh angenommen wird. Auch
dies ist seiner Natur nach Wechselgesang, bei dem wir wohl
voraussetzen dürfen, dass er mit Ausnahme der Intonation von
dem in zwei Hälften geteilten Volke nach Art der Psalmen

gesungen worden ist. Dasselbe lässt sich mit noch grösserer
Sicherheit vom Glaubensbekenntnis behaupten, welches aber
in der ältesten Zeit vielleicht bloss rezitierend vor dem Opfer
gesprochen wurde. Den andern wesentlichen Faktor des
kirchlichen Gemeindegcsanges in der ältesten Zeit bilden die Psalmen.
Die allgemeine Annahme geht dahin, dass die Christengemeinden
diese mit ihren kurzen Melodiefiguren aus der Synagoge über-



— 345 —

kommen haben; der heutige Synagogengesang bietet freilich
für diese Behauptung keinen Anhalt. Jedenfalls sind die Psalmen
als Wechselgesänge von der Gemeinde, die sich in zwei Chöre

verteilte, gesungen worden, stets in Verbindung mit einem

kurzen, auch die Melodie des Psalmes vervollständigenden
Eingangs- und Schlussgesang, welcher seinem Inhalt nach die

Beziehung des betreffenden Psalmes zur jedesmaligen Festfeier
oder zu den zurzeit zur Lesung kommenden evangelischen oder
anderen biblischen Abschnitten ausprägte. Dieses musikalische
und liturgische Ganze, nicht bloss der einleitende und be-

schliessende Gesang, wurde treffend nach der Art seiner
Verwendung 'AvTifpeavrj, Gegen-, Wechselgesang genannt. Mit
feierlicherem Melodieschritte wurden die cantica B. M. V., Zachariae
und Simeonis ausgestattet; am feierlichsten aber ertönte der
Psalm, welcher beim eucharistischen Opfer, nach der Confessio
und vor der Litanie gesungen wurde, wahrscheinlich auch eine
Perle aus uralter Zeit. Es ist hiervon in der jetzigen Zeit nur
noch ein Vers nebst der kleinern Doxologie — Gloria Patri
und dem dazugehörigen Gesangssatze unter dem Namen Introitus
übrig geblieben.

Die genannten Gesänge, das Kyrie, Gloria (und wohl auch
das Sanctus und Agnus Dei) und später das Credo, sowiedie
Psalmen blieben im grossen und ganzen Eigentum des Volkes, bis
die Veränderung der Sprachidiome allmählich eine Beibehaltung
des liturgischen Volksgesanges in der alten, nicht mehr
verstandenen Sprache unmöglich machte. Die Psalmen namentlich
waren dem Volke in der altgewohnten Form so ans Herz
gewachsen, dass die Übersetzung derselben vom hl. Hieronymus
nirgendwo Eingang finden konnte, sondern nur zwei verschiedene,

von ihm vorgenommene Säuberungen der alten Psalmen

von vielen Fehlern sich allmählich Bahn brachen, von welchen
wieder die jüngere — Psalterium Gallicanum — die ältere —
Ps. Romanum — verdrängte, so dass sie jetzt nur noch in der
basilica Vaticana im Gebrauch ist (Reusch, Einl. ins a. T. § 74,

2, 3). Dass der Psalmengesang vor allem bei den an den
verschiedenen Tag- und Nachtzeiten verrichteten öffentlichen
(liturgischen) Andachten seine Verwendung fand, bedarf nur kurzer
Erwähnung. Auch an dem nächtlichen Psalmengesang beteiligte
sich das Volk bis in späte Jahrhunderte hinein, und es wurde,
ehe die bloss für die Geistlichkeit bestimmten Lesungen
begannen, mit einem kurzen Segnungsgrusse (Absolutio) entlassen.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Uoft 4, 1917. 24



— 346 —

2. Die ambrosianische Periode.

Bei der grösseren Ausdehnung der christlichen Kirche und
ihrer äusserlich glänzenden Stellung seit Konstantin begann
das Bedürfnis sichtbar zu werden, auch im Gesänge aus der
bescheidenen Einfachheit des alten Volksgesanges herauszutreten
und einem entwickelteren Kunstgesange Raum zu gönnen. Zur
Schöpfung einer neuen Gesangsweise neben der alten schuf
man daher Singschulen, aus welchen die das Volk vertretenden
Sängerchöre in der Kirche entstanden, während man in theoretischer

Hinsicht Anknüpfungspunkte mit der alten griechischen
LIarmonielehre suchte. Der Mittelpunkt dieser neuen
Kunstrichtung, welche zwischen die alten, volkstümlichen Melodien
besondere, von einem eigens dazu eingeschulten Chore
vorzutragende „Choräle" schob, ist der hl. Ambrosius. Seine liturgischen

und musikalischen Anordnungen fanden in der
abendländischen Kirche allseitige Annahme. Das Graduale, ein voider

Lesung aus dem Evangelium an den Stufen des Evange-
lien-Ambo gesungener Psalmvcrs ist wesentlich Chor- oder
Choralgesang und wahrscheinlich ambrosianisch. Der hl.
Ambrosius und seine Zeit haben aber auch für den Volksgesang*
bedeutend gewirkt. Denn wenn es feststeht, dass die edelsten
und schönsten Hymnen der christlichen Kirche ihrem Texte
nach den hl. Ambrosius, oder wenigstens irgend einen Dichter
der vorgregorianischen Periode zum Verfasser haben, so dürfen
wir gewiss annehmen, dass die mit diesen Dichtwerken so

unzertrennlich verknüpfte einzige Melodie, welche das Altertum
von jedem derselben kannte, gleichzeitig mit dem Texte
entstanden ist. Wenn auch die später eingetretene Sprachveränderung

dem Volke manche dieser kostbaren, ihrem geistigen
Gehalt nach sehr tiefsinnigen Lobgesänge geraubt hat, so ist doch
die poetische, wie auch die musikalische Form derselben so

eminent volkstümlich, class einzelne derselben dem Volke durch
alle Schwierigkeiten der Zeitläufe verblieben sind, andere aber,
deren Zahl sehr gross ist, durch spätere Übersetzungen ihrer
Texte in lebende Sprachen, vornehmlich ins Deutsche, wieder in
den Schatz des Volkes zurückgekehrt sind, wo sie als nunmehr
unveräusserliches Eigentum, als Kernlieder des kirchlichen
Volksgesanges glänzen. Das einfache trochäische oder jambische
Versmass mit kurzen Versen und Strophen, welches auch den
Melodieabschnitten eine dem Volke verständliche Kürze gibt,



— 347 —

ist ja vor allen andern geeignet, ins Volk überzugehen, wenn
auch nicht zu leugnen ist, dass der zweite, bei grösseren Stücken
unersetzliche Faktor der Volkstümlichkeit eines Gesanges, nämlich

die regelmässig, taktartig wiederkehrende Arsis und Thesis,
Hebung und Senkung, in den Melodien der Hymnen noch weniger
zur Ausprägung kommt, so dass das Volk in unsern Tagen sich
solche Melodien meist nach seinem Geschmacke zurechtgelegt hat.

Es verdient noch bemerkt zu werden, dass die Hymnen
erst im spätesten Mittelalter in das offizielle kirchliche Gebet
eingeführt worden sind, dass sie sich also bis dahin durch
Privatausübung, anfangs im Volke, später in den Klöstern und Stiften
erhalten haben. — Der erste, den Namen des Ambrosius tragende
psalmartigc Lobgesang Te Deum laudainus ist nicht von ihm,
sondern ist morgenländischen Ursprungs und reicht bis in die
Urzeit des Christentums hinein. In der morgenländischen Kirche
darf übrigens der hl. Basilius ein ähnliches Verdienst um den

Gesang für sich in Anspruch nehmen wie der hl. Ambrosius
im Abendlande. Schon vor ihm aber gab es Llymnen, deren
Form der ambrosianischen sich nähert. Schlosser teilt
verschiedene derselben mit. Die Hymnen des hl. Bischofs Synésius
atmen eine Tiefe der Empfindung sowohl als der metaphysischen
Anschauung, die uns für den Verfasser, sowie für das Volk,
dem sie gewidmet w*aren, Bewunderung abnötigt. In einem
Llymnus auf Gott den Vater stehen die fast unübersetzbaren
Worte: Hgoavovaa rov Koafiov (>i£a, „vorsubstantiell-unsubstanz-
liche Wurzel des Gedankens des Kosmos" und dh'aig lujDsyxiog,
xò ngooi'awv ov, „unaussprechbare Zeugerkraft, das allem Sein
vorausseiende Sein". Auch die syrischen Llymnen des hl. Ephräm
haben eine der ambrosianischen ganz ähnliche Form.

3. Die gregorianische Periode.

Indem wir die eminenten Verdienste des grossen Papstes
Gregor um die Feststellung und Redaktion des Choralgesanges,
um die Fortbildung der musikalischen Theorie und um die
kirchenmusikalische Praxis als ausserhalb unscresThemas liegend
übergehen, verweilen wir nur einen Augenblick bei dem damaligen

Verhältnis zum Volksgesang. Es wäre weit fehlgegriffen,
wollten wir behaupten, dass schon damals jener von diesem

verdrängt wTorden wäre. Vom Allcluja steht es fest, dass es bis
ins neunte Jahrhundert hinein vom Volke mitgesungen wurde ;



— 348 —

bei den ständigen Messgesängen müssen wir aus innern Gründen
wenigstens für die Zeit Gregors ein Gleiches annehmen. Jedoch
aus den gewaltigen Anstrengungen Gregors des Grossen, sowie
auch des Papstes Vitalian (f 669) *) für die schulgerechte
Ausbildung von Sängerchören dürfen wir schliessen, dass der
Volksgesang schon damals nachgelassen habe und seinem Verfall
entgegengegangen sei. Karl der Grosse bemühte sich bekanntlich
sehr für die Einführung des mehr kunstmässigen römisch-gregorianischen

Chorgesanges; vielleicht sind die von ihm aus Rom

hergeholten Cantus Vitaliani schon mehrstimmig gewesen
(Aachener Psalmen?). Aus dem 9. Jahrhundert existieren schon
Verbote für das Volk, lang und kunstreich ausgesponnene
Allelujas mitzusingen. Für die Beteiligung der Gemeinde an
den übrigen liturgischen Gesängen war zu jener Zeit
wahrscheinlich schon der notwendige Boden einer vom Volke
verstandenen Sprache kaum irgendwo mehr vorhanden, und so
verläuft denn die spätere Zeit der gregorianischen Periode in den

beiden fast oppositionell nebeneinander bestehenden Richtungen
des Chorgesanges der ambrosianischen, die bis ins 15. Jahrhundert
hinein noch in Italien bestand, und mit welcher der nieder-
rheinische Choral vielleicht verwandt ist, und der gregorianischen
oder römischen, welche durch die Zeitverhältnisse fast unvermerkt

eine beinahe unbegrenzte Alleinherrschaft bekam. Diese
Zeit nun, besonders vom 10. bis 12. Jahrhundert muss uns
besonders beschäftigen. Die Kirchenmusik hatte sich in die Klöster
und Stifter zurückgezogen ; sie war Alleingut der Geistlichkeit
geworden, und diese hat im edlen Wetteifer die herrlichsten
Blüten tiefreligiöser Musik hervorgebracht, von denen ein
namhafter Teil eine reiche Quelle für den wiedererstandenen
Volksgesang späterer Jahrhunderte werden sollte. Die LIauptstätte
der damaligen Gesangskultur und wohl der Kunstpflege
überhaupt waren die Klöster Metz und St. Gallen, die ohne alle
Rivalität sich gegenseitig in den erhabensten Tonschüpfungen
überboten. Der offizielle Choralgesang hat besonders einen
Zuwachs erhalten durch die unerschöpflichen Produktionen des

Mönchs Tuotilo von St. Gallen (f 915), der auch als Bildschnitzer
Maler, Baumeister, Vergolder berühmt geworden ist. Von ihm
ist das altbekannte (nur für den Chor geeignete) Kyrie Omni-

') Laut Langen, „Geschichte der römischen Kirche", II, 539, war Vitalian
Inhaber des päpstlichen Stuhles vom 30. Juli G57 bis 27. Januar 672. W. H.



— 349 —

potens, welches im römischen Ritus an den duplicibus, im
kölnischen an Apostelfestcn bis heute im Gebrauch ist. Auch
Bruno Graf Egisheim, später Papst Leo IX., war tüchtig als

Komponist. Das Gloria in summis (wahrscheinlich auch das

dazugehörige Kyrie) ist sein Werk. — Für den Volksgesang
sind zwar nur durch indirekte Einwirkung wichtiger geworden
die Dichter und Komponisten der Sequenzen und der Prosen.
Prosa nannte man die in ungebundener Rede dem langen Schluss-

jubilus des Alleluja unterlegten Texte, welche später freilich
keine Prosa mehr waren, sondern in Wort und Melodie
regelmässige Hebung und Senkung bekamen, wodurch bei strengstem
Festhalten des gregorianischen Charakters ebenso würdige als
volkstümliche Gesänge entstanden, welche geeignet waren, dem
wiedererwachenden Sinn des Volkes für Teilnahme am Gesänge
in der Kirche eine unverfälschte Unterlage zu geben. Hier sind
Notker Balbulus von St. Gallen, sowie Wipo,IIofkaplan Konrads II.
und Freund des hl. Leo IX., als Künstler ersten Ranges zu nennen.
Die Sequenzen Notkers sind sehr zahlreich; von Wipo besitzen

wir eine der schönsten, das Victimae paschalis. Es lässt sich

nun wohl nicht leugnen, dass die meisten Sequenzen in der

Form, wie sie geschrieben worden sind, vom Volke nicht adoptiert

werden konnten, schon ihres bedeutenden Tonumfanges
wegen, den der Volksgesang nicht verträgt. Aber der rhythmische
und melodische Charakter der alten Sequenzen wirkt sichtlich
noch in den Produktionen der nächstfolgenden Periode, bei
denen das Volk wieder mehr in den Vordergrund tritt.

4. Die nachgregorianische Periode bis zur 2. Hälfte
des 15. Jahrhunderts.

Die Sequenzendichter sind die letzten produktiven Pfleger
des einstimmigen kirchlichen Gesanges. Nach ihnen zerfällt die
Schöpfungskraft nach dieser Richtung hin gänzlich. Es erübrigt
der folgenden Periode nur, das Vorhandene zu sichten und
schriftlich zu fixieren; und so ist es in der Tat geschehen:
durch die Verdienste Guidos von Arezzo und anderer haben

wir unsere heutige Notenschrift erhalten, welcher wir es zu
verdanken haben, dass die herrlichen gregorianischen
Chorgesänge bis auf unsere Zeit in verhältnismässig authentischer
Form gelangt sind. Im 15. und 16. Jahrhundert vermochte so



— 350 —

auch der mehrstimmige Kirchengesang an diese ehrwürdigen
Reliquien wieder anzuknüpfen.

Unterdessen aber flüchtete sich der Wohlklang der Melodie
in immer fortdauernder Neubildung unter eine andere Ägide.
Wir kommen in clic Zeit der Trovatori (Troubadours) und
Minstrels, der Minne- und Meistersinger hinein. Als fahrender
Dichter, Musikant und Komponist, sowie Sänger in einer Person,
durchzog der Troubadour sein heimatliches Land. Die Provence
ist die älteste Wohnstätte dieses Kulturzweiges; aber bald
weisen Italien, Spanien, Portugal und Frankreich die gleiche
Erscheinung auf. Meist sich treu anschliessend an die in der
Kirche vernommenen ernsten Sequenzenklänge, oft aber auch
den Weisen des Volkes lauschend, die eigenartig neben jenen
einhergehen und bereits eine grössere rhythmische Entfaltung
zeigen, besangen Llundcrte derselben Geistliches und Weltliches.
Aber auch die Klosterzelle blieb nicht unberührt von diesem
romantischen Treiben. Während im allgemeinen manches
Unedle sich hineinmischte, so erblicken wir doch als ganz vom
Geiste der Trovatori des 13. Jahrhunderts durchdrungen und
dabei durchaus volkstümlich die sehr edle Erscheinung der
Franziskanerdichter und ihrer Geistesverwandten, wie des
hl. Franziscus Assisius selbst, des Giacopone da Todi, Bonaventura

u. a. Derselbe Geist, der die Troubadours in den romanischen

Völkern hervorgerufen hatte, zeitigte in Deutschland
den Minnegesang, der sich nur der Charaktereigentümlichkeit
des deutschen Volkes gemäss tiefer, inniger und im ganzen
reiner gestaltete. Bekanntlich fand auch dieser sehr bald sein

Ende, indem er in die handwerkmässige, dürre Schablone des

Meistergesanges überging.

Neben diesen Erscheinungen, von denen es keine Brücke
bis zur neuern Musik hin gibt, die vielmehr melodisch und

rhythmisch als eine weltliche Nachblüte des gregorianischen'
Chorals gelten müssen, gewinnt nun, durch die grössere
Verbreitung der musikalischen Kunst in damaliger Zeit mächtig
gehoben, das eigentliche Volkslied Raum. Für das mit musikalischen

Eindrücken aus der Kirche und aus weltlichen Festlichkeiten

aller Art hinlänglich gesättigte Volk wurde es zum
Bedürfnis, sowie die Fähigkeit dazu vorhanden war, sich selbst
Lieder zu schaffen, die ihm vollständig entsprechend waren



— 351 —

und alle Bedingungen an sich trugen, schnelle Verbreitung zu
finden. Das Volk will kurze Strophen und Versabschnitte; es

duldet nicht den getragenen, mehr innerlichen Rhythmus des

Chorals, sondern misst die einzelnen Teile nach der Zeitdauer,
und dadurch entsteht der äusserlich aufgeprägte Takt eines
Liedes. Dieser Takt ist aber dem damaligen Volke nicht ein

ständiger, von Anfang bis zum Schluss gleicher, sondern wechselt
meist genau dem Text entsprechend, oft in jedem Verse, ja
sogar noch häufiger, so dass die ganze Melodie in der
ungezwungensten Weise den Text illustriert. Hält man nun hiermit
zusammen, dass die gregorianischen Kirchentonarten im grossen
und ganzen die melodische Grundlage zum Volksliede der
damaligen Zeit mitgclegt haben, so bekommen wir ungefähr ein
Bild von denjenigen Gesängen, die heute noch den Kern unserer
kirchlichen Lieder bilden. Die meisten unserer Melodien sind

ursprünglich weltlichen Liedern angehörige. Wie sind sie zu
kirchlichen geworden — Die Brücke dazu bildet das geistliche
Schauspiel, welches an sich reines Volksspicl ist. Anfangs ist
ihr gesanglicher Charakter noch fast ganz ritualgerecht ; denn

in den Passions- und besonders in den Osterspielen löst sich
kaum erst die dramatische Darstellung von der der kirchlichen
Zeremonie ab; bei letztcrem wurde das Victima und das Te Deum

gesungen. In dem Dialog aber herrscht der Sequenzenton vor,
und wie der derbe Humor der Zeit es nicht nur vertrug, sondern

verlangte, so mischten sich denn bald komische Szenen ein

(wie wenn Judas um die Silbcrlinge schachert, der Salbenkrämer
den Frauen seine Ware unter allerlei Scherzen anbietet). Wurde
hier gesungen, so war es das derbe, häufig genug hart an den

Gassenhauer grenzende Volkslied. Überhaupt arteten viele dieser

Spiele später aus; andere, wie das Eselsfest, waren in sich
missbräuchlich, und die Kirche eiferte lange vergebens dawider.
Das beste Mittel aber gegen das Überwuchern des Volksgeistes
in der Kirche war, dass man dem Volke einen für dasselbe

passenden und ebenso der Kirche und des Gottesdienstes

würdigen Ersatz bot, und diesen haben bei dem gleichzeitigen
Wiedererwachen des musikalischen und poetischen Geistes im
15. und 16. Jahrhundert zahlreiche Liedersammlungen mit

kirchlichen Texten ausreichend geleistet.



— 352 —

5. Die Blütezeit des deutschen Kirchenliedes und seine
Schicksale bis auf unsere Tage.

Das Vorurteil, als sei durch Luther der erste Anstoss zur
Entfaltung des deutschen Kirchenliedes gegeben worden, hat
die Wissenschaft längst fallen gelassen. Nach dem im früheren
Gesagten bedarf dasselbe gar keiner Widerlegung. Die Blütezeit

des Kirchenliedes beginnt im 15. Jahrhundert, gewinnt jedoch
im 16. neue Impulse. Wenige Lieder weisen sogar ein noch
weit höheres Alter auf. Als deutsche Kirchenlieder wurden
gesungen im 11. Jahrhundert die Sequenz Notkers: „Congaudent
angelorum chori", „Sieh' mit freuwend der Engeln Chor", und
die Sequenz Heinrich des Mönchs: „Ave praeclara maris stella",
„Ave viel lichter marissterne". Im 12. Jahrhundert wurde
gesungen : „Er ist gewaltik und stark, der zu wihenacht geboren
wart", „Krist sich zu marteren gab", „Christ ist erstanden",
„Nu bitten wir den hl. Geist", „In Gottes Namen faren wir".
Aus dem 14. Jahrhundert stammen: „In dulci jubilo, nun singet
und seid fro", „Puer natus in Bethlehem, ein Kind geboren zu
Bethlehem". Im 15. und 16. Jahrhundert aber haben wir eine
Reihe von geistlich-weltlichen und rein geistlichen
Gesangbüchern zu verzeichnen, welche dem ältesten Gesangbucho
Luthers, dem „Erfurter Enchiridion" 1524, vorangehen. Die besten
katholischen Gesangbücher sind aber die von Vehe 1537, Leisen-
tritt 1567 und Ulenbergs Psalter 1582. Übrigens ist in dieser
Zeit inhaltlich, sowie den Melodien nach kein wesentlicher Unterschied

zwischen diesen und den gleichzeitigen protestantischen
Gesangbüchern. Ein solcher trat erst in der 2. Hälfte des

17. Jahrhunderts, wo beide nach verschiedenen Seiten
auseinandergingen, ein, aber nicht eher, als bis sich die Kunstmusik
bei Katholiken und Protestanten derselben in doppelter Weise
bemächtigt hatte, in der Weise des alten (mehrstimmigen) Kirchenstils

bei Männern wie Orlandus Lassus und Johann Eccard,
und in freierer Bearbeitung, ganz frei mit Klavier- oder
Orgelbegleitung bei Friedrich von Spee und Angelus Silesius, strenger
und kirchlicher bei dem Protestanten Heinrich Schütz, einem
Schüler des grossen Venezianers Giovanni Gabrieli. Im 17.

Jahrhundert begannen unter den Protestanten die Versuche —
vielleicht, weil sie den Mangel einer strengen liturgischen Musik
fühlen mochten —, die reichgegliederte Rhythmik des
kirchlichen Volksliedes zu vereinfachen, und im Anfang des 18. Jahr-



— 353 —

hunderts haben alle ihre Gesangbücher bereits die steife, bei
einfacher Hebung und Senkung fast ohne alle
Quantitätsverschiedenheiten stehenbleibende rhythmische Strophenform adoptiert,

die uns heutzutage besonders abzustossen pflegt. Die
katholischen Gesangbücher gingen den entgegengesetzten Weg ;

es wurde mehr neu geschaffen, aber im Geiste der Zeit, nicht
der Würde des Gottesdienstes, bis wir in der von den Jesuiten
in Köln herausgegebenen „Tochter Sion" 1742 im allgemeinen
schon den arg verflachten Charakter der modernen und modernsten

(nur dem Worte nach) Kirchenlieder erblicken. Erst die
neueste Zeit hat die alten Schätze wieder hervorgeholt; aber
das Volk singt nur mehr einen kleinen Teil derselben. Viel des

Besten scheint für immer verloren, eben weil der Volkscharakter
wechselt und fortschreitet, und was noch gesungen wird, hat
selten die ursprüngliche Form; in vielen Liedern haben wir
uns der neuprotestantischen Weise angeschlossen.

Das moderne katholische Kirchenlied mit seiner
leichtgeschürzten Melodie und seiner Einteilung in acht Takte nach

Haydn-Mozartischer, aus der ins Äusserliche getriebenen
zweiteiligen Rhythmik entsprossenen Manier bleibt nur ein schwacher
Notbehelf in einer an religiöser Tiefe Mangel leidenden Zeit,
und wenn auch manche modernen Kirchenlieder uns lieb
geworden sind, ja völlig unentbehrlich erscheinen, weil sie uns
seit frühester Jugend bekannt sind, so dürfen wir doch nicht
leugnen, dass sie alle die Merkmale eines bedeutenden Verfalles
an der Stirne tragen.


	Historisches über die Entwicklung des Volksgesangs in der Kirche : Arbeit für die Pastoralkonferenz vom 12. Juli 1871

