
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 3

Artikel: Die Hirtenbriefe der altkatholischen Bischöfe während der Kriegszeit

Autor: Heim, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


270

Die Hirtenbriefe der altkatholischen Bischöfe

während der Kriegszeit.

Ein Tyrann, wie der Krieg einer ist, zwingt alles in seinen
Bann. So müssen ihm nicht bloss auf den Schlachtfeldern die
Völker Hekatomben von Menschenleben opfern, sondern auch
das gesamte Wirtschaftsleben in den kriegführenden wie in
den neutralen Staaten empfängt von ihm Richtung und
Wegweisung; hinein greift er in das Leben von Schule und Kirche;
auch die Kunst kann sich ihm nicht entziehen und schafft
unter seinem Einfluss; insbesondere aber beherrscht er jede
Art Literatur: von ihm redet ja die Tagespresse fast in
jeder Zeile, die sie druckt; von ihm reden unzählige
wissenschaftliche Arbeiten, die sich mit den Problemen, die der Krieg
in gewaltiger Fülle stellt und bringt, auseinandersetzen; von
ihm reden alle die künstlerischen Arbeiten, die in Poesie und
Prosa, in Gedichten und Dramen, in Novellen und Romanen
mit dieser Kriegszeit sich beschäftigen, den Krieg schildern,
verherrlichen oder verurteilen; von ihm reden nicht zuletzt
die vielen religiösen Andachts- und Predigtschriften und die
zahllosen religiösen Artikel, die in den verschiedensten Kirchenblättern

aller Konfessionen erscheinen.
Es ist selbstverständlich, dass auch die altkatholischen

Literaturerscheinungen vom Krieg beeinflusst werden und dass

insbesondere die altkatholischen Kirchenleiter in ihren amtlichen
Kundgebungen ebenfalls auf den Krieg Bezug nehmen, mit dem

Krieg sich auseinandersetzen, inmitten des entsetzlichen und

grauenhaften Kriegsgeschehens ihre Gläubigen zu trösten und zum
Durchhalten zu stärken suchen. Verwunderlich wäre es, wenn
das nicht geschähe. So tragen denn auch die Hirtenbriefe, die
die altkatholischen Bischöfe in dieser Kriegszeit erlassen haben,
ein besonderes Gepräge: es sind Kriegshirtenbriefe. Über sie

möchten wir orientieren.



271

Gar nichts ist uns darüber bekannt geworden, ob der
Bischof der polnischen Altkatholiken in Nordamerika und die
Bischöfe der Mariawiten in Polen Kriegshirtenbriefe an ihre
Gläubigen erlassen haben, und wenig nur ist aus den Federn
der holländischen Bischöfe und des österreichischen
Bistumsverwesers an amtlichen Kundgebungen zum Krieg zu unserer
Kenntnis gelangt.

Die holländischen Bischöfe haben gleich nach Ausbruch des

Weltkrieges, in jener ersten Woche des Monats August 1914,
als eine Kriegserklärung der andern folgte und die Welt in
Angst und Schrecken versetzte, Veranlassung genommen, sich
in einem kurzen, eindringlichen Schreiben an die ihrer Leitung
anvertrauten Gläubigen zu wenden und ihnen einfach und
schlicht mahnend zu Herzen zu reden. Der kurze Hirtenbrief,
der vom 5. August datiert ist, ist auch in deutscher
Übersetzung in Nr. 34 des „Altkath. Volksblattes" vom 21. August 1914

veröffentlicht worden und führt in der Hauptsache aus, wie
jetzt der sündige Mensch erst recht Grund habe, niedergedrückt
von Schuldbewusstsein, sich vor Gott zu beugen und Gott um
Vergebung seiner Sünden zu bitten, stellt sodann die Frage:
was uns in dieser Zeit der Heimsuchung zum Heil und Frieden
dienen könne, und beantwortet sie dahin, dass das nur Abkehr
von aller Ungerechtigkeit und Gottwidrigkeit zu tun vermöge.
Zum Schluss mahnen die Bischöfe, auch für die Obrigkeit zu
beten, den Behörden ihre ungemein schwere Arbeit zu erleichtern

und sich zu opferfreudiger und Not lindernder Liebe, in
der der Glaube sich bewährt, bereit und fähig zu zeigen. Einige
der Sätze, in denen diese Hauptgedanken ausgesprochen sind,

mögen den tiefreligiösen und väterlichen Ernst, in dem die
Verfasser zu ihren Gläubigen sprechen, empfinden lassen:

„In diesen so ernsten und traurigen Umständen kehre sich
der Mensch zu seinem Gott und beuge sich in Schuldbewusstsein

vor ihm nieder Oder steht die Menschheit unschuldig
vor seinem Angesicht? Kann sie Gott fragen: „Warum doch,
Herr?" Nein, ach! die gesellschaftlichen Sünden der Ungerechtigkeit

und irdischen Gesinnung stehen als Zeugen auf gegen
unser Geschlecht, um es zu verurteilen. Und wenn nicht der



— 272 —

barmherzige Gott sich über uns erbarmt, stehen wir vor einem
schrecklichen Weltgericht. Darum kommen wir, Geliebte, zu
euch mit der Frage: Sollten wir uns nicht zum Gebet begeben?
Hebt denn eure Herzen auf zu dem Vater unseres Herrn Jesu
Christi und fleht ihn in Jesu Namen an um Vergebung für die
Sünden der Welt Bittet auch für die Obrigkeit, auf dass

sie den Geist der Weisheit, des Rates und der Stärke bewahre
und ihre Sorge mit dem sehnlichst gewünschten Erfolg gekrönt
werde. Die Aufgabe der Obrigkeit in Stadt und Land ist in
dieser ernsten Zeit so ungemein schwer. Erleichtert ihr diese

Aufgabe Folgt genau ihren heilsamen Befehlen und Mahnungen,
da sie über euch wacht. Seid auch bereit zu Opfern, die wegen
der bereits eingetretenen und vielleicht anwachsenden Not von
euch gefordert werden. Helft gern das Elend mildern; achtet
euch glücklich, wenn ihr das tun könnt. Zeigt jetzt, wessen
Geistes ihr seid! Lasset euern Glauben wirksam sein durch
Taten heiliger Liebe!"

Von den beiden Bischöfen, die diesen Hirtenbrief
unterschrieben haben, Erzbischof Gerardus Gul und Bischof Nicolaus
Prins — Bischof Nicolaus Spit, der bei Kriegsausbruch gerade
zur Erholung in Deutschland weilte, hat das Schreiben nicht
unterzeichnet —, ist unterdessen zum grossen Schmerz nicht
bloss aller holländischen, sondern auch aller andern Altkatholiken

der Bischof von Haarlem vom Tode abberufen worden :

mit ihm hat die holländische Kirche einen Mann von grossen
Geistesgaben und von echt bischöflicher Würde und Gesinnung,
von dessen amtlichem Wirken man sich Grosses hatte
versprechen dürfen, nach viel zu kurzer bischöflicher Tätigkeit
verloren.

IL
Auch nur ein einziges Hirtenschreiben ist uns aus der Feder

des österreichischen Bistumsverwesers, Amandus Czech, bekannt
geworden. Est stammt ebenfalls aus einer der ersten Wochen des

Weltkrieges und atmet sowohl den Geist tiefen Mitfühlens mit
seinem Volke, das nun einen Krieg durchzukämpfen hat, der
„gewaltiger und schreckenvoller sein wird denn alle
vorangegangenen-", als auch den Geist des Mutes und der Hoffnung,
den insbesondere das fromme religiöse Vertrauen gewährt, dass
auch in den Leiden und Trübsalen des Krieges „der allmäch-



— 273 —

tige Schirmer allen Rechts" über Menschen und Völkern waltet.
Man spürt es dem Brief an, dass er mit dem Herzblut eines
Mannes geschrieben ist, der sein Vaterland heiss liebt und
keinen sehnlicheren Wunsch kennt als den, dass dieses aus
dem Kriege mit allen seinen Leiden und Sorgen und Nöten und
Gefahren und Opfern recht bald stark hervorgehen möge. Wir
verstehen es auch, dass der Verfasser Worte tiefster Ehrfurcht
für seinen greisen Monarchen hat, den unterdessen verstorbenen
Kaiser Franz Josef, der ja durch sein Leben voll Leiden und
Enttäuschungen aller Art einem jeden ehrwürdig geworden ist.
Aber auch in diesem Hirtenbrief ist schliesslich das
Hauptgewicht auf den Hinweis gelegt, dass nicht in der Herrschaft
der Grundsätze, die jetzt zum Triumph der Gewalttätigkeit
geführt haben, sondern einzig und allein in den Grundsätzen des
Reiches Gottes der Menschheit Heil zu suchen und zu finden ist.
Halten wir hier einige der Schlusssätze des Hirtenschreibens fest :

„Mitten unter den Schatten und Greueln des furchtbaren
Krieges und dem Zusammenbruch des wandelbaren Friedens,
wie die Welt ihn gibt, lasst uns um so fester im Herzen uns
bewahren jenen andern, wahren Frieden, den diese Welt weder
geben noch nehmen kann, den Frieden der Gotteskindschaft,
den uns Christus im heissen Dulderkampf errungen und der
die Frucht der innersten Gemeinschaft jeder Seele mit Gott
ist. Mag menschliche Verblendung und Leidenschaft dem grossen
Friedenswerk Christi in der Menschheit noch so wehren, wir
wollen ihn uns in aller Not unversehrt erhalten unsern Glauben
an den endlichen Sieg der Frohbotschaft Christi, des
Evangeliums der Liebe und Gerechtigkeit, unsern frohen Glauben
an das Werden und Kommen des Friedensreiches Jesu Christi.
Und haben auch unsere im heissen Kampfe ringenden Brüder
mitgeholfen, diesen beseligenden Glauben und die Sehnsucht
nach dem Friedensreich Christi wieder tief in die Herzen zu
senken, Heil ihnen. Dann haben sie zu dem Preis ihres
soldatischen EêtôSîltllîî18 auch die Glorie des ungleich grösseren
christlichen Heldentums sich erkämpft, dann waren sie

Mitbringer und Bahnbrecher dei- V0I> allen Edlen enx3ßnten christlichen

Zeitfülle des alle Völker einigenden Gottesfriedens, dann
wird aus ihrem vergossenen Blute nicht bloss unserm Vaterlande,

sondern der ganzen Menschheit Segen und innere Wiedergeburt

erwachsen."
Internat, kirch). Zoitichrift, Hott 8. 1917. 19



274 —

III.
Von Dr. Georg Moog, dem Bischof der Altkatholiken des

Deutschen Reiches, liegen bis jetzt vier Hirtenschreiben vor, mit
denen er, aus der Fülle christlicher Wahrheit und Weisheit
schöpfend, seines Amtes als Lehrer und Tröster seiner Gläubigen
waltet. Auch diesen Hirtenbriefen gibt das Miterleben des

Krieges als Glied eines der kriegführenden Völker einen warmen,
innigen Ton. Bischof Moog findet ergreifende Worte für die
Treue zum Vaterland, die sein Volk beseelt, für die Not, unter
der sein Volk leidet, für die Hoffnungsfreudigkeit, die sein Volk
erfüllt, für die Sehnsucht nach Frieden, die durch sein Volk
geht, aber auch ergreifende Worte freundlicher Tröstung an
die Trauernden und Leidenden und Verzagten und ernster
Mahnung an alle zu innerer Umkehr. Das Problem des Krieges
an sich, Fragen wie: Evangelium und Krieg, Christentum und

Krieg, Kirche und Krieg greift er nicht an und behandelt und
beleuchtet sie nicht näher; er findet sich mit dem Krieg als
gegebener bedauernswerter Tatsache ab und sieht seine
Aufgabe lediglich darin, den Lesern und Hörern seiner Hirtenwrorte
den Weg zu innerer Kraft zu weisen. Diesen Weg weist er
ihnen, indem er sie hinführt zum ewig sprudelnden Quell des

göttlichen Wortes und sie Christo zuführt, dem Weltheiland,
dem Friedensfürsten, dem Ostersieger, in dem die Gottesliebe
über Not und Tod triumphiert. Wohltuend berührt es, dass der
Bischof auch Worte findet, mit denen er vor allem unchristlichen

Hass gegen die Feinde warnt und auch für die Feinde
betet. So sind diese Schreiben Zeugen einer tieffrommen, echt
christlichen Gesinnung, und was der Verfasser mit ihnen bezweckt,
Tröstung und Stärkung, das spenden sie in hohem Masse.

Das erste Schreiben, das am 3. August 1914 von den Kanzeln
der altkatholischen Gemeinden Deutschlands verlesen wurde,
gibt zuerst der Überzeugung von der gerechten SäCftS Deutsoh-
lands Ausdruck, die diesen Krieg zu einem heiligen Krieg der
Verteidigung der Ehre und des Bestandes und der Freiheit des

deutschen Volkes stemple, fordert dann sowohl zur Betätigung
vaterländischer Begeisterung und Treue im Vertrauen auf die
Stärke der Waffen, als auch zu Vertrauen auf den allmächtigen



— 275

und allgerechten Gott, zu gläubiger Zuversicht, zu beharrlichem
Gebet und zu frommem Empfang des heiligen Abendmahles
auf und schliesst mit einem Gebet folgenden Wortlauts ab:
„Gib Frieden, o Herr, in unsern Tagen; denn es ist kein anderer,
der für uns streiten könnte als du allein, unser Gott. 0 Gott,
der du diejenigen, welche auf dich vertrauen, vor allem Schrecken
behütest, nimm die flehentlichen Bitten deines Volkes gnädig
auf, verleihe gemäss deiner Güte den Frieden und schütze unser
Land gegen alle seine Feinde. 0 Gott, du Urheber und
Liebhaber des Friedens! Dich kennen ist leben, dir dienen ist
herrschen Beschütze du uns, die wir zu dir flehen, gegen alle
Angriffe, auf dass wir, die wir auf deinen Schutz und Schirm
vertrauen, keinerlei Anfeindungen zu fürchten haben. Allmächtiger

Gott, Herr Himmels und der Erde, dessen Arm kein
Geschöpf zu widerstehn vermag, der die Gottlosen richtet mit
Gerechtigkeit und sich erbarmt über die Bussfertigen: wir bitten
dich demütig, bewahre und errette uns von der Hand unserer
Feinde, dass wir unter deinem Schutz und Schirm hinfort vor
aller Gefahr sicher leben und dich immerdar preisen mögen,
der du allein Sieg verleihst durch deinen Sohn, Jesum Christum,
unsern Herrn!"

Das zweite Schreiben, das im Januar 1915 veröffentlicht
wurde, ist so recht ein Trostschreiben. Es steht ganz unter dem
Eindruck der furchtbaren und gewaltigen Wunden, die gleich
die ersten Kriegsmonate so mancher Familie geschlagen hatten,
und der mannigfaltigen Leiden und Sorgen, die das
Kriegsgeschehen mit sich brachte. Verrauscht waren die ersten Wochen
heller Kriegsbegeisterung und mit den ersten Schlachten häuften
sich die Opfer, und die weitum genährte Hoffnung auf eine
rasche Beendigung des Krieges wich der Erkenntnis, dass es

sich um ein Völkerringen von ungeahnter Ausdehnung und
unbestimmbarer Zeitdauer handle. Angesichts der vielen Trauernden
und Wehklagenden nimmt denn der Bischof das Propheten-
wort (Jesaias 40, 1) auf: „Tröstet, tröstet mein Volk" und führt,
nachdem er auf die Trostquelle, die uns schon im Alten Testament

fliesst, hingewiesen hat, vor allem zu Christus, als dem

grossen Tröster, hin, und betont in tiefgründigen Ausführungen
hauptsächlich die Notwendigkeit des Opfergeistes Jesu als der
Kraft, die in solcher Fülle von Leid und Weh am meisten zu
stärken und zu segnen vermag.



- 276 —

Das dritte Hirtenschreiben ist ein Weihnachtshirtenbrief
und leuchtet in das Dunkel der Kriegszeit mit dem Lieht der
Weihnachtsbotschaft von der Geburt des Weltheilandes hinein.
In frommer Weise wird die Bedeutung des zu Bethlehem
Geborenen für uns Menschen geschildert und nachdrücklich
gefordert, dass es diesen Heiland persönlich zu finden, persönlich
zu erleben gelte. Der Verfasser stellt dann auch die Frage,
warum so viele Christen zu allen Zeiten den Glauben an den
Heiland verloren hätten, und gibt darauf u. a. auch die ernste,
uns Christen recht beschämende Antwort : „Man hat um Christi
Namen, Herkunft und Natur sich gestritten, in Spitzfindigkeiten
sich zerrieben jahrhundertelang, ja Kriege voll Blut und
Unrecht in diesem Streite geführt, aber vom Heilande ist dabei
nichts, gar nichts übrig geblieben. — Man hat angeblich in
Christi Namen die Menschen verfolgt, beraubt und getötet unter
unbeschreiblichen Qualen, aber der Heiland konnte bei solchen
Schändlichkeiten nicht zugegen sein. — Man hat unter der
Fahne Christi Reiche errichtet von dieser Welt, Herrscherreiche,
in denen man irdische Schätze aufhäufte und die freien Menschenseelen

knechtete, aber der Heiland stand trauernd zur Seite
und hatte keinen Anteil daran. Ja, er wurde immer wieder
vergessen über dem tausendfach zum Schlag- und Schreckwort
erhobenen Christusnamen.tt Dass trotz alledem der Heiland
immer noch und immer wieder, auch jetzt mitten in diesem
schreckensvollen Kriege seine segnende Heilandskraft bewähre,
das ruft schliesslich der Bischof seinen Lesern tröstend zu, und
wohltuend ist es, dass Bischof Moog in echter Weihnachtsstimmung*

Jesu Heil und Frieden nicht etwa bloss auf sein

eigenes Volk, sondern auch auf die feindlichen Völker herabfleht.

Auch die Osterzeit 1916 bot dem deutschen Bischof
Veranlassung, sich wieder als tröstender Bruder und Freund an die
Priester und Gläubigen seiner Kirchengemeinschaft zu wenden.
Es ist ein Ostergruss voll tiefen Ernstes und hoher Freude
zugleich, ein Jubellied zuversichtlichen Glaubens: „Auch wir
können nicht erdrückt werden in dieser Welt der Sünde und
Bosheit, Mühsal und Angst, Härte und Bitterkeit, auch wir
können nicht sterben in unserm irdischen Sterben", das er im
Aufblick zum Auferstandenen auf Grund der siegesfrohen Worte
des Apostels Paulus, Röm. 8, 31—39, anstimmt. Wie wir mit



— 277 —

dem Ostersieger zu überwinden vermögen, das spricht er z. B.

in den schönen Sätzen aus : „Wie die Schöpfung das Licht und
die Wärme der natürlichen Sonne begierig in sich aufnimmt
und dadurch zum Leben erwacht, so müssen wir die Glut der
himmlischen Liebe, die sich von uns nicht scheiden will, in
unser Denken, Wollen, Handeln, aber vor allem auch in unser
Kämpfen, Dulden, Sterben hinabziehn durch unsere Liebe zu
Gott und dem Heilande, den er für uns dahingab. So gross und
heiss und aufrichtig muss unsere Liebe werden, dass wir zuletzt
wie der Apostel zu jener wirklichen Überzeugung gelangen,
dass uns nichts zu trennen vermag von der Liebe, die Gott zu
uns hat durch Christum. Nur so werden wir in allem, was uns
niederdrückt und in Angst und Schwachheit versetzt durch
eigene oder andere Verschuldung, durch das Schicksal oder
Gottes Willen und Gebot weit überwinden. Wir steigen dann
siegend zum Leben empor, wo wir zu sterben meinten, wo
Menschen uns sterben sahen, denn in der Kraft unserer Liebe
zu Gott glauben, empfinden, erfahren und wissen wir, dass wir
gehalten und emporgezogen werden durch die Liebe Gottes,
die durch Christus unser ewiger Anteil ist." Mit Recht hebt
der Bischof gegen den Schluss des Schreibens hervor, „dass
der Sieg des Lebens, den der Apostel in Jubeltönen feiert, mit
dem Sieg auf den Schlachtfeldern nichts zu tun hat" und dass

uns die schauerliche Herrschaft des Kriegstodes gerade am
Ostertag überaus wehmütig stimmt. Und auch hier wieder
erhebt sich der Bischof dazu, dass er den Segen der Osterbotschaft,

„den Sieg in der Liebe Gottes", den er seinem eigenen
Volke wünscht, auch den Gegnern wünscht: „Darum beten

wir, dass der Sieg der ewigen Gottesliebe in Christo dem
Auferstandenen Leben erweckend in ihre Herzen dringe und
dass sie, von wahrer Liebe zu Gott entzündet, in allem dem
weit überwinden, was jetzt wie Todesdunkel auf ihnen liegt.
Dann werden wir sie, dann werden sie uns finden in der
Liebe, die aus Kampf und Sterben zu wahrem Leben führt,
weil sie aus der siegenden Gottcsliebe ihre Stärke und Freude
nimmt."

Und noch einmal, zu Anfang des Jahres 1917, hat Bischof
Moog ein Hirtenschreiben erlassen — „Kriegswinter 1916/17"
betitelt —, in dem er seinen Gläubigen einen Weg weist, der
Kraft und Mut zum Ausharren und Dulden verleiht : es ist der



— 278 —

Weg der „Umkehr und Ruhe, des Stilleseins und Vertrauens",
den schon Jesaias (30, 15) seinem Volke einst in einer Zeit
furchtbarer kriegerischer Bedrängnis gewiesen hat. Wir möchten
gerade diesen Hirtenbrief mit seiner innigen Frömmigkeit von
recht vielen gelesen wissen und freuen uns, dass ihm wirklich
auch schon zu weiterer Verbreitung dadurch verholfen worden
ist, dass er von der Zentralstelle zur Verbreitung guter deutscher
Literatur als Heft 5 in die Reihe der von F. W. Brepohl
herausgegebenen Schriftenserie „Kraft zum Siege. Gedanken für
unsere Feldgrauen" aufgenommen worden ist. Statt eine Analyse
der Gedankengänge zu geben, die darlegen, dass wir durch
innere Umkehr und Ruhe, religiöses Stillesein [und Vertrauen
die wahre Heldenkraft erlangen, wollen wir lieber das Bild,
das Bischof Moog vom wahren Helden zeichnet, hier folgen
lassen :

„Wer ist der Held? Der da blind vorwärts stürmt, ohne
Einsicht und Willen zur Umkehr, wenn es sein muss, der
zertrümmert, was in den Bereich seiner rohen Gewalt kommt —
oder der, sich selbst bezwingend, den Weg innerer Ruhe und
Besonnenheit zurückwandert, der, wenn die Stunde kommt, seine
Grösse zeigt in schonendem Erbarmen? — Wer ist der Held?
Der gereinigt aufsteigt aus der ihm anhaftenden und der ihn
umgebenden Befleckung, der Zorn und jede Leidenschaft zum
Schweigen gebracht hat und unberührt bleibt von ihrem
Ansturm bei anderen, der mit seiner Liebe Liebe erzwingt und
mit seiner Freundlichkeit Freude erweckt — oder der da ohne

heilige Zucht seine Bahn dahineilt und sein unreines Feuer
weiter unter den Menschen entzündet? — Wer ist der Held?
Der unterliegt an der äussern und innern Grenze seiner Kraft
oder der in seiner mit göttlicher Stärke gepaarten Seele still
und stark über seine Niederlage sich emporzuringen und
aufrecht zu erhalten vermag Der da klagt und stöhnt über seine

Schmerzen, über seines Lebens Bitterkeit, über unerschwingliche

Opfer und unerträgliche Entbehrungen, der seinen Mangel
an Hingabe auf seine Umgebung weiter trägt — oder der geduldig,

mit unzerstörbarer Freude und unermüdlichem Opfermute,
mit sanftem Wort und heiligem Schweigen sein Leiden
überwindet, seine Uneigennützigkeit und seine helfende Liebe
betätigt? Ja... In Umkehr und Ruhe wird euch geholfen werden,
in Stillsein und Vertrauen besteht eure Heldenkraft."



279

IV.

Mit einer Reihe von Hirtenbriefen ist sodann auch der
Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz, Dr. Eduard
Herzog, vor die Glieder seiner Kirche und die Öffentlichkeit
getreten. Wer die Hirtenbriefe dieses Bischofs kennt, weiss,
dass sie sich alle durch tiefes und gründliches Erfassen des

Themas, dessen Behandlung er sich jeweils stellt, durch
theologische Gelehrsamkeit und tieffrommen Sinn zugleich
auszeichnen. Alle Hirtenbriefe Bischof Herzogs sind hervorragende
theologische Abhandlungen, ob sie nun, wie das mehr in der
ersten Zeit der kirchlichen Kämpfe mit Rom der Fall ist und
der Fall sein musste, darauf ausgehen, den Nachweis der
Berechtigung der prinzipiellen Stellungnahme und der praktischen
Reformen des Altkatholizismus und der christkath. Kirche der
Schweiz im besondern zu liefern, oder ob sie, wie das später
mehr geschieht, bald diese bald jene wichtige religiöse Frage
zum Gegenstand der Betrachtung und Erörterung machen.
Als nun der Krieg ausbrach, da war von vornherein zu
erwarten, dass Bischof Herzog auch in dieser Kriegszeit wieder
Hirtenschreiben erlassen werde, die von einem hohen geistigen
Standpunkt aus geschrieben sein und in hervorragender Weise
wegweisende Dienste leisten würden. Und wer nun diese
Kriegshirtenbriefe Bischof Herzogs liest oder, richtiger gesagt, studiert
— denn sie wollen nicht bloss gelesen, sondern studiert sein

—, der sieht sich in seiner Erwartung nicht getäuscht: auch
sie sind in der Tat tiefgründige theologische Abhandlungen,
die den religiösen Problemen, die mit dem Krieg aufgetaucht
sind, nachgehn und den Nachweis leisten, dass gerade das

gegenwärtige Kriegsgeschehen mit seiner Verleugnung der
Reichsgottesgrundsätze die Notwendigkeit und Heilsamkeit dieser
erhärtet. Auch in dieser Kriegszeit tritt leuchtend hervor, was
wir am Christentum Wertvolles und Köstliches haben, und nicht
das beweist dieser Krieg, dass das Christentum Bankerott
gemacht hat, wohl aber, dass, wo man den Grundsätzen des
Reiches Gottes sich entschlägt, es zum Triumph der
Gewalttätigkeit, Lieblosigkeit und Ungerechtigkeit kommt. In ihrem
tiefsten Grunde sind die Kriegshirtenbriefe Bischof Herzogs
Apologien des Christentums.



— 280 —

Ausgesprochenermassen ist das gleich der erste, der auf
die Adventszeit 1914 erschienen ist und über das bedeutsame
Thema sich verbreitet: „Christentum und Kultur in der Drangsal

dieser Tage." Gegenüber der aus dem Munde eines Bischofs
stammenden Anklage, dieser Krieg bedeute den Bankerott des

Christentums, ist es Bischof Herzog darum zu tun, darzulegen,
wie doch das Christentum die höchste Kulturmacht ist und

bleibt, und zwar deswegen, weil es einmal die Offenbarung der
Vaterliebe Gottes ist, aus der die rechte Wertschätzung der
Menschenwürde als Gotteskindschaft und die Kraft zu hülfs-
bereiter Menschenliebe stammt, und weil es ferner seine
Bekenner Gott gegenüber verantwortlich macht und zu dem, was
vor Gott recht und gut und heilig ist, zum „Gesetz der
Gerechtigkeit", verpflichtet, dessen Innehaltung für die menschliche

Gemeinschaft von unermesslichem Segen ist, weil gerade
durch dieses „sich Gott verpflichtet fühlen" der Mensch auch
wieder seiner Verpflichtung gegenüber seinen Mitmenschen,
gegenüber der Mitwelt sich bewusst wird. In drei prächtig
aufgebauten Abschnitten führt Bischof Herzog diese Gedanken
eingehend aus und fasst sie am Schluss seines Schreibens, das
mit zum Wertvollsten gehört, was die religiöse Kriegsliteratur
hervorgebracht hat, in die Sätze zusammen:

„Gewiss, der furchtbare Krieg, der so viele Länder
verwüstet und arm macht, ist in christlichen Augen ein grosses
Ärgernis. Ein ausländischer Bischof hat beim Beginn der
Feindseligkeiten von der Kanzel den Ausspruch getan: „Der Krieg
ist der Bankerott des Christentums." Aber das war eine in
bitterm Schmerz geäusserte Übertreibung. Die traurigen
Erfahrungen, die wir in unsern Tagen machen, sind höchstens
ein Beweis, dass auch die sogenannten christlichen Völker
immer noch unendlich weit hinter dem zurückstehen, was das
Christentum eigentlich von ihnen fordert, und dass sie leider
nur zu viel Grund haben, um den heiligen Geist zu bitten, der
uns erinnert an das, was der Herr gesagt hat (Joh. 14, 26).

Trotz aller Kultur wird uns die Ehrfurcht vor der unantastbaren

Würde des Menschenwesens, die auch der Geringste der
Brüder noch besitzt, verloren gehen, wenn die frohe Botschaft
von der Vaterliebe Gottes nicht mehr gehört und nicht mehr
verstanden wird. Trotz allen Fortschritten in der Erforschung
und Verwertung der natürlichen Gesetze, denen die Schöpfung



— 281 —

unterworfen ist, werden die Gesetze der Wahrheit und Gerechtigkeit

ihre massgebende Bedeutung für die gegenseitigen
Beziehungen der Menschen und Völker verlieren und den Interessen

der Mächtigeren weichen, wenn das Bewusstsein der
Verantwortlichkeit vor dem allmächtigen, heiligen und gerechten
Gott aus der Welt verschwindet. Trotz aller Zivilisation, die

geeignet ist, Menschen und Völker einander näherzubringen
und die Hülfsmittel menschlicher Wohlfahrt zum Gemeingut
aller zu machen, werden die Kleinen und Schwachen ein Gegenstand

der Ausbeutung und Unterdrückung sein, wenn die gegenseitige

Verpflichtung dahinfällt, die uns das Reich Gottes des

Neuen Bundes zum Bewusstsein gebracht hat. Wer das will,
was wir mit Recht moderne Kultur nennen, muss im Geiste

unseres Herrn Jesu Christi vor allen Dingen das Reich Gottes
suchen und seine Gerechtigkeit."

Auch diesem ersten Kriegshirtenbrief Bischof Herzogs ist,
wie dem ersten Bischof Moogs, ein Gebet beigefügt, das sich
sowohl als Privatgebet für den häuslichen Gebrauch wie auch
als Kirchengebet für gottesdienstliche Verwendung eignet ; was
der Jünger Jesu in dieser Heimsuchungszeit an Bitten auf dem
Herzen hat, das findet in ihm würdigen Ausdruck. Es lautet:

„Allmächtiger, ewiger Gott, der du uns durch dein heiliges
Wort die Zusicherung gegeben hast, dass du über uns Gedanken
des Friedens hegest und nicht des Leids, und dich willst finden
lassen von allen, die dich von ganzem Herzen suchen: wir
nehmen in diesen Tagen der Drangsal zu dir unsere Zuflucht
und bekennen in Demut, dass wir die vielen Tage des Friedens
und des Glückes, die uns beschieden waren, zu wenig geschätzt
und oft undankbar verwendet haben. Aber wir vertrauen, dass
du uns auch jetzt nicht deine Gnade entziehen, sondern uns
mit deiner Heimsuchung erinnern willst an das, was uns zum
Heile gereicht. Lass, wir bitten dich, die Leiden dieser Zeit
dazu dienen, dass die Menschen dich erkennen, den allein
wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesum Christum, damit
dein Reich komme und wir die Gerechtigkeit üben, die vor dir
gilt. Verleihe allen deinen Dienern, die du zu Vorstehern der
Völker gemacht hast, eine reiche Erkenntnis deines heiligen
Willens, damit sie keiner Ungerechtigkeit verfallen, sondern
mit allem, was sie anordnen, Recht und Ordnung, gute Sitte



- 282 —

und Menschenliebe fördern. Lösehe den Hass, der die Nationen
entzweit, und zeige den streitenden Völkern die Wege, auf
denen sie zu gutem Einvernehmen und zu einträchtiger Arbeit
für menschliche Wohlfahrt gelangen können. Insbesondere
rufen wir deine Gnade an für alle, die durch die Schrecken
dieses Krieges in Not und Trübsal versenkt worden sind: flösse

ihnen, barmherziger Vater, den Trost ein, dass wir in guten
und bösen Tagen, im Leben und Sterben in deiner Hand sind
und dass kein Geschick über uns kommt, das du nicht zu einer
Quelle des Heiles machen könntest. Lass, o Vater, um deiner
leidenden Kinder willen die Zeit der Heimsuchung vorübergehen
und Tage kommen, an denen sich die Völker aller Zungen
zu einer einzigen Gemeinde vereinigen, die versöhnten Herzens
vor deinem heiligen Angesichte erscheint, um dir für die
Segnungen des Friedens wohlgefällige Opfer der Anbetung und
des Dankes darzubringen. Darum bitten wir dich durch Jesum

Christum, deinen Sohn, unsern Herrn."
Am 13. Dezember 1914 hatte die schweizerische reformierte

Kirchenkonferenz den Beschluss gefasst, es möchte in der
Schweiz ein von allen Konfessionen am selben Tage zu feiernder
„Bettag für den Frieden" begangen werden, und daraufhin
auch Bischof Dr. Herzog ersucht, er möge seine Gemeinden
einladen, am 21. Februar 1915 Friedensbittgottesdienste
abzuhalten. Dem brüderlichen Gesuch entsprach der Bischof gerne
und gab dann in einem Hirtenschreiben vom 23. Januar 1915

von demselben seinen Gemeinden 'und Genossenschaften Kenntnis;

gleichzeitig traf er darin die nötigen Anordnungen für diese

religiöse Feier (Verlesung eines besonderen Gebets nach der
Predigt, Verbindung gemeinschaftlicher Kommunion mit dem

Gottesdienst, Abhaltung von Nachmittags- oder Abendgottesdiensten).

Das kurze Schreiben rechtfertigt die Abhaltung eines
solchen Bettags für den Frieden mit dem Hinweis darauf, dass
auch für die von Kriegswogen rings umbrandete Schweiz die
Wiederkehr des Friedens von unschätzbarem Segen wäre, da
auch sie unter der Kriegszeit Druck bitter mitzuleiden habe.
Überaus sympathisch berührt es, dass Bischof Herzog dann,
von echt christlicher, weitherziger Brudergesinnung getragen,
der Hoffnung Ausdruck verleiht, „dass diese erste Vereinigung
der schweizerischen Kirchen zu einer gemeinschaftlichen
religiösen Handlung nicht die letzte sein und für alle Teilnehmer



— 283 —

eine heilsame Erinnerung an die Mahnung des Apostels bilden
möge: „Seid beflissen, Einigkeit des Geistes zu bewahren durch
das Band des Friedens. Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch
berufen seid mit einer Hoffnung euerer Berufung ; ein Herr, ein

Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da ist über
allen und durch alle und in allen" (Eph. 4, 3—6).

Ein neuer Hirtenbrief erschien auf die Adventszeit 1915.

Dieser spricht über „Christliche Persönlichkeit und kirchliche
Gemeinschaft" und ist insofern ebenfalls eine Apologie des

Christentums, als er mit allem Nachdruck darlegt, wie gerade
das Christentum das schafft, wessen die Menschheit doch am
meisten bedarf, sogar auch in einer Kriegszeit, nämlich starke
Persönlichkeiten, und wie das Christentum in seiner äussern
Organisation als Kirche gerade das aufrecht erhält, was der
Krieg zerreisst, nämlich eine aufkeine Landesgrenzen beschränkte
Gemeinschaft, die Gemeinschaft der Gotteskinder im Gottesreich.

So weist sich das Christentum gerade auch jetzt als eine
Macht aus, deren wir nicht entbehren können. Dass übrigens
starke Persönlichkeiten und kirchliche Gemeinschaft sich nicht
ausschliessen, sondern sehr wohl sich vereinigen lassen, das

tut Bischof Herzog noch in besondern Ausführungen dar. Auch
diese Gedanken werden in drei Abschnitten entwickelt, deren
jeder einzelne schon eine wertvolle apologetische Predigt ist.
Aus diesem inhaltstiefen Schreiben mag hier nur der Schluss
zitiert sein, wo der Verfasser auf die Frage, wie es sich denn
mit der Friedensverheissung verschiedener alttestamentlicher
Propheten verhalte : die Folge der Gottesherrschaft im
messianischen Zeitalter werde allgemeiner Friede auf Erden sein,
die Antwort erteilt:

„Unstreitig ist der Tempelberg, auf dem einst unser Erlöser
und Heiland zu Juden und Heiden', zu Zöllnern und Sündern

vom Reiche Gottes gesprochen hat, gross geworden; keine
irdische Höhe reicht an ihn hinan. Auch ist von da aus das

Wort des Herrn ergangen in alle Welt; es gibt kein gebildetes
Volk mehr, das dem Gottgcsalbten nicht das Zeugnis geben
musste : Du lehrest in Wahrheit die Wege Gottes und wir sollen
wandeln auf deinen Pfaden Aber der Weltfriede ist noch nicht
gekommen; noch werden die kriegstüchtigen Männer vom
Pfluge weggenommen und von der Arbeit im Weinberg weg-



— 284 —

geholt, damit sie den Krieg erlernen und Schwert und Speer
widereinander gebrauchen. Ein Ringen dieser Art — gewaltiger
und blutiger als irgendeines zuvor — sehen wir in unsern
Tagen. Sollen wir verzagen und die Hoffnung aufgeben, dass

irgendeinmal die Weissagung der Propheten sich erfülle Wann
kommt das Reich Gottes mit seinem Frieden Vernehmet Jesu

Antwort auf eine solche Frage (Luk. 17, 20ff.): Das Reich
Gottes kommt nicht so, dass man es beobachten könnte; man
kann auch nicht genau sagen: siehe, hier ist es! siehe, dort
ist es Aber das Reich Gottes ist mitten unter euch Es ist da,
wo man Gottes Wort hört und es befolgt; es ist nicht von
dieser Welt; aber es ist in der Welt unter denen, die auf die
Stimme des Herrn hören, weil sie „aus der Wahrheit sind"
(Joh. 18, 36 ff.). Mag der Unfriede, der durch die Welt tobt,
noch so gross sein und Menschen und Völker noch so sehr
entzweien, so haben doch diejenigen, die durch Christus Macht
erlangt haben, Kinder Gottes zu werden, einen Frieden in sich
und untereinander, wie ihn die Welt nicht geben kann. Sie

sind starke Persönlichkeiten, denn sie haben die beseligende
Zuversicht, dass keine Gewalt sie loszuscheiden vermag von
der Vaterliebe Gottes, die da ist in Christo Jesu, unserm Herrn;
und sie haben Gemeinschaft untereinander, denn sie halten das

Gebot, nach dem der Heiland urteilen will, ob seine Bekenner
in Wirklichkeit seine Jünger seien oder nicht. Wo sind diese
friedevollen Gotteskinder? Der Christ hütet sich vor der An-

massung, den einen das Zeugnis zu geben, dass sie zu ihnen
gehören, und den andern dieses Zeugnis zu versagen : er überlässt

das Gericht dem allwissenden, heiligen und gerechten
Gott. Aber in aller Demut darf er denken an das Gebet, mit
welchem unser Heiland von seinen Jüngern Abschied
genommen hat, und in trostvoller Zuversicht sein Herz zu Gott
erheben und sprechen : Ich danke dir, Herr, himmlischer Vater,
dass du mir die Gnade erwiesen hast, „dich zu erkennen, den
allein wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesus Christus.*
Denen, die so beten, gibt der Geist Zeugnis, dass sie Gottes Kinder
sind; unter ihnen ist das Reich Gottes; sie haben den Frieden
des Reiches Gottes."

Der letzte der bisherigen Kriegshirtenbriefe des schweizerischen

Bischofs, auf die Adventszeit 1916, hat Christus, den
Friedensfürsten, zum Gegenstand der Betrachtung. Auch hier



— 285 —

gliedert der Verfasser seine Gedanken in drei Abschnitte, deren
jeder die köstliche Gewissheit bestätigt: „Christus ist unser
Friede", und zwar der erste in der Weise, dass er nachweist,
wie Christus der einzelnen Menschenseele zum Frieden verhilft,
der zweite in der Weise, dass er zeigt, wie in Christus die
verschiedenen christlichen Gemeinschaften trotz aller Gegensätze
in Frieden miteinander leben können, und der dritte in der
Weise, dass er erklärt, wie im christlichen Gottesreich -und

seinen Gesetzen der Gerechtigkeit und Liebe der ganzen
Menschheit eine Welt des Friedens geschenkt ist, in die sie

nur einzutreten braucht mit gutem Willen. Alle diese einzelnen
Teile enthalten eine Fülle von feinen und tiefen Gedanken,
die es wert sind, in weitesten kirchlichen und religiösen Kreisen
beachtet zu werden; ich denke z. B. an diejenigen, die über
die Möglichkeit der Anbahnung einer Verständigung unter den
christlichen Kirchengemeinschaften geäussert werden (S. 10),
oder an die Warnung davor, „den heiligen Namen des Friedensfürsten

in die Frage hineinzuziehen, ob sich nach christlicher
Lehre überhaupt ein Krieg, handle es sich um Schutz grösserer
oder geringerer Rechte, billigen lasse oder nicht" (S. 15), oder
an die Worte, mit denen von der Bedeutung der christlichen
Kirche als Vermittlerin des Friedens Christi gesprochen wird
(S. 7). In den frohlockenden Ruf darf schliesslich dieses Schreiben
ausklingen: Nein, das Christentum hat seine segnende Kraft
nicht verloren; denn der Friedensfürst ist nicht entthront und
seine Frohbotschaft verstummt auch jetzt nicht; unüberwindlich
ist seine Herrschaft und seine Gesetze wirken auch jetzt als
Sauerteig in der Menschheit weiter.

Über diejenigen dieser altkatholischen Kriegshirtenbriefe,
die bis zum Februar 1915 erschienen waren, hat der bald darauf
verstorbene Leiter dieser Zeitschrift, Professor Dr. Adolf Thürlings,

in seiner letzten hier veröffentlichten Arbeit
„Unterbrochene kirchliche Internationalität" (1915, Heft 1) geschrieben:
nEs ist nur natürlich, dass in den Einzelauffassungen sich
Verschiedenheiten zeigen, die mit den gegebenen Verhältnissen
zusammenhängen. Diese Eigenart, die sich auch sonst nie
verleugnen kann noch soll, verleiht jeder dieser Ansprachen ihren
Ort und ihren hohen seelsorglichen Wert, und es verschlägt



— 286 —

nichts, dass wir sie noch weniger als sonst aus ihrem Mutterboden

reissen und etwa austauschen können". Auch für die
seither erschienenen Hirtenschreiben haben diese Worte Geltung ;

auch von den altkatholischen Kirchengemeinschaften gilt ja,
was der Apostel Paulus einst an die Christen zu Korinth
geschrieben hat (1. Kor. 12, 4): „Es sind der Gaben verschiedene,
aber es ist nur ein Geist."

W. Heim.


	Die Hirtenbriefe der altkatholischen Bischöfe während der Kriegszeit

