Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 3

Artikel: Franz von Baaders Kampf gegen die Alleinherrschaft des Papstes in
der katholischen Kirche

Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 240 —

Franz von Baaders Kampi gegen die Alleinherrschaft
des Papstes in der katholischen Kirche.

Als Franz Ritter von Baader am 23. Mai 1841 entschlief,
war er schon ein Einsamer geworden. Er, der eine wirkliche,
geistige Geselligkeit kannte, musste das Schicksal derer teilen,
die in einem heissen Kampf plotzlich alleinstehen, weil sie in
keiner Weise sich durch Kompromisse die Stellung erleichtern
wollen. Er wurde geopfert, weil die offentliche Verantwortung
eine peripherische Konsequenz seines Denkens nicht ertrug,
nachdem sie ihn die Zentralgedanken ruhig hatte an andere
mitteilen lassen. Iir war einer jener seltenen Denker, die nicht
in einer ,Richtung“ denken, sondern von Grund auf denkerisch
das Sein erfassen und darum gleichsam nun gegen ein Chaos
von Gedachtem fiir eine Ordnung von wirklich Erkanntem ein-
stehen miissen. Diese Denker haben die Eigenschaft, dass sie
intensives Mitdenken erzeugen, dass sie schopferisch denken
und schopferisch wirken. Baader erlebte nun allerdings auch
das Schmerzliche, dass selbst seine Schiiler zum Teil seine ge-
fihrlichen Konsequenzen als inkonsequent erachten wollten.
Es wiire die Aufgabe einer grossern Arbeit, diese Halbheiten
zu widerlegen. Hier konnen nur die Gedanken, die Anstoss
erregten, dargelegt werden. — Auch spiiter, als diese Streit-
fragen wieder offentliches Interesse gewannen, griff man selten
auf Baaders Gedankengiinge zuriick. Vielleicht hat ihm auch
hier die etwas unsystematische und blitzartige Darstellungs-
weise geschadet. Vielleicht verschméhte man es iiberhaupt,
diese Gedanken in der konzentrierten Form, wie sie Baader
gibt, anzunehmen. Wahrscheinlich aber hat auch hierin wie
an der Hochschule in Munchen Dollinger Baader verdringt, d. h.
die historisch-sorgfiiltig-abwiigende Betrachtung war opportuner
als  die spekulativ-aphoristische, die historische Frkenntnisse



— 241 —

nur erginzend verwertet. Zuletzt ist auch einfach die Tat-
sache, dass Baader 1838, zur Zeit der Kélner Wirren und nicht
1870, gegen das Vaticanum in den Kampf treten konnte, eine
geniigende Erklirung dieser Vernachlissigung.

Vor 1838 hatte sich Baader nie iiber die Frage des pipst-
lichen Primates oder, wie er es allgemeiner ausdriickte, des
Kirchenvorsteheramtes genauer geiussert. Man hiitte nur auf eine
antipapistische Stellung bei ihm schliessen kénnen. Auch ohne
tieferes Eindringen auf seine Gedanken musste die Freimiitig-
keit auffallen, mit der er immer wieder, auch in den Vorlesungen
iiber spekulative Dogmatik (1828—1838), (S. W. BBd. VIIIL IX)?)
die Notwendigkeit einer freien Religionswissenschaft betonte
und jede autoritative Bevormundung in der religiosen Forschung
ablehnte. Er vertritt da gleich in der Grundlegung Gedanken,
die allen gewohnten zuwiderliefen, wenn er z. B. ausfiihrt, dass
die philosophische Erorterung der Dogmatik zwar keine Neue-
rung bringen konne (VIII, 15), dass aber doch ,neue Entdeckun-
gen“ in der Religionswissenschaft zu erwarten seien (p. 16).
Unter Religionswissenschaft versteht er aber nie bloss historische
Unterbauung, sondern immer philosophische Begriindung. Baader
stellte sich iiberhaupt in den grossen Zusammenhang der Philo-
sophie und kannte nur eine religiose (wahre) Philosophie und
eine irreligiose (falsche) Philosophie. Die religiose aber fand
er ebenso bei dem protestantischen Jakob Bohme wie bei ka-
tholischen Denkern (Mystikern) des Mittelalters. Seinen niichsten
Freunden gegeniiber iusserte er sich schon zwanzig Jahre
vorher antipapistisch, wenn er 1816 an einen gewissen Z. schrieb
(Bd. XV, 319): ,Dass nun die Suprematie der romischen Kirche
eines viel spiitern Datums ist, als von Apostelzeiten an, ist
streng erwiesen, und es bleibt nur noch nachzuweisen, wie sie
spiitter zu dieser Suprematie kam.“

Und endlich war es aufgefallen, dass er in den Jahren
1822—1824 eine literarische Reise nach Russland unternahm,
um dort philosophische Ankniipfung zu suchen, was ihm aller-
dings fast giinzlich missgliickte. Immerhin diirfen wir annehmen,

) Ich zitiere nach der von Prof. Franz Hoffmann und andern besorgten
Ausgabe von Franz von Baaders simtlichen Werken (in 16 Biinden). Leip-
zig, Verlag von Herrmann Bethmann. 1851—1860. Die romische Ziffer
bezeichnet die Zahl des Bandes, die arabische die Seitenzahl.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1917. 17



— 242 —

dass er sich damals jene unmittelbarere Kenntnis der russischen
Kirche holte, die er spiiter erst, in der Kampfzeit, verwertete.

Aber alle diese ungewdohnlichen Wege nahm man ruhig an
ihm hin, weil er ja schon den ungewohnten Weg tiiber die
medizinische Wissenschaft und das Amt eines Bergwerksdirektors
gekommen war und ohnehin Laie war,

Im Jahre 1826 wurde die bayerische Universitiit von Lands-
hut nach Miinchen verlegt. Baader, der seit einiger Zeit in sehr
misslicher Stellung lebte, wurde nur als Honorarprofessor an
die philosophische Fakultit berufen. Er las tiber religiose Philo-
sophie, spiiter auch tber Naturphilosophie und Sozietitsphilo-
sophie, durch die er seine religios-dogmatischen Vortrige auch
auf eine breitere Basis zu stellen vermochte. Es war sein Ver-
hingnis, dass sein nimmer ruhender Geist ihn nicht zur ordnen-
den Abklirung brachte. So kam er nie zu einem System.
Seine Uberzeugung, dass unsere Erkenntnis ihr Bild im Kreis
und nicht in der linienhaften Gedankenreike habe, so dass jede
Teilerkenntnis auch ins Zentrum weise, rechtfertigte seine apho-
ristische Vortragsart. Aber sie war ungeeignet, ihm die Aner-
kennung von aussen zu verschaffen, die ihm gebiihrt hétte.
Dennoch versammelte Baader einen ansehnlichen Horerkreis
um sich, und sein Bediirfnis, sich auch ausseramtlich immer
wieder auszusprechen, seine ganz aussergewdohnliche Regsam-
keit schopferischen Denkens fesselte viele personlich an ihn.
Selbst Déllinger erhoffte von ihm anfinglich alles. Er, der
behauptete, dass die Theologie den Anspruch machen diirfe,
dass alle tibrigen Wissenschaften zu ihr hinfiihren, dass diese
ihrer als Grundlage wie als Schlussstein bediirfen, er wollte
bei Baader ,die auf Theologie gegriindete Wissenschaft® kennen
lernen. Doéllinger beteiligte sich auch an den Zusammenkiinften
der Kkleinen Gesellschaft, die wochentlich in Schwabing sich
um Franz von Baader versammelte. Er scheint aber auf die
Dauer von Baader nicht befriedigt worden zu sein. Wenn sich
auch der andere grosse Philosoph an der Universitit Miinchen,
Schelling, damals von Baader kiihl zurtickhielt — dieser selbst
wiinschte in diesen Jahren keine Annéiherung mehr —, so stand
Baader doch nicht einer allzu grossen Gegnerschaft gegeniiber.
Das idnderte sich nun plotzlich nach 1838, als in der Kélner
Divzese ein schwerer Konflikt zwischen dem Erzbischof und
der preussischen Regierung ausbrach.



— 243 —

Erzbischof Spiegel, der mit Unrecht als Schwiichling galt,
ein Begiinstiger der hermesianischen Schule, eine mehr ver-
sbhnliche Natur, starb 1835. Sein Nachfolger wurde der General-
vikar von Miinster, Klemens August Freiherr von Droste-Vische-
ring. Der Neugewiihlte war ein ,ernster, frommer Christ%,
swahrhaft durch und durch“, ,aber geschlossen hart und un-
beugsam“. So schildert ihn ein langjihriger Freund. Er nahm
sofort den unerbittlichsten Kampf gegen den Hermesianismus auf.
Trotzdem er Friedfertigkeit gelobt, und versprochen hatte, die
Abmachungen seines Vorgingers zu achten, erliess er bald
an seine Pfarrgeistlichkeit eine Instruktion, die die schroffste
Ausfithrung des piipstlichen Breves Pius VIII. vom 25. Miirz
1830 iiber das Verhalten gegeniiber gemischten Ehen befahl.
Dadurch wurde in den parititischen Rheinlanden der alte Kon-
flikt mit der Regierung neu entziindet. Das preussische Staats-
gesetz, das festlegte, dass in allen Ehen die Kinder in der Kon-
fession des Vaters erzogen werden sollten, wurde zur Seite ge-
schoben. Vermittlungsversuche waren fruchtlos. Der Erzbischof
blieb hart und wollte auch nicht resignieren, wie es Spiegel
versucht hatte. Da schritt der Konig auf den Rat Bunsens zu
einem Gewaltakt. Er liess den FErzbischof am 20, November
1837 auf der Festung Minden gefangen setzen. Der unbeug-
same Kirchenfirst tat Bunsen den erhofften Gefallen, noch recht-
zeitig nach Belgien zu fliichten, nicht. Der scheinbare Sieg der
Regierung war eine Niederlage. Das ganze katholische Deutsch-
land war in Aufruhr, fir und wider Koln, vor allem auch
Bayern, das die preussische Regierung mit wildem Hass be-
fehdete. Déllinger antwortete schon am 11. Januar mit einer
Gegenschrift, ,einer Stimme zum Frieden“, die aber, da sie an
Klarheit, besonders in der Kritik Bunsens, nichts zu wiinschen
ibrig liess, nur den uniiberbriickbaren Gegensatz noch klarer
machte. Gorres schrieb seinen beissenden ,Athanasius®,

Da wurde auch Baader aufgefordert, seine Anschauung aus-
zusprechen. Baader war nicht der Mann, eine voribergehende
Fehde als solche auszufechten. Solchen Erscheinungen gegen-
liber zeigte sich der geniale Denker, ohne es zu wollen, in
seiner Erhabenheit und Sachlichkeit. Er schrieb als Antwort
auf das Ansuchen seiner Freunde eigentlich nicht ein Gutachten
Uber die Ko6lner Wirren, sondern vielmehr einige prinzipielle
Abhandlungen zu der Frage, die der Kolner Streitigkeit ganz



— 244 —

- zu tiefst zugrunde lag: zur Frage nach dem Recht oder Unrecht
des pépstlichen Primates, der den Kélner Erzbischof als einen
Anhéinger dieses Systems nur zu seiner konsequenten Haltung
gezwungen hatte. Baader sprach mit der ganzen riickhaltlosen
Offenheit und selbstlosen Freiheit, mit der er immer fiir die
erkannte Wahrheit eintrat. Er erreichte nichts, als dass er
iiberall bittere Missstimmung erregte. Selbst Freunde gaben
offen ihrem Schmerze Ausdruck und meinten, ihn aus seinen
eigenen Schriften widerlegen zu miissen. Da man ihn sachlich
nicht widerlegen konnte, griffen die eifrigsten Feinde zu halt-
losen Verleumdungen : Baader sei von Russland bestochen, oder:
er wolle von Russland weltliche Vorteile erangeln. Baader spielt
selbst in einem Briefe an Dr. S. darauf an, dass ihn eine nor-
dische Sozietit zum Abfall von den ,Romern* veranlassen
wollte, aber es ist selbstverstéindlich niirrisch, diesem Schleich-
verfahren irgendwelche Bedeutung beizumessen. Tatsache ist,
dass Baader von Russland keine finanzielle Unterstiitzung emp-
fing. Er starb in Armut und litt noch in seinen letzten Tagen
darunter, dass er seiner Frau fast nichts hinterlassen konnte.
Baader wusste, dass er sich durch seine Ehrlichkeit aller dussern
Vorteile beraubte. Darum darf man sein Eintreten fiir einen
christlichen Katholizismus im vollen Sinne einen Kampf nennen.

Seine Gedanken werden bei der Verarbeitung dieses Pro-
blems von zwei Seiten geniihrt, aus seinem sozietits-kritischen
Denken tberhaupt und aus seinen grundlegenden exegetisch-
kirchenhistorischen Kenntnissen. Er war aber ein viel zu ori-
gineller Denker, als dass er auch fiir sein Tatsachenmaterial
einfach Liingstgedachtes héitte beniitzen konnen. Ir durch-
wirkt die alten Erkenntnisse neu, selbstsuchend. Leider trigt
auch in diesen Abhandlungen die Darstellung die Mingel solcher
Selbstéiindigkeit. Er kam tiber dem Denken nicht so recht zum
Ordnen und Disziplinieren. Er wurde immer wieder von einer
solchen Fille von Gedanken bedringt, dass er bei einem Neben-
punkt oft schwere Gewichte anhiingt. Das macht die Darstellung
etwas unformlich. Sie verliert an ,Leserlichkeit“. Mitten in
kirchenrechtlichen Erorterungen beginnen weitschichtige, vor
allem tiefschichtige naturphilosophische Perioden. ,Wes das
Herz voll ist, liuft der Mund tiber.* Und sein ,Herz“ lebte
von der Fiille naturphilosophischer Urkenntnisse. Eine seiner
leidenschaftlichsten Forderungen war die Ermoglichung gegen-



— 245 —

seitiger Befruchtung von Naturerkenntnis und Gotteserkenntnis,
von Physik (Physiologie, Naturphilosophie) und Theologie. Ist
es da nicht stiimperhafte Argerlichkeit, wenn wir es ihm als
sUnart* anrechnen wollten, dass seine Darstellung immer wieder
mit dem beginnt und in dem sich verbreitet, womit sie nach
den Anstandsregeln wissenschaftlicher Arbeit schliessen miisste.
Man hat es in neuerer Zeit geriigt, dass die philosophischen
Schriftsteller meist zu zuriickhaltend, referierend, ohne innere
Selbstverpflichtung auf das Gesagte, schreiben; mit Recht.
Baader konnte man nur das Gegenteil ,vorwerfen“. Selbstver-
pflichtung ist ihm Voraussetzung, so selbstverstiandlich und in-
stinktiv-lebendig, dass er auch iiusserlich hervortreten lisst,
was er am lebendigsten vertritt.

Im folgenden soll die Ordnung zu ihrem Recht kommen.
Wir kénnen den Weg von der mehr intuitiv-erkannten Wahr-
heit zur Begriindung durch Exegese und kirchengeschichtliche
Uberlieferung umgekehrt gehen. Wir diirfen die Stilprivilegien
des Originaldenkers nicht beanspruchen. Da dieser Aufsatz
Kampfgeschichte darstellen soll und nicht Literaturgeschichte,
fassen wir die in verschiedenen Aufsiitzen?!) zerstreuten Gedanken

') Es sind in chronologischer Reihenfolge diese:

1. Uber das Kirchenvorsteheramt auf Veranlassung der Kkirchlichen
Wirren in der preussischen Rheinprovinz. Aus einer brieflichen Mit-
teilung an einen Mitarbeiter am Phénix. Phinix ;von E. Duller,
Jahrg. 1838, Nr. 47 (S. W. V, 399—404).

2. Uber die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papsttums oder des
Primats vom Katholizismus. In der Evangelischen Kirchenzeitung
(v. Hengstenberg), Jahrg. 1838, Nrn. 55 u. 56 (S. W. V, 369—382).

3. Riickblick auf de la Mennais in bezug auf die Widersetzlichkeit des
katholischen Klerus in Preussen gegen die Regierung. Allg. Anzeiger
und Nationalzeitung der Deutschen. Jahrg. 1838, Nr. 229 (S. W. V.,
383—390).

4, Uber die Tunlichkeit oder Nichttunlichkeit einer Emanzipation des
Katholizismus von der romischen Diktatur in bezug auf Religions-
wissenschaft. Schreiben an den k. russ. Kiémmerer Fiirst Mestchersky.
Niirnberg, bei Friedrich Campe. 7839. (S. W. X, 53—88).

5. Bemerkungen iiber den in der Beilage zur Augsburger Allgemeinen
Zeitung vom 17. Dezember 1839 enthaltenen Aufsatz: Die rémisch-
katholische und die griechisch-russische Kirche. Erst 1847 gedruckt
in Wiirzburg. Voigt und Mocker. Philosophische Schriften und Awuf-
sitze, I1I, 208—302 (S. W. V. 392—398).

6. Zuriickweisung der von dem ,Univers“ wider mich erhobenen Anklage
eines Abfalls von der katholischen Kirche (1839) (S. W.V. 403—408).



24 —

zusammen und geben zuerst Baaders exegetische und historische
Bemerkungen, um dann mit seinen allgemeinen Folgerungen
und Forderungen zu schliesgen.

Am 20. Juli 1786 schrieb der 21jihrige Baader in sein
Tagebuch: Hier fing ich an, die heilige Schrift zu lesen. Ganz
gegen die Gewohnheit romisch-katholischer Laien unternahm
es der erkenntnishungrige Mann, die bisher nur bruchstiickweise
gehorte Schrift im Zusammenhang kennen zu lernen. Diese Schrift-
kenntnis hat immer wieder sein Denken beeinflusst und vertieft.
Sie bewahrte ihn aber insbesondere vor allen Téuschungen, denen
sich kirchlich-systematische Schriftsteller dem wirklichen Inhalt
gewisser Textworte gegeniiber leicht hingeben. Auch heute noch
grassiert die mangelnde Schriftkenntnis unter den romischen
Dogmatikern in erschrekender Weise. Sie kennen lauter Siitze,
die sie ausser dem Zusammenhang gebrauchen und reden, ehe
sie horen, ehe sie den Pulsschlag der Schrift héren. Baader
dagegen kannte die Schrift. Das kam ihm im Kampf zugute
— vielleicht vor seinen Gegnern ,zu schlecht®., Er unterliess
es auch nicht, sich tber die Stellung zur Schriftautoritit zum
vornherein zu orientieren: die Frage nach der Schriftautoritit
ist die primére, die nach dem Primat ist dieser gegeniiber
sekundir. Die herrschenden Begriffe tiber das Verhiiltnis der
Schriftautoritit zur Traditionsautoritiit sind sehr vag. Vielleicht
lasst sie die offizielle kirchliche Behérde absichtlich vag und unklar,
weil sie sich sonst selbst entblossen miisste. Die Unterscheidung
von Schrift und Autoritéit ist eine ungliickliche Verwischung von
Begriften. Sie ist irrefithrend, weil unter Tradition ebensowohl
bloss die geschriebene Uberlieferung als nur die miindlich fort-
gepflanzte Lehre gemeint sein kann und auch wirklich bald die
eine, bald die andere darunter verstanden wird. In der ersten
Zeit Israels war Tradition das nur miundlich mitgeteilte Lehr-
gut, spiter, besonders zu Jesu Zeiten, nannten die Pharisier
und Schriftgelehrten die geschriebenen Aufsitze der Altesten
so, die sie neben das Gesetz stellten, ja so hochhielten, dass
Jesus ihnen den Vorwurf machte, sie zogen sie der eigentlichen

7. Der morgenliindische und der abendlindische Katholizismus mehr in
seinem innern wesentlichen als in seinem &dusserlichen Verhiiltnisse
dargestellt. Nebst mehreren Beweisen, dass Schrift und Natur sich
nur wechselseitig auslegen (geschrieben 7840). Stuttgart, bei Franz
Heinrich Kohler. 1841 (S. W. X. 89—259).



— 247 —

Schrift (dem Gesetz und den Propheten) vor. Christus kennt
keine miindliche Tradition. Er verweist auf die ,Schrift¥, die
von ihm zeugt, darunter versteht er eben: Gesetz und Pro-
pheten. Wenn nun in den Kopfen iilterer und neuerer Theo-
logen die schlechte Ausflucht des Jesuiten Salmeron?) spukt,
dass die piipstliche Autoritiit ihren Grund nicht in der Schrift
habe, sondern in einer miindlichen Tradition, so miisste zuerst
eine solche ungeschriebene Tradition (Arkandisziplin), von der
man nichts weiss, nachgewiesen werden. Wohl aber hat man
ausfiihrliche, von der Kirche friihzeitig in einen neutestament-
lichen Kanon zusammengeschlossene schriftliche Traditionen.
Da nun Jesus die Vollmacht des Petrus und seine Suprematie
uber alle andern Apostel (wonach die Apostel ihr Hirtenamt
unmittelbar nur von Petrus, von Christus also nur mittelbar
erhalten haben konnen) zu seinen Lebzeiten ausgesprochen
haben muss, so miissten auch die iiltesten Urkunden der Kirche,
die kanonischen Schriften par excellence dariiber klaren Be-
scheid geben und miisste der stringente Primatsbeweis aus ihnen
entnommen werden kionnen. Die morgen- und die abendlindische
Kirehe sind hierin im Sollen einig, nur nicht im Kénnen. Baader
greift nicht zu dem fraglichen Mittel der Unechtheitserklirung
gewisser evangelischer Texte, die von der romischen Kirche
leichtfertig als Primatsbeweis statuiert werden, wie dies neuere
protestantische Exegeten und Modernisten (z. B. Schnitzer) ver-
suchten. Er widerlegt den Papismus aus der vorliegenden,
gebriuchlichen Textgestalt, wie sie die offizielle Vulgata an-
nimmt. Er unterzieht sich auch der Miihe, die ganze patristische
»Iradition® herbeizuziehen.

Angenommen aber, es gebe eine solche miindliche Geheim-
tradition, eine disciplina arcana (christiana), so wiirde diese
sich durch den Begriff der Tradition, des Tradierens, Mitteilens
religivser Uberzeugung selbst als falsch erweisen. Jedes Tra-
dieren, auch das im Sinne des jidischen Kebel (eines heimlichen
Sagens, ,Runnens, ,ins Ohr sagen“ oder auch ,von Mund zu
Mund sagen“) genommene, weist auf ein hioheres Prinzip, auf
die Gegenwart einer hohern Macht hin, die tiber beiden, dem
Vermittler der Tradition und dem Empfiinger, steht. Jeder, der
eine Uberzeugung hat, ein Selbstiiberzeugter ist, hat sie doch

') Der Verfasser einer italienischen Schrift von 1683 zitiert dessen
Comment. in Epist. S. Pauli (B's S. W. X, 151).



— 248 —

nicht von sich selber, noch von einem andern Menschen als
in letzter Instanz, (Hier leuchtet Baaders Erkenntnistheorie
durch, die im Erkennen das Erkanntsein als das Primire fasst.
Cogitor, ergo sum.) So kann aber jeder Selbstiiberzeugte wie-
derum seine Uberzeugung nicht unmittelbar weitergeben, sie
dem andern nicht einfach eingiessen, sondern er kann nur
darauf hinwirken, dass im andern dasselbe Prinzip, das in ihm
die Uberzeugung hervorbrachte, frei wird und zu Schrift und
Sprache kommt. Auch in den exakten Wissenschaften kann
der Lehrer den Schiiler nur wirklich tberzeugen, wenn dieser
den Beweis nachkonstruiert. Der Mensch muss in seinem Wissen
und Gewissen eine hohere Macht anerkennen. Logischerweise
muss er ihre Gegenwart aber auch im andern zugeben und
achten. Die Menschen sind von dem iiberzeugt, was sie sich
unmittelbar weder sagen noch schreiben konnen.

Nach St. Martins Satz: ,Que chaque étre doit faire sa
propre révélation* kann sich Gott jeder Kreatur, wenn auch
sehr verschieden in der Weise, nur selbst erweisen. Auch der
einfiltige Dr. Staupitz sagt in seinem Biichlein von Gottes Liebe:
»Kein Mensch kann den andern Gott lieben und glauben lehren,
so wie er sich selber nicht, auch der Buchstabe der Schrift
nicht, ohne Gottes Geist.* 'Wie in der Apostelgesch. 16, 14,
von der Kriamerin Lydia erzidhlt wird, dass sie den Paulus erst
verstand, als ,der Herr ihr das Herz auftat“, so verstehe ich
den ausser mir Sprechenden (und den durch ihn Sprechenden!)
nicht, wenn er nicht auch in mir ,hort¥, d. h. mein inneres
Ohr mir offnet. Aus allem dem ergibt sich, dass niemals ein
Mensch fir den andern letzte Instanz, also kein Mensch dem
andern wirklich Autoritit ist. Damit ist aller Wissenszwang
und aller Gewissenszwang, alle logische Verknechtung, die die
Quelle der religiosen und birgerlichen ist, entrechtet. Die re-
ligiose Verknechtung geht wissentlich oder instinktiv darauf
aus, den Menschen gewissenlos, die staatliche, ihn ehrlos zu
machen.

Die Tradition widerlegt in ihrem Begriff die ,Tradition“
(ob miindlich oder schriftlich) von der unbedingten Autoritit
des Papstes.

Aber nun die Schrift: Sie miisste auch von ,ihm“ dem
autokratischen und supremen Statthalter Christi zeugen. Ist
gie ein, solcher Zeuge? ;



— 249 —

Baader fiuhrt in dem Aufsatz tiber den morgenlindischen
und abendlindischen Katholizismus einige Hauptstellen in extenso
an, und zwar nach dem Grundsatz, dass es ,ohne Schrift und
Gegenschrift* tiberhaupt kein Schriftverstindnis gebe.

Matth. 16, 15—20, stellt er mit 18, 18 und 18, 20, zusammen.
Die erste Stelle bezeugt die Ubertragung der Schliisselgewalt
an Petrus, die zweite diese Ubertragung an alle Jiinger und
die letzte dasselbe fiir alle Christen iiberhaupt. Die Beweis-
filhrung fiir die an Petrus personlich haftende Bevorzugung,
die Thomas von Aquino lehrte, ist eine Fiktion, denn erstens
beweist die chronologische Voranstellung nichts, da in den
Evangelien viele chronologische Verstellungen vorkommen, und
zweitens steht nirgends etwas von einer Suprematie Petri,
durch die Petrus den Beruf erhalten hiitte, die Schliisselgewalt
erst noch besonders auf die andern Jiinger zu iibertragen, ja
Matth. 18, 18, schliesst dies geradezu aus. Auch wiire es unver-
stiindlich, dass von diesem wichtigen Ereignis nirgends die Rede
wire und an Petrus ganz unerklirlich, dass er die ihm vom
Herrn ibertragene Autoritit gar nie amtlich ausgeiibt hiitte,
nicht einmal in der verwaisten Kirche, nach Christi Tod. Ein
weiteres Argernis miisste aber die Berufung des Paulus und
vor allem sein weiteres Verhalten zu Petrus bilden. Die éltern
Kirchenlehrer waren darum dariiber einig, dass jene Worte:
16, 18: Du bist Petrus usw. nicht der Person des Petrus galten,
sondern dem Bekenntnis Petri, dem lebendigen Glauben an
ihn, den Eckstein und Felsen der Kirche. — Die Schliissel-
gewalt war aber schon im ersten Menschen wirklich, der in
zweien Regionen, in der himmlisch-ewigen und der irdischen
lebend, nichts in der einen tat, was nicht auch in der andern
geschah. So fillt auch in den durch Christus Wiedergebornen
das zeitliche Tun mit dem ewigen zusammen. Das urspriing-
liche, gewollte ,Doppelgingerleben“ (das ,Ebenbild Gottes“
im Menschen, wie der baaderisch beeinflusste Ethiker Culmann
sich ausdriickt) ist wieder durchgebrochen durch die Erlésung
in Christo: Erde und Gotteswelt sind im Menschen wieder ver-
einigt. Diese Vergegenwirtigharmachung des Herrn ist in
jedem Menschen unmittelbar moglich, erfahr- und erlebbar,
was die dritte oben erwihnte Stelle (Matth. 18, 20) bezeugt,
die deutlich Christus als den alleinigen Herrn und das einzige
Zentrum der Kirche erweist.



— 250 —

Wie ein Missklang tont in das papistische System Matth. 20,
26—28, wobel allerdings die papistische Lehre den Missklang
erzeugt. Zu dem Aller-Knechts-Postulat und zu der schroffen
Ablehnung der Macht der Grossen und Fiirsten passt schlecht
die Vorstellung von einem Apostelfiirsten oder auch nur einem
primus inter pares. Wie kann sich an einem solchen Evan-
gelienwort noch irgendein zwingendes Kirchenregiment, die
Forderung irgendeiner Art von Unterwiirfigkeit eines Priesters
gegen einen andern oder eines Laien vor dem Priester recht-
fertigen ?

Wie wenn Jesus alle pipstlichen Anmassungen vorausge-
kannt hitte und zum voraus hiitte verwerfen wollen, gebietet
er Matth. 23, 8—12, sich nicht Lehrmeister (Rabbi), noch Vater,
noch Fiihrer!) nennen zu lassen. Sie sind alle Briider. Christus
ist Rabbi und Fihrer, Gott allein ist ihr Vater. Der Papst
aber wirft sich in massloser Verblendung als Stellvertreter Christi
und als ,maestro supremo® und heiliger Vater auf und frevelt
sich und seinen Untertanen noch eine daraufzielende Vollmacht
Christi ins Gewissen.

Dass weder Einherrscherei noch Vielherrscherei evangelisch
begriindet werden kann, zeigt Baader an Mark. 9, 34—36, und
Lukas 22, 24. Wer, wie die Zebediussohne, der erste sein mochte,
wird gezwungen, der letzte zu sein! Es lédsst sich schlechtweg
nicht erweisen, dass ,eine hochste Regierungsgewalt in der
Kirche notwendig sei“, wie ein zeitgenossischer Historiker be-
hauptete — wenigstens fiir eine nach dem Evangelium christ-
liche Kirche!

Auch aus der Johannesstelle 21, 13—18, lisst sich keine
Bevorzugung Petri herauslesen. Das dem Petrus in diesem
quilenden Zwiegesprich tbergebene Amt eines Hirten ist das
der Apostel und Gemeindevorsteher tiberhaupt. Es ist in keiner
Weise darin enthalten, dass Petrus allein ein ,Patent zum
Vorsteheramt erhalten hat und gar, dass die andern erst von
ihm hitten erméichtigt werden konnen, Gemeinden zu pflanzen
und ihnen als Hirten vorzustehen.

Was aber die Evangelien klar widerlegen, wird noch vollig
unhaltbar, wenn man das Verhalten des Paulus untersucht.
Wie leicht héiitte doch der Zwist, den Paulus 1. Kor. 1, 11, tadelt,

') So iibersetzt Baader, wie iibrigens auch neuere Ubersetzer, z. B.
Weizsiicker.



— 261 —

beigelegt werden kénnen, wenn Paulus einfach auf die alleinige
Autoritit des Kephas (Petrus) hiitte hinweisen konnen! Wo einer
fir alle denkt und will, da kann doch unter den Gedanken-
losen und Willensunfreien keine Spaltung entstehen.

Wie respektlos und vollig ,unchristlich® handelte doch in
den Augen der Romanisten der neubekehrte Apostel Paulus,
wenn er (Gal. 1,11, 15, schreiben konnte! Gal. 2, 6, wiire geradezu
unverschimt und sein Gal. 2, 11 ff. erziihltes Vorgehen wire
ja exkommunizionswiirdige Auflehnung.

So beweist die Schrift — die Unhaltbarkeit des Primates
Petri und also auch seiner angeblichen Nachfolger. Sogar, wenn
die Hauptstelle Matth. 16, 18, einen Primat des Petrus bewiese,
wiire sie keine Erklirung fir den Primat der Pipste. Ja, die
romische Kirche widerspricht sich selbst damit, wenn sie den
pPrimat® Petri ohne Anstoss auf seine Nachfolger iibertriigt.
Denn sie negiert damit den Wahlcharakter des Papsttums.
Vorausgesetzt, alle Petruslegenden entsprichen der Wahrheit,
was nicht nachweisbar ist, vorausgesetzt, Petrus wére wirklich
in Rom und dort 25 Jahre ,Papst gewesen und er hiitte noch
den Linus zu seinem Nachfolger ordiniert, so wiire doch nach
diesem die Filiation (Erbfolge) erloschen. Denn alle nachfol-
genden Pipste wurden durch die Gemeinde, Priester und Laien
gewihlt'), wonach auch die Inspiration von jenen ausgegangen
sein muss. (V, 403 ft.)

Gleichsam indirekt beleuchtet Baader die Stellung der
hl. Schrift in der Erorterung iiber die Auffassung, die in den
beiden katholischen Kirchen iiber das Priestertum herrschen.
Er geht dort (X, 130 ff.) aus von dem Begriff der Ordination.
Die Schrift gibt da nur sparliche Kunde. In den Evangelien
zeigt sich nirgends ein Anhaltspunkt, der feststellte, dass Jesus
etwa durch Handauflegung seine Jiinger zu christlichen Priestern
im Gegensatz zum jidischen Priestertum ordiniert hiitte. Lu-
kas 24, 50, erzihlt, wie er unmittelbar vor seiner Himmelfahrt
seine Hinde segnend iiber sie erhoben, aber nicht, dass er sie
auf sie gelegt hiitte, um einen Akt zu vollziehen, der unserer
Ordination entspriche. Dagegen ist in der Apostelgeschichte
und in den Apostelbriefen ofters davon die Rede, allerdings in

) Nach Friedrich v. Schultes, Lehrbuch des katholischen Kirchen-
rechts, 3. Aufl,, p. 232 ff., wihlten den Bischof von Rom bis in spiite
Zeit die Suffragan- (Nachbar-) Bischife, der Klerus und das Volk von Rom.



— 252 —

einer Weise, die die grosse Schlichtheit und fast ginzliche
Zeremonienlosigkeit der wurspriinglichen Ordination beweist.
Apostelgesch. 1, 20, wird der Apostolat mit dem Aufseheramt
(Episkopat, Vorsteheramt) als gleichbedeutend genommen. Der
Apostolat aber wird charakterisiert durch die (Augen-) Zeugen-
schaft der Auferstehung des Herrn. So konnten die Apostel
zwar Vorsteher sein, aber die Vorsteher nicht Apostel. Matthias
wird (Apostelgesch. 1, 26) durch Los und Gebet gewdihlt und
(wohl durch die Gemeinde [Apostel und Jiinger]|) den Elfen bei-
geordnet, ohne dass dabei eine Handauflegung ausdriicklich
erwihnt wiirde. Die Diakonen dagegen, die den iiberlasteten
Aposteln den Armendienst abnahmen, werden von der Gemeinde
gewihlt und von den Aposteln unter Gebet und Handauflegung
ordiniert (Apostelgesch. 6, 1—6). Kine gewisse Unklarheit schafft
die Kunde, dass Petrus und Johannes den auf den Namen Jesu
getauften Samaritern die Hand auflegten zum Empfang des
heiligen Geistes, ohne dass es sich aber da um Ordinationen
zum Vorsteheramt handelte (Apostelgesch. 8, 14)"). Eben da-
selbst wird erziihlt, dass die.andern Apostel den Petrus und
Johannes nach Samarien sandten, was doch eine vollige Gleich-
stellung unter den Aposteln voraussetzt. So wird der heilige
Geist auch den Jingern von Ephesus (Apostelgesch. 19, 5) ver-
mittelt. Wobei Baader die etwas bittere Bemerkung nicht unter-
driicken kann, dass die Theologen bisher die Erklarung dafiir
schuldig geblieben sind, dass diese Mitteilung des heiligen Geistes
in der Folgezeit und heute so vollig ,inostensibel“ geschieht,
wihrend sie sich bei den Empfangenden ehedem, bei Vorstehern
und Nichtvorstehern, in so ,eklatanter Weise“ dusserte. Paulus
empfingt den heiligen Geist von einem ,Laien“, dem Ananias
(Apostelgesch. 9, 17), die Familie des Cornelius sogar vor Taufe
und Abendmahl, und zwar so eindriicklich, dass Petrus nur zu-
geben kann, es sei derselbe Geist, den auch sie am Pfingstfest
empfangen hiitten. Apostelgesch. 13, 1, werden Paulus und Bar-
nabas von der Gemeinde Antiochien zu ihrer Mission durch Fasten,
Beten und Handauflegung ordiniert und in gleicher Weise be-
stellen die beiden in den von ihnen gegriindeten Gemeinden
die Vorsteher. Apostelgesch. 15, 22, wird von der Einstimmig-
keit von Aposteln, Altesten und Gemeinde gesprochen. Jeder

') Die Kirche bezieht diese Handlung auf das Sakrament der Firmung.



— 203 —

war also stimmfihig und von einer infalliblen und obersten
Gewalt des Petrus spiirt man nichts.

Rém. 15, 16, nennt sich Paulus einen Minister (Priester)
Christi. Nach andern Schriftstellen kommt dies Ministerium
allen Geistmenschen zu. 1. Kor. 12, 27, wird unter den Geistes-
gaben auch die des Dirigierens oder Gubernierens der Gemeinde
aufgeziihlt, sowie die des Lehrens angefiihrt, eine Art der Auf-
zihlung, die die Konzentration und Beschrinkung aller dieser
Gaben auf das Vorsteheramt ausschliesst. Dem Timotheus wird
ans Herz gelegt, die ihm durch Weissagung und Handauflegung
mitgeteilte Gabe nicht zu vernachléissigen, aber selbst mit der
Handauflegung an andere vorsichtig zu verfahren. (1. Tim. 4, 14,
Petrus nennt sich 1. Petri 3, 1, einen Mitiiltesten, aber von einem
Primat und Firstentum ist keine Rede.)

Aus dieser Darstellung ergibt sich eine klare Einsicht in das
Verhiiltnis von Klerus und Gemeinde in der apostolischen Zeit,
wie es sich in folgenden kurzen Leitsiitzen umschreiben lisst:

1. Die Vorsteher werden hauptsichlich von den Gemeinden

gewiihlt.
2. Das Vorsteher- oder Bischoftsamt war vom Apostelamt

unterschieden.

3. Ein Apostel konnte zwar Vorsteher sein. Er konnte
auch der Gemeinde einen Nachfolger in seinem Vorsteheramt
setzen, aber der Nachfolger dieses unmittelbaren Nachfolgers
wurde wieder von der Gemeinde gewiihlt.

4. Der Apostel aber delegierte sein Apostelamt keinem
weiter, denn es war seiner Natur nach personlich und nicht
transmissibel. Nach Petri Auffassung waren nur solche Apostel,
welche Jesus noch im irdischen Leben kannten und Zeugen
seiner Auferstehung waren (Apostelgesch. 1, 22). Das wider-
spricht einer Erbfolge des Apostelamtes, worauf sich allein die
Vorstellung eines Primates stiitzt.

5. Den Klerus jener Zeit bilden die Vorsteher (Presbyter)
und Diakonen, von denen die ersten die geistlichen, die letztern
vorziiglich die weltlichen Angelegenheiten der Gemeinde be-
sorgten. Aber von einer Unterordnung der Diakonen unter die
Vorsteher oder der Vorsteher (Presbyter, Bischife) unterein-

ander ist keine Rede.
6. Es war Voraussetzung, dass ein Vorsteher das Charisma

seines Amtes haben miisse, aber es ist nirgends ausgesprochen,



— 204 —

dass die Gemeinde durch die Wahl des Vorstehers diesem ihre
Geistesgaben delegierte oder sie auf ihn konzentrierte, so dass
er ein focus oder fons gratiae geworden wire. Md&hlers Hypo-
these von einer solchen Delegierung und Verzichtleistung der
Gemeinde zuerst zugunsten der Bischéfe, dann dieser zugunsten
des Oberbischofs, wodurch die Erzbischéfe und endlich der
Generalbischof eingesetzt worden sei, also alle Amter von
unten auf eingesetzt wiiren, ist eine ganz unbiblische Vorstellung,
die ausserdem der Einsetzung von oben widerspréiche.

7. Die Verfassung der romisch-katholischen Kirche lésst
sich in keiner Weise als schriftgemiiss nachweisen, so dass also
auch nicht gesagt werden kann, dass die neue Auffassung von
allen, tiberall und immer geglaubt worden sei.

Die Randbemerkungen tiber die spiitere schroffe Scheidung
von Klerus und Laien, sowie die als nebenbei begriindend an-
gefithrten kritischen Bemerkungen zum scholastischen Begriff
eines ,character indelebilis“, die Baader an diese Schlussfol-
gerungen anschliesst, gehoren in einen andern Zusammenhang.

Baader entging aber auch die Unklarheit der patristischen
Quellen tiber diesen Begriff nicht. Wenn das Conc. Tridentinum
dekretiert, dass nur die einstimmige Lehre der Kirchenviiter
mit der hl. Schrift gleiches Ansehen haben solle, so fiigt es
dem Defizit des Schriftbeweises tber den pipstlichen Primat
ein zweites hinzu. An unzihligen wortlichen Zitaten aus den
Kirchenlehrern weist er nach, dass bis ins 7. Jahrhundert herab
sich viele, sogar ,Pépste“ ausdriicklich gegen jeden Primat
verwahren, andere sich nur unbestimmt dafiir aussprechen und
einige sogar sich selbst widerlegen durch zeitlich auseinander-
liegende Aussagen. Der Primat war so zwar offensichtlich schon
frithzeitig angestrebt, aber nicht ,effektuiert“. Zugleich erhellt
ihm aus dieser Umschau das fiir das gestellte Problem wichtige
Resultat, dass diesen &ltesten Lehrern der Kirche die Autoritit
der Schrift ungleich mehr galt als dies spiiter in der abend-
landischen Kirche der Fall war. Wir wollen uns, so gut es
angeht, auf die Wiedergabe der wichtigsten Zitate und Be-
merkungen beschrianken. Sie finden sich ausfiihrlich in den
Aufsitzen tiber die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papst-
tums oder Primats vom Katholizismus (V, 375 ff.) und in der
Abhandlung iiber den morgenlindischen und abendléindischen
Katholizismus (X, 160 ff.).



— 205 —

Clemens Romanus?'), nach Irenius, der dritte Nachfolger
des Petrus in Rom, weiss nichts von einem obersten Regenten
oder inappellablen Richter der Kirche, wenn er (Ep. I ad Cor.
e. 1) sagen kann: ,Nur bei den Demiitigen ist Christus, nicht
bei denen, die sich iiber die Herde aufwerfen. Jesus Christus,
unser alleiniger Herr, ob er gleich miichtig war, erschien er
doch nie in weltlicher Pracht.* — Er ging nicht zu Hof und
hielt nicht Hof! erklirt Baader knapp und klar.

Er zeigt deutlich, dass das Kkorporative Ilement in der
Kirche noch véllig dominierte, er kennt keinen Uberapostel.
Das beweist die Stelle aus dem gleichen Brief ep. 4: ,Schon
die Apostel sahen voraus, dass in betreftf des Bischoftums Streitig-
keiten entstehen wiirden, darum war es ihnen nicht genug, nur
schlechterdings Bischéfe und Diakonen fir die von ihnen ge-
pflanzten Gemeinden aufzustellen, sondern sie wollten, dass
dieses Amt auch nach ihrem Tode von tauglichen Minnern ver-
waltet werde. Wir halten es deshalb fiir unrecht, wenn man
jene dieses Amts entsetzt, welche entweder von den Aposteln
selbst, oder nach diesen mit Einwilligung der Gemeinden von
den trefflichsten Minnern aufgestellt wurden, welche das Hirten-
amt ohne Tadel mit Demut verwalteten und das allgemeine
Zeugnis der Rechenschaft fiir sich haben.“

Der Mdirtyrer Ignatius, der dritte Bischof von Antiochia,
+ 107%), weiss noch nichts davon, dass wir einen andern fir
uns diirften verniinftig sein lassen, er warnt davor, Irrlehrern
blindlings zu folgen, Liigenprediger nicht zu verlassen. (Epp.
ad Philad. et ad Eph.) Er kennt aber auch keine bischéfliche
(pépstliche) Verfluchungsmacht. ,Nicht einmal den Feinden
Gottes (osores Dei) sollt ihr fluchen, sie verfolgen oder im ge-
ringsten beleidigen.“ Er kennt nur eine Macht: das Gebet, und
nur ein Gebet, das Gebet fiir den Feind. Dieses bricht seine
gottfeindliche Macht. Dieser unmittelbare ,Gedankenrapport®
wird wenig bemerkt, ist aber auch neuerdings psychologisch
nachgewiesen.

Der grosse Apologet des 2. Jahrhunderts, Justinus der Mdr-
tyrer, + 165 %), lehrte die schon vorchristliche, von Sokrates ver-

1) B. setzt bei: 81, dagegen G. Rauschen, Grundriss der Patrologie,
p. 25 ff.

) Nach Rauschen; B.: { 108,

%) Nach Rauschen; B.: 1 163.



— 206 —

tretene Wegleitung, dass die selbsterkannte Wahrheit aller
menschlichen Autoritit vorzuziehen sei: ,Wahrhaft Fromme
und Weise sollen also die selbsterkannte Wahrheit tiber alles
schiitzen und die Meinungen der Alten (majorum opiniones),
wenn sie diese falsch befinden, verwerfen“ (Apol. I, ep. 2).
Wer von mir verlangt, dass ich ihn als Autoritit anerkenne,
kann sich nur auf einen Zeugen in mir, d. h. auf einen der
diber beiden ist, berufen. Weitere Zitate fallen unter die gleiche
Erklarung. Die Forderung der Vernunft, d. h. Gott sich zu
unterwerfen, vertieft Baader durch seine erkenntnistheoretische
Grundauffagsung: dass alles Intelligieren ein Durchdringen eines
Héhern in einem Niedrigeren ist. Weil aber nur Gott sich von
sich selber durchdringt, der Mensch aber erst als intelligentia
intellecta zur intelligentia intelligens gegen unten werden kann,
kann auch nur die Urintelligenz (Vernunft), Gott uns Autoritiit
sein. Den platonischen Begriff einer alles durchdringenden,
selber aber allem undurchdringbaren Intelligenz erlautert er
an dem Schwertbild von Hebr. 4, 12.

Justinus braucht kein zwingliches Lehramt, ,denn die
Wahrheit bedarf zu ihrem Bestand keines Zwanges, welcher
sie vielmehr verdichtiget, und jene, welche dieses Zwanges
sich bedienen, den Strassenriubern gleichstellt, welche gleich-
falls nur Drohungen und Gewalt brauchen“. Apol. I, ep. 4.
Verfolgung religios Andersdenkender lisst sich nicht recht-
fertigen. Die einzige Autoritit kann nur die Schrift sein, die
alles Notige wenigstens dem klar sagt, der das Lesen der Bibel
mit Gebet verbindet. (Nach c. Tryph. c. 7.)

Die gleiche Haltung gegeniiber der Schrift nimmt Irendus
ein, der Bischof von Lyon,  um 202. Auch Baader beschiiftigt
der von der romischen Kirche als Primatsbeweis angefiihrte
Satz aus dem Hauptwerk des Irenius: Ecclesia romana ad
quam potiorem principalitatem omnes, qui sunt undique fideles,
convenire debent. Ob Baader hier richtig geht, wenn er diesen
Satz bloss auf die veneratio (das grossere Ansehen), das die
romische Kirche im Abendland, als abendliindische Mutterkirche
geniesse, deutet und dies Verhéltnis nur auf die fideles im Abend-
land bezieht, ist fraglich. Sicherlich aber heisst das nicht
mehr als was Baader daraus liest, nimlich dass die Gemeinden
nichts Wesentliches verfiigen sollten, ohne mit der Muttergemeinde



— 207 —

Rom Riicksprache zu nehmen. Jede speziellere, ausgepriigtere
Deutung ist Fiktion!

Cyprianus, Bischof von Karthago, { 258, spricht so deutlich,
dass Baader fast keine Erklirungen beifiigt. Er verwirft alle
Autoritiits- und Gewohnheitsentscheidung. Einzige Wahrheits-
quelle ist die evangelische und apostolische Tradition, und zwar
die geschriebene und nicht eine miindliche, wie die Romanisten
behaupten. (Ep. ad Pomp.) Er weiss nichts von einem Primas
und davon, dass Jesus einen solchen von Anfang an eingesetzt
habe, er will keinen, weil er nur ein Oberhaupt kennt: Christus.
Er spricht einem geradezu ins Herz: ,Daher darf auch kein
Bischof in der Welt sich zum Bischof der Bischife aufwerfen,
oder durch Drohungen und Strafen seinen Amtsgenossen einen
(+laubens- und Handlungszwang auflegen. Denn jeder Bischof
hat seine véllige Freiheit, er kann nach eigener Uberzeugung
seine geistige Macht brauchen, und wenn er dieses tut, ebenso-
wenig von einem andern geurteilt werden, als er selbst andere
beurteilen darf.“ (In prolog. Cons. Carth. de baptiz. haer.) ,Lasset
uns insgesamt das Urteil unseres Herrn und Oberhauptes Jesu
Christi erwarten, der uns als Bischofe seiner Kirche aufstellte,
und dem allein das Recht des Oberregimentes der Kirche zu-
steht.“ (Ibid.) ,Man glaube ja nicht, dass redlich gesinnte
Menschen aufhéren konnten, Mitglieder der wahren Kirche zu
sein.“ (De unit. Eccl.) ,Solange man sich nicht vom Evan-
gelium lossagt, steht man auch mit der wahren Kirche in Ver-
bindung.* (De laps.)

Immer wieder tritt uns bei den Kirchenviitern die Berufung
auf die Autoritiit der Schrift entgegen. So vertritt auch Hilarius,
Bischof von Poitier, der grosse Anti-Arianer und Dogmatiker,
den Standpunkt, dass einzig die Schrift ,Klassizitit“ bean-
spruchen diirfe, dass im Gebet zu dem, der dem Anklopfenden
Offnet, sich jedem auch das Verstindnis der Schrift 6ffne. (Tract.
in ps. und de Trinit.) Wer diese Allgemeinheit der Geistes-
assistenz fiir aufrichtige Bibelleser leugnet und dies als einen
Wunderglauben bezeichnet — erweitert Baader die Siitze des
Hilarius —, der mutet den Menschen einen noch griossern Wunder-
glauben zu, wenn er behauptet, dass der heilige Geist diese
seine Assistenz nur wenigen Sterblichen oder gar nur einem
als privilegium exclusivum zugesagt habe.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1917, 18



= 25§ =

Hilarius entriistete sich iiber die ,Irrlehrer“, die im Namen
Gottes schimpfen und fluchen, mit Anathemen, statt mit Griinden
streiten und jede Untersuchung durch Verketzern und Verdammen
zum Verbrechen machen. (Lib. contr. Auxent. n. 12.)

Es ist recht seltsam, dass ausgerechnet Pius IX. den Mann
zum ,doctor ecclesiae® erheben konnte, der, nach Baaders Zitat
(ad Const. 1, 1, n. 6), sich ereiferte: ,Ist es nicht zu bejammern,
dass man in unsern Tagen so toricht ist, zu glauben, man diirfte
und konnte die Sache Gottes durch menschliche Mittel fordern,
um Christi Kirche mit weltlicher Macht zu sichern und zu
schirmen. Sagt mir doch, ihr wirklichen oder eingebildeten
Bischofe, welcher Mittel bedienten sich die Apostel, um das
Evangelium auszubreiten? Besassen sie irgendeine irdische
Macht, um Christum zu predigen und ihm die heidnischen Volker
zuzufiihren! Nahmen sie Titel und Wiirden vom romischen
Hofe an? sie, die selber in Banden und Gefingnissen lebten!
Sind die DBriefe der Apostel aus Residenzen und Hofgelagen
datiert? - Waren nicht in eben den Hinden die Schliissel des
Himmelreichs, durch deren Arbeit sie sich nihrten! Aber heut-
zutage sehen wir leider, wie iiberall das Gegenteil hiervon statt-
findet. Nicht durch Griinde sucht man das Christentum zu be-
weisen, sondern dasselbe mit Gewalt aufzudringen. Die Kirche,
die sonst sich damit als die wahre bewies, dass sie Kerker und
Bann duldete, droht und schreckt jetzt selber mit Bann, Kerker
und Tod! Den Glauben, der sich schlechterdings nicht iiusserlich
erzwingen lisst, will sie erzwingen mit derselben Weltmacht und
Pracht, ohne deren Hass sie nicht die Kirche Christi sein konnte.“

Baader merkt an, dass dies heute noch gilt, dass es nic
einen Frieden der wahren Kirche mit der Welt (im Schriftsinn)
geben kann und dass er nur da ist, wo ihre Priester entweder
obskur oder eben im Weltdienst aufgegangen sind; von denen
miisste Christus sagen: ,Die Welt kann euch nicht hassen, denn
ihr seid ihresgleichen.“ Sie hiessen besser Priester der Welt,
als Weltpriester.

Des Hilarius ,Kirchenlehre“ liesse sich zusammenfassen
in seine Sentenz, die im Tract. in ps. 124 steht: Ipse (Christus)
enim est Ecclesia per Sacramentum Corporis sui in se universam
eam continens.

Keine erbauliche Redensart! ergriindet Baader dies Wort,
sondern eine ,physische® Wahrheit; physisch ist dem Philo-



— 259

sophen Baader die Einverleibung aller Glieder in eine und die-
selbe Substanz und Natur!

Auch Athanasius, dem Grossen, + 3731, ist die hl. Schrift
zur Erkenntnis und zur Beurteilung der Wahrheit wie zur
Tugend hinreichend (Contra Idol.); sie ist michtiger als alle
Synoden. (De syn. Arim. et Seleuc.) Auch er ist der Meinung,
dass ,non gladiis aut telis, aut militari manu veritas praedi-
catur, sed suadendo et consulendo. Quae autem ibi suadendi
libertas, ubi Imperatoris est metus? (Hist. Ar. ad Mon.)

Basilius, der Grosse, 7 379, kennt keine miindlich gleich-
wertige Tradition neben der Schrift und hilt an der Lehre der
Viter fest, nicht weil es die Viter sind, sondern weil sie schrift-
gemiiss lehrten. '

Ambrosius, Bischof von Mailand, + 397, obschon der rémi-
schen Kirche zugetan, spricht sehr unpiipstlich. ,Sie alle (die
Priester) haben die Schliissel des Himmels erhalten. Jeder Christ,
der die Welt tberwindet, ist eine Siule der Kirche wie die
ersten Apostel.* (Serm. 5 in ps. 118, c. 6.) ,Auf gleiche Weise
gehen die Worte Christi zu Petrus: Dir will ich die Schliissel
des Himmelreiches geben, du sollst meine Schafe weiden usw.,
nicht den Petrus allein an, sondern alle Apostel, ja alle, welche
die christlicher Gemeinden lehren und belehren. Nur darum
heisst Petrus ein Felsen, weil er den Mut hatte, in der offent-
lichen Verkiindigung Christi in Jerusalem das Wort zuerst zu
fihren. Und nicht auf ihn als einzelne Person, sondern auf
sein Bekenntnis und seinen Glauben ist die Kirche gegriindet.“
(De Incarn. Dom. Sacr. 1, 4, c. 1.) Ich wiinsche zwar in allen
Dingen, es mit der romischen Kirche zu halten; indessen haben
wir andere Leute ausser Rom auch Verstand und bewahren
darum auch: Quod alibi rectius servatur. (De sacram. L. 4, ¢. 1.)

Gregor von Nazianz, 1 390, will Keinen Zwang, Kennt keine
Weltpracht und Weltmacht der Kirche; mit seiner freien An-
sicht tiber die ,hochgeriihmte® Sukzession der Bischofe vertritt
er schon die Ansicht des Epiphanius (Bischof zu Konstantia auf
Cypern, + 403): ,Nicht auf die Sukzession der Lehrer, sondern
auf jene der Lehre muss man sehen, um die Wahrheit der
Kirche zu beurteilen.“

Hieronymus, T 419%), scheint zeitweilig den Glauben an die

') Nach Rauschen; B.: | 372.
) Rauschen; B. und andere: 1 420.



— 260 —

dussere Notwendigkeit des Primats um der Einheit der Kirche
willen geteilt zu haben, widerspricht sich aber selbst, wenn er
in der Ep. ad Evang. 146 sagt: ,Aber auch die Bischofe selbst
sind einander gleich. Man bilde sich ja nicht ein, dass die
Kirche der Stadt Rom und eine Kirche, wo sonst immer in der
Welt wesentlich verschieden seien. Die Gallier, die Britaner. ..
alle christlichen Nationen anerkennen denselben Jesus Christus
fiir ihren gemeinsamen Erloser und haben die ndmliche Richt-
schnur des Glaubens — die Bibel. Ob einer im grossen Rom. ..
oder im verachteten Tanis Bischof sei, das ist in Absicht auf
Verdienst und Wiirde gleich, jeder ist ein Nachfolger der Apostel.*

Aus der grossen Fille Augustinischer Zitate, die ja auch
ziemlich bekannt sind, seien nur die zwei charakteristischesten
nach Baaders Auszug mitgeteilt: ,Die Kirche soll sich nicht
Christo gleich setzen: denn nur dieser ist die Wahrheit und
der Fiihrer zu ihr selber. Wogegen alle sterblichen Kirchen-
vorsteher und Lehrer dem Irrtum unterworfen sind“, und als
Erklirung zu Matth. 16, 18 (in Serm. 270 in Die Pentec.): Et
ego dico tibi: tu es Petrus: quia ego petra, tu Petrus; neque
enim a Petro petra, sed a petra Petrus, quia non a Christiano
Christus, sed a Christo Christianus. Kt super hanc Petram
aedificabo ecclesiam meam. Non supra Petrum, quod tu es,
sed supra Petram, quam confessus es.“

Theodoret, Bischof von Cyrus, 1 4581), stellt auch das
Schriftprinzip auf und eifert vor allem gegen die ,Ketzerei¥,
die den Menschen die Selbstpriifung in Religionssachen unter-
sagen will.

Baader schliesst seine patristische Bliitenlese mit den primat-
feindlichen Ausserungen des grossen Papstes Gregor I, T 604.
Er redet nur von einem honor universalis, aber eine potestas
universalis kennt er nicht. (Ep. 1, 8, ep. 30 ad Eulog. episc.
Alex.) Seine Ausserungen sind unzweideutig: ,Obschon Paulus
vor seiner Bekehrung ein Verfolger Christi, und nach derselben
der letzte, nach Christi Auffahrt aber der erste Apostel war,
so wurde er doch in der Folge, weil er mehr als alle Apostel
arbeitete, gleichsam an die Spitze der Nationen gestellt und
erhielt mit Petrus den ersten Rang in der Kirche.* (Dial. 1, c. 12.)
Und anderswo: (Ep. 1, 5, ep. 18 (al 38) ab Joh. Iipisc. Const.):

) So Rauschen; B.: } 460.



— 261 —

»Dies ist aber nicht so zu verstehen, als wiren Petrus und
Paulus Hiupter der allgemeinen Kirche; nein, sie waren blosse
Glieder derselben und wie die andern Apostel nur Hiupter be-
sonderer Kirchen und Gemeinden. Denn alle Heiligen vor dem
Gesetze, unter dem Gesetze und unter dem Evangelium, die
Apostel nicht ausgenommen, machen nur den Leib Christi aus
und sind Glieder der Kirche unter ihrem alleinigen Ober-
haupt, Jesus Christus.“ '

yZwar war dem Bischof zu Rom vom Chalzedonensischen
Konzilium zu Ehren des Apostels Petrus der Name eines allge-
meinen Bischofs angetragen, aber keiner der romischen Bischofe
hat sich bisher dieses Titels bedient, damit es nicht das An-
sehen habe, als wollte man die allen gleich gebithrende Ehre
allen nehmen und einem einzigen beilegen.* (Epist. 1, 5, ep. 20
ad Maurit. August.)

Gregor wusste noch nichts von einer Infallibilitit und
[llabilitit des romischen Bischofs, wenn er mit fast iingstlicher
Ablehnung (Epist. 1, 7, Ep. 27 [al. 24] ad Athanas. episc.) schreibt:
»S1 unus episcopus universalis, universa Ecclesia corruit si unus
universus cadit, sed absit haec stultitia, absit haec levitas ab
auribus meis.* An anderer Stelle nennt er es gar Blasphemie
und Glaubensverlust (nil aliud est, quam Fidem perdere [a. a. O.
ep. 19 [al. 39] ad Sab. Diae.) und bitter zeiht er den Bischof
von Konstantinopel des beispiellosen Hochmuts und striiflichen
Stolzes, ja er schilt ihn einen Vorboten des Antichrist, weil er
sich einen papa universalis nennt.

Gregor betrachtet dies als eine Neuerung, nicht bloss als
Konkurrenzbetitelung. Was aber Gregor I. verabscheute, war
schon seinem Nachfolger, dem vom Moérder Phokas eingesetzten
Bonifaz III. selbstverstindliches Recht. Die Erhebung der Singu-
laritiit eines Bischofsamtes zur Zentralitiit und Universalitit wurde
behauptet und damit in der Folge die eine Kirche gespalten.

Damit haben wir das exegetisch-patristische Beweismaterial
Baaders durchgangen. Baader kniipft da und dort weitschweifige
Reflexionen an, die als solche tiefgriindig sind und oft mit wenig
Worten grosse Zentralgedanken festlegen. Wir mussten uns
auf unser Problem beschrinken. Der Kampfton Baaders, ein
frischer, lebendiger Ton, durchdringt tiberall das Material. Er
schreibt so plastisch, dass man spiirt, er las Schrift und Viiter
nach der Viter Weisung: im Geist des Gebetes und im Geist



— 262 —

aufrichtigen Forscherwillens. Er zerklaubt nirgends eine ,Stelle®,
er ubersieht intuitiv das Entscheidende und ldsst auch kein
Einzelnes unberiicksichtigt.

Nach der Zeit der grossen Kirchenlehrer setzte nun eine
Entwicklung ein, die immer schiirfer die Alleinherrschaft des
Papstes begiinstigte und forderte. Baader skizziert sie nur im
Vorbeigehen. Die Entwicklung geht Hand in Hand mit einer
andern, die die Scheidung von Klerus und Volk immer mehr
erweitert. Diese setzte schon ein in der Zeit Konstanting des
Grossen. Als die christlichen Kirchen noch zu kiimpfen hatten,
als sie noch ,obskur“, der Welt verborgen waren, erhielten
sie sich rein und weltfrei. Sie waren wirklich Leib des Christus.
Jede andere Eigenschaft war nebensichlich neben dieser. Als
aber die Weltregenten sich christianisierten, als fast mit einem
Schlag die christliche Kirche aus einer weltfreien zu einer
Kirche der Welt und so doch zu einer weltgebundenen Kirche
wurde, da verfliichtigte sich ihr Geist. Es dringten sich nicht
mehr nur iiberzeugte und zeugniskriftige Christen in die Ge-
meinde, es schlossen sich massenhaft Menschen aus weltlichen
Motiven an. Diese verunreinigten, profanierten die Kirche. Was
sie bisher nicht nétig hatte, war nun unumgingliches Erfordernis:
sie brauchte eine kirchliche ,Polizei“. Die Vorsteher mussten
sich notwendigerweise zusammen,nehmen®, d.h. sich zurick-
halten und Massregeln zur moglichsten Reinerhaltung treffen,
die vorher nicht notig waren. Die Vorsteher aber wurden nun
auch zum Staats- und Hofdienst herangezogen, der Klerus so
verweltlicht und gegen unten geistlich und weltlich vornehmer
gemacht. Die Tendenz war unvermeidlich, sich nicht nur tiber,
sondern iiber und ausser das Volk zu stellen. Solange die Ein-
sicht lebendig blieb, dass Regierung, Klerus und Volk einem
und demselben Oberhaupt untertan seien, war mit dieser Ent-
wicklung eine Befreiung des Volkes von der Willkiir brutal-
weltlicher Herrschaft gegeben. Aber einmal vom Dienen zum
Fiihren iibergegangen, blieb der Klerus auch bei diesem nicht
stehen, sondern strebte danach, auch tiber und ausser der welt-
lichen Macht zu stehen. Wiihrend er hitte — weltfrei bleibend
— das wahre Weltregiment (nicht weltliche Regiment) ver-
mitteln konnen, verlor er diese Vermittlungsfihigkeit sogleich,
als er so weit selbst Welt geworden, dass er sich selber das
Weltregiment arrogierte. Wir werden sehen, wie die Kirche



— 968 =

so ihres wesentlichen Verfassungscharakters, der korporativer
Natur war, verlustig ging. Hinfort schwankte sie nur noch
zwischen den zwei gleich verwerflichen und im Prinzip gleich
unchristlichen Polen, entweder Staatskirche oder Kirchenstaat
Zu werden.

Zur Staatskirche im strengen Sinn wurde die abendlindische
Kirche unter Karl dem Grossen (768—814). Die Kirchendiener
waren Staatsdiener. Aber schon bald nach Karls Tod trat der
Umschwung ein. Die Kirchendiener sagten nicht bloss den
weltlichen Regenten den Dienst auf. Sie nahmen sie selbst in
Dienst. Die Staatskirche ward zum Kirchenstaat, der seine
autokratisch ausgepriigteste Form unter Gregor VII. erreichte.
Von diesem Kulminationspunkt aus ging es eigentlich mit der
Macht des Papsttums immer abwiirts — in der Wirklichkeit
nimlich —, wihrend theoretisch die Pipste den Primat immer
wieder behaupteten, die Primatstheorie immer mehr ausgestalteten.
Bis heute hat sie ihre Hauptverfechter im Jesuitenorden. Aber
die Jesuiten sind nicht die ,Erfinder und Faiseurs“ des Caesaro-
Papismus, sie fanden ihn vor. Uber Gregor geht die Linie zu
Bonifaz VIII., seiner Bulle: Unam sanctam und von ihm iiber
Paul IV., der riicksichtslos alle schismatischen Kleriker und
Regenten verflucht (Bulle vom 15. Februar 1558), tber die
Jesuiten-Propaganda zu Innozenz X., der in der vom 26. No-
vember 1648 datierten Bulle Zelo Domus Dei die Bestimmungen
des westfilischen Friedens verflucht. Die gleichen Grundsiitze
vertrat aber auch noch der pipstliche Nuntius am Kongress
von 1815 in Wien. Baader konnte noch nicht wissen, welche
Hochflut des Papismus nach seinem Tode iiber die katholische
Welt hereinbrechen wiirde. Die letzte Auswirkung war far ihn
eben die Kolner Affire. Er war feinfiihlig genug, die Auf-
richtigkeit in der Konsequenz nicht den letzten Konsequenz-
machern, sondern den ersten Erregern der Verirrung zur Last
zu legen. Er anerkennt auch, dass der Glaube eines Gregors,
an seinen eigenen ,Hildebrandismus®, an die Gottlichkeit des
Primats aufrichtic und aus den Zeitverhiltnissen verstiindlich
sei. Es war Glaube, wenn auch ein Irrglaube, der den Papst-
Moéneh Hildebrand zum Bekenntnis trieb: ,Nur der Papst ist
von Gott, daher alles unter dem Papst ist.“

Bitter ist nur, dass diese verfirbte und verfirbende Brille
nun allen Kirchenleuten aufgesetzt wurde und auch von denen



— 264 —

aufbehalten wurde, die sonst anfingen, papstfrei zu werden,
von den Reformatoren., In ihnen lebte die verkehrte Ansicht,
dass der Katholizismus und der Papismus untrennbar seien. Es
schien anfangs, dass sie das korporative Grundelement der
christlichen Kirche wieder entdeckt hiitten. Aber im entschei-
denden Zeitpunkt hatten sie die Kraft nicht, es wieder aufzu-
richten, waren sich wohl auch nicht klar genug geworden, son-
dern delegierten die pépstliche Macht den Landesherren, wo-
durch nur der alte Irrweg des Staatskirchentums von neuem
eingeschlagen war. Es hatte sich zuletzt gar nicht mehr um
die Frage gehandelt, ob liberhaupt ein Papst sein solle, sondern
bloss noch um die rein #usserliche: wer Papst sein sollte.

Das primitive Bruderschaftsprinzip der christlichen Kirche
ist untergegangen. Es gibt eine einzige Kirche, die weder Papst
noch einen Landesherrn als summus episcopus iiber sich hat:
das ist die morgenldandische Kirche?).

Damit kommt Baader zu seiner systematischen Erorterung
des Problems, die er zeitlich in seinen Arbeiten der historischen
Begriindung vorweggenommen hat.

Jede Sozietiit (Assoziation), sei sie nun weltlich oder geist-
lich, ist eine Verbindung des monarchischen Prinzips mit dem
republikanischen Prinzip oder anders gesagt: jeder Organismus
besteht nur in der Solidaritit seines Hauptlebens und Glieder-
lebens. Diese Solidaritit ist aber nur solange nicht gestort,
als beide Teile einem hohern Dritten unterworfen sind. Wihrend
es aber in einer rein-weltlichen Sozietiit das (Gegebene ist, dass
das Oberhaupt sichtbar und nicht allgegenwiirtig oder zentral
in ihr ist, ist es das Merkmal aller religiosen Sozietit, dass ihr
Oberhaupt unsichtbar, also in allen Gliedern zugleich auch
gegenwiirtig da ist. So erklirt sich Christus als Haupt der
Gemeinde zugleich mit ihr als dem gleichen Gott dienstbar.
So ist klar, dass eine Profanierung (Verweltlichung) eintrat,
als man glaubte, das unsichtbare Haupt durch ein sichtbares
ersetzen zu miissen, das de facto nicht mehr fihig war, in jedem
Gliede zu wirken. Und wihrend vorher das unsichtbare Haupt

) Es kann nicht Aufgabe dieses Aufsatzes sein, Baaders Stellung zur
griechisch-russischen Kirche zu erirtern. Sicherlich ist seine Auffassung
in dem Punkte richtig, dass die ,Obskuritit®, die diese Kirche den euro-
paischen Welthindeln gegeniiber bewahrte, in ihr die Moéglichkeit reinern
Christentums erhielt.



— 260 —

nur Unterwerfung unter die eine Autoritiit forderte, verlangte
nun das sichtbargemachte Oberhaupt (Haupt) Unterwerfung
unter sich. Damit aber war das Gleichgewicht gestort. Das
Hauptleben sollte bereichert werden zuungunsten des Glieder-
lebens, das korporative Prinzip wurde deprimiert. Es entstand
Despotie und Despotie ist Revolution und Zerstérung des Or-
ganismus, wie die einseitige Ausbildung des Gliederlebens es
ist. Wo ein Teil den andern entgriinden will, da wird der ur-
spriingliche Zustand verriickt. Zum Begrift der religiosen Sozietiit
gehort der Begriff des Dirigierens. Dieser wurde nun durch
den weltlichen Begriff des Regierens, Herrschens verdringt.
Somit war ein ausdriicklich heidnischer Begriff ins Christentum
eingefiihrt und das Christentum dem Zerfall preisgegeben. Nach
dem Gesetz, dass nur der Freie freimacht, konnte nun der nicht
mehr weltfreie, noch selbstfreie Papst auch nicht mehr befreien.
Das Papsttum forderte jenen Servilismus heraus, der den Pfaffen
schafft. Denn wie der befreiende Regent zur éussern Befreiung
der Menschen des Priesters bedarf, der sie innerlich befreit, so
bedarf der Despot, der die Menschen #usserlich knechtet, zur
Vollendung seines Werkes des Pfaffen, der sie innerlich knechtet,
gleichgiiltig, welchem Glauben er huldigt. Napoleon wollte sich
sein Volk leib- und geisteigen machen und als das letztere
nicht ging, griff er zum Konkordat. Es ist unleugbar, dass
Baader sich tber diese Grundprinzipien nur sehr beildufig, nur
in der ersten Bewegung des Kampfes, darum oft unklar und
in einzelnen Punkten sich widersprechend ), ausgesprochen hat.
Aus der geschichtlichen Lage, dem Ereignis der Kélner Streitig-
keiten, war ihm die niichstliegende Aufgabe die, die Verwandt-
schaft des Prinzips der Despotie (Autokratia, Caesaropapismus)
mit dem der Revolution nachzuweisen. De la Mennais hatte ja
diese Verbindung verwirklichen wollen, war aber von der Kurie
offiziell abgelehnt worden. Nun zeigte Baader die konkret schon
bestehende Union der beiden Prinzipien auf. Die Kolner mussten,
wenn sie dem Papst untertan sein wollten, entweder Martyrer

) Er unterscheidet im Bilde nicht immer sorgfiltig zwischen dem
Haupt und dem Oberhaupt und verteilt die Begriffe ,monarchisch®, ,re-
publikanisch“, ,autokratisch und ,korporativ® nicht immer sorgfiltig auf
beide Seiten, so dass z. B. ,Korporation“ den Begriff des Monarchtums
nicht ausschliesst, aber auch den der Republik (Gliederleben) einschliesst;
zugleich aber ,republikanisch“ fiir ,korporativ® und ,monarchisch* fiir
nautokratisch“ eintreten kann.



— 266 —

ihrer Idee oder dann Rebellen im Staat werden. Da aber unser
Zeitalter dem Méirtyrertum nicht ginstig ist, meint er etwas
ironisch, wird jeder eben zum- Rebellen. Der Geist vertragt
keine stabile und palpable Zentrierung, wie sie das Papsttum
schafft. Er will seinem Wesen nach sich in jedem Glied wie
im Haupt manifestieren. Wo das nicht der Fall ist, stirbt der
Organismus einseitig ab.

Baader erstrebt kein anderes Ziel als seine mutmasslichen
Gegner. Jeder Katholik will eine Weltkirche, die unabhingig
von der weltlichen Herrschaft und national unbeschrinkt ist.
Eine solche Kirche ist Weltkirche ohne weltlich zu sein, welt-
frei aber nicht weltlos. Die Wege aber zu dieser freien Welt-
kirche sind verschieden. Baader hiilt den altchristlichen Begrift
einer Weltkorporation oder einer Kommunalverfassung der Kirche
fest und glaubt also, dass die wirkliche, christliche Kirche nur
auf diesem Wege zur freien Weltkirche werden kann. Seine
Gegner aber tun halbwegs ihrem eigenen Ziel Abbruch, wenn
sie, dngstlicherweise, die Ilinheit der Weltkirche gleichsam
sichtbar machen wollen, indem sie die Einheit nur durch eine
absolute Autokratie herstellen zu kénnen meinen. Baader schwebt
das oft gebrauchte Bild von der Pyramide, die auf der Spitze
steht, vor, wenn er sagt, dass ein Bischof, der sich autokratisch
zum Alleinbefehlenden in seiner Diozese erhebe, alle Basis in
seiner Gemeinde verliere. Dasselbe zeigt sich aber auch in der
Gesamtkirche beim Oberepiskopat. Es ist das Verhdangnisvollste
fir die Kirche, wenn sich ihre Macht im Kirchenvorsteheramt
ypunktualisiert“. Diese Individualzentralisation macht diese
Macht fassbar. Mit einem Bischof lisst sich unterhandeln, mit
einer ganzen Standschaft, die liber eine ganze Dibzese verbreitet
ist, schwerlich, mit einer tiber die ganze Welt verbreiteten nicht.
Durch die Punktualisation der geistlichen Macht wird die Kirche
verweltlicht. Sie wird der weltlichen Macht gleich. Kabinett
kann mit Kabinett, Hof kann mit IIof unterhandeln. Aber dieser
Vorgang ist ein Riickfall in die jiidisch-heidnische Vorstellung
eines pontifex maximus. Die Vermengung der beiden Vorstellun-
gen vom Gemeide- (Kirchen-) Vorsteheramt, der jiidisch-heidni-
schen mit der christlichen ist allerdings alt, so alt als das staats-
kirchliche Christentum. Es ist das Ideal des Christenheiden
Konstantin, nicht das der heidenchristlichen Gemeinden eines
Paulus. Den korporativen Charakter des Christentums hatte



— 267 —

Baader schon im 4. Heft der beriihmten erkenntnistheoretischen
Aphorismen, der fermenta cognitionis (1823), betont, wo er zu-
gleich darauf hingewiesen, das das innungbildende, organisierende
christliche Prinzip zugleich jeden Despotismus wie jeden Ser-
vilismus (Herrschlust und Sklavenlust) tilgt (II, 289). So allein
ist die christliche Kirche frei von jedem Weltregiment. Sie
mischt sich nicht in die politischen Hindel, nur dringt sie ihr
Prinzip, sich iiberall gegen Despotie und Rebellion auszusprechen.
Die freie christliche Weltkirche, die auf korporativer Grundlage
aufgebaut ist, ist nicht international in dem Sinne, dass sie die
einzelnen Nationalcharaktere befeindet, beseitigen will, um ,die
Nationen alle in demselben Grundbrei aufzulésen“, sie aner-
kennt nur aus ihrer humanen Geistesart heraus jeden Menschen
als solchen in jedem Volk und Stand und verwirft alle unhu-
mane Separation der verschiedenen Nationalitiiten. Aber wo
die Kirche die alles durchdringende hiéchste Macht ist, hat sie
keine Veranlassung, die Nationen auflosen zu wollen.

Baader iibersah die geschichtlichen Faktoren nie. Er war
sogar der Meinung, dass das Papsttum vielleicht einmal ge-
schichtliche, aber voriibergehende Notwendigkeit gewesen sei,
nur kann es nie eine christliche, fiir die wahre Kirche Christi
unumgiingliche Forderung sein.

Seit dem 8. Jahrhundert bis aut seine Zeit war der Irrtum
allgemein, dass Katholizismus und Papismus untrennbar seien.
Diesem Irrglauben schreibt er vor allem den innern Zerfall
der Kirche zur Last.

Seine Hoffnung auf eine baldige Emanzipation des Katholi-
zismus vom Papismus ist angesichts der kirchenpolitischen Lage
nicht gross. Er kennt noch zu viele Gegner. Als solche fallen
in Betracht: 1. die romisch-hierarchische Diktatur selbst; 2. ein
grosser Teil des katholischen Klerus, der teils aus Not, teils
aus Unverstand, teils aus habitueller Neigung am szientifischen
Servilismus festhilt; 3. ein Teil der Akatholiken oder Prote-
stanten, der nicht die Emanzipation des Katholizismus, sondern
den Ubertritt zum Protestantismus fordert, weil er nicht versteht,
dass man Katholik sein kann ohne Papist zu sein oder Nicht-
papist ohne Protestant zu sein, obschon doch ein Katholizismus
bestand, ehe es ein Papsttum und einen Protestantismus gab;
4. ein Teil der Weltlichen, hierin falsch unterrichteten Regie-
rungen, die im Papismus eine Stiitze des Monarchtums sehen,



— 268 —

obschon im Gegenteil eine geistliche Despotie eine Gefahr fiir
die weltliche Monarchie werden kann.

¥in dritter Herzenswunsch dringte zur Losung aller dieser
Fragen: die Sehnsucht nach einer wirklichen Religionswissen-
schaft. Es konnte einem so umfassenden Geiste wie Baader
nicht entgehen, dass sich die verschiedenen Wissenschaften so
eingekliiftet hatten, dass sie sich gegenseitig kaum mehr be-
gegnen konnten. Baader aber, der sowohl medizinisch wie all-
gemein naturwissenschaftlich gebildet war und selbst auf diesem
Gebiete Entdeckungen gemacht und produktiv gearbeitet hatte,
litt unter der Spezialwissenschafterei, besonders unter der gegen-
seitigen Ausschliessung von Religionswissenschaft und Natur-
wissenschaft. Er war der Meinung, dass jetzt die Zeit ange-
brochen wire, da man einmal auch in die Tiefe, nicht mehr
bloss in die Breite (Materialhiiufung) arbeiten sollte. Gewiss,
die Kleinarbeit darf nicht aufhéren, aber die Tiefgriindigkeit
der genialen Naturen darf dadurch nicht aufgehalten werden.
Er meinte, die Theologie und Naturphilosophie kénnten sich in
einem hohern Naturbegriff finden und miissten sich gegenseitig
befruchten. Der Materialismus der Naturphilosophen und die
Naturlosigkeit der herrschenden Theologumena konnten so be-
kimpft werden. Darum brauchte er eine Kirche, die die Arbeit
des Geistes freigab, eine freie Forschung auch in Religions-
sachen gestattete. Er war der Uberzeugung, dass das Wissen
in der Religion nicht stationiir und unlebendig werden diirfe,
da, was unlebendig sei, auch nicht ins Leben wirken kénne,
sondern dass sich das rechte Wissen nur in einem Fortwachsen
der Erkenntnis konservieren konne.

Er ergab sich allerdings einem vagen Optimismus, wenn
er im Hinblick auf die Erledigung des hermesianischen Streites
meinte, dass sich die deutsche Wissenschaft nicht noch einmal
von Rom mit den alten und veralteten Waffen der Exkommuni-
kation reprimieren lassen werde, sondern bei einer solchen Ver-
gewaltigung nicht ermangeln wiirde, die Romer ihrerseits von
dieser ihrer deutschen Intelligenz zu exkommunizieren.

Als ganz unpersonlich gefasste Antwort auf solche Gedanken-
ginge verfiigte ein Ministerialreskript vom 2. November 1838,
dass an der Universitit Miinchen Religionsphilosophie nur noch
von katholischen Priestern gelesen werden diirfe. Baader mel-
dete am 18. November entriistet an Professor Hoffmann, dass



— 269 —

er diesem Reskript zufolge tiber spekulative Dogmatik nicht
mehr lese, weil ihm ,die ersten Weihen mangeln, welche Gorres,
Moy und Konsorten haben!*“ (XV, 595.)

Sehr wahrscheinlich hat man ihn auch mit der Exkommuni-
kation bedroht, wie wir aus einer miindlich durch von Schaden
(Erlangen) an Culmann mitgeteilten Anekdote entnehmen miissen.
(Culmann, Ethik, p. 119.)

Am Todestag, dem 23. Mai 1841, selbst ,widerrief* er auf
Verlangen seines Seelsorgers formell alle seine ,Irrtiimer“. Es
ist nicht unsere Aufgabe, diesen ,Widerruf* zu analysieren.
Er hatte den Kampf gekimpft, daran &dndert eine Entscheidung
in letzter Stunde nichts. Er wollte sich nie aus der katholi-
schen Kirche hinausstellen und hiitte ein irgendwie dahinzielen-
des Ansinnen gewiss jederzeit mit Entristung und Festigkeit
von sich gewiesen.

Was war er? KEs wiire unfein, heute entscheiden zu wollen,
was er geworden wiire, wenn er spiter gelebt hiitte, etwa zur
Zeit des Vatikanums oder der Modernistenbewegung. Seine
Gedankeniiber eine wachstiimliche Forschungsarbeit am religions-
wissenschaftlichen Inhalt klingen modernistisch. Er sagte auch
einmal (X, 94): ,Im Vorbeigehen bemerke ich hier noch, dass
man es Gewissens- und Wissenszwang nennen miisste, falls z. B.
mehrere Katholiken in einem Lande die Uberzeugung von der
Notwendigkeit der Trennung des Papismus vom Katholizismus
gefasst hiitten, man es ihnen verwehren wiirde, diese ihre Uber-
zeugung auch #dusserlich (als Gemeinde) auszusprechen.“ Ist
das nicht eine vorausgehende Rechtfertigung des ,modus pro-
cedendi* der Altkatholiken? Vielleicht! vielleicht auch nicht!
Man miisste ihn fragen konnen. Mir widersteht es, ein festes
Urteil auf einen einzelnen Ausspruch aufzubauen. Gewiss ist,
dass er sich jederzeit mit jedem Christen, der die christliche
Wirklichkeit unverschwommen, unverkiirzt sah und bekannte,
hiitte eins fithlen konnen. Wie er war, so war sein Kimpfen,
gerade, lebendig, gedrungen von innerer Macht. Er konnte
nicht anders. So war sein Kampf selbstlos und rein.

Hellilon. Ernst GAUGLER.



	Franz von Baaders Kampf gegen die Alleinherrschaft des Papstes in der katholischen Kirche

