
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 3

Artikel: Franz von Baaders Kampf gegen die Alleinherrschaft des Papstes in
der katholischen Kirche

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


240 —

Franz von Baaders Kampf gegen die Alleinherrschaft

des Papstes in der katholischen Kirche.

Als Franz Ritter von Baader am 23. Mai 1841 entschlief,
war er schon ein Einsamer geworden. Er, der eine wirkliche,
geistige Geselligkeit kannte, musste das Schicksal derer teilen,
die in einem heissen Kampf plötzlich alleinstehen, weil sie in
keiner Weise sich durch Kompromisse die Stellung erleichtern
wollen. Er wurde geopfert, weil die öffentliche Verantwortung
eine peripherische Konsequenz seines Denkens nicht ertrug,
nachdem sie ihn die Zentralgedanken ruhig hatte an andere
mitteilen lassen. Er war einer jener seltenen Denker, die nicht
in einer „Richtung" denken, sondern von Grund auf denkerisch
das Sein erfassen und darum gleichsam nun gegen ein Chaos

von Gedachtem für eine Ordnung von wirklieh Erkanntem
einstehen müssen. Diese Denker haben die Eigenschaft, dass sie

intensives Mitdenken erzeugen, class sie schöpferisch denken
und schöpferisch wirken. Baader erlebte nun allerdings auch
das Schmerzliche, dass selbst seine Schüler zum Teil seine
gefährlichen Konsequenzen als inkonsequent erachten wollten.
Es wäre die Aufgabe einer grössern Arbeit, diese Halbheiten
zu widerlegen. Hier können nur die Gedanken, die Anstoss

erregten, dargelegt werden. — Auch später, als diese
Streitfragen wieder öffentliches Interesse gewannen, griff man selten
auf Baaders Gedankengänge zurück. Vielleicht hat ihm auch
hier die etwas unsystematische und blitzartige Darstellungsweise

geschadet. Vielleicht verschmähte man es überhaupt,
diese Gedanken in der konzentrierten Form, wie sie Baader
gibt, anzunehmen. Wahrscheinlich aber hat auch hierin wie
an der Hochschule in München Döllinger Baader verdrängt, d. h.
die historisch-sorgfältig-abwägende Betrachtung war opportuner
als ; die spekulativ-aphoristische, die historische Erkenntnisse



— 241 —

nur ergänzend verwertet. Zuletzt ist auch einfach die
Tatsache, dass Baader 1838, zur Zeit der Kölner Wirren und nicht
1870, gegen das Vaticanum in den Kampf treten konnte, eine
genügende Erklärung dieser Vernachlässigung.

Vor 1838 hatte sich Baader nie über die Frage des
päpstlichen Primates oder, wie er es allgemeiner ausdrückte, des
Kirchenvorsteheramtes genauer geäussert. Man hätte nur auf eine
antipapistische Stellung bei ihm schliessen können. Auch ohne
tieferes Eindringen auf seine Gedanken musste die Freimütigkeit

auffallen, mit der er immer wieder, auch in den Vorlesungen
über spekulative Dogmatik (1828—1838), (S. W. BBd. VIII. IX)1)
die Notwendigkeit einer freien Religionswissenschaft betonte
und jede autoritative Bevormundung in der religiösen Forschung
ablehnte. Er vertritt da gleich in der Grundlegung Gedanken,
die allen gewohnten zuwiderliefen, wenn er z. B. ausführt, dass
die philosophische Erörterung der Dogmatik zwar keine Neuerung

bringen könne (VIII, 15), dass aber doch „neue Entdeckungen"

in der Religionswissenschaft zu erwarten seien (p. 16).
Unter Religionswissenschaft versteht er aber nie bloss historische
Unterbauung, sondern immer philosophische Begründung. Baader
stellte sich überhaupt in den grossen Zusammenhang der
Philosophie und kannte nur eine religiöse (wahre) Philosophie und
eine irreligiöse (falsche) Philosophie. Die religiöse aber fand
er ebenso bei dem protestantischen Jakob Böhme wie bei
katholischen Denkern (Mystikern) des Mittelalters. Seinen nächsten
Freunden gegenüber äusserte er sich schon zwanzig Jahre
vorher antipapistisch, wenn er 1816 an einen gewissen Z. schrieb
(Bd. XV, 319): „Dass nun die Suprematie der römischen Kirche
eines viel spätem Datums ist, als von Apostelzeiten an, ist
streng erwiesen, und es bleibt nur noch nachzuweisen, wie sie

später zu dieser Suprematie kam."

Und endlich war es aufgefallen, dass er in den Jahren
1822—1824 eine literarische Reise nach Russland unternahm,
um dort philosophische Anknüpfung zu suchen, was ihm
allerdings fast gänzlich missglückte. Immerhin dürfen wir annehmen,

') Ich zitiere nach der von Prof. Frans Hoffmann und andern besorgten
Ausgabe von Frans von Baaders sämtlichen Werken (in 16 Bänden). Leipzig,

Verlag von Herrmann Bethmann. 1851—1860. Die römische Ziffer
bezeichnet die Zahl des Bandes, die arabische die Seitenzahl.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1917. 17



— 242 —

dass er sich damals jene unmittelbarere Kenntnis der russischen
Kirche holte, die er später erst, in der Kampfzeit, verwertete.

Aber alle diese ungewöhnlichen Wege nahm man ruhig an
ihm hin, weil er ja schon den ungewohnten Weg über die
medizinische Wissenschaft und das Amt eines Bergwerksdirektors
gekommen war und ohnehin Laie war.

Im Jahre 1826 wurde die bayerische Universität von Landshut

nach München verlegt. Baader, der seit einiger Zeit in sehr
misslicher Stellung lebte, wurde nur als Honorarprofessor an
die philosophische Fakultät berufen. Er las über religiöse
Philosophie, später auch über Naturphilosophie und Sozietätsphilo-
sophie, durch die er seine religiös-dogmatischen Vorträge auch
auf eine breitere Basis zu stellen vermochte. Es war sein
Verhängnis, dass sein nimmer ruhender Geist ihn nicht zur ordnenden

Abklärung brachte. So kam er nie zu einem System.
Seine Überzeugung, dass unsere Erkenntnis ihr Bild im Kreis
und nicht in der linienhaften Gedankenreiche habe, so dass jede
Teilerkenntnis auch ins Zentrum weise, rechtfertigte seine
aphoristische Vortragsart. Aber sie war ungeeignet, ihm die
Anerkennung von aussen zu verschaffen, die ihm gebührt hätte.
Dennoch versammelte Baader einen ansehnlichen Hörerkreis
um sich, und sein Bedürfnis, sich auch ausseramtlich immer
wieder auszusprechen, seine ganz aussergewöhnliche Regsamkeit

schöpferischen Denkens fesselte viele persönlich an ihn.
Selbst Döllinger erhoffte von ihm anfänglich alles. Er, der
behauptete, dass die Theologie den Anspruch machen dürfe,
dass alle übrigen Wissenschaften zu ihr hinführen, dass diese

ihrer als Grundlage wie als Schlussstein bedürfen, er wollte
bei Baader „die auf Theologie gegründete Wissenschaft" kennen
lernen. Döllinger beteiligte sich auch an den Zusammenkünften
der kleinen Gesellschaft, die wöchentlich in Schwabing sich

um Franz von Baader versammelte. Er scheint aber auf die
Dauer von Baader nicht befriedigt worden zu sein. Wenn sich
auch der andere grosse Philosoph an der Universität München,
Schelling, damals von Baader kühl zurückhielt — dieser selbst
wünschte in diesen Jahren keine Annäherung mehr —, so stand
Baader doch nicht einer allzu grossen Gegnerschaft gegenüber.
Das änderte sich nun plötzlich nach 1838, als in der Kölner
Diözese ein schwerer Konflikt zwischen dem Erzbischof und
der preussischen Regierung ausbrach.



— 243 —

Erzbischof Spiegel, der mit Unrecht als Schwächling galt,
ein Begünstiger der hermesianischen Schule, eine mehr
versöhnliche Natur, starb 1835. Sein Nachfolger wurde der Generalvikar

von Münster, Klemens August Freiherr von Droste-Vische-
ring. Der Neugewählte war ein „ernster, frommer Christ",
„wahrhaft durch und durch", „aber geschlossen hart und
unbeugsam". So schildert ihn ein langjähriger Freund. Er nahm
sofort den unerbittlichsten Kampf gegen den Hermesianismus auf.
Trotzdem er Friedfertigkeit gelobt, und versprochen hatte, die
Abmachungen seines Vorgängers zu achten, erliess er bald
an seine Pfarrgeistlichkeit eine Instruktion, die die schroffste
Ausführung des päpstlichen Breves Pius VIII. vom 25. März
1830 über das Verhalten gegenüber gemischten Ehen befahl.
Dadurch wurde in den paritätischen Rheinlanden der alte Konflikt

mit der Regierung neu entzündet. Das preussische
Staatsgesetz, das festlegte, dass in allen Ehen die Kinder in der
Konfession des Vaters erzogen werden sollten, wurde zur Seite ge
schoben. Vermittlungsversuche waren fruchtlos. Der Erzbischof
blieb hart und wollte auch nicht resignieren, wie es Spiegel
versucht hatte. Da schritt der König auf den Rat Bunsens zu
einem Gewaltakt. Er liess den Erzbischof am 20. November
1837 auf der Festung Minden gefangen setzen. Der unbeugsame

Kirchenfürst tat Bunsen den erhofften Gefallen, noch rechtzeitig

nach Belgien zu flüchten, nicht. Der scheinbare Sieg der
Regierung war eine Niederlage. Das ganze katholische Deutschland

war in Aufruhr, für und wider Köln, vor allem auch
Bayern, das die preussische Regierung mit wildem Hass
befehdete. Döllinger antwortete schon am 11. Januar mit einer
Gegenschrift, „einer Stimme zum Frieden", die aber, da sie an
Klarheit, besonders in der Kritik Bunsens, nichts zu wünschen
übrig liess, nur den unüberbrückbaren Gegensatz noch klarer
machte. Görres schrieb seinen beissenden „Athanasius".

Da wurde auch Baader aufgefordert, seine Anschauung
auszusprechen. Baader war nicht der Mann, eine vorübergehende
Fehde als solche auszufechten. Solchen Erscheinungen gegenüber

zeigte sich der geniale Denker, ohne es zu wollen, in
seiner Erhabenheit und Sachlichkeit. Er schrieb als Antwort
auf das Ansuchen seiner Freunde eigentlich nicht ein Gutachten
über die Kölner Wirren, sondern vielmehr einige prinzipielle
Abhandlungen zu der Frage, die der Kölner Streitigkeit ganz



— 244 —

zu tiefst zugrunde lag : zur Frage nach dem Recht oder Unrecht
des päpstlichen Primates, der den Kölner Erzbischof als einen
Anhänger dieses Systems nur zu seiner konsequenten Haltung
gezwungen hatte. Baader sprach mit der ganzen rückhaltlosen
Offenheit und selbstlosen Freiheit, mit der er immer für die
erkannte Wahrheit eintrat. Er erreichte nichts, als dass er
überall bittere Missstimmung erregte. Selbst Freunde gaben
offen ihrem Schmerze Ausdruck und meinten, ihn aus seinen

eigenen Schriften widerlegen zu müssen. Da man ihn sachlich
nicht widerlegen konnte, griffen die eifrigsten Feinde zu
haltlosen Verleumdungen : Baader sei von Russland bestochen, oder:

er wolle von Russland weltliche Vorteile erangeln. Baader spielt
selbst in einem Briefe an Dr. S. darauf an, dass ihn eine
nordische Sozietät zum Abfall von den „Römern" veranlassen
wollte, aber es ist selbstverständlich närrisch, diesem
Schleichverfahren irgendwelche Bedeutung beizumessen. Tatsache ist,
dass Baader von Russland keine finanzielle Unterstützung empfing.

Er starb in Armut und litt noch in seinen letzten Tagen
darunter, dass er seiner Frau fast nichts hinterlassen konnte.
Baader wusste, dass er sich durch seine Ehrlichkeit aller äussern
Vorteile beraubte. Darum darf man sein Eintreten für einen
christlichen Katholizismus im vollen Sinne einen Kampf nennen.

Seine Gedanken werden bei der Verarbeitung dieses
Problems von zwei Seiten genährt, aus seinem sozietäts-kritischen
Denken überhaupt und aus seinen grundlegenden exegetisch-
kirchenhistorischen Kenntnissen. Er war aber ein viel zu

origineller Denker, als dass er auch für sein Tatsachenmaterial
einfach Längstgedachtes hätte benützen können. Er durchwirkt

die alten Erkenntnisse neu, selbstsuchend. Leider trägt
auch in diesen Abhandlungen die Darstellung die Mängel solcher
Selbständigkeit. Er kam über dem Denken nicht so recht zum
Ordnen und Disziplinieren. Er wurde immer wieder von einer
solchen Fülle von Gedanken bedrängt, dass er bei einem Nebenpunkt

oft schwere Gewichte anhängt. Das macht die Darstellung
etwas unförmlich. Sie verliert an „Leserlichkeit". Mitten in
kirchenrechtlichen Erörterungen beginnen weitschichtige, vor
allem tiefschichtige naturphilosophische Perioden. „Wes das

Herz voll ist, läuft der Mund über." Und sein „Herz" lebte
von der Fülle naturphilosophischer Urkenntnisse. Eine seiner
leidenschaftlichsten Forderungen war die Ermöglichung gegen-



— 245 —

seifiger Befruchtung von Naturerkenntnis und Gotteserkenntnis,
von Physik (Physiologie, Naturphilosophie) und Theologie. Ist
es da nicht stümperhafte Ärgerlichkeit, wenn wir es ihm als
„Unart" anrechnen wollten, dass seine Darstellung immer wieder
mit dem beginnt und in dem sich verbreitet, womit sie nach
den Anstandsregeln wissenschaftlicher Arbeit schliessen musste.
Man hat es in neuerer Zeit gerügt, dass die philosophischen
Schriftsteller meist zu zurückhaltend, referierend, ohne innere
Selbstverpflichtung auf das Gesagte, schreiben; mit Recht.
Baader könnte man nur das Gegenteil „vorwerfen"-.
Selbstverpflichtung ist ihm Voraussetzung, so selbstverständlich und

instinktiv-lebendig, dass er auch äusserlich hervortreten lässt,
was er am lebendigsten vertritt.

Im folgenden soll die Ordnung zu ihrem Recht kommen.
Wir können den Weg von der mehr intuitiv-crkannten Wahrheit

zur Begründung durch Exegese und kirchengeschichtliche
Überlieferung umgekehrt gehen. Wir dürfen die Stilprivilegien
des Originaldenkers nicht beanspruchen. Da dieser Aufsatz
Kampfgeschichte darstellen soll und nicht Literaturgeschichte,
fassen wir die in verschiedenen Aufsätzen1) zerstreuten Gedanken

*) Es sind in chronologischer Reihenfolge diese:
1. Über das Kirchenvorsteheramt auf Veranlassung der kirchlichen

Wirren in der preussischen Rheinprovinz. Aus einer brieflichen
Mitteilung an einen Mitarbeiter am Phönix. Phönix |von E. Duller,
Jahrg. 1838, Nr. 47 (S. W. V, 399-404).

2. Über die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papsttums oder des
Primats vom Katholizismus. In der Evangelischen Kirchonzeitung
(v. Hengstenberg), Jahrg. 1838, Nrn. 55 u. 56 (S. W. V, 369—382).

3. Rückblick auf de la Mennais in bezug auf die Widersetzlichkeit des

katholischen Klerus in Preussen gegen die Regierung. Allg. Anzeiger
und Nationalzeitung der Deutschen. Jahrg. 1838, Nr. 229 (S. W. V.
383—390).

4. Über die Tunlichkeit oder Nichttunliehkeit einer Emanzipation des
Katholizismus von der römischen Diktatur in bezug auf
Religionswissenschaft. Schreiben an den k. russ. Kämmerer Fürst Mestchersky.
Nürnberg, bei Friedrich Campe. 1839. (S. W. X, 53—88).

5. Bemerkungen über den in der Beilage zur Augsburger Allgemeinen
Zeitung vom 17. Dezember 1839 enthaltenen Aufsatz: Die
römischkatholische und die griechisch-russische Kirche. Erst 1847 gedruckt
in Würzburg. Voigt und Mocker. Philosophische Schriften und
Aufsätze, III, 298—302 (S. W. V. 392—398).

6. Zurückweisung der von dem „Univers" wider mich erhobenen Anklage
eines Abfalls von der katholischen Kirche (1839) (S. W. V. 403—408).



— 246 —

zusammen und geben zuerst Baaders exegetische und historische
Bemerkungen, um dann mit seinen allgemeinen Folgerungen
und Forderungen zu schliessen.

Am 20. Juli 1786 schrieb der 21jährige Baader in sein
Tagebuch : Hier fing ich an, die heilige Schrift zu lesen. Ganz

gegen die Gewohnheit römisch-katholischer Laien unternahm
es der erkenntnishungrige Mann, die bisher nur bruchstückweise
gehörte Schrift im Zusammenhang kennen zu lernen. Diese
Schriftkenntnis hat immer wieder sein Denken beeinflusst und vertieft.
Sie bewahrte ihn aber insbesondere vor allen Täuschungen, denen
sich kirchlich-systematische Schriftsteller dem wirklichen Inhalt
gewisser Textworte gegenüber leicht hingeben. Auch heute noch
grassiert die mangelnde Schriftkenntnis unter den römischen
Dogmatikern in erschrekender Weise. Sie kennen lauter Sätze,
die sie ausser dem Zusammenhang gebrauchen und reden, ehe
sie hören, ehe sie den Pulsschlag der Schrift hören. Baader
dagegen kannte die Schrift. Das kam ihm im Kampf zugute
— vielleicht vor seinen Gegnern „zu schlecht". Er unterliess
es auch nicht, sich über die Stellung zur Schriftautorität zum
vornherein zu orientieren: die Frage nach der Schriftautorität
ist die primäre, die nach dem Primat ist dieser gegenüber
sekundär. Die herrschenden Begriffe über das Verhältnis der
Schriftautorität zur Traditionsautorität sind sehr vag. Vielleicht
lässt sie die offiziellekirchlicheBeh örde absichtlich vag und unklar,
weil sie sich sonst selbst entblössen musste. Die Unterscheidung
von Schrift und Autorität ist eine unglückliche Verwischung von
Begriffen. Sie ist irreführend, weil unter Tradition ebensowohl
bloss die geschriebene Überlieferung als nur die mündlich
fortgepflanzte Lehre gemeint sein kann und auch wirklich bald die

eine, bald die andere darunter verstanden wird. In der ersten
Zeit Israels war Tradition das nur mündlich mitgeteilte Lehrgut,

später, besonders zu Jesu Zeiten, nannten die Pharisäer
und Schriftgelehrten die geschriebenen Aufsätze der Ältesten

so, die sie neben das Gesetz stellten, ja so hochhielten, dass

Jesus ihnen den Vorwurf machte, sie zögen sie der eigentlichen

Der morgenländische und der abendländische Katholizismus mehr in
seinem innern wesentlichen als in seinem äusserlichen Verhältnisse

dargestellt. Nebst mehreren Beweisen, dass Schrift und Natur sich

nur wechselseitig auslegen (geschrieben 1840). Stuttgart, bei Franz
Heinrich Köhler. 1841 (S. W. X. 89—259).



- 247 -
Schrift (dem Gesetz und den Propheten) vor. Christus kennt
keine mündliche Tradition. Er verweist auf die „Schrift", die
von ihm zeugt, darunter versteht er eben: Gesetz und
Propheten. Wenn nun in den Köpfen älterer und neuerer Theologen

die schlechte Ausflucht des Jesuiten Salmeron1) spukt,
dass die päpstliche Autorität ihren Grund nicht in der Schrift
habe, sondern in einer mündlichen Tradition, so musste zuerst
eine solche ungeschriebene Tradition (Arkandisziplin), von der
man nichts weiss, nachgewiesen werden. Wohl aber hat man
ausführliche, von der Kirche frühzeitig in einen neutestamentlichen

Kanon zusammengeschlossene schriftliche Traditionen.
Da nun Jesus die Vollmacht des Petrus und seine Suprematie
über alle andern Apostel (wonach die Apostel ihr Hirtenamt
unmittelbar nur von Petrus, von Christus also nur mittelbar
erhalten haben können) zu seinen Lebzeiten ausgesprochen
haben muss, so mussten auch die ältesten Urkunden der Kirche,
die kanonischen Schriften par excellence darüber klaren
Bescheid geben und musste der stringente Primatsbeweis aus ihnen
entnommen werden können. Die morgen- und die abendländische
Kirche sind hierin im Sollen einig, nur nicht im Können. Baader
greift nicht zu dem fraglichen Mittel der Unechtheitserklärung
gewisser evangelischer Texte, die von der römischen Kirche
leichtfertig als Primatsbewreis statuiert werden, wie dies neuere
protestantische Exegeten und Modernisten (z. B. Schnitzer)
versuchten. Er widerlegt den Papismus aus der vorliegenden,
gebräuchlichen Textgestalt, wie sie die offizielle Vulgata
annimmt. Er unterzieht sich auch der Mühe, die ganze patristisehe
„Tradition" herbeizuziehen.

Angenommen aber, es gebe eine solche mündliche
Geheimtradition, eine disciplina arcana (Christiana), so würde diese
sich durch den Begriff der Tradition, des Tradierens, Mitteilens
religiöser Überzeugung selbst als falsch erweisen. Jedes
Tradieren, auch das im Sinne des jüdischen Kebel (eines heimlichen
Sagens, „Runnens", „ins Ohr sagen" oder auch „von Mund zu
Mund sagen") genommene, weist auf ein höheres Prinzip, auf
die Gegenwart einer höhern Macht hin, die über beiden, dem
Vermittler der Tradition und dem Empfänger, steht. Jeder, der
eine Überzeugung hat, ein Selbstüberzeugter ist, hat sie doch

') Der Verfasser einer italienischen Schrift von 1683 zitiert dessen
Comment, in Epist. S. Pauli (B's S. W. X, 151).



— 248 —

nicht von sich selber, noch von einem andern Menschen al»
in letzter Instanz. (Hier leuchtet Baaders Erkenntnistheorie
durch, die im Erkennen das Erkanntsein als das Primäre fasst.

Cogitor, ergo sum.) So kann aber jeder Selbstüberzeugte
wiederum seine Überzeugung nicht unmittelbar weitergeben, sie
dem andern nicht einfach eingiessen, sondern er kann nur
darauf hinwirken, dass im andern dasselbe Prinzip, das in ihm
die Überzeugung hervorbrachte, frei wird und zu Schrift und
Sprache kommt. Auch in den exakten Wissenschaften kann
der Lehrer den Schüler nur wirklich überzeugen, wenn dieser
den Beweis nachkonstruiert. Der Mensch muss in seinem Wissen
und Gewissen eine höhere Macht anerkennen. Logischerweise
muss er ihre Gegenwart aber auch im andern zugeben und
achten. Die Menschen sind von dem überzeugt, was sie sich
unmittelbar weder sagen noch schreiben können.

Nach St. Martins Satz: „Que chaque être doit faire sa

propre révélation" kann sich Gott jeder Kreatur, wenn auch
sehr verschieden in der Weise, nur selbst erweisen. Auch der
einfältige Dr. Staupitz sagt in seinem Büchlein von Gottes Liebe :

„Kein Mensch kann den andern Gott lieben und glauben lehren,
so wie er sich selber nicht, auch der Buchstabe der Schrift
nicht, ohne Gottes Geist* Wie in der Apostelgesch. 16, 14,

von der Krämerin Lydia erzählt wird, dass sie den Paulus erst
verstand, als „der Herr ihr das Herz auftat", so verstehe ich
den ausser mir Sprechenden (und den durch ihn Sprechenden
nicht, wenn er nicht auch in mir „hört", d. h. mein inneres
Ohr mir öffnet. Aus allem dem ergibt sich, dass niemals ein
Mensch für den andern letzte Instanz, also kein Mensch dem
andern wirklich Autorität ist. Damit ist aller Wissenszwang
und aller Gewissenszwang, alle logische Verknechtung, die die

Quelle der religiösen und bürgerlichen ist, entrechtet. Die
religiöse Verknechtung geht wissentlich oder instinktiv darauf
aus, den Menschen gewissenlos, die staatliche, ihn ehrlos zu
machen.

Die Tradition widerlegt in ihrem Begriff die „Tradition"
(ob mündlich oder schriftlich) von der unbedingten Autorität
des Papstes.

Aber nun die Schrift: Sie musste auch von „ihm", dem
autokratischen und supremen Statthalter Christi zeugen. Ist
sie ein, solcher Zeuge?



— 249 —

Baader führt in dem Aufsatz über den morgenländischen
und abendländischen Katholizismus einige Hauptstellen in extenso
an, und zwar nach dem Grundsatz, dass es „ohne Schrift und
Gegenschrift" überhaupt kein Schriftverständnis gebe.

Matth. 16, 15—20, stellt er mit 18, 18 und 18, 20, zusammen.
Die erste Stelle bezeugt die Übertragung der Schlüsselgewalt
an Petrus, die zweite diese Übertragung an alle Jünger und
die letzte dasselbe für alle Christen überhaupt. Die
Beweisführung für die an Petrus persönlich haftende Bevorzugung,
die Thomas von Aquino lehrte, ist eine Fiktion, denn erstens
beweist die chronologische Voranstellung nichts, da in den

Evangelien viele chronologische Verstellungen vorkommen, und
zweitens steht nirgends etwas von einer Suprematie Petri,
durch die Petrus den Beruf erhalten hätte, die Schlüsselgewalt
erst noch besonders auf die andern Jünger zu übertragen, ja
Matth. 18, 18, schliesst dies geradezu aus. Auch wräre es

unverständlich, dass von diesem wichtigen Ereignis nirgends die Rede
wäre und an Petrus ganz unerklärlich, dass er die ihm vom
Herrn übertragene Autorität gar nie amtlich ausgeübt hätte,
nicht einmal in der verwaisten Kirche, nach Christi Tod. Ein
weiteres Ärgernis musste aber die Berufung des Paulus und
vor allem sein weiteres Verhalten zu Petrus bilden. Die altern
Kirchenlehrer waren darum darüber einig, dass jene Worte:
16, 18: Du bist Petrus usw. nicht der Person des Petrus galten,
sondern dem Bekenntnis Petri, dem lebendigen Glauben an
ihn, den Eckstein und Felsen der Kirche. — Die Schlüsselgewalt

war aber schon im ersten Menschen wirklich, der in
zweien Regionen, in der himmlisch-ewigen und der irdischen
lebend, nichts in der einen tat, was nicht auch in der andern
geschah. So fällt auch in den durch Christus Wiedergebornen
das zeitliche Tun mit dem ewigen zusammen. Das ursprüngliche,

gewollte „Doppelgängerleben" (das „Ebenbild Gottes"
im Menschen, wie der baaderisch beeinflusste Ethiker Culmann
sich ausdrückt) ist wieder durchgebrochen durch die Erlösung
in Christo : Erde und Gotteswelt sind im Menschen wieder
vereinigt. Diese Vergegenwärtigbarmachung des Herrn ist in
jedem Menschen unmittelbar möglich, erfahr- und erlebbar,
was die dritte oben erwähnte Stelle (Matth. 18, 20) bezeugt,
die deutlich Christus als den alleinigen Herrn und das einzige
Zentrum der Kirche erweist.



— 250 —

Wie ein Missklang tönt in das papistische System Matth. 20,
25—28, wobei allerdings die papistische Lehre den Missklang
erzeugt. Zu dem Aller-Knechts-Postulat und zu der schroffen
Ablehnung der Macht der Grossen und Fürsten passt schlecht
die Vorstellung von einem Apostelfürsten oder auch nur einem
primus inter pares. Wie kann sich an einem solchen
Evangelienwort noch irgendein zwingendes Kirchenregiment, die

Forderung irgendeiner Art von Unterwürfigkeit eines Priesters

gegen einen andern oder eines Laien vor dem Priester
rechtfertigen

Wie wenn Jesus alle päpstlichen Anmassungen vorausgekannt

hätte und zum voraus hätte verwerfen wollen, gebietet
er Matth. 23, 8—12, sich nicht Lehrmeister (Rabbi), noch Vater,
noch Führer*) nennen zu lassen. Sie sind alle Brüder. Christus
ist Rabbi und Führer, Gott allein ist ihr Vater. Der Papst
aber wirft sich in massloser Verblendung als Stellvertreter Christi
und als „maestro supremo" und heiliger Vater auf und frevelt
sich und seinen Untertanen noch eine daraufzielende Vollmacht
Christi ins Gewissen.

Dass weder Einherrscherei noch Vielherrscherei evangelisch
begründet werden kann, zeigt Baader an Mark. 9, 34—36, und
Lukas 22, 24. Wer, wie die Zebedäussöhne, der erste sein möchte,
wird gezwungen, der letzte zu sein Es lässt sich schlechtweg
nicht erweisen, dass „eine höchste Regierungsgewalt in der
Kirche notwendig sei", wie ein zeitgenössischer Historiker
behauptete — wenigstens für eine nach dem Evangelium christliche

Kirche!
Auch aus der Johannesstelle 21, 13—18, lässt sich keine

Bevorzugung Petri herauslesen. Das dem Petrus in diesem

quälenden Zwiegespräch übergebene Amt eines Hirten ist das
der Apostel und Gemeindevorsteher überhaupt. Es ist in keiner
Weise darin enthalten, dass Petrus allein ein „Patent" zum
Vorsteheramt erhalten hat und gar, dass die andern erst von
ihm hätten ermächtigt werden können, Gemeinden zu pflanzen
und ihnen als Hirten vorzustehen.

Was aber die Evangelien klar widerlegen, wird noch völlig
unhaltbar, wenn man das Verhalten des Paulus untersucht.
Wie leicht hätte doch der Zwist, den Paulus 1. Kor. 1, 11, tadelt,

*) So übersetzt Baader, wie übrigens auch neuere Übersetzer, z. B.
Weizsäcker.



— 251 —

beigelegt werden können, wenn Paulus einfach auf die alleinige
Autorität des Kephas (Petrus) hätte hinweisen können Wo einer
für alle denkt und will, da kann doch unter den Gedankenlosen

und Willensunfreien keine Spaltung entstehen.
Wie respektlos und völlig „unchristlich" handelte doch in

den Augen der Romanisten der neubekehrte Apostel Paulus,
wenn er Gal. 1,11,15, schreiben konnte Gal. 2, 6, wäre geradezu
unverschämt und sein Gal. 2, 11 ff. erzähltes Vorgehen wäre
ja exkommunizionswürdige Auflehnung.

So beweist die Schrift — die Unhaltbarkeit des Primates
Petri und also auch seiner angeblichen Nachfolger. Sogar, wenn
die Hauptstelle Matth. 16, 18, einen Primat des Petrus bewiese,
wäre sie keine Erklärung für den Primat der Päpste. Ja, die
römische Kirche widerspricht sich selbst damit, wenn sie den

„Primat" Petri ohne Anstoss auf seine Nachfolger überträgt.
Denn sie negiert damit den JFaftZcharakter des Papsttums.
Vorausgesetzt, alle Petruslegenden entsprächen der Wahrheit,
was nicht nachweisbar ist, vorausgesetzt, Petrus wäre wirklich
in Rom und dort 25 Jahre „Papst" gewesen und er hätte noch
den Linus zu seinem Nachfolger ordiniert, so wäre doch nach
diesem die Filiation (Erbfolge) erloschen. Denn alle nachfolgenden

Päpste wurden durch die Gemeinde, Priester und Laien
gewählt ¦), wonach auch die Inspiration von jenen ausgegangen
sein muss. (V, 403 ff'.)

Gleichsam indirekt beleuchtet Baader die Stellung der
hl. Schrift in der Erörterung über die Auffassung, die in den
beiden katholischen Kirchen über das Priestertum herrschen.
Er geht dort (X, 130 ff.) aus von dem Begriff der Ordination.
Die Schrift gibt da nur spärliche Kunde. In den Evangelien
zeigt sich nirgends ein Anhaltspunkt, der feststellte, dass Jesus

etwa durch Handauflegung seine Jünger zu christlichen Priestern
im Gegensatz zum jüdischen Priestertum ordiniert hätte.
Lukas 24, 50, erzählt, wie er unmittelbar vor seiner Himmelfahrt
seine Hände segnend über sie erhoben, aber nicht, dass er sie

auf sie gelegt hätte, um einen Akt zu vollziehen, der unserer
Ordination entspräche. Dagegen ist in der Apostelgeschichte
und in den Apostelbriefen öfters davon die Rede, allerdings in

') Nach Friedrich v. Schultes, Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts,

3. Aufl., p. 232 ff., wählten den Bischof von Rom bis in späte
Zeit die Suffragan- (Nachbar-) Bischöfe, der Klerus und das Volk von Rom.



— 252 —

einer Weise, die die grosse Schlichtheit und fast gänzliche
Zeremonienlosigkeit der ursprünglichen Ordination beweist.
Apostelgesch. 1, 20, wird der Apostolat mit dem Aufseheramt
(Episkopat, Vorsteheramt) als gleichbedeutend genommen. Der
Apostolat aber wird charakterisiert durch die (Augen-) Zeugenschaft

der Auferstehung des Herrn. So konnten die Apostel
zwar Vorsteher sein, aber die Vorsteher nicht Apostel. Matthias
wird (Apostelgesch. 1, 26) durch Los und Gebet gewählt und
(wohl durch die Gemeinde [Apostel und Jünger]) den Elfen
beigeordnet, ohne dass dabei eine Handauflegung ausdrücklich
erwähnt würde. Die Diakonen dagegen, die den überlasteten
Aposteln den Armendienst abnahmen, werden von der Gemeinde
gewählt und von den Aposteln unter Gebet und Handauflegung
ordiniert (Apostelgesch. 6, 1—6). Eine gewisse Unklarheit schafft
die Kunde, dass Petrus und Johannes den auf den Namen Jesu

getauften Samaritern die Hand auflegten zum Empfang des

heiligen Geistes, ohne dass es sich aber da um Ordinationen
zum Vorsteheramt handelte (Apostelgesch. 8, 14) '). Eben
daselbst wird erzählt, dass die.andern Apostel den Petrus und
Johannes nach Samarien sandten, was doch eine völlige
Gleichstellung unter den Aposteln voraussetzt. So wird der heilige
Geist auch den Jüngern von Ephesus (Apostelgesch. 19, 5)
vermittelt. Wobei Baader die etwas bittere Bemerkung nicht
unterdrücken kann, dass die Theologen bisher die Erklärung dafür
schuldig geblieben sind, dass diese Mitteilung des heiligen Geistes
in der Folgezeit und heute so völlig „inostensibel" geschieht,
während sie sich bei den Empfangenden ehedem, bei Vorstehern
und Nichtvorstehern, in so „eklatanter Weise" äusserte. Paulus
empfängt den heiligen Geist von einem „Laien", dem Ananias
(Apostelgesch. 9, 17), die Familie des Cornelius sogar vor Taufe
und Abendmahl, und zwar so eindrücklich, dass Petrus nur
zugeben kann, es sei derselbe Geist, den auch sie am Pfingstfest
empfangen hätten. Apostelgesch. 13, 1, werden Paulus und
Barnabas von der Gemeinde Antiochien zu ihrer Mission durch Fasten,
Beten und Handauflegung ordiniert und in gleicher Weise
bestellen die beiden in den von ihnen gegründeten Gemeinden
die Vorsteher. Apostelgesch. 15, 22, wird von der Einstimmigkeit

von Aposteln, Ältesten und Gemeinde gesprochen. Jeder

') Die Kirche bezieht diese Handlung auf das Sakrament der Firmung.



— 253 —

war also stimmfähig und von einer infalliblen und obersten
Gewalt des Petrus spürt man nichts.

Röm. 15, 16, nennt sich Paulus einen Minister (Priester)
Christi. Nach andern Schriftstellen kommt dies Ministerium
allen Geistmenschen zu. 1. Kor. 12, 27, wird unter den Geistesgaben

auch die des Dirigierens oder Gubernierens der Gemeinde
aufgezählt, sowie die des Lehrens angeführt, eine Art der
Aufzählung, die die Konzentration und Beschränkung aller dieser
Gaben auf das Vorsteheramt ausschliesst. Dem Timotheus wird
ans Herz gelegt, die ihm durch Weissagung und Handauflegung
mitgeteilte Gabe nicht zu vernachlässigen, aber selbst mit der
Handauflegung an andere vorsichtig zu verfahren. (1. Tim. 4,14,
Petrus nennt sich 1. Petri 3,1, einen Mtältesten, aber von einem
Primat und Fürstentum ist keine Rede.)

Aus dieser Darstellung ergibt sich eine klare Einsicht in das
Verhältnis von Klerus und Gemeinde in der apostolischen Zeit,
wie es sich in folgenden kurzen Leitsätzen umschreiben lässt:

1. Die Vorsteher werden hauptsächlich von den Gemeinden
gewählt.

2. Das Vorsteher- oder Bischoftsamt war vom Apostelamt
unterschieden.

3. Ein Apostel konnte zwar Vorsteher sein. Er konnte
auch der Gemeinde einen Nachfolger in seinem Vorsteheramt
setzen, aber der Nachfolger dieses unmittelbaren Nachfolgers
wurde wieder von der Gemeinde gewählt.

4. Der Apostel aber delegierte sein Apostelamt keinem
weiter, denn es war seiner Natur nach persönlich und nicht
transmissibel. Nach Petri Auffassung waren nur solche Apostel,
welche Jesus noch im irdischen Leben kannten und Zeugen
seiner Auferstehung waren (Apostelgesch. 1, 22). Das
widerspricht einer Erbfolge des Apostelamtes, worauf sich allein die

Vorstellung eines Primates stützt.
5. Den Klerus jener Zeit bilden die Vorsteher (Presbyter)

und Diakonen, von denen die ersten die geistlichen, die letztern
vorzüglich die weltlichen Angelegenheiten der Gemeinde

besorgten. Aber von einer Unterordnung der Diakonen unter die
Vorsteher oder der Vorsteher (Presbyter, Bischöfe) untereinander

ist keine Rede.
6. Es war Voraussetzung, dass ein Vorsteher das Charisma

seines Amtes haben müsse, aber es ist nirgends ausgesprochen,



— 254 -
dass die Gemeinde durch die Wahl des Vorstehers diesem ihre
Geistesgaben delegierte oder sie auf ihn konzentrierte, so dass

er ein focus oder fons gratiae geworden wäre. Möhlers Hypothese

von einer solchen Delegierung und Verzichtleistung der
Gemeinde zuerst zugunsten der Bischöfe, dann dieser zugunsten
des Oberbischofs, wodurch die Erzbischöfe und endlich der
Generalbischof eingesetzt worden sei, also alle Ämter von
unten auf eingesetzt wären, ist eine ganz unbiblische Vorstellung,
die ausserdem der Einsetzung von oben widerspräche.

7. Die Verfassung der römisch-katholischen Kirche lässt
sich in keiner Weise als schriftgemäss nachweisen, so dass also
auch nicht gesagt werden kann, dass die neue Auffassung von
allen, überall und immer geglaubt worden sei.

Die Randbemerkungen über die spätere schroffe Scheidung
von Klerus und Laien, sowie die als nebenbei begründend
angeführten kritischen Bemerkungen zum scholastischen Begriff
eines „character indelebilis", die Baader an diese Schlussfolgerungen

anschliesst, gehören in einen andern Zusammenhang.
Baader entging aber auch die Unklarheit der patristischen

Quellen über diesen Begriff nicht. Wenn das Conc. Tridentinum
dekretiert, dass nur die einstimmige Lehre der Kirchenväter
mit der hl. Schrift gleiches Ansehen habert solle, so fügt es

dem Defizit des Schriftboweises über den päpstlichen Primat
ein zweites hinzu. An unzähligen wörtlichen Zitaten aus den
Kirchenlehrern weist er nach, dass bis ins 7. Jahrhundert herab
sich viele, sogar „Päpste" ausdrücklich gegen jeden Primat
verwahren, andere sich nur unbestimmt dafür aussprechen und
einige sogar sich selbst widerlegen durch zeitlich auseinanderliegende

Aussagen. Der Primat war so zwar offensichtlich schon

frühzeitig angestrebt, aber nicht „effektuiert". Zugleich erhellt
ihm aus dieser Umschau das für das gestellte Problem wichtige
Resultat, dass diesen ältesten Lehrern der Kirche die Autorität
der Schrift ungleich mehr galt als dies später in der
abendländischen Kirche der Fall war. Wir wollen uns, so gut es

angeht, auf die Wiedergabe der wichtigsten Zitate und
Bemerkungen beschränken. Sie finden sich ausführlich in den
Aufsätzen über die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papsttums

oder Primats vom Katholizismus (V, 375 ff.) und in der
Abhandlung über den morgenländischen und abendländischen
Katholizismus (X, 160 ff.).



— 255 —

Clemens Romanus *), nach Irenäus, der dritte Nachfolger
des Petrus in Rom, weiss nichts von einem obersten Regenten
oder inappellablen Richter der Kirche, wenn er (Ep. I ad Cor.
e. 1) sagen kann: „Nur bei den Demütigen ist Christus, nicht
bei denen, die sich über die Herde aufwerfen. Jesus Christus,
unser alleiniger Herr, ob er gleich mächtig war, erschien er
doch nie in weltlicher Pracht." — Er ging nicht zu Hof und
hielt nicht Hof! erklärt Baader knapp und klar.

Er zeigt deutlich, dass das korporative Element in der
Kirche noch völlig dominierte, er kennt keinen Überapostel.
Das beweist die Stelle aus dem gleichen Brief ep. 4: „Schon
die Apostel sahen voraus, dass in betreff des Bischoftums Streitigkeiten

entstehen würden, darum war es ihnen nicht genug, nur
schlechterdings Bischöfe und Diakonen für die von ihnen
gepflanzten Gemeinden aufzustellen, sondern sie wollten, dass
dieses Amt auch nach ihrem Tode von tauglichen Männern
verwaltet werde. Wir halten es deshalb für unrecht, wenn man
jene dieses Amts entsetzt, welche entweder von den Aposteln
selbst, oder nach diesen mit Einwilligung der Gemeinden von
den trefflichsten Männern aufgestellt wurden, welche das Hirtenamt

ohne Tadel mit Demut verwalteten und das allgemeine
Zeugnis der Rechenschaft für sich haben."

Der Märtyrer Ignatius, der dritte Bischof von Antiochia,
t 1072), weiss noch nichts davon, dass wir einen andern für
uns dürften vernünftig sein lassen, er warnt davor, Irrlehrern
blindlings zu folgen, Lügenprediger nicht zu verlassen. (Epp.
ad Philad. et ad Eph.) Er kennt aber auch keine bischöfliche
(päpstliche) Verfluchungsmacht. „Nicht einmal den Feinden
Gottes (osores Dei) sollt ihr fluchen, sie verfolgen oder im
geringsten beleidigen." Er kennt nur eine Macht: das Gebet, und
nur ein Gebet, das Gebet für den Feind. Dieses bricht seine

gottfeindliche Macht. Dieser unmittelbare „Gedankenrapport"
wird wenig bemerkt, ist aber auch neuerdings psychologisch
nachgewiesen.

Der grosse Apologet des 2. Jahrhunderts, Justinus der
Märtyrer, f 1658), lehrte die schon vorchristliche, von Sokrates ver-

') B. setzt bei: t 81, dagegen G. Rauschen, Grundriss der Patrologie,
p. 25 ff.

») Nach Rauschen; B.: f 108.

s) Nach Rauschen; B.: t 163.



— 256 —

tretene Wegleitung, dass die selbsterkannte Wahrheit aller
menschlichen Autorität vorzuziehen sei: „Wahrhaft Fromme
und Weise sollen also die selbsterkannte Wahrheit über alles
schätzen und die Meinungen der Alten (majorum opiniones),
wenn sie diese falsch befinden, verwerfen" (Apol. I, ep. 2).
Wer von mir verlangt, dass ich ihn als Autorität anerkenne,
kann sich nur auf einen Zeugen in mir, d. h. auf einen der
über beiden ist, berufen. Weitere Zitate fällen unter die gleiche
Erklärung. Die Forderung der Vernunft, d. h. Gott sich zu
unterwerfen, vertieft Baader durch seine erkenntnistheoretische
Grundauffassung: dass alles Intelligieren ein Durchdringen eines
Höhern in einem Niedrigeren ist. Weil aber nur Gott sich von
sich selber durchdringt, der Mensch aber erst als intelligentia
intellecta zur intelligentia intelligens gegen unten werden kann,
kann auch nur die Urintelligenz (Vernunft), Gott uns Autorität
sein. Den platonischen Begriff einer alles durchdringenden,
selber aber allem undurchdringbaren Intelligenz erläutert er
an dem Schwertbild von Hebr. 4, 12.

Justinus braucht kein zwingliches Lehramt, „denn die
Wahrheit bedarf zu ihrem Bestand keines Zwanges, welcher
sie vielmehr verdächtiget, und jene, welche dieses Zwanges
sich bedienen, den Strassenräubern gleichstellt, welcho gleichfalls

nur Drohungen und Gewalt brauchen". Apol. I, ep. 4.

Verfolgung religiös Andersdenkender lässt sich nicht
rechtfertigen. Die einzige Autorität kann nur die Schrift sein, die
alles Nötige wenigstens dem klar sagt, der das Lesen der Bibel
mit Gebet verbindet. (Nach c. Tryph. c. 7.)

Die gleiche Haltung gegenüber der Schrift nimmt Irenäus
ein, der Bischof von Lyon, f um 202. Auch Baader beschäftigt
der von der römischen Kirche als Primatsbeweis angeführte
Satz aus dem Hauptwerk des Irenäus: Ecclesia romana ad

quam potiorem principalitatem omnes, qui sunt undique fidèles,
convenire debent. Ob Baader hier richtig geht, wenn er diesen
Satz bloss auf die veneratio (das grössere Ansehen), das die
römische Kirche im Abendland, als abendländische Mutterkirche
geniesse, deutet und dies Verhältnis nur auf die fidèles im Abendland

bezieht, ist fraglich. Sicherlich aber heisst das nicht
mehr als was Baader daraus liest, nämlich dass die Gemeinden
nichts Wesentliches verfügen sollten, ohne mit der Muttergemeinde



— 257 —

Rom Rücksprache zu nehmen. Jede speziellere, ausgeprägtere
Deutung ist Fiktion!

Cyprianus, Bischof von Karthago, f 258, spricht so deutlich,
dass Baader fast keine Erklärungen beifügt. Er verwirft alle
Autoritäts- und Gewohnheitsentscheidung. Einzige Wahrheitsquelle

ist die evangelische und apostolische Tradition, und zwar
die geschriebene und nicht eine mündliche, wie die Romanisten
behaupten. (Ep. ad Pomp.) Er weiss nichts von einem Primas
und davon, dass Jesus einen solchen von Anfang an eingesetzt
habe, er will keinen, weil er nur ein Oberhaupt kennt : Christus.
Er spricht einem geradezu ins Herz: „Daher darf auch kein
Bischof in der Welt sich zum Bischof der Bischöfe aufwerfen,
oder durch Drohungen und Strafen seinen Amtsgenossen einen
Glaubens- und Handlungszwang auflegen. Denn jeder Bischof
hat seine völlige Freiheit, er kann nach eigener Überzeugung
seine geistige Macht brauchen, und wenn er dieses tut, ebensowenig

von einem andern geurteilt werden, als er selbst andere
beurteilen darf." (In prolog. Cons. Carth. de baptiz. haer.) „Lasset
uns insgesamt das Urteil unseres Herrn und Oberhauptes Jesu
Christi erwarten, der uns als Bischöfe seiner Kirche aufstellte,
und dem allein das Recht des Oberregimentes der Kirche
zusteht." (Ibid.) „Man glaube ja nicht, dass redlich gesinnte
Menschen aufhören könnten, Mitglieder der wahren Kirche zu
sein." (De unit. Eccl.) „Solange man sich nicht vom
Evangelium lossagt, steht man auch mit der wahren Kirche in
Verbindung." (De laps.)

Immer wieder tritt uns bei den Kirchenvätern die Berufung
auf die Autorität der Schrift entgegen. So vertritt auch Hilarius,
Bischof von Poitier, der grosse Anti-Arianer und Dogmatiker,
den Standpunkt, dass einzig die Schrift „Klassizität"
beanspruchen dürfe, dass im Gebet zu dem, der dem Anklopfenden
öffnet, sich jedem auch das Verständnis der Schrift öffne. (Tract,
in ps. und de Trinit.) Wer diese Allgemeinheit der
Geistesassistenz für aufrichtige Bibelleser leugnet und dies als einen

Wunderglauben bezeichnet — erweitert Baader die Sätze des

Hilarius —, der mutet den Menschen einen noch grössern Wunderglauben

zu, wenn er behauptet, dass der heilige Geist diese
seine Assistenz nur wenigen Sterblichen oder gar nur einem
als Privilegium exclusivum zugesagt habe.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 11)17. 18



— 258 —

Hilarius entrüstete sich über die „Irrlehrer", die im Namen
Gottes schimpfen und fluchen, mit Anathemen, statt mit Gründen
streiten und jede Untersuchung durch Verketzern und Verdammen
zum Verbrechen machen. (Lib. contr. Auxent. n. 12.)

Es ist recht seltsam, dass ausgerechnet Pius IX. den Mann
zum „doctor ecclesiae" erheben konnte, der, nach Baaders Zitat
(ad Const. 1, 1, n. 6), sich ereiferte: „Ist es nicht zu bejammern,
dass man in unsern Tagen so töricht ist, zu glauben, man dürfte
und könnte die Sache Gottes durch menschliche Mittel fördern,
um Christi Kirche mit weltlicher Macht zu sichern und zu
schirmen. Sagt mir doch, ihr wirklichen oder eingebildeten
Bischöfe, welcher Mittel bedienten sich die Apostel, um das

Evangelium auszubreiten Besässen sie irgendeine irdische
Macht, um Christum zu predigen und ihm die heidnischen Völker
zuzuführen Nahmen sie Titel und Würden vom römischen
Hofe an? sie, die selber in Banden und Gefängnissen lebten!
Sind die Briefe der Apostel aus Residenzen und Hofgelagen
datiert? Waren nicht in eben den Händen die Schlüssel des

Himmelreichs, durch deren Arbeit sie sich nährten Aber
heutzutage sehen wir leider, wie überall das Gegenteil hiervon
stattfindet. Nicht durch Gründe sucht man das Christentum zu
beweisen, sondern dasselbe mit Gewalt aufzudringen. Die Kirche,
die sonst sich damit als die wahre bewies, dass sie Kerker und
Bann duldete, droht und schreckt jetzt selber mit Bann, Kerker
und Tod Den Glauben, der sich schlechterdings nicht äusserlich
erzwingen lässt, will sie erzwingen mit derselben Weltmacht und
Pracht, ohne deren Hass sie nicht die Kirche Christi sein konnte."-

Baader merkt an, class dies heute noch gilt, dass es nie
einen Frieden der wahren Kirche mit der Welt (im Schriftsinn)
geben kann und class er nur da ist, wo ihre Priester entweder
obskur oder eben im Weltdicnst aufgegangen sind; von denen
musste Christus sagen: „Die Welt kann euch nicht hassen, denn
ihr seid ihresgleichen." Sie hiessen besser Priester der Welt,
als Weltpriester.

Des Hilarius „Kirchenlehre" liesse sich zusammenfassen
in seine Sentenz, die im Tract, in ps. 124 steht: Ipse (Christus)
enim est Ecclesia per Sacramentum Corporis sui in se universam
eam continens.

Keine erbauliche Redensart! ergründet Baader dies Wort,
sondern eine „physische" Wahrheit; physisch ist dem Philo-



— 259

sophen Baader die Einverleibung aller Glieder in eine und
dieselbe Substanz und Natur!

Auch Athanasius, dem Grossen, f 373 *), ist die hl. Schrift
zur Erkenntnis und zur Beurteilung der Wahrheit wie zur
Tugend hinreichend (Contra Idol.); sie ist mächtiger als alle
Synoden. (De syn. Arim. et Seleuc.) Auch er ist der Meinung,
dass „non gladiis aut felis, aut militari manu veritas praedi-
catur, sed suadendo et consulendo. Quae autem ibi suadendi

libertas, ubi Imperatoris est metus? (Hist. Ar. ad Mon.)
Basilius, der Grosse, f 379, kennt keine mündlich

gleichwertige Tradition neben der Schrift und hält an der Lehre der
Väter fest, nicht weil es die Väter sind, sondern weil sie schrift-
gemäss lehrten.

Ambrosius, Bischof von Mailand, f 397, obschon der
römischen Kirche zugetan, spricht sehr unpäpstlich. „Sic alle (die
Priester) haben die Schlüssel des Himmels erhalten. Jeder Christ,
der die Welt überwindet, ist eine Säule der Kirche wie die
ersten Apostel.1,1 (Serm. 5 in ps. 118, c. 6.) „Auf gleiche Weise
gehen die Worte Christi zu Petrus: Dir will ich die Schlüssel
des Himmelreiches geben, du sollst meine Schafe weiden usw.,
nicht den Petrus allein an, sondern alle Apostel, ja alle, welche
die christlichen Gemeinden lehren und belehren. Nur darum
heisst Petrus ein Felsen, weil er den Mut hatte, in der öffentlichen

Verkündigung Christi in Jerusalem das Wort zuerst zu
führen. Und nicht auf ihn als einzelne Person, sondern auf
sein Bekenntnis und seinen Glauben ist die Kirche gegründet."
(De Incarn. Dom. Sacr. 1, 4, c. 1.) Ich wünsche zwar in allen
Dingen, es mit der römischen Kirche zu halten ; indessen haben
wir andere Leute ausser Rom auch Verstand und bewahren
darum auch: Quod alibi rectius servatur. (De sacram. L. 4, c. 1.)

Gregor von Nazianz, f 390, will keinen Zwang, kennt keine
Weltpracht und Weltmacht der Kirche; mit seiner freien
Ansicht über die „hochgerühmte" Sukzession der Bischöfe vertritt
er schon die Ansicht des Epiphanius (Bischof zu Konstantia auf
Cypern, f 403) : „Nicht auf die Sukzession der Lehrer, sondern
auf jene der Lehre muss man sehen, um die Wahrheit der
Kirche zu beurteilen."

Hieronymus, f 4192), scheint zeitweilig den Glauben an die

') Nach Rauschen; B.: t 372.
2) Rauschen; B. und andere: t 420.



— 260 —

äussere Notwendigkeit des Primats um der Einheit der Kirche
willen geteilt zu haben, widerspricht sich aber selbst, wenn er
in der Ep. ad Evang. 146 sagt: „Aber auch die Bischöfe selbst
sind einander gleich. Man bilde sich ja nicht ein, dass die
Kirche der Stadt Rom und eine Kirche, wo sonst immer in der
Welt wesentlich verschieden seien. Die Gallier, die Britaner...
alle christlichen Nationen anerkennen denselben Jesus Christus
für ihren gemeinsamen Erlöser und haben die nämliche
Richtschnur des Glaubens — die Bibel. Ob einer im grossen Rom
oder im verachteten Tanis Bischof sei, das ist in Absicht auf
Verdienst und Würde gleich, jeder ist ein Nachfolger der Apostel."

Aus der grossen Fülle Augustinischer Zitate, die ja auch
ziemlich bekannt sind, seien nur die zwei charakteristischesten
nach Baaders Auszug mitgeteilt: „Die Kirche soll sich nicht
Christo gleich setzen: denn nur dieser ist die Wahrheit und
der Führer zu ihr selber. Wogegen alle sterblichen
Kirchenvorsteher und Lehrer dem Irrtum unterworfen sind", und als

Erklärung zu Matth. 16, 18 (in Serm. 270 in Die Pentec): „Et
ego dico tibi: tu es Petrus: quia ego petra, tu Petrus; neque
enim a Petro petra, sed a petra Petrus, quia non a Christiano
Christus, sed a Christo Christianus. Et super hanc Petram
aedificabo ecclesiam meam. Non supra Petrum, quod tu es,
sed supra Petram, quam confessus es."

Theodoret, Bischof von Cyrus, f 458'), stellt auch das

Schriftprinzip auf und eifert vor allem gegen die „Ketzerei",
die den Menschen die Selbstprüfung in Religionssachen untersagen

will.
Baader schliesst seine patristisehe Blütenlese mit den

primatfeindlichen Äusserungen des grossen Papstes Gregor L, f 604.

Er redet nur von einem honor universalis, aber eine potestas
universalis kennt er nicht. (Ep. 1, 8, ep. 30 ad Eulog. episc.
Alex.) Seine Äusserungen sind unzweideutig: „Obschon Paulus
vor seiner Bekehrung ein Verfolger Christi, und nach derselben
der letzte, nach Christi Auffahrt aber der erste Apostel war,
so wurde er doch in der Folge, weil er mehr als alle Apostel
arbeitete, gleichsam an die Spitze der Nationen gestellt und
erhielt mit Petrus den ersten Rang in der Kirche." (Dial. 1, c. 12.)

Und anderswo: (Ep. 1, 5, ep. 18 (al 38) ab Joh. Episc. Const.):

') So Rauschen; B.: t 460.



— 261 —

„Dies ist aber nicht so zu verstehen, als wären Petrus und
Paulus Häupter der allgemeinen Kirche ; nein, sie waren blosse
Glieder derselben und wie die andern Apostel nur Häupter
besonderer Kirchen und Gemeinden. Denn alle Heiligen vor dem
Gesetze, unter dem Gesetze und unter dem Evangelium, die
Apostel nicht ausgenommen, machen nur den Leib Christi aus
und sind Glieder der Kirche unter ihrem alleinigen
Oberhaupt, Jesus Christus."

„Zwar war dem Bischof zu Rom vom Chalzedonensischen
Konzilium zu Ehren des Apostels Petrus der Name eines
allgemeinen Bischofs angetragen, aber keiner der römischen Bischöfe
hat sich bisher dieses Titels bedient, damit es nicht das
Ansehen habe, als wollte man die allen gleich gebührende Ehre
allen nehmen und einem einzigen beilegen." (Epist. 1, 5, ep. 20
ad Maurit. August.)

Gregor wusste noch nichts von einer Infallibilität und
Illabilität des römischen Bischofs, wenn er mit fast ängstlicher
Ablehnung (Epist. 1, 7, Ep. 27 [al. 24] ad Athanas. episc.) schreibt:
„Si unus episcopus universalis, universa Ecclesia corruit si unus
universus cadit, sed absit haec stultitia, absit haec levitas ab
auribus meis." An anderer Stelle nennt er es gar Blasphemie
und Glaubensverlust (nil aliud est, quam Fidem perdere [a. a. O.

ep. 19 [al. 39J ad Sab. Diac.) und bitter zeiht er den Bischof
von Konstantinopel des beispiellosen Hochmuts und sträflichen
Stolzes, ja er schilt ihn einen Vorboten des Antichrist, weil er
sich einen papa universalis nennt.

Gregor betrachtet dies als eine Neuerung, nicht bloss als
Konkurrenzbetitelung. Was aber Gregor I. verabscheute, war
schon seinem Nachfolger, dem vom Mörder Phokas eingesetzten
Bonifaz III. selbstverständliches Recht. Die Erhebung der
Singularität eines Bischofsamtes zur Zentralität und Universalität wurde
behauptet und damit in der Folge die eine Kirche gespalten.

Damit haben wir das exegetisch-patristische Beweismaterial
Baaders durchgangen. Baader knüpft da und dort weitschweifige
Reflexionen an, die als solche tiefgründig sind und oft mit wenig
Worten grosse Zentralgedanken festlegen. Wir mussten uns
auf unser Problem beschränken. Der Kampfton Baaders, ein
frischer, lebendiger Ton, durchdringt überall das Material. Er
schreibt so plastisch, dass man spürt, er las Schrift und Väter
nach der Väter Weisung: im Geist des Gebetes und im Geist



— 262 —

aufrichtigen Forscherwillens. Er zerklaubt nirgends eine „Stelle",
er übersieht intuitiv das Entscheidende und lässt auch kein
Einzelnes unberücksichtigt.

Nach der Zeit der grossen Kirchenlehrer setzte nun eine
Entwicklung ein, die immer schärfer die Alleinherrschaft des

Papstes begünstigte und förderte. Baader skizziert sie nur im
Vorbeigehen. Die Entwicklung geht Hand in Hand mit einer
andern, die die Scheidung von Klerus und Volk immer mehr
erweitert. Diese setzte schon ein in der Zeit Konstantins des

Grossen. Als die christlichen Kirchen noch zu kämpfen hatten,
als sie noch „obskur", der Welt verborgen waren, erhielten
sie sich rein und weltfrei. Sie waren wirklich Leib des Christus.
Jede andere Eigenschaft war nebensächlich neben dieser. Als
aber die Weltregenten sich christianisierten, als fast mit einem
Schlag die christliche Kirche aus einer weltfreien zu einer
Kirche der Welt und so doch zu einer weltgebundenen Kirche
wurde, da verflüchtigte sich ihr Geist. Es drängten sich nicht
mehr nur überzeugte und zeugniskräftige Christen in die
Gemeinde, es schlössen sich massenhaft Menschen aus weltlichen
Motiven an. Diese verunreinigten, profanierten die Kirche. Was
sie bisher nicht nötig hatte, war nun unumgängliches Erfordernis :

sie brauchte eine kirchliche „Polizei". Die Vorsteher mussten
sich notwendigerweise zusammen„nehmen", d. h. sich zurückhalten

und Massregeln zur möglichsten Reinerhaltung treffen,
die vorher nicht nötig waren. Die Vorsteher aber wurden nun
auch zum Staats- und Hofdienst herangezogen, der Klerus so
verweltlicht und gegen unten geistlich und weltlich vornehmer
gemacht. Die Tendenz war unvermeidlich, sich nicht nur über,
sondern über und ausser das Volk zu stellen. Solange die
Einsicht lebendig blieb, dass Regierung, Klerus und Volk einem
und demselben Oberhaupt Untertan seien, war mit dieser
Entwicklung eine Befreiung des Volkes von der Willkür
brutalweltlicher Herrschaft gegeben. Aber einmal vom Dienen zum
Führen übergegangen, blieb der Klerus auch bei diesem nicht
stehen, sondern strebte danach, auch über und ausser der
weltlichen Macht zu stehen. Während er hätte — weltfrei bleibend
— das wahre Weltregiment (nicht weltliche Regiment)
vermitteln können, verlor er diese Vermittlungsfähigkeit sogleich,
als er so weit selbst Welt geworden, dass er sich selber das

Weltregiment arrogierte. Wir werden sehen, wie die Kirche



— 263 —

so ihres wesentlichen Verfassungscharakters, der korporativer
Natur war, verlustig ging. Hinfort schwankte sie nur noch
zwischen den zwei gleich verwerflichen und im Prinzip gleich
unchristlichen Polen, entweder Staatskirche oder Kirchenstaat
zu werden.

Zur Staatskirche im strengen Sinn wurde die abendländische
Kirche unter Karl dem Grossen (768—814). Die Kirchendiener
waren Staatsdiener. Aber schon bald nach Karls Tod trat der
Umschwung ein. Die Kirchendiener sagten nicht bloss den

weltlichen Regenten den Dienst auf. Sie nahmen sie selbst in
Dienst. Die Staatskirche ward zum Kirchenstaat, der seine

autokratisch ausgeprägteste Form unter Gregor VII. erreichte.
Von diesem Kulminationspunkt aus ging es eigentlich mit der
Macht des Papsttums immer abwärts — in der Wirklichkeit
nämlich —, während theoretisch die Päpste den Primat immer
wieder behaupteten, die Primatstheorie immer mehr ausgestalteten.
Bis heute hat sie ihre Hauptverfechter im Jesuitenorden. Aber
die Jesuiten sind nicht die „Erfinder und Faiseurs" des Caesaro-
Papismus, sie fanden ihn vor. Über Gregor geht die Linie zu
Bonifaz VIII., seiner Bulle: Unam sanctam und von ihm über
Paul IV., der rücksichtslos alle schismatischen Kleriker und
Regenten verflucht (Bulle vom 15. Februar 1558), über die
Jesuiten-Propaganda zu Innozenz X., der in der vom 26.
November 1648 datierten Bulle Zelo Domus Dei die Bestimmungen
des westfälischen Friedens verflucht. Die gleichen Grundsätze
vertrat aber auch noch der päpstliche Nuntius am Kongress
von 1815 in Wien. Baader konnte noch nicht wissen, welche
Hochflut des Papismus nach seinem Tode über die katholische
Welt hereinbrechen würde. Die letzte Auswirkung war für ihn
eben die Kölner Affäre. Er war feinfühlig genug, die
Aufrichtigkeit in der Konsequenz nicht den letzten Konsequenzmachern,

sondern den ersten Erregern der Verirrung zur Last
zu legen. Er anerkennt auch, dass der Glaube eines Gregors,
an seinen eigenen „Hildebrandismus", an die Göttlichkeit des

Primats aufrichtig und aus den Zeitverhältnissen verständlich
sei. Es war Glaube, wenn auch ein Irrglaube, der den Papst-
Mönch Hildebrand zum Bekenntnis trieb : „Nur der Papst ist
von Gott, daher alles unter dem Papst ist."

Bitter ist nur, dass diese verfärbte und verfärbende Brille
nun allen Kirchenleuten aufgesetzt wurde und auch von denen



— 264 —

aufbehalten wurde, die sonst anfingen, papstfrei zu werden,
von den Reformatoren. In ihnen lebte die verkehrte Ansicht,
dass der Katholizismus und der Papismus untrennbar seien. Es
schien anfangs, dass sie das korporative Grundelement der
christlichen Kirche wieder entdeckt hätten. Aber im entscheidenden

Zeitpunkt hatten sie die Kraft nicht, es wieder
aufzurichten, waren sich wohl auch nicht klar genug geworden,
sondern delegierten die päpstliche Macht den Landesherren,
wodurch nur der alte Irrweg des Staatskirchentums von neuem
eingeschlagen wrar. Es hatte sich zuletzt gar nicht mehr um
die Frage gehandelt, ob überhaupt ein Papst sein solle, sondern
bloss noch um die rein äusserliche: wer Papst sein sollte.

Das primitive Bruderschaftsprinzip der christlichen Kirche
ist untergegangen. Es gibt eine einzige Kirche, die weder Papst
noch einen Landesherrn als summus episcopus über sich hat:
das ist die morgenländische Kirche1).

Damit kommt Baader zu seiner systematischen Erörterung
des Problems, die er zeitlich in seinen Arbeiten der historischen
Begründung vorweggenommen hat.

Jede Sozietät (Assoziation), sei sie nun weltlich oder geistlich,

ist eine Verbindung des monarchischen Prinzips mit dem

republikanischen Prinzip oder anders gesagt : jeder Organismus
besteht nur in der Solidarität seines Hauptlebens und Gliederlebens.

Diese Solidarität ist aber nur solange nicht gestört,
als beide Teile einem höhern Dritten unterworfen sind. Während
es aber in einer rein-weltlichen Sozietät das Gegebene ist, dass
das Oberhaupt sichtbar und nicht allgegenwärtig oder zentral
in ihr ist, ist es das Merkmal aller religiösen Sozietät, dass ihr
Oberhaupt unsichtbar, also in allen Gliedern zugleich auch

gegenwärtig da ist. So erklärt sich Christus als Haupt der
Gemeinde zugleich mit ihr als dem gleichen Gott dienstbar.
So ist klar, dass eine Profanierung (Verwcltlichung) eintrat,
als man glaubte, das unsichtbare Haupt durch ein sichtbares
ersetzen zu müssen, das de facto nicht mehr fähig war, in jedem
Gliede zu wirken. Und während vorher das unsichtbare Haupt

') Es kann nicht Aufgabe dieses Aufsatzes sein, Baaders Stellung zur
griechisch-russischen Kirche zu erörtern. Sicherlich ist seine Auffassung
in dem Punkte richtig, dass die „Obskurität", die diese Kirche den
europäischen Welthändeln gegenüber bewahrte, in ihr die Möglichkeit reinem
Christentums erhielt.



— 265 —

nur Unterwerfung unter die eine Autorität forderte, verlangte
nun das sichtbargemachte Oberhaupt (Haupt) Unterwerfung
unter sich. Damit aber war das Gleichgewicht gestört. Das
Hauptleben sollte bereichert werden zuungunsten des Gliederlebens,

das korporative Prinzip wurde deprimiert. Es entstand
Despotie und Despotie ist Revolution und Zerstörung des

Organismus, wie die einseitige Ausbildung des Gliederlebens es
ist. Wo ein Teil den andern entgründen will, da wird der
ursprüngliche Zustand verrückt. Zum Begriff der religiösen Sozietät
gehört der Begriff des Dirigierens. Dieser wurde nun durch
den weltlichen Begriff' des Regierens, Herrschens verdrängt.
Somit war ein ausdrücklich heidnischer Begriff ins Christentum
eingeführt und das Christentum dem Zerfall preisgegeben. Nach
dem Gesetz, dass nur der Freie freimacht, konnte nun der nicht
mehr weltfreie, noch selbstfreie Papst auch nicht mehr befreien.
Das Papsttum forderte jenen Servilismus heraus, der den Pfaffen
schafft. Denn wie der befreiende Regent zur äussern Befreiung
der Menschen des Priesters bedarf, der sie innerlich befreit, so
bedarf der Despot, der die Menschen äusserlich knechtet, zur
Vollendung seines Werkes des Pfaffen, der sie innerlich knechtet,
gleichgültig, welchem Glauben er huldigt. Napoleon wollte sich
sein Volk leib- und geisteigen machen und als das letztere
nicht ging, griff er zum Konkordat. Es ist unleugbar, dass
Baader sich über diese Grundprinzipien nur sehr beiläufig, nur
in der ersten Bewegung des Kampfes, darum oft unklar und
in einzelnen Punkten sich widersprechend '), ausgesprochen hat.
Aus der geschichtlichen Lage, dem Ereignis der Kölner Streitigkeiten,

war ihm die nächstliegende Aufgabe die, die Verwandtschaft

des Prinzips der Despotie (Autokratia, Caesaropapismus)
mit dem der Revolution nachzuweisen. De la Mennais hatte ja
diese Verbindung verwirklichen wollen, war aber von der Kurie
offiziell abgelehnt worden. Nun zeigte Baader die konkret schon
bestehende Union der beiden Prinzipien auf. Die Kölner mussten,
wenn sie dem Papst Untertan sein wollten, entweder Märtyrer

') Er unterscheidet im Bilde nicht immer sorgfältig zwischen dem
Haupt und dem Oberhaupt und verteilt die Begriffe „monarchisch",
„republikanisch", „autokratisch" und „korporativ" nicht immer sorgfältig auf
beide Seiten, so dass z. B. „Korporation" den Begriff des Monarchtums
nicht ausschliesst, aber auch den der Republik (Gliederleben) einschliesst;
zugleich aber „republikanisch" für „korporativ" und „monarchisch" für
„autokratisch" eintreten kann.



— 266 —

ihrer Idee oder dann Rebellen im Staat werden. Da aber unser
Zeitalter dem Märtyrertum nicht günstig ist, meint er etwas
ironisch, wird jeder eben zum Rebellen. Der Geist verträgt
keine stabile und palpable Zentrierung, wie sie das Papsttum
schafft. Er will seinem Wesen nach sich in jedem Glied wie
im Haupt manifestieren. Wo das nicht der Fall ist, stirbt der
Organismus einseitig ab.

Baader erstrebt kein anderes Ziel als seine mutmasslichen
Gegner. Jeder Katholik will eine Weltkirche, die unabhängig
von der weltlichen Herrschaft und national unbeschränkt ist.
Eine solche Kirche ist Weltkirche ohne weltlich zu sein, weltfrei

aber nicht weltlos. Die Wege aber zu dieser freien
Weltkirche sind verschieden. Baader hält den altchristlichen Begriff
einerWeltkorporation oder einer Kommunalverfassung der Kirche
fest und glaubt also, dass die wirkliche, christliche Kirche nur
auf diesem Wege zur freien Weltkirche werden kann. Seine

Gegner aber tun halbwegs ihrem eigenen Ziel Abbruch, wenn
sie, ängstlicherweise, die Einheit der Weltkirche gleichsam
sichtbar machen wollen, indem sie die Einheit nur durch eine
absolute Autokratie herstellen zu können meinen. Baader schwebt
das oft gebrauchte Bild von der Pyramide, die auf der Spitze
steht, vor, wenn er sagt, dass ein Bischof, der sich autokratisch
zum Alleinbefehlenden in seiner Diözese erhebe, alle Basis in
seiner Gemeinde verliere. Dasselbe zeigt sich aber auch in der
Gesamtkirche beim Oberepiskopat. Es ist das Verhängnisvollste
für die Kirche, wenn sich ihre Macht im Kirchenvorsteheramt
„punktualisiert". Diese Individualzentralisation macht diese
Macht fassbar. Mit einem Bischof lässt sich unterhandeln, mit
einer ganzen Standschaft, die über eine ganze Diözese verbreitet
ist, schwerlich, mit einer über die ganze Welt verbreiteten nicht.
Durch die Punktualisation der geistlichen Macht wird die Kirche
verweltlicht. Sie wird der weltlichen Macht gleich. Kabinett
kann mit Kabinett, Hof kann mit Hof unterhandeln. Aber dieser
Vorgang ist ein Rückfall in die jüdisch-heidnische Vorstellung
eines pontifex maximus. Die Vermengung der beiden Vorstellungen

vom Gemeide- (Kirchen-) Vorsteheramt, der jüdisch-heidnischen

mit der christlichen ist allerdings alt, so alt als das
staatskirchliche Christentum. Es ist das Ideal des Christenheiden
Konstantin, nicht das der heidenchristlichen Gemeinden eines
Paulus. Den korporativen Charakter des Christentums hatte



— 267 —

Baader schon im 4. Heft der berühmten erkenntnistheoretischen
Aphorismen, der fermenta cognitionis (1823), betont, wo er
zugleich daraufhingewiesen, das das innungbildende, organisierende
christliche Prinzip zugleich jeden Despotismus wie jeden
Servilismus (Herrschlust und Sklavenlust) tilgt (II, 289). So allein
ist die christliche Kirche frei von jedem Weltregiment. Sie

mischt sich nicht in die politischen Händel, nur drängt sie ihr
Prinzip, sich überall gegen Despotie und Rebellion auszusprechen.
Die freie christliche Weltkirche, die auf korporativer Grundlage
aufgebaut ist, ist nicht international in dem Sinne, dass sie die
einzelnen Nationalcharaktere befeindet, beseitigen will, um „die
Nationen alle in demselben Grundbrei aufzulösen", sie
anerkennt nur aus ihrer humanen Geistesart heraus jeden Menschen
als solchen in jedem Volk und Stand und verwirft alle unhumane

Separation der verschiedenen Nationalitäten. Aber wo
die Kirche die alles durchdringende höchste Macht ist, hat sie
keine Veranlassung, die Nationen auflösen zu wollen.

Baader übersah die geschichtlichen Faktoren nie. Er war
sogar der Meinung, dass das Papsttum vielleicht einmal
geschichtliche, aber vorübergehende Notwendigkeit gewesen sei,

nur kann es nie eine christliche, für die wahre Kirche Christi
unumgängliche Forderung sein.

Seit dem 8. Jahrhundert bis auf seine Zeit war der Irrtum
allgemein, dass Katholizismus und Papismus untrennbar seien.
Diesem Irrglauben schreibt er vor allem den innern Zerfall
der Kirche zur Last.

Seine Hoffnung auf eine baldige Emanzipation des Katholizismus

vom Papismus ist angesichts der kirchenpolitischen Lage
nicht gross. Er kennt noch zu viele Gegner. Als solche fallen
in Betracht: 1. die römisch-hierarchische Diktatur selbst ; 2. ein

grosser Teil des katholischen Klerus, der teils aus Not, teils
aus Unverstand, teils aus habitueller Neigung am szientifischen
Servilismus festhalt; 3. ein Teil der Akatholiken oder
Protestanten, der nicht die Emanzipation des Katholizismus, sondern
den Übertritt zum Protestantismus fordert, weil er nicht versteht,
dass man Katholik sein kann ohne Papist zu sein oder Nicht-
papist ohne Protestant zu sein, obschon doch ein Katholizismus
bestand, ehe es ein Papsttum und einen Protestantismus gab;
4. ein Teil der Weltlichen, hierin falsch unterrichteten
Regierungen, die im Papismus eine Stütze des Monarchtums sehen,



— 268 —

obschon im Gegenteil eine geistliche Despotie eine Gefahr für
die weltliche Monarchie werden kann.

Ein dritter Herzenswunsch drängte zur Lösung aller dieser
Fragen: die Sehnsucht nach einer wirklichen Religionswissenschaft.

Es konnte einem so umfassenden Geiste wie Baader
nicht entgehen, dass sich die verschiedenen Wissenschaften so

eingeklüftet hatten, dass sie sich gegenseitig kaum mehr
begegnen konnten. Baader aber, der sowohl medizinisch wie
allgemein naturwissenschaftlich gebildet war und selbst auf diesem
Gebiete Entdeckungen gemacht und produktiv gearbeitet hatte,
litt unter der Spezialwissenschafterei, besonders unter der
gegenseitigen Ausschliessung von Religionswissenschaft und
Naturwissenschaft. Er war der Meinung, dass jetzt die Zeit
angebrochen wäre, da man einmal auch in die Tiefe, nicht mehr
bloss in die Breite (Materialhäufung) arbeiten sollte. Gewiss,
die Kleinarbeit darf nicht aufhören, aber die Tiefgründigkeit
der genialen Naturen darf dadurch nicht aufgehalten werden.
Er meinte, die Theologie und Naturphilosophie könnten sich in
einem höhern Naturbegriff finden und mussten sich gegenseitig
befruchten. Der Materialismus der Naturphilosophen und die
Naturlosigkeit der herrschenden Theologumena könnten so

bekämpft werden. Darum brauchte er eine Kirche, die die Arbeit
des Geistes freigab, eine freie Forschung auch in Religionssachen

gestattete. Er war der Überzeugung, dass das Wissen
in der Religion nicht stationär und unlebendig werden dürfe,
da, was unlebendig sei, auch nicht ins Leben wirken könne,
sondern dass sich das rechte Wissen nur in einem Fortwachsen
der Erkenntnis konservieren könne.

Er ergab sich allerdings einem vagen Optimismus, wenn
er im Hinblick auf die Erledigung des hermesianischen Streites
meinte, dass sich die deutsche Wissenschaft nicht noch einmal
von Rom mit den alten und veralteten Waffen der Exkommunikation

reprimieren lassen werde, sondern bei einer solchen
Vergewaltigung nicht ermangeln würde, die Römer ihrerseits von
dieser ihrer deutschen Intelligenz zu exkommunizieren.

Als ganz unpersönlich gefasste Antwort auf solche Gedankengänge

verfügte ein Ministerialreskript vom 2. November 1838,
dass an der Universität München Religionsphilosophie nur noch
von katholischen Priestern gelesen werden dürfe. Baader meldete

am 18. November entrüstet an Professor Hoffmann, dass



— 269 —

er diesem Reskript zufolge über spekulative Dogmatik nicht
mehr lese, weil ihm „die ersten Weihen mangeln, welche Görres,
Moy und Konsorten haben !" (XV, 595.)

Sehr wahrscheinlich hat man ihn auch mit der Exkommunikation

bedroht, wie wir aus einer mündlich durch von Schaden
(Erlangen) an Culmann mitgeteilten Anekdote entnehmen müssen.

(Culmann, Ethik, p. 119.)
Am Todestag, dem 23. Mai 1841, selbst „widerrief" er auf

Verlangen seines Seelsorgers formell alle seine „Irrtümer". Es
ist nicht unsere Aufgabe, diesen „Widerruf" zu analysieren.
Er hatte den Kampf gekämpft, daran ändert eine Entscheidung
in letzter Stunde nichts. Er wollte sich nie aus der katholischen

Kirche hinausstellen und hätte ein irgendwie dahinzielen-
des Ansinnen gewiss jederzeit mit Entrüstung und Festigkeit
von sich gewiesen.

Was war er? Es wäre unfein, heute entscheiden zu wollen,
was er geworden wäre, wenn er später gelebt hätte, etwa zur
Zeit des Vatikanums oder der Modernistenbewegung. Seine
Gedanken über eine wachstümliche Forschungsarbeit am
religionswissenschaftlichen Inhalt klingen modernistisch. Er sagte auch
einmal (X, 94): „Im Vorbeigehen bemerke ich hier noch, dass
man es Gewissens- und Wissenszwang nennen musste, falls z. B.
mehrere Katholiken in einem Lande die Überzeugung von der
Notwendigkeit der Trennung des Papismus vom Katholizismus
gefasst hätten, man es ihnen verwehren würde, diese ihre
Überzeugung auch äusserlich (als Gemeinde) auszusprechen." Ist
das nicht eine vorausgehende Rechtfertigung des „modus
procedendo der Altkatholiken? Vielleicht! vielleicht auch nicht!
Man musste ihn fragen können. Mir widersteht es, ein festes
Urteil auf einen einzelnen Ausspruch aufzubauen. Gewiss ist,
dass er sich jederzeit mit jedem Christen, der die christliche
Wirklichkeit unverschwommen, unverkürzt sah und bekannte,
hätte eins fühlen können. Wie er war, so war sein Kämpfen,
gerade, lebendig, gedrungen von innerer Macht. Er konnte
nicht anders. So war sein Kampf selbstlos und rein.

Heilikon. Ernst Gauglek.


	Franz von Baaders Kampf gegen die Alleinherrschaft des Papstes in der katholischen Kirche

