Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 3

Artikel: Betrachtungen Uber das Verhaltnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Betrachtungen iiber das Verhiltnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultur.

IV.

Die Bruchlinie, die zwischen der rechtlich und politisch
verfassten Kirche und der christlichen Gesinnungsethik zutage
getreten war, zu schliessen, ist seit dem 12. Jahrhundert immer
wieder mit den verschiedensten Mitteln versucht worden. Nicht
nur die Kirche fiihlte sich dazu verbunden, wenn sie den An-
spruch aufrecht halten wollte, den Vollgehalt des christlichen
Lebens in sich zu bewahren. Auch der Staat musste einer Ge-
sinnung mit Abneigung, ja mit Feindschaft begegnen, die sich
der kirchlichen Regelung entzog und damit dem gefiihrlichen
Gedanken die Bahn offnete, dass die theokratische Organisation
nicht schon in sich den vollen Besitz der gottlichen Gnade
sichere, diesen vielmehr durch mancherlei Zugestindnisse an
die Welt und ihre Ordnungen schmélere. Denn auch das kaiser-
liche Imperium war als eine theokratische Organisation gedacht
und ihre Gewalt sollte von Gottes Gnaden sein. Trotz aller
geschichtlichen Umwandlungen, die, wie Otto von FKreising
zeigt, nicht unbemerkt bleiben konnten, sollte die Mystik ihres
Ursprungs fiir Kirche und Staat das gottliche Recht auch ihrer
gegenwiirtigen Verfassung sichern und es erschien wie ein Angriff
aufihr ganzes Wesen, wenn man alles Gewordene hintenansetzend
das angenommene urspriingliche Idealbild zum Zeugen gegen
ihre Gegenwart anrief. Es ist kein Zufall, dass Kaiser und Papst
sich gegen Arnold von Brescia vereinigten, der fiir die Kirche
das Ideal der evangelischen Armut, fir das Imperium die
Souveriinitiit des romischen Volkes wieder herstellen wollte.
Denn wie gegensiitzlich sich auch Kirche und Kaisertum zu-
einander stellten, sobald die Frage der Vorherrschaft im Gottes-
Staate verhandelt wurde, in der Wahrung des theokratischen
Machtgedankens verfolgten sie den gleichen Weg. Kein Gebiet
des Lebens sollte es geben, das sich ihm entzog. — Allerdings

Internat. kirehl. Zeitschrift, Hoft 3, 1917. 16



— 9226 —

war die Kirche hier insofern im Vorteil, als sie mit der Ver-
waltung der Sakramente auch das religiése Gnadenleben ihrer
Regelung unterwerfen konnte, ein Gebiet, in dem zu herrschen
dem Staat versagt bleiben musste. Um so mehr stiitzte dieser
sich auf den Gedanken, dass er in der von Gott gewollten
Naturordnung alles sozialen Lebens wurzle. Und fiir diese
Auffassung bedeutete die kirchliche Lehre eine wesentliche
Stirkung, dass auch der Urzustand, der dem Menschen in dem
Besitz der tibernatiirlichen Gerechtigkeit die hochste sittliche
Wiirde sicherte, dennoch rechtlicher und politischer Abhingig-
keitsbeziehungen nicht héitte entbehren kénnen!). Denn damit
war die Folgerung gegeben, dass die Gnade auch im Frlosungs-
stande den Menschen nicht aus seiner sozialen und politischen Ge-
bundenheit entheben koénne und wolle, weiter die Folgerung,
dass die Kirche den Staat als eine von Gott gewollte unent-
behrliche Naturordnung des menschlichen Lebens anerkennen
miisse, wihrend umgekehrt der Staat die Vollendung der ihm
zugewiesenen sittlichen Erziehungsaufgaben an der Menschheit
nur durch die Unterstiitzung der Kirche gewiihrleistet sah. Aus
diesem Verhiiltnis erklart sich fiir Staat und Kirche die eigen-
tlimliche Verschmelzung ihres Wesens, vermdoge deren der Staat
ein durchaus geistliches Gepriige erhielt und in dem Schutze
der religiosen und sittlichen Lebensordnung eine wesentliche
Aufgabe erblickte?), wihrend die Kirche in der Verfolgung der
gleichen Ziele zum politischen Rechtsorganismus auswuchs.
Ferner erklirt sich aus diesem Verhiltnis, dass das mittelalter-
lich religiose Denken die Bezichung Gottes zur Welt und zur
Menschheit durch einen juristisch gefassten Gesetzesbegrift ver-
stiindlich zu machen versucht hat, eine Konstruktion, auf die
wir im folgenden noch vielfach zurtickzugreifen haben.

1) Vel die Belegstellen aus Thomas v. Aquin in meinem vorhergehenden
Aufsatz, Internat. kirchl. Zeitschrift, 1917, Heft 1, S. 54, Anmerkung 2, und
K. Sauter, Dantes Monarchie, S. 39.

?) Vgl. hierzu die Formeln bei der Kaiserkronung, v. Eicken, Mittel-
alterl. Weltanschauung, S. 373, Uber die Abhiingigkeit des mittelalterlichen
Strafrechts von der kirchlichen Moral, ebenda, S. 559—575 und besonders
975 f. Am stéirksten ist der geistliche Charakter des mittelalterlichen Staates
wohl in Johannes v. Salisbury ,,Polycraticus® herausgearbeitet, s. 0. Will-
mann, Gesch. des Idealismus II/2, 437f, und C. Schaarschmidt, Johannes
Saresberiensis, 1862, S. 160—173 u. S. 342—351.,



— 227 —

In der Richtung dieses Denkens lag zuniichst die Annahme,
dass die Menschheit Gott gegeniiber einen geschlossenen Ver-
band bilde. Seine ideale Verkorperung findet dieser Verband
in der Kirche, wobei die Tatsache nicht weiter viel ins Gewicht
fallt, dass grosse Teile der Menschheit ausserhalb des Kkirch-
lichen Verbandes lebten. Die gemeinsame Abstammung aller
von Adam '), die Erlosung aller durch Christus?) soll das Recht
dieser gedanklichen Konstruktion gewiihrleisten. So schliesst
denn die ecclesia als ein allumfassendes Gebilde auch die
weltlichen Ordnungen in sich ein®). Denn auch diese sind dem
mystischen Koérper eingegliedert, dessen unsichtbares Haupt
Christus ist*). Auf die Ausgestaltung dieser Anschauung haben
zweifellosdie paulinischen Vorstellungen bestimmend eingewirkt?®).
Denn gleich diesen will sie die innere Verbundenheit und gott-
liche Beseeltheit des kirchlichen Gemeinschaftskorpers zu zwin-
gendem Ausdruck bringen. — Wie alles Seiende in dem gott-
lichen Schopferwillen seinen Ursprung findet, so wird auch das
menschliche l.eben aus unseliger Vereinzelung in die Gemein-
schaft mit Gott nur durch die Aufnahme in die Kirche und in
den mystischen Leib Christi zuritickgefiihrt. Somit ist . Ein-

1 ,Omnes homines sunt natura unumm® (Thom. v. A., Comm. in IV
sentent. dist. 24, q. 1 a 1, quaestiuncula 1, object. 3) et ,,possunt considerari
ut unus homo, in quantum conveniunt in natura, quam a primo parente
accipiunt.* S, th. II, 1. q. 81 a1, Cf. N. Thoemes, Commentatio literaria et
critica de S. Thomae Aquinatis operibus ad ecclesiasticum, politicum, socia-
lem statum ,,reipublicae christianae pertinentibus, Berolini, MDCCCLXXIYV,
p. 109.

) 8. th, IIT, 9. 8 a 8, 6 u. 7.

) 0. Gierke, Genossenschaftsrecht, 3. Band, S.517, 518, Anmerkung 8,
S. 520 u. 540. — Thomas v. A., S. ¢. Gent. IV, 76. — Lect. 2, ad Ephes. IV,
— Universale Ausdehnung der Kirche nicht nur iiber das Diesseits, sondern
auch das Jenseits mit Purgatorium und Himmel. Thomas, Opuse. 7, art.
Sanct. Eccles. Cath. b. Thoemes, p. 111f.

Y Thom. v. A, S. th. I, 1, q. 81 a 1 u. III, 8, a 1 w. 2, ,,genus humanum
Consideratur quasi unum corpus quod vocatur mysticum, cuius caput est
ipse Christus et quantum ad animas et quantum ad corpor a*, dazu Troeltsch,
Soziallehren I, 293, Anmerkung 128, S. 297 f., Anmerkung 131, u. Wilh.
Mullex Der Staat in seinen Beziehungen zur sittlichen Ordnung, bei Thomas
v. Aqum in Beitriige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,
Ba. XIX, Heft 1, herausgegeb. v. Cl. Baeumker, S, 46f., Anmerkung 1. —
K. Vossler, Die gittl. Komodie I, 2, S. 415. Gierke, S. 537, Anmerkung 44.

%) Rom. 12, 4ff I, Corinth. 12, 12ff,, Ephes. 1, 22f,



— 228 —

heit die Wurzel alles und somit auch des gesellschaftlichen
Seing“ 1),

Der organische Einheitsgedanke durchdringt daher nicht
nur als kirchliches Einheitsgefiihl die mittelalterliche Christen-
heit, er beherrscht in ihr auch die sozialen und politischen
Anschauungen. In diesen kommt allerdings die Mystik des christ-
lichen Grundgedankens nicht mehr so rein zur Geltung; denn
er ist in weitem Umfang durch Aufnahme stoischer und mehr
noch aristotelischer Anschauungen neutralisiert. So wird das
thomistische Staatsbild sehr viel realistischer in seinen Einzel-
ziigen, als seine religids-spiritualistischen Grundlagen vermuten
lassen ). Unsere Darstellung wird das in der Folge noch deut-
lich zu machen haben.

Vorerst aber gilt es, das gedankliche Geriiste zu zeichnen,
in das die Begriffe der thomistischen Ethik und Staatsphilosophie
hineingebaut sind. Unbewusst hat Thomas auch fiir dieses Ge-
riiste einen Gedanken verwendet, der ihm seinem ganzen Ge-
halt nach dem Umkreis der Offenbarungsreligion zu entstammen
schien, der aber, wie die geschichtliche Nachpriifung zeigt,
Form und Gepridge dem Geist der stoischen Philosophie ver-
dankt: es ist der Begriff des Gesetzes, — Als ,ewiges Gesetz*
(lex aeterna) stellt er die der gottlichen Weltvernunft imma-
nente Ordnung der Dinge dar und diese setzt sich, da in der
gittlichen Wesenheit Vernunft und Wille dasselbe sind, in eine
allumfassende Regel fiir alles Geschehen um ®). Das Naturgesetz
(lex naturalis) ist daher die durch den géttlichen Willen be-

1) 0. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 515. — Thomas v. Aquin, De
regimine principum I, 1, 2, 3, 12, S. th. II, 1, q. 105 a 1, obj. 2. Hier wird
die Notwendigkeit der Monarchie auf dieser Grundlage crwiesen, dazu
Miiller, a. a. O, S. 84 n. 2 u. 3. Dante, Mon. I. ¢, 5—16, I'iir die Auffassung,
dass die Einheitsordnung der menschl. Gesellschaft die gottliche Ordnung
des Kosmos nachbilde, s. Thomas v. Aquin, S. ¢. Gent. III, 81, IV, 1ff. Ja
es heisst ,,binarius numerus infamis® u. die piipstl. Theorie wirft ihren
Gegnern das ketzerische ponere duo principia vor (Bulle ,,Unam sanctam‘),
Gierke III, 516 a 3, 520 a, 9. 546 a 68.

%y Vgl. hierzu die Ausfithrungen bei Troeltsch, Soziallehren, S. 333 f.
. R. Eucken, Thomas v. Aquin und die Kultur der Neuzeit.

) Thomas v. A.,, S. th. II, 1 q. 93 a 1 ,lex aeterna nihil aliud est, quam
ratio divinae sapientiae, secundum quod est directiva omnium actuum et
motionum®, vgl. dazu l. ¢. a4 ad 1 u. q. 91 a 1. Troeltsch, a. a. 0., S. 2551,
S. 257, Anmerkung 117. K. Werner, Thomas v. Aquin II, 541 f. Tiir den
Zusammenhang dieser Lehren mit der stoischen Lehre vom sittlichen Natur-
gesetz, s. Troeltsch, a. a. 0., 156—165, u. P. Barth, Die Stoa, 1903, S. 1671



— 229 —

wirkte Ubertragung der lex aeterna auf die geschaffene Welt?).
Es ist in dieser iiberall wirksam, aber nicht iiberall bewusst.
Die vernunftlose Natur ist ihr zwar unterworten, aber nur die
verniinftigen Wesen nehmen vermdoge ihrer Einsicht an der
von der gottlichen Vernunft befassten ewigen Gesetzesordnung
teil?), Diese Einsicht iussert sich insbesondere als pralktische
Vernunft gegeniiber dem menschlichen Willen. Sie gibt diesem
das Gesetz (regula) des Handelns ®). Somit entstammt das Natur-
gesetz des sittlichen Handelns letzten Endes dem ewigen und
gottlichen Gesetz und ist unveriinderlich wie dieses*). Aber
indem es sich als praktische Vernunft dem Gewissen kundgibt ?®),
sieht es sich vor Schwierigkeiten gestellt, die die absolute Gel-
tung der sittlichen Forderungen bedrohen. Denn das Reich des
Handelns ist das Reich des Relativen und stellt notwendig auch
die praktische Vernunft unter einschriinkende Bedingungen,
mit denen sie sich abfinden muss9). Schon diese metaphysische
chrlegung liisst die thomistische Ethik in die Kasuistik hin-
ibergleiten, in eine Methode des Denkens, die ihr verderblich
werden miisste, wenn nicht das christliche Iithos sie auf diesem
Wege aufgehalten hiitte. Denn die Norm des Handelns, zu der
das Naturgesetz den Menschen verpflichtet, ist bei Thomas so
allgemein gehalten, dass sie den widersprechendsten Deutungen
Raum liesse. Sie lautet dahin, dass das Gute zu tun und zu
erstreben, das Bose zu meiden sei?). Erst durch die Verbin-

S tho I, 1q.91a 1w 2.

) L. ¢. ,,patet, quod lex naturalis nihil aliud est quam participatio legis
aeternae in rationali creatura‘ u. ebendort ad 3 — q. 90 a 4. Die lex naturalis
ist lex promulgata, indem ,,Deus eam mentibus hominum inseruit natura-
liter cognoscendam®. Hier tritt die juristische Form des Verhiiltnisses im
Denken des Thomas hervor, vgl. auch 0. Gierke, Genossenschaftsrecht,
S.610f., Anmerkung 256.

3 S.th. 11, 1 q. 76 a 6 u. S. th. I, q. 79 a 11, ef. Thoemes, L. ¢. p. 44 u. 55.

) S.th. II, 1 q. 94 a 4—6, q. 97 a 1, Gierke, a. a. O., 111, 610 f,, Anmer-
kung 256. W. Miiller, a. a. O., S. 60 f. Basilius Antoniades, Die Staatslehre
des Thomas ab Aquins, Leipzig 1890, S. 80 f., cf. auch S. th. 11,2 q. 57 a 2.

5 S.th. II, 1 q. 94 a 1 ad 2 ,;synderesis dicitur lex intellectus nostri, in
quantum est habitus continens praecepta legis naturalis®.

%) S. th. 1I, 1 q. 94 a 4 ,ratio practica negotiatur circa contingentia®,
fad ws, 97 a 1, Thoemes, l. c. p. 80. Miiller, a. a. 0., S. 22, Gierke, 630,
Anmerkung 260.

") ,»,Quod bonum est faciendum et persequendum et malum vitandum.*
Das Gute aber wird durch eine pineclinatio naturalis“ der Seele wahrge-
lommen, Den verschiedenen Neigungen entspricht dann der ordo praecep-
torum legis naturae, S. th. II, 1 q. 94 a 2.




— 230 —

dung mit aristotelischen und christlichen Gedanken erhilt die
oratio boni* als Prinzip des sittlichen Handelns eine bestimm-
tere Fassung; erst dadurch gliedert sie sich zu einem System
der sittlichen Lebensgiiter, in dem der Reihe nach die Iirhal-
tung des Individuallebens, die Erhaltung des Lebens der Gattung
und ein Leben ,secundum naturam rationis“ als erstrebens-
werte Lebensziele erscheinen?). Das ,nach der Natur der Ver-
nunft* geordnete L.eben gibt — hierin ist Thomas ganz Aristote-
liker — der menschlichen Lebensfiihrung erst sittlichen Gehalt®).
Aus ihm sollen sich die Forderungen des sozialen Gemein-
schaftslebens, soll sich vor allem als hochstes Lebensziel, das
der Erkenntnis der Wahrheit geweihte Leben entwickeln lassen.
Thomas vollzieht hier, genau so wie 1000 Jahre vor ihm Clemens
von Alexandrien, eine merkwirdige Synthese zwischen grie-
chischer Gnosis und christlicher Ethik, eine Synthese, die zu-
gleich eine Verschiebung der Zielsetzung des christlichen Ideals
zugunsten der Gnosis ist®). Doch hiermit werden wir uns noch
zu befassen haben, wenn wir die thomistische Lehre vom
hochsten Gut besprechen.

Die einheitliche Zielsetzung fiir die christlich erleuchtete
praktische Vernunft und fiir das philosophische Wahrheitsstreben
gilt nicht nur fiir die Vollendungsstufe des sittlichen Lebens,
sie beherrscht ebenso auch die diese erst vorbereitende Stufe
der Lebensfiihrung und Oftenbarung. Hier gehen das Natur-
gesetz des Philosophen und der Dekalog des Theologen Hand
in Hand. Dieser bringt nur zur Entfaltung, was in jenem schon
enthalten ist und beide geben als ,lex timoris® der gleichen
religiosen Stimmung Ausdruck*). Es ist die Stimmung des

1 Die inclinatio naturalis secundum naturam rationis fithrt den Menschen
,»ad hoc quod veritatem cognoscat de Deo et ad hoe quod in societate vivat® 1. c.

%) S. th. II, 1 q. 94 a 3. Hier wird ganz aristotelisch ausgefiihrt: ,,cum
anima rationalis sit propria forma hominis, naturalis inclinatio inest cuilibet
homini ad hoc quod agat secundum rationem; et hoc est agere sesundum
virtutem.*

3) Vgl. hierzu E. Troeltsch, Augustin 1915, S. 65 f. u. 69 f. u. Fr. J. Winter,
Studien zur Geschichte der christl. Kithik, Bd. I, Die Ethik des Clemens von
Alexandrien, Leipzig 1882, S. 90 £, 93, 97, 102 u. besonders 109 f.

4) Uber die Ergiinzung der Vernunft aus der Offenbarung, des Natur-
gesetzes aus dem Dekalog, s. Troeltsch, Soziallehren I, 262, dazu S. th. IT,
1q.98 a5, q. 100 a 3. — Uber das alttestamentl. Gesetz als lex timoris, S
S th.II, 1 q. 107 a 1 ad 2.



— 231 —

Menschen, der noch unter der Herrschaft der Siinde und da-
rum auch der Siindenstrafe steht und durch iusseren Zwang
zum Guten angehalten werden muss. Hier greift nun die Gnade
mit ihrer Offenbarung der lex amoris ein. Sie stellt die sitt-
liche Entwicklung des Menschen auf eine héhere Stufe, indem
sie ihn aus innerem Antrieb und freier Neigung dem hochsten
Gute sich zuwenden lisst. Doch unterlisst Thomas nicht zu
bemerken, dass diese dem christlichen Glauben gemiisse Stufe
des sittlichen Lebens keineswegs von allen Gliubigen erreicht
werde *). Wie aber die tatsichliche Erfahrung Abstufungen der
sittlichen Lebensfithrung erkennen lisst, so ist auch die Theorie
der sittlichen Lebensfithrung bei Thomas als Entwicklungs- und
Stufenmoral gedacht?). Der allgemeine Grundsatz des schola-
stisch-religitsen Denkens ,Die Gnade vollendet die Natur, aber
hebt sie nicht auf“?) findet hier fruchtbarste Anwendung. Ruht
doch das Ganze des sittlichen Lebens auf einer Wechselbezie-
hung zwischen beiden: Denn die menschliche Natur soll zwar
durch die Gnade iiber sich selbst erhoben werden?*), aber doch
80, dass sie damit zugleich zu sich selbst, zum Stand ihrer ur-
spriinglichen Vollkommenheit zurtickkehrt. Der status naturae
integrae bildet somit das Anfangs- und Schlussglied der ganzen
sittlichen Entwicklung., Ihr Anfang lisst das absolute Natur-
gesetz zur vollen Auswirkung gelangen; aber dieses Gesetz ist,
wie oben schon erwihnt wurde (S. 228), . lex aeterna“. — Wer
thm ganz unterworfen ist, der tritt damit in den Gnadenstand
eines heiligen und gerechten, dem goéttlichen Willen ent-
sprechenden, d. h. vollkommenen [.ebens ein?®). — Nun erfihrt

I L. c. ,aliqui carnales, nondum pertingentes ad perfectionem novae
legis®,

) Die thomistische Ethik als Entwicklungsmoral, s. S. th. II, 1 q. 106
a3, q.107 a 1, dazu die Ausfithrungen bei Troeltsch, Soziallehren I, 269,
271, 276f., 278, Anmerkung 122, S. 282 u. 291, Anmerkung 127.

5 S. th. I, q. 8 a 8 ad 2 ,,Cum igitur gratia non tollat naturam, sed
perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat fidei, sicut et naturalis
inclinatio voluntatis subsequitur charitati“. Cf. I, q.2a2ad 1, ,, ... prae-
Supponit . . . gratia naturam . .. ut perfectio perfectibile®.

Y Cf. S. th. II, 1 q. 110 a 1.

%) Dieser Gnadenstand ist allerdings ein durch iibernatiirliche gottliche
Kriifte bewirkter; in ihm wird die aktive Willenseinigung des Menschen
mit dem gottlichen Willen von diesem so unterstiitzt, dass die urspriing-
liche imago Dei der menschlichen Natur in eine similitudo Dei verwandelt
wird, s, Troeltsch, Soziallehren I, 266, S. th. IT, 1 q. 109 a 3.



— 232 —

allerdings der Natur- und Gnadenstand des Menschen durch
die Einwirkung der Siinde eine tiefgreifende Veridnderung ?).
Das Naturgesetz kann jetzt nur noch in bestimmter Begrenzung
zur Geltung kommen; zu seiner Durchsetzung bedarf es des
Zwanges und der Strafe?). Eben dieser Mittel bedient sich auch
noch das zu seiner Erginzung bestimmte alttestamentliche
Gesetz. Aber die sittliche Erziehung des Menschen findet dann
in dem durch das sakramentale und sittliche Erlosungswerk
Christi wieder gewonnenen vollkommenen Leben seinen Ab-
schluss, in dem das Ideal des status naturae integrae von
neuem erreicht wird und damit ein Lebensstand, der in der lex
amoris eine vollkommene Durchdringung von Natur und Gnade
offenbart®). Unter dem Gesichtswinkel einer solchen Betrach-
tung hétte vielleicht auch Thomas ein bedingtes Einverstindnis
zu dem kiihnen Satze Abaclards dussern konnen, dass die sitt-
lichen Vorschriften des Evangeliums nur eine Wiederherstellung
des von den Philosophen befolgten Naturgesetzes seien®).
Wahrscheinlicher jedoch, dass er die Bedeutung dieses
Satzes durch eine Reihe von Vorbehalten eingeschrinkt hiitte.
Denn wenn auch die Fiden von Natur und Gnade, von Gesetz
und Offenbarung in der thomistischen Lthik zusammenlaufen

1} S.S.th.II, 1q. 8 a 1w 3—5.

%) Vgl. Troeltsch, S. 378.

9 Vgl. Troeltsch, a. a. 0., S. 267. Doch ist der Satz ,In der Erlosung
handelt es sich nicht mehr um tunlichste Wiederherstellung des absoluten
Naturgesetzes vermittelst der Kirche, sondern um eine mystische Seligkeit,
und Liebe, die mit dem Naturgesetz tiberhaupt nichts mehr zu tun hat,
das bei absoluter wie bei relativer Gestalt doch immer an die sinnlich
korperliche Wirklichkeit und an die natiirliche Endlichkeit gebunden bleibt*
unrichtig. Die Lehre von der resurrectio carnis bringt zum Ausdruck, dass
in den status gloriae die Wiederherstellung der sinnlichen Natur des
Menschen und damit des absoluten Naturgesetzes einbegriffen ist, vgl.
hierzu auch die Begriindung fiir die Sichtbarkeit der Sakramente, S. c.
Gent. IV, 56.

4) Abaelard. Theol. christ. I, 2. ,,Si enim diligenter moralia Evangelii
praecepta consideremus, nihil ea aliud, quam reformationem legis naturalis
inveniemus, quam secutos esse philosophos constat®, b. Stockl, A., Geschichte
d. Philosophie d. Mittelalters, Bd. I, S. 233, Anmerkung. Die gleiche An-
schauung auch im Dialogus inter philosophum, [udaeum et Christianum,
s. Reuter, Gesch. d. relig. Aufklirung im Mittelalter, Bd. I, 4. Buch, 1V,
S. 198 ff. u. 202 f. Vgl. auch die Behauptung, dass die Philosophen in ihrem
Leben die hichste sittliche Vollkommenheit, d. h. die asketische erreicht
hitten. Theol. christ. 414, 419, 424, Reuter, 1. ¢. I, 191.



— 233 —

und sich verschlingen, so bleiben sie doch verschiedener, ja
gegensiitzlicher Art?). Sie verschlingen sich in dem Gedanken,
dass die Norm der praktischen Vernunft in dem Streben nach
dem Guten gegeben sei —, sie offenbaren ihre gegensiitzliche
Natur, sobald man fragt, worin das erstrebenswerte Gute be-
stehe. Denn alsdann zerlegt es sich in eine Wertreihe von
Giitern, die durchaus wesensverschiedene Abstufungen in sich
fasst?). Die kronende Spitze dieser Wertreihe bildet das einzige
absolute Gut fiir den Menschen: Die Seligkeit in Gott; ihm
nachgeordnet sind die vielfachen Giiter im Bereiche des indivi-
duellen und sozialen Lebens?®). — Auf das engste verkniipft
finden wir ferner Natur und Gnade in dem Begriftf des Gesetzes
als der von Gott gewollten, dem menschlichen Gemeinschafts-
zweck angepassten sittlichen Ordnung 4). Aber diese Ordnung
ist als relatives, durch die Siinde in seinen absoluten Forde-
rungen eingeschriinktes Naturgesetz, wesensverschieden von
der Ordnung, die durch die Gnadensittlichkeit der lex amoris
begrimdet wird. Zugleich erweist sich die naturgesetzliche
Ethik mit ihren ,virtutes morales“, durch welche nur die nattir-
lichen Willensregungen diszipliniert werden °), der héheren
Ethik unterlegen, die durch Glaube, Liebe und Hoffnung als
yvirtutes infusae® den Willen zu ibernatiirlicher Heiligkeit
fihrt®). Die Gnade bringt eben aus sich eine hohere ILebens-
form hervor als die Natur, wenngleich sie nur einer religivsen
und sittlichen Aristokratie zugiinglich ist. Denn die gesetzliche
Bindung der natiirlichen Moral, die alle verpflichtet, wird in

') Vgl. hierzu Troeltsch I, 269.

Y) Vegl. oben S.5.

' S. th. II, 1 q. 4 a 5 ,Duplex est beatitudo, una imperfecta, quae
habetur in hac vita, et alia perfecta, quae in dei visione consistit, cf. S. c.
Gent. 11, 37, u. Comm. Pol. I, 10.

) Lex — quaedam rationis ordinatio ad bonum commune, S. th. II,
1'q.90 a 4.

% ,Virtutes morales® zur Disziplinierung der inclinatio appetitiva,
S.th. II, 1 q. 57 a 1, sie bestehen daher ,in perfectione intellectus practici
et voluntatis®, s. Thoemes, 1. c. p. 67, u. sind wesentlich gleich den virtutes
Cardinales, S. th. 1I, 1 q. 61 a 1.

%) Glaube, Hoffnung und Liebe als virtutes infusae ,,quas deus in nobis
s8ine nobis operatur, S. th. II, 1 q. 67 a1, 2 u. 3. Sie sind daher eigentlich
keine menschlichen Tugenden, sondern virtutes superhumanae vel divinae,
Le. q. 61 a 1.



— 234 —

der christlichen Kirche durch den freiwilligen Gehorsam derer
tibertroffen, die den Réten des Evangeliums folgen und vermoge
ihrer Vollkommenheit recht eigentlich das regnum Christi bilden?).
Sie allein sind berufen, das hochste Lebensideal der vita con-
templativa zu verwirklichen, das, wie Thomas sagt, mehr auf
den Verkehr mit Gott und den Engeln gerichtet ist als auf
den Verkehr mit den Menschen ?). Insofern sich in dieser Ziel-
bestimmung die Liebe zu Gott unmittelbarer kundgibt?), besitzt
das beschauliche Leben auch hoheren Wert und ist verdienst-
voller als das téitige Leben der Weltleute®).

Nun aber ist es merkwiirdig, dass Thomas, indem er das
christliche Gnadenleben in seiner hochsten Steigerung und
Kraftanspannung zu zeichnen unternimmt, im weitesten Um-
fang der Verfilhrung der aristotelischen Denkweise unterliegt.
Denn zuniichst bedeutet fiir ihn die vita contemplativa eine
intellektuelle Tiétigkeit®), die in der Betrachtung der Wahrheit
ihr Objekt findet®). Alle Wahrheitserkenntnis aber wurzelt in
Gott 7). Daher ist die Iirkenntnis Gottes das letzte Ziel unseres
geistigen Lebens und zugleich die Ursache unserer hichsten
Beseligung. Diese wird also nur auf dem Wege der Erkenntnis
erreicht®. — Auf ihm allein gelangt die wesentlich auf FEr-

1) S. hierzu Troeltsch, a. a. O., S. 292,

% S.th.II, 1 g 3 ab.

%) 8. th. IT, 2 q. 182 a 2.

) S.th.II, 2 q. 152 a 2 u. 4 q. 182 a2, vgl. hierzu auch Stockl, Gesch.
d. mittelalterl. Philosophie, Bd. II, S. 702 f., u. J. Baumann, Die klassische
Moral des Katholizismus, Philos. Monatshefte, 1879, S. 456 f.

5 S.th. II, 2 q. 180 a 7T ad 1 ,dicendum quod vita contemplativa licet
essentialiter consistat in intellectu®.

% S.th. II, 1 q. 57 a 1 ,consideratio veri, hoc enim est bonum opus
intellectus, cf. auch S.th. I, q. 79 a 11.

N S.th.I, q. 16 a 5 u. 6, vgl. dazu Keussen, Thomas v. Aquin, Sein
Verhiiltnis zum Christentum und zur Philosophie, Internat. kirchl. Zeitschr.,
1911, Heft 1, S. 44.

8) S. c. Gent. ITI, 25, 38—63. S.th. I, q. 26 a 2, II, 1 q. 57 a 1 ad 2. Die
Betiitigung der intellektuellen Tugenden ,est quaedam inchoatio perfectae
beatitudinis quae in contemplatione veri consistit. Das Objekt der Selig-
keit aber ist Gott ,,quod est summum speculabile. — L. c. I, 1q.3 a 4 u.
namentlich 5, ,oportet quod beatitudo sit optima operatio hominis. Optima
antem operatio hominis est quae est optimae potentiae respectu optimi
objecti: optima antem potentia est intellectus, cuius objectum optimum est
bonum divinum*“. — Vgl. dazu J. Baumann, a. a. 0., S. 451 f., Ziegler, Ge-
schichte d. christl. Ethik, S. 284, M. de Wulf, Gesch. d. mittelalterl. Philosophie
(tibers. v. Eisler), S. 304 n. 323.



— 230 —

kenntnistitigkeit angelegte menschliche Natur!) zur Vollendung.
Sie vollendet sich, indem sie sich denkend in Gott versenkt?).
Denn damit wird sie Gott dhulich, dessen wesentliche Titigkeit
ja gleichfalls ein Denken und Erkennen seiner selbst ist?).
,Die Vernunft, wenn sie doch das Herrlichste ist, denkt sich
selbst und ihr Denken ist ein Denken des Denkens#*).“ Diese
aristotelischen Siitze kann man ohne Einschrinkung auch als
die Schlusssiitze der thomistischen Metaphysik bezeichnen. Das
Selbstdenken Gottes findet in dem Gottdenken des Menschen
sein Nachbild. — Allerdings reicht, diese Bemerkung hat schon
Aristoteles gemacht, das Denkvermogen des Menschen nicht
aus, um im Erkennen Gott gleich zu werden ®). Dieses notwen-
dige Zugestiindnis benutzt Thomas, um seiner aristotelisch ge-
dachten Lehre vom hochsten Gut ein christliches Geprige auf-
zudriicken. Die letzte Erkenntnis von Gott vermag nicht der
Mensch sich selbst zu geben: sie ist gittliche Gnadenmitteilung,
die als visio beatifica den Seligen in der ewigen Welt zuteil
wird®). In statu praesentis vitae“ kann auch die denkende
Betrachtung des weltabgewandten Heiligen die letzten Geheim-
nisse des gottlichen Wesens nicht durchschauen?), es sei denn,
dass er fir kurze Zeit (per aliquod tempus) durch mystische
Entriickung gleich Paulus in den IHimmel versetzt werdeS$).
Das normale christliche Bewusstsein besitzt nur im Glauben,
der iibrigens als virtus infusa gleichfalls eine mystische Gnaden-
gabe ist?), einen Schliissel, der ihm die Pforte zu den tiber-

") Operatio propria hominis est intelligere. S. c. Gent. 11, 76, cf. S. th. II,
2q.182a1.

) 8. ¢. Gent. III, 37.

3 S. ¢. Gent. III, 25 ,Deo assimulatur maxime creatura intellectualis
per hoc quod intellectualis est“, cf. dazu S. c. Gent. I, 45 ,,quod intelligere
Dei est sua essentia® u. Stockl, a. a. 0., S. 183.

1) Aristoteles Metaph. XII, 9, 1074 b. 171, cf. 7, 1072 b. 24 ff., w. Eth.
Nik. X, 8, 1178 b. 5 ff.

%) Als Grund fiihrt Aristoteles an, dass es sich nicht daunernd in der
gottlichen Klarheit erhalten kinne. Metaph. XII, 7, 1072 b. 14 ff.

8 S. ¢. Gent. 111, 42 u. 43.

) S.th. 11, 1 ¢. 3a 2w 6 II, 2 q. 180 a 5, S. ¢. Gent. III, 39.

%) S. th. S. c. Gent. IIT, 40. S. th. II, 2 q. 175, wo in einer merkwiirdig
niichternen Art die ekstatischen Visionen des Paulus besprochen werden,
vgl. dazu die Bemerkung bei Ziegler, christl. Ethik, S.295.

" Als ,virtutes infusae® gelten Thomas die theologischen Tugenden
Glaube, Hoffnung und Liebe, ,quas deus in nobis sine nobis operatur®,
S.th. I, 1q.67a 1,2 u 3.



— 236 —

aber nicht widerverniinftigen gottlichen Wahrheiten') oftnet,
und zwar durch symbolische Erkenntnis (analogice). Die Int-
faltung dieser Erkenntnis wird aber zuletzt doch wieder dem
intellectus speculativus als Aufgabe zugewiesen ?). Der Intellekt
bleibt das seiner Natur nach bevorrechtete Mittel, durch das
wir uns der gottlichen Wahrheit und damit der Seligkeit als
dem hochsten Gute nihern konnen ®). Thomas selbst hat zweifel-
los in der so empfundenen ,Seligkeit der Abstraktionen® einen
Vorgeschmack der himmlischen Seligkeit zu kosten geglaubt*).
Noch sptiren wir die Stiirke dieser Empfindung in dem Satz,
dass die Wahrheit, also ein intellektuelles Gut, das Ziel des
ganzen Universums sei®).

Mit dieser intellektualistischen Zielsetzung steht Thomas
ganz im Banne der griechisch-aristotelischen Denkweise. Die
Vollendung der menschlichen Erkenntnis schliesst die Vollendung
der menschlichen Natur und somit auch ihres sittlichen Wesens
in sich ein. Der unbedenkliche Anschluss an diese, dem christ-
lichen Empfinden urspriinglich fremde Theorie, lisst sich wie
fiir die altchristliche Gnosis so auch fir Thomas aus ver-
schiedenen Griinden erkliren. — Zunichst aus der fast aus-
schliesslich theologischen Einstellung des FErkenntnistriebes!
Alle Wahrheit wird auf Gott bezogen®) und nur durch diese
Beziehung beseligt sie auch das menschliche Begehren?). Auf
diese Voraussetzung ist denn auch der Satz gegriindet, dass
der intellectus speculativus das Instrument der hochsten Gliick-
seligkeit sei®). Dazu kommt als ein weiterer Grund die Gleich-
stellung des dem Leben der Betrachtung sich hingebenden
Denkers mit dem weltabgewandten, von der Gottesliebe erfiillten
Aszeten. Der intellectus speculativus fithrt eben nur solche
Jinger in das Reich der gottlichen Wahrheit ein, die zugleich
fiir den intellectus practicus die Pflicht der Entsagung gegen-

') Fiir diese Unterscheidung vgl. S. ¢. Gent. I, 6 u. 7.

?) Vgl. hierzu meine Ausfithrungen in dem Aufsatz iiber Thomas von
Aquin, Internat. kirchl. Zeitschr., 1911, Heft 1, S. 59,

3 Vel. M. de Wulf, Geschichte d. scholast. Philosophie, Nr. 273, S. 253.
Ziegler, a. a. 0., S. 284.

Y) S. dazu de Wulf, a. a. 0., 273, S. 253.

) S.c. Gent. I, 1, cf. S. th. II, 2 ¢. 167 a 1.

% Cf. S.th. I, q. 16 a 5 u. 6.

) S.th. 1L, 1 q. 5 a 6, ¢. Gent. III, 53.

) S.th. 1, 1q.1a8, cf. 1. c., q. 57 a 6.



— 237 —

tiber allen Bediirfnissen ihrer sinnlichen Natur anerkennen und
diese Entsagung bewiihren, indem sie in Befolgung der evan-
gelischen Riite ihr Leben durch die Geliibde der Armut, der
Keuschheit und des Gehorsams binden?!). — Die Weltfremdheit
des in seine theologischen Spekulationen versunkenen Monches
wird damit, so scheint es, von Thomas zum sittlichen Ideal
erhoben. Thm fliesst in der Zelle stiller Betrachtung alle Selig-
keit zu, die dem Menschen hier auf Erden erreichbar ist?),
withrend er zugleich den Genuss ewiger Seligkeit in einem
kiinftigen Leben erhoffen darf. Griechische und christliche
Wertmassstiibe sind in diesem Bilde verschmolzen, das in der
thomistischen Ethik mit dem Anspruch auftritt, die hochste
Stufe sittlicher Lebensfiihrung zu bezeichnen.

Aber ein charakteristischer Zug dieser mittelalterlichen
Ethik ist es nun, dass dieses hochste Ideal nicht alle ver-
pflichtet. s wendet sich vielmehr, mit Kant zu reden, an die
» Yolontire der Sittlichkeit, die durch eigene Naturanlage und
gottliche Gnade gewillt und befihigt sind, den schmalen Weg
aszetischer Weltentsagung zu gehen. Der Satz, dass das Ziel
der menschlichen Gesellschaft dasselbe sei wie das des Einzel-
menschen®), bedarf daher bestimmter Einschrinkungen. Wohl
verbindet das Streben nach Gliickseligkeit die Menschheit zu
einem gemeinsamen Ziel. Aber weder sind die Wege tugend-
haften Lebens, die zu ihm hinfiihren, als solche gleichen Wertes,
noch auch ist das erreichte Ziel villig gleicher Art. Denn
auch die Seligkeit im Jenseits zeigt Abstufungen, die dem nicht
gleichmiissigen Verdienst der Lebensfiihrung im Diesseits ent-
sprechen *). Dem verschiedenen Grade der sittlichen Anniiherung

") Durch die Befolgung der evangelischen Riite wird die religio be-
griindet, ,,quae statum perfectionis profitetur, S. th. II, 1 q. 108 a 4.

%) Die Ausiibung der intellektuellen Tugenden bedeutet ,,quaedam
inchoatio perfectae beatitudinis quae in contemplatione veri consistit®,
S.th.II, 1q.57al.

%) ,,Oportet eundem finem esse multitudinis humanae, qui est unius
hominis“, de regim. principum I, 14.

) ,Cum finis proportionaliter respondeat his quae sunt ad finem, oportet
quod sicut aliqua diversimode praeparantur ad finem, ita diversimode
participent finem . . . intellectuales antem substantiae non omnes aequaliter
Praeparantur ad finem, quaedam enim sunt maioris virtutis, et quaedam
minoris, virtus antem est via ad felicitatem, oportet igitur quod in visione
divina sit diversitas, qua quidam perfectius, quidam minus perfecte divinam
substantiam videant, S. ¢. Gent. TIT, 58.



— 238 —

an Gott ist die Beseligung der vollendeten Geister angepasst.
Auch in ihrer Vollendung zeigt somit die sittliche Welt noch
verschiedene Abstufungen. Mit ihren Wertstufen gliedert sie
sich dem metaphysischen Stufenreiche ein, das in unerschopf-
licher Mannigfaltigkeit die gottliche Giite und Vollkommenheit
zur Darstellung bringt?!). Wie bei Augustinus sind auch bei
Thomas sittliche, dsthetische und metaphysische Gedanken in-
einander verwoben, um dem abgeschlossenen Weltbilde im
Ganzen den Charakter einer Theodizee zu verleihen. Auch
das Bose gehort darum in die Welt hinein, die berufen ist,
Gottes Gerechtigkeit, die Schonheit und Harmonie seines
Schopfungswerkes, die Vollkommenheit seines Wesens zu offen-
baren. Die gottliche Zweckbestimmung beherrscht das Uni-
versum in allen seinen Teilen, nur dass die widerstrebenden
Krifte in ihm die Zugehorigkeit zum Reiche Gottes, dem sie
sich innerlich entfremdet haben, als unseligen Zwang und Ver-
dammnis empfinden miissen ?). Aber auch ihr Widerstreben
bleibt der Allmacht des gottlichen Willens und Gesetzes unter-
worfen und kann daher weder die sittliche noch die dsthetische
Harmonie des Universums storen. Vielmehr miissen zu dieser
das Bose und Hissliche einen geradezu notwendigen Beitrag
liefern. Das sittliche Weltbild wiire unvollkommen, wenn es
nicht ebenso die Giite und Barmherzigkeit Gottes an den zur
Seligkeit Berufenen, wie seine strafende Gerechtigkeit gegentiber
den zur Verdammnis bestimmten zur Darstellung briichte %),
Und disharmonisch wire auch das dsthetische Weltbild, wenn
nicht das Licht der Liebe und Erkenntnis in seiner Verteilung
itber das Reich der Seligen abgetont wiirde, bis es sich endlich
im Schattendunkel unseliger Bosheit und Unwissenheit ganz

1 Vgl hierzu Karl Werner, Thomas von Aquin I, 526, und meine
Abhandlung iiber Thomas von Aquin, Internat. kirchl. Zeitschr., 1911, S. 49.

%) Vel K. Vossler, Die gottliche Komodie 1, 1. S. 173 1.

) S.th. I, q. 23 ab ad 3. In diesem Gedanken liegt die Begriindung
fiir die viel angefochtene thomistische Lehre, dass die Seligkeit der Seligen
im Himmel durch den Anblick der Leiden der Verdammten vermehrt
werde. [hr Empfinden kann wohl im Sinne des Thomas als triumphierende
Genugtuung iiber das Walten der gottlichen Gerechtigkeit bezeichnet
werden. Diese Erklirung erscheint uns einfacher und verstiindlicher als
die komplizierte psychologisch - metaphysische Uberlegung, mittelst deren
Vossler in seinem Buche iiber die gottliche Komddie den thomistischen
Gedanken begreiflich machen will.



— 239 —

verliert. Auf dem Kontrast und dem Ausgleich aller Werte be-
ruht eben die Harmonie der gottlichen Weltordnung!). Diese
erscheint als das Allumfassende, demgegeniiber eine meta-
physische Isolierung gar nicht moglich ist, wihrend der Versuch
einer sittlichen Isolierung sich durch das Empfinden des Un-
geniigens und der Unseligkeit selbst bestraft. — Als eine
organisch verbundene und éisthetisch ausgeglichene Mannigfaltig-
keit stellt sich also das Bild der Weltwirklichkeit fiir Thomas
in seinen verschiedenen Stufen dar. Verbunden und ausgeglichen
werden diese Stufen durch das gottliche Gesetz, dessen Wirk-
samkeit durch die metaphysische und sittliche Wesensart der
Stufen bedingt ist. Anders iussert sich daher das Gesetz in
der bewusstlosen Natur, anders in der Welt der verniinftigen
und frei wollenden Geister, anders gegeniiber der gefallenen
und siindigen Menschheit und anders im Reiche der erlésenden
GGnade. — Aber das bleibt bei aller Einzelausgestaltung der
leitende Schlussgedanke der thomistischen Metaphysik: Gott
beherrscht durch sein Gesetz die Welt in allen ihren ver-
schiedenen Formen und Werten. Auf den theokratischen Welt-
herrschaftsgedanken ist dieser Weltbegriff abgestimmt. — Mit
ihm steht, wie wir sehen werden, der die thomistische Ethik
und Gesellschaftslehre durchdringende hierarchische Weltherr-
schaftsgedanke in genauem Einklang. Ein von der gottlichen
Gnade erfiilltes und der priesterlichen Leitung unterstelltes
Lebenssystem, das ist der Sinn der thomistischen Weltan-
schauung.
(Fortsetzung folgt.)

Bonn. Rudolf KEUSSEN.

) Vgl. hierzu die Dissertation von W. Molsdorf, ‘Die Idee des Schonen
in der Weltgestaltung des Thomas von Aquin, Jena 1891, und besonders
auch S.th. I, q. 23 adad 3u. 65 a 2.




	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

