
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 3

Artikel: Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und
Kultur

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


225 —

Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen

Ethik zu Staat und Kultur.

IV.
Die Bruchlinie, die zwischen der rechtlich und politisch

verfassten Kirche und der christlichen Gesinnungsethik zutage
getreten war, zu schliessen, ist seit dem 12. Jahrhundert immer
wieder mit den verschiedensten Mitteln versucht worden. Nicht
nur die Kirche fühlte sich dazu verbunden, wenn sie den
Anspruch aufrecht halten wollte, den Vollgehalt des christlichen
Lebens in sich zu bewahren. Auch der Staat musste einer
Gesinnung mit Abneigung, ja mit Feindschaft begegnen, die sich
der kirchlichen Regelung entzog und damit dem gefährlichen
Gedanken die Bahn öffnete, dass die theokratische Organisation
nicht schon in sich den vollen Besitz der göttlichen Gnade
sichere, diesen vielmehr durch mancherlei Zugeständnisse an
die Welt und ihre Ordnungen schmälere. Denn auch das kaiserliche

Imperium war als eine theokratische Organisation gedacht
und ihre Gewalt sollte von Gottes Gnaden sein. Trotz aller
geschichtlichen Umwandlungen, die, wie Otto von Freising
zeigt, nicht unbemerkt bleiben konnten, sollte die Mystik ihres
Ursprungs für Kirche und Staat das göttliche Recht auch ihrer
gegenwärtigen Verfassung sichern und es erschien wie ein Angriff
auf ihr ganzes Wesen, wenn man alles Gewordene hintenansetzend
das angenommene ursprüngliche Idealbild zum Zeugen gegen
ihre Gegenwart anrief. Es ist kein Zufall, dass Kaiser und Papst
sich gegen Arnold von Brescia vereinigten, der für die Kirche
das Ideal der evangelischen Armut, für das Imperium die
Souveränität des römischen Volkes wieder herstellen wollte.
Denn wie gegensätzlich sich auch Kirche und Kaisertum
zueinander stellten, sobald die Frage der Vorherrschaft im Gottesstaate

verhandelt wurde, in der Wahrung des theokratischen
Machtgedankens verfolgten sie den gleichen Weg. Kein Gebiet
des Lebens sollte es geben, das sich ihm entzog. — Allerdings

Internat, kirchl. Zeitschrift, Hüft 3, 1917. IG



— 226 —

war die Kirche hier insofern im Vorteil, als sie mit der
Verwaltung der Sakramente auch das religiöse Gnadenleben ihrer
Regelung unterwerfen konnte, ein Gebiet, in dem zu herrschen
dem Staat versagt bleiben musste. Um so mehr stützte dieser
sich auf den Gedanken, dass er in der von Gott gewollten
Naturordnung alles sozialen Lebens wurzle. Und für diese

Auffassung bedeutete die kirchliche Lehre eine wesentliche
Stärkung, dass auch der Urzustand, der dem Menschen in dem
Besitz der übernatürlichen Gerechtigkeit die höchste sittliche
Würde sicherte, dennoch rechtlicher und politischer
Abhängigkeitsbeziehungen nicht hätte entbehren können '). Denn damit
war die Folgerung gegeben, dass die Gnade auch im Erlösungsstande

den Menschen nicht aus seiner sozialen und politischen
Gebundenheit entheben könne und wolle, weiter die Folgerung,
class die Kirche den Staat als eine von Gott gewollte
unentbehrliche Naturordnung- des menschlichen Lebens anerkennen
müsse, während umgekehrt der Staat die Vollendung der ihm
zugewiesenen sittlichen Erziehungsaufgaben an der Menschheit
nur durch die Unterstützung der Kirche gewährleistet sah. Aus
diesem Verhältnis erklärt sich für Staat und Kirche die
eigentümliche Verschmelzung ihres Wesens, vermöge deren der Staat
ein durchaus geistliches Gepräge erhielt und in dem Schutze
der religiösen und sittlichen Lebensordnung eine wesentliche
Aufgabe erblickte2), während die Kirche in der Verfolgung der
gleichen Ziele zum politischen Rechtsorganismus auswuchs.
Ferner erklärt sich aus diesem Verhältnis, dass das mittelalterlich

religiöse Denken die Beziehung Gottes zur Welt und zur
Menschheit durch einen juristisch gefassten Gesetzesbegriff
verständlich zu machen versucht hat, eine Konstruktion, auf die

wir im folgenden noch vielfach zurückzugreifen haben.

') Vgl die Beleg-steilen axis Thomas v. Aquin in meinem vorhergehenden
Aufsatz, Internat, kirchl. Zeitschrift, 1917, Heft 1, S. 54, Anmerkung- 2, und
K. Sauter, Dantes Monarchie, S. 39.

2) Vgl. hierzu die Formeln bei der Kaiserkrönung-, v. Eicken, Mittelalter!.

Weltanschauung-, S. 373, Über die Abhängigkeit des mittelalterlichen
Strafrechts von der kirchlichen Moral, ebenda, S. 559—575 und besonders
575 f. Am stärksten ist der geistliche Charakter des mittelalterlichen Staates
wohl in Johannes v. Salisbury „Polycraticus" herausgearbeitet, s. 0.
Willmann, Gesch. dos Idealismus II/2, 437 f., und C. Schaarschmidt, Johannes
Saresberiensis, 1862, S. 160—173 u. S. 342—351.



— 227 —

In der Richtung dieses Denkens lag zunächst die Annahme,
dass die Menschheit Gott gegenüber einen geschlossenen
Verband bilde. Seine ideale Verkörperung findet dieser Verband
in der Kirche, wobei die Tatsache nicht weiter viel ins Gewicht
fällt, class grosse Teile der Menschheit ausserhalb des
kirchlichen Verbandes lebten. Die gemeinsame Abstammung aller
von Adam *), die Erlösung aller durch Christus2) soll das Recht
dieser gedanklichen Konstruktion gewährleisten. So schliesst
denn die ecclesia als ein allumfassendes Gebilde auch die
weltlichen Ordnungen in sich ein8). Denn auch diese sind dem

mystischen Körper eingegliedert, dessen unsichtbares Haupt
Christus ist4). Auf die Ausgestaltung dieser Anschauung haben
z weifellos diepaulinischen Vorstellungen bestimmend eingewirkt6).
Denn gleich diesen will sie die innere Verbundenheit und
göttliche Beseeltheit des kirchlichen Gemeinschaftskörpers zu
zwingendem Ausdruck bringen. — Wie alles Seiende in dem
göttlichen Schöpferwillen seinen Ursprung findet, so wird auch das
menschliche Leben aus unseliger Vereinzelung in die Gemeinschaft

mit Gott nur durch die Aufnahme in die Kirche und in
den mystischen Leib Christi zurückgeführt. Somit ist „Ein-

') „Omnes homines sunt natura unum" (Thom. v. A., Comm. in IV
sentent, dist. 24, q. 1 a 1, quaestiuneula 1, object. 3) et „possunt considerari
ut unus homo, in quantum conveniunt in natura, quam a primo parente
aeeipiunt." S. th. II, 1. q. 81 al. Cf. N. Thoemes, Commentatio literaria et
critica de S. Thomae Aquinatis operibus ad ecclesiasticum, politicum, socialem

statum „reipublicae christianae" pertinentibus, Berolini, MDCCCLXXIV,
P- 109.

•-) S. th. III, q. 8 a 3, 6 u. 7.

:l) 0. Gierke, Genossenschaftsrecht, 3. Band, S. 517, 518, Anmerkung 8,
S. 520 u. 540. — Thomas v. A., S. c. Gent. IV, 76. — Lect. 2, ad Ephes. IV.
— Universale Ausdehnung- der Kirche nicht nur über das Diesseits, sondern
auch das Jenseits mit Purgatorium und Himmel. Thomas, Opusc. 7, art.
Sanct. Eccles. Cath. b. Thoeines, p. Ulf.

4) Thom. v. A., S. th. II, 1, q. 81 a 1 u. III, 8, a 1 u. 2, „genus humanuni
consideratili- quasi unum corpus quod vocatur mysticum, cuius caput est
'Pse Christus et quantum ad animas et quantum ad corpora", dazu Troeltsch,
Soziallehren I, 293, Anmerkung- 128, S. 297 f., Anmerkung 131, u. Wilh.
Müller, Der Staat in seinen Beziehung-en zur sittlichen Ordnung, bei Thomas
v- Aquin, in Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,
Bd. XIX, Heft 1, herausgegeb. v. Cl. Baeumker, S. 46 f., Anmerkung 1. —
K. Vossler, Die gotti. Komödie I, 2, S. 415. Gierke, S. 537, Anmerkung- 44.

5) Röm. 12, 4ff, I, Corinth. 12, 12ff, Ephes. 1, 22f.



— 228 —

heit die Wurzel alles und somit auch des gesellschaftlichen
Seins" »).

Der organische Einheitsgedanke durchdringt daher nicht
nur als kirchliches Einheitsgefühl die mittelalterliche Christenheit,

er beherrscht in ihr auch die sozialen und politischen
Anschauungen. In diesen kommt allerdings die Mystik des christlichen

Grundgedankens nicht mehr so rein zur Geltung; denn

er ist in weitem Umfang durch Aufnahme stoischer und mehr
noch aristotelischer Anschauungen neutralisiert. So wird das

thomistische Staatsbild sehr viel realistischer in seinen Einzelzügen,

als seine !religiös-spiritualistischen Grundlagen vermuten
lassen2). Unsere Darstellung wird das in der Folge noch deutlich

zu machen haben.
Vorerst aber gilt es, das gedankliche Gerüste zu zeichnen,

in das die Begriffe der thomistischen Ethik und Staatsphilosophie
hineingebaut sind. Unbewusst hat Thomas auch für dieses
Gerüste einen Gedanken verwendet, der ihm seinem ganzen
Gehalt nach dem Umkreis der Offenbarungsreligion zu entstammen
schien, der aber, wie die geschichtliche Nachprüfung zeigt,
Form und Gepräge dem Geist der stoischen Philosophie
verdankt: es ist der Begriff' des Gesetzes. — Als „ewiges Gesetz"

(lex aeterna) stellt er die der göttlichen Weltvernunft immanente

Ordnung der Dinge dar und diese setzt sich, da in der
göttlichen Wesenheit Vernunft und Wille dasselbe sind, in eine
allumfassende Regel für alles Geschehen um3). Das Naturgesetz
(lex naturalis) ist daher die durch den göttlichen Willen be-

') 0. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 515. — Thomas v. Aquin, De
regimine prineipum I, 1, 2, 3, 12, S. th. II, 1, q. 105 a 1, obj. 2. Hier wird
die Notwendigkeit der Monarchie auf dieser Grundlage erwiesen, dazu
Müller, a. a. 0., S. 84 n. 2 u. 3. Dante, Mon. I. c, 5—16, Für die Auffassung-,
dass die Einheitsordnung' der menschl. Gesellschaft die göttliche Ordnung
des Kosmos nachbilde, s. Thomas v. Aquin, S. c. Gent. III, 81, IV, 1 ff. Ja
es heisst „binarius numerus infamis" u. die päpstl. Theorie wirft ihren
Gegnern das ketzerische ponere duo principia vor (Bulle „Unam sanctam"),
Gierke III, 516 a 3, 520 a, 9. 546 a 68.

2) Vgl. hierzu die Ausführungen bei Troeltsch, Soziallehren, S. 333 f.

u. E. Eucken, Thomas v. Aquin und die Kultur der Neuzeit.
3) Thomas v. A., S. th. II, 1 q. 93 a 1 „lex aeterna nihil aliud est, quam

ratio divinae sapientiae, secundum quod est directiva omnium actuum et

motionum", vgl. dazu 1. e a 4 ad 1 u. q. 91 a 1. Troeltsch, a. a. 0., S. 255f-,
S. 257, Anmerkung 117. K. Werner, Thomas v. Aquin II, 541 f. Für den
Zusammenhang dieser Lehren mit der stoischen Lehre vom sittlichen Natur-
gepetz, s. Troeltsch, a. a. 0., 156—165, u. P. Barth, Die Stoa, 1903, S. 167 f.



— 229 —

wirkte Übertragung der lex aeterna auf die geschaffene Welt1).
Es ist in dieser überall wirksam, aber nicht überall bewusst.
Die vernunftlose Natur ist ihr zwar unterworfen, aber nur die

vernünftigen Wesen nehmen vermöge ihrer Einsicht an der
von der göttlichen Vernunft befassten ewigen Gesetzesordnung
teil2). Diese Einsicht äussert sich insbesondere als praktische
Vernunft gegenüber dem menschlichen Willen. Sie gibt diesem
das Gesetz (régula) des Handelns3). Somit entstammt das Naturgesetz

des sittlichen Handelns letzten Endes dem ewigen und
göttlichen Gesetz und ist unveränderlich wie dieses4). Aber
indem es sich als praktische Vernunft dem Gewissen kundgibt5),
sieht es sich vor Schwierigkeiten gestellt, die die absolute
Geltung der sittlichen Forderungen bedrohen. Denn das Reich des
Handelns ist das Reich des Relativen und stellt notwendig auch
die praktische Vernunft unter einschränkende Bedingungen,
mit denen sie sich abfinden muss6). Schon diese metaphysische
Überlegung lässt die thomistische Ethik in die Kasuistik hin-
überglciten, in eine Methode des Denkens, die ihr verderblich
werden musste, wenn nicht das christliche Ethos sie auf diesem
Wege aufgehalten hätte. Denn die Norm des Handelns, zu der
das Naturgesetz den Menschen verpflichtet, ist bei Thomas so

allgemein gehalten, dass sie den widersprechendsten Deutungen
Raum Hesse. Sie lautet dahin, dass das Gute zu tun und zu
erstreben, das Böse zu meiden sei7). Erst durch die Verbin-

') S. th. II, 1 q. 91 a 1 u. 2.

2) Ij. c. „patet, quod lex naturalis nihil aliud est quam partieipatio legis
aeternae in rationali creatura" u. ebendort ad 3 — q. 90 a 4. Die lex naturalis
Ist lex promulgata, indem „Deus eam mentibus hominum inseruit naturaliter

cognoscendam". Hier tritt die juristische Form des Verhältnisses im
Denken des Thomas hervor, vgl. auch O. Gierke, Genossenschaftsrecht,
S. 610 f., Anmerkung- 256.

3) S. th. II, 1 q. 76 a 6 u. S. th. T, q. 79 a 11, cf. Thoemes, 1. c. p. 44 u. 55.

4) S. th. II, 1 q. 94 a 4—6, q. 97 a 1, Gierke, a. a. 0., Ill, 610 f., Anmerkung

256. W. Müller, a. a. O., S. 65 f. Basilius Antoniades, Die Staatslehre
('es Thomas ab Aquins, Leipzig 1890, S. 80 f., cf. auch S. th. II, 2 q. 57 a 2.

5) S. th. II, 1 q. 94 a 1 ad 2 „synderesis dicitur lex intellectus nostri, in
quantum est habitus continens praecepta legis naturalis".

e) S. th. II, 1 q. 94 a 4 „ratio practica negotiator circa contingenta",
tf- a 3 u. 5, 97 a 1, Thoemes, 1. c. p. 80. Müller, a. a. O., S. 22. Gierke, 630,
Anmerkung 260.

') „Quod bonum est faciendum et persequendum et malum vitandum."
Das Gute aber wird durch eine „inclinatio naturafis" der Seele
wahrgenommen. Den verschiedenen Neigungen entspricht dann der ordo praeeep-
torum legis naturae, S. th. II, 1 q. 94 a 2.



— 230 —

dung mit aristotelischen und christlichen Gedanken erhält die
„ratio boni" als Prinzip des sittlichen Handelns eine bestimmtere

Fassung; erst dadurch gliedert sie sich zu einem System
der sittlichen Lebensgüter, in dem der Reihe nach die Erhaltung

des Individuallebens, die Erhaltung des Lebens der Gattung
und ein Leben „secundum naturam rationis" als erstrebenswerte

Lebensziele erscheinen1). Das „nach der Natur der
Vernunft" geordnete Leben gibt — hierin ist Thomas ganz Aristote-
liker— der menschlichen Lebensführung erst sittlichen Gehalt2).
Aus ihm sollen sich die Forderungen des sozialen
Gemeinschaftslebens, soll sich vor allem als höchstes Lebensziel, das
der Erkenntnis der Wahrheit geweihte Leben entwickeln lassen.
Thomas vollzieht hier, genau so wie 1000 Jahre vor ihm Clemens
von Alexandrien, eine merkwürdige Synthese zwischen
griechischer Gnosis und christlicher Ethik, eine Synthese, die
zugleich eine Verschiebung der Zielsetzung des christlichen Ideals
zugunsten der Gnosis ist3). Doch hiermit werden wir uns noch

zu befassen haben, wenn wir die thomistische Lehre vom
höchsten Gut besprechen.

Die einheitliche Zielsetzung für die christlich erleuchtete
praktische Vernunft und für das philosophische Wahrheitsstreben
gilt nicht nur für die Vollendungsstufe des sittlichen Lebens,
sie beherrscht ebenso auch die diese erst vorbereitende Stufe
der Lebensführung und Offenbarung. Hier gehen das Naturgesetz

des Philosophen und der Dekalog des Theologen Hand
in Hand. Dieser bringt nur zur Entfaltung, was in jenem schon
enthalten ist und beide geben als „lex timoris" der gleichen
religiösen Stimmung Ausdruck4). Es ist die Stimmung des

1) Die inclinatio naturalis secundum naturam rationis führt den Menschen

„ad hoc quod veritatem cognoscat de Deo et ad hoc quod in societate vivat" 1. c
2) S. th. II, 1 q. 94 a 3. Hier wird ganz aristotelisch ausgeführt : „cum

anima rationalis sit propria forma hominis, naturalis inclinatio inest cuilibet
nomini ad hoc quod ag-at secundum rationem; et hoc est agere sesunduin
virtutem."

3) Vgl. hierzu E.Troeltsch, Augustin 1915, S. 65 f. u. 69 f. u. Fr. J.Winter,
Studien zur Geschichte der christl. Ethik, Bd. I, Die Ethik des Clemens von
Alexandrien, Leipzig 1882, S. 90 f., 93, 97, 102 u. besonders 109 f.

4) Über die Ergänzung der Vernunft aus der Offenbarung, des

Naturgesetzes aus dem Dekalog, s. Troeltsch, Soziallehren I, 262, dazu S. th. Hi
1 q. 98 a 5, q. 100 a 3. — Über das alttestamentl. Gesetz als lex timoris, s.

S. th. II, 1 q. 107 a 1 ad 2.



— 231 —

Menschen, der noch unter der Herrschaft der Sünde und
darum auch der Sündenstrafe steht und durch äusseren Zwang
zum Guten angehalten werden muss. Hier greift nun die Gnade
mit ihrer Offenbarung der lex amoris ein. Sie stellt die
sittliche Entwicklung des Menschen auf eine höhere Stufe, indem
sie ihn aus innerem Antrieb und freier Neigung dem höchsten
Gute sich zuwenden lässt. Doch unterlässt Thomas nicht zu
bemerken, dass diese dem christlichen Glauben gernässe Stufe
des sittlichen Lebens keineswegs von allen Gläubigen erreicht
werdeJ). Wie aber die tatsächliche Erfahrung Abstufungen der
sittlichen Lebensführung erkennen lässt, so ist auch die Theorie
der sittlichen Lebensführung bei Thomas als Entwicklungs- und
Stufenmoral gedacht2). Der allgemeine Grundsatz des
scholastisch-religiösen Denkens „Die Gnade vollendet die Natur, aber
hebt sie nicht auf"3) findet hier fruchtbarste Anwendung. Ruht
doch das Ganze des sittlichen Lebens auf einer Wechselbeziehung

zwischen beiden: Denn die menschliche Natur soll zwar
durch die Gnade über sich selbst erhoben werden4), aber doch

so, dass sie damit zugleich zu sich selbst, zum Stand ihrer
ursprünglichen Vollkommenheit zurückkehrt. Der status naturae
integrae bildet somit das Anfangs- und Schlussglied der ganzen
sittlichen Entwicklung. Ihr Anfang lässt das absolute Naturgesetz

zur vollen Auswirkung gelangen ; aber dieses Gesetz ist,
wie oben schon erwähnt wurde (S. 228), „lex aeterna". — Wer
ihm ganz unterworfen ist, der tritt damit in den Gnadenstand
eines heiligen und gerechten, dem göttlichen Willen
entsprechenden, d. h. vollkommenen Lebens einB). —¦ Nun erfährt

') L. c. „aliqui carnales, nondum pertingentes ad perfectionem novae
legis".

2) Die thomistische Ethik als Entwicklungsmoral, s. S. th. II, 1 q. 106

a 3, q. 107 a 1, dazu die Ausführungen bei Troeltsch, Soziallehren I, 269,

271, 276 f., 278, Anmerkung 122, S. 282 u. 291, Anmerkung 127.

3) S. th. I, q. 8 a 8 ad 2 „Cum igitur graffa non tollat naturam, sed

perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat fidei, sicut et naturalis
inclinatio voluntatis subsequitur charitati". Cf. I, q. 2 a 2 ad 1, „ prae-
supponit gratia naturam ut perfectio perfectibile".

4) Cf. S. th. II, 1 q. 110 a 1.

5) Dieser Gnadenstand ist allerdings ein durch übernatürliche göttliche
Kräfte bewirkter; in ihm wird die aktive Willcnseinigung des Menschen
mit dem göttlichen Willen von diesem so unterstützt, dass die ursprüngliche

imago Dei der menschlichen Natur in eine similitudo Dei verwandelt
wird, s. Troeltsch, Soziallehren I, 266, S. th. II, 1 q. 109 a 3.



— 232 —

allerdings der Natur- und Gnadenstand des Menschen durch
die Einwirkung der Sünde eine tiefgreifende Veränderung ').
Das Naturgesetz kann jetzt nur noch in bestimmter Begrenzung
zur Geltung kommen; zu seiner Durchsetzung bedarf es des

Zwanges und der Strafe2). Eben dieser Mittel bedient sich auch
noch das zu seiner Ergänzung bestimmte alttestamentliche
Gesetz. Aber die sittliche Erziehung des Menschen findet dann
in dem durch das sakramentale und sittliche Erlösungswerk
Christi wieder gewonnenen vollkommenen Leben seinen
Abschluss, in dem das Ideal des status naturae integrae von
neuem erreicht wird und damit ein Lebensstand, der in der lex
amoris eine vollkommene Durchdringung von Natur und Gnade
offenbart3). Unter dem Gesichtswinkel einer solchen Betrachtung

hätte vielleicht auch Thomas ein bedingtes Einverständnis
zu dem kühnen Satze Abaelards äussern können, dass die
sittlichen Vorschriften des Evangeliums nur eine Wiederherstellung
des von den Philosophen befolgten Naturgesetzes seien4).

Wahrscheinlicher jedoch, dass er die Bedeutung dieses
Satzes durch eine Reihe von Vorbehalten eingeschränkt hätte.
Denn wenn auch die Fäden von Natur und Gnade, von Gesetz

und Offenbarung in der thomistischen Ethik zusammenlaufen

') S. S. th. II, 1 q. 85 a 1 u. 3-5.
2) Vgl. Troeltsch, S. 378.

3) Vgl. Troeltsch, a. a. O., S. 267. Doch ist der Satz „Tu der Erlösung
handelt es sich nicht mehr um tunlichste Wiederherstellung' des absoluten
Naturgesetzes vermitteist der Kirche, sondern um eine mystische Seligkeit
und Liebe, die mit dem Naturgesetz überhaupt nichts mehr zu tun hat,
das bei absoluter wie bei relativer Gestalt doch immer an die sinnlich
körperliche Wirklichkeit und an die natürliche Endlichkeit gebunden bleibt"
unrichtig. Die Lehre von der resurrectio carnis bringt zum Ausdruck, dass

in den status gloriae die Wiederherstellung der sinnlichen Natur des
Menschen und damit des absoluten Naturgesetzes einbegriffen ist, vgl.
hierzu auch die Begründung für die Sichtbarkeit der Sakramente, S. c.

Gent. IV, 56.

4) Abaelard. Theol. christ. I, 2. „Si enim diligenter moralia Evangeli!
praecepta consideremus, nihil ea aliud, quam reformationem legis naturalis
invenicmus, quam secutos esse philosophos constat", b. Stöckl, A., Geschichte
d. Philosophie d. Mittelalters, Bd. I, S. 233, Anmerkung. Die gleiche
Anschauung auch im Dialogus inter philosophum, Iudaeum et Christianum,
s. Reuter, Gesch. cl. relig. Aufklärung im Mittelalter, Bd. I, 4. Buch, IV,
S. 198 ff. u. 202 f. Vgl. auch die Behauptung, dass die Philosophen in ihrem
Leben die höchste sittliche Vollkommenheit, d. h. die asketische erreicht
hätten. Theol. christ. 414, 419, 424, Reuter, 1. c. I, 191.



— 233 —

und sich verschlingen, so bleiben sie doch verschiedener, ja
gegensätzlicher Art *). Sie verschlingen sich in dem Gedanken,
dass die Norm der praktischen Vernunft in dem Streben nach
dem Guten gegeben sei —, sie offenbaren ihre gegensätzliche
Natur, sobald man fragt, worin das erstrebenswerte Gute
bestehe. Denn alsdann zerlegt es sich in eine Wertreihe von
Gütern, die durchaus wesensverschiedene Abstufungen in sich
fasst2). Die krönende Spitze dieser Wertreihe bildet das einzige
absolute Gut für den Mensehen: Die Seligkeit in Gott; ihm
nachgeordnet sind die vielfachen Güter im Bereiche des
individuellen und sozialen Lebens8). — Auf das engste verknüpft
finden wir ferner Natur und Gnade in dem Begriff des Gesetzes
als der von Gott gewollten, dem menschlichen Gemeinschaftszweck

angepassten sittlichen Ordnung*). Aber diese Ordnung
ist als relatives, durch die Sünde in seinen absoluten
Forderungen eingeschränktes Naturgesetz, wesensverschieden von
der Ordnung, die durch die Gnadensittlichkeit der lex amoris
begründet wird. Zugleich erwTeist sich die naturgesetzliche
Ethik mit ihren „virtutes moralesa, durch welche nur die natürlichen

Willensregungen diszipliniert werden 6), der höheren
Ethik unterlegen, die durch Glaube, Liebe und Hoffnung als

„virtutes infusae" den Willen zu übernatürlicher Heiligkeit
führt6). Die Gnade bringt eben aus sich eine höhere Lebensform

hervor als die Natur, wenngleich sie nur einer religiösen
und sittlichen Aristokratie zugänglich ist. Denn die gesetzliche
Bindung der natürlichen Moral, die alle verpflichtet, wird in

') Vgl. hierzu Troeltsch I, 269.
2) Vgl. oben S. 5.

;l) S. th. II, 1 q. 4 a 5 „Duplex est beatitudo, una imperfecta, quae
habetur in hac vita, et alia perfecta, quae in dei visione consistit", cf. S. c.
Gent. Ill, 37, u. Comm. Pol. I, 10.

4) Lex quaedam rationis ordinatio ad bonum commune, S. th. II,
1 q- 90 a 4.

s) „Virtutes morales" zur Oisziplinierung der inclinatio appetitiva,
S. th. II, 1 q. 57 a 1, sie bestehen daher „in perfectione intellectus practici
et voluntatis", s. Thoemes, 1. c. p. 67, u. sind wesentlich gleich den virtutes
cardinales, S. th. II, 1 q. 61 a 1.

8) Glaube, Hoffnung und Liebe als virtutes infusae „quas deus in nobis
sine nobis operatur", S. th. II, 1 q. 67 a 1, 2 u. 3. Sie sind daher eigentlich
keine menschlichen Tugenden, sondern virtutes superhumanae vel divinae,
1 <*• q. 61 a 1.



- 234 —

der christlichen Kirche durch den freiwilligen Gehorsam derer
übertroffen, die den Räten des Evangeliums folgen und vermöge
ihrer Vollkommenheit recht eigentlich das regntun Christi bilden1).
Sie allein sind berufen, das höchste Lebensideal der vita
contemplativa zu verwirklichen, das, wie Thomas sagt, mehr auf
den Verkehr mit Gott und den Engeln gerichtet ist als auf
den Verkehr mit den Menschen2). Insofern sich in dieser
Zielbestimmung die Liebe zu Gott unmittelbarer kundgibtö), besitzt
das beschauliche Leben auch höheren Wert und ist verdienstvoller

als das tätige Leben der Weltleute4).
Nun aber ist es merkwürdig, dass Thomas, indem er das

christliche Gnadenleben in seiner höchsten Steigerung und
Kraftanspannung zu zeichnen unternimmt, im weitesten
Umfang der Verführung der aristotelischen Denkweise unterliegt.
Denn zunächst bedeutet für ihn die vita contemplativa eine
intellektuelle Tätigkeit5), die in der Betrachtung der Wahrheit
ihr Objekt findet6). Alle Wahrheitserkenntnis aber wurzelt in
Gott7). Daher ist die Erkenntnis Gottes das letzte Ziel unseres
geistigen Lebens und zugleich die Ursache unserer höchsten

Beseligung. Diese wird also nur auf dem Wege der Erkenntnis
erreicht8). — Auf ihm allein gelangt die wesentlich auf Er-

') S. hierzu Troeltsch, a. a. O., S. 292.

s) S. th. II, 1 q 3 a 5.

3) S. th. II, 2 q. 182 a 2.

4) S. th. II, 2 q. 152 a 2 u. 4 q. 182 a 2, vgl. hierzu auch Stöckl, Gesch.
d. mittelalterl. Philosophie, Bd. II, S. 702 f., u. J. Baumann, Die klassische
Moral des Katholizismus, Philos. Monatshefte, 1879, S. 456 f.

6) S. th. II, 2 q. 180 a 7 ad 1 „dicendum quod vita contemplativa licet
essentialiter consistât in intellectu".

e) S. th. II, 1 q. 57 a 1 „consideratio veri, hoe enim est bonum opus
intellectus", cf. auch S. th. I, q. 79 a 11.

7) S. th. I, q. 16 a 5 u. 6, vgl. dazu Keussen, Thomas v. Aquin, Sein
Verhältnis zum Christentum und zur Philosophie, Internat, kirchl. Zeitschr.,
1911, Heft 1, S. 44.

8) S. c. Gent. III, 25, 38-63. S. th. I, q. 26 a 2, II, 1 q. 57 a 1 ad 2. Die
Betätigung der intellektuellen Tugenden „est quaedam inchoatio perfeetae
bcatitudinis quae in contemplatone veri consistit". Das Objekt der Seligkeit

aber ist Gott „quod est summum speculabile". — L. c. II, 1 q. 3 a 4 u.
namentlich 5, „oportet quod beatitudo sit optima operatio hominis. Optima
antem operatio hominis est quae est optimae potentiae respectu optimi
objeeti : optima antem potentia est inteliectus, cuius objectum optimum est
bonum divinum". — Vgl. dazu J. Baumann, a. a. O., S. 451 f., Ziegler, Ge-
Bchichte d. christl. Ethik, S. 284, M. de Wulf, Gesch. d. mittelalterl. Philosophie
(übers, v. Eisler), S. 304 n. 323.



- 235 —

kenntnistätigkeit angelegte menschliche Naturl) zur Vollendung.
Sie vollendet sich, indem sie sich denkend in Gott versenkt2).
Denn damit wird sie Gott ähnlich, dessen wesentliche Tätigkeit
ja gleichfalls ein Denken und Erkennen seiner selbst ist3).
„Die Vernunft, wenn sie doch das Herrlichste ist, denkt sich
selbst und ihr Denken ist ein Denken des Denkens4)." Diese
aristotelischen Sätze kann man ohne Einschränkung auch als
die Schlusssätze der thomistischen Metaphysik bezeichnen. Das
Selbstdenken Gottes findet in dem Gottdenken des Menschen
sein Nachbild. — Allerdings reicht, diese Bemerkung hat schon
Aristoteles gemacht, das Denkvermögen des Menschen nicht
aus, um im Erkennen Gott gleich zu werden5). Dieses notwendige

Zugeständnis benutzt Thomas, um seiner aristotelisch
gedachten Lehre vom höchsten Gut ein christliches Gepräge
aufzudrücken. Die letzte Erkenntnis von Gott vermag nicht der
Mensch sich selbst zu geben : sie ist göttliche Gnadenmitteilung,
die als visio beatifica den Seligen in der ewigen Welt zuteil
wird6). „In statu praesentis vitae" kann auch die denkende
Betrachtung des weitabgewandten Heiligen die letzten Geheimnisse

des göttlichen Wesens nicht durchschauen7), es sei denn,
dass er für kurze Zeit (per aliquod tempus) durch mystische
Entrückung gleich Paulus in den Himmel versetzt werde8).
Das normale christliche Bewusstsein besitzt nur im Glauben,
der übrigens als virtus infusa gleichfalls eine mystische Gnadengabe

ist9), einen Schlüssel, der ihm die Pforte zu den über-

') Operatio propria hominis est intelligere. S. c. Gent. II, 76, cf. S. th. II,
2 q. 182 a 1.

2) S. c. Gent. Ill, 37.

3) S. c. Gent. Ill, 25 „Deo assimulatur maxime creatura iutellectualis
per hoc quod intellectualis est", cf. dazu S. c. Gent. I, 45 „quod intelligere
Dei est sua essentia" u. Stöckl, a. a. O., S. 183.

4) Aristoteles Metaph. XII, 9, 1074 b. 17 ff, cf. 7, 1072 b. 24 ff, u. Eth.
Nik. X, 8, 1178 b. 5 ff.

s) Als Grund führt Aristoteles an, dass es sich nicht dauernd in der
göttlichen Klarheit erhalten könne. Metaph. XII, 7, 1072 b. 14 ff.

6) S. c. Gent. III, 42 u. 43.

') S. th. II, 1 q. 3 a 2 u. 6, II, 2 q. 180 a 5, S. c. Gent. Ill, 39.

8) S. th. S. c. Gent. Ill, 40. S. th. II, 2 q. 175, wo in einer merkwürdig-
nüchternen Art die ekstatischen Visionen des Paulus besprochen werden,
vgl. dazu die Bemerkung bei Ziegler, christl. Ethik, S. 295.

ö) Als „virtutes infusae" gelten Thomas die theologischen Tugenden
Glaube, Hoffnung und Liebe, „quas deus in nobis sine nobis operatur",
S. th. II, 1 q. 67 a 1, 2 u. 3.



— 236 —

aber nicht widervernünftigen göttlichen Wahrheiten *) öffnet,
und zwar durch symbolische Erkenntnis (analogice). Die
Entfaltung dieser Erkenntnis wird aber zuletzt doch wieder dem
intellectus speculativus als Aufgabe zugewiesen2). Der Intellekt
bleibt das seiner Natur nach bevorrechtete Mittel, durch das

wir uns der göttlichen Wahrheit und damit der Seligkeit als
dem höchsten Gute nähern können3). Thomas selbst hat zweifellos

in der so empfundenen „Seligkeit der Abstraktionen" einen

Vorgeschmack der himmlischen Seligkeit zu kosten geglaubt4).
Noch spüren wir die Stärke dieser Empfindung in dem Satz,
dass die Wahrheit, also ein intellektuelles Gut, das Ziel des

ganzen Universums sei6).
Mit dieser intellektualistischen Zielsetzung steht Thomas

ganz im Banne der griechisch-aristotelischen Denkweise. Die
Vollendung der menschlichen Erkenntnis schliesst die Vollendung
der menschlichen Natur und somit auch ihres sittlichen Wesens
in sich ein. Der unbedenkliche Anschluss an diese, dem christlichen

Empfinden ursprünglich fremde Theorie, lässt sich wie
für die altchristliche Gnosis so auch für Thomas aus
verschiedenen Gründen erklären. — Zunächst aus der fast
ausschliesslich theologischen Einstellung des Erkenntnistriebes!
Alle Wahrheit wird auf Gott bezogen6) und nur durch diese

Beziehung beseligt sie auch das menschliche Begehren7). Auf
diese Voraussetzung ist denn auch der Satz gegründet, dass

der intellectus speculativus das Instrument der höchsten
Glückseligkeit sei8). Dazu kommt als ein weiterer Grund die
Gleichstellung des dem Leben der Betrachtung sich hingebenden
Denkers mit dem weltabgewrandten, von der Gottesliebe erfüllten
Aszeten. Der intellectus speculativus führt eben nur solche

Jünger in das Reich der göttlichen Wahrheit ein, die zugleich
für den intellectus practicus die Pflicht der Entsagung gegen-

*) Für diese Unterscheidung vgl. S. c. Gent. I, 6 u. 7.

a) Vgl. hierzu meine Ausführungen in dem Aufsatz über Thomas von
Aquin, Internat, kirchl. Zeitschr., 1911, Heft 1, S. 59.

*) Vgl. M. de Wulf, Geschichte d. scholast. Philosophie, Nr. 273, S. 253.

Ziegler, a. a. O., S. 284.

4) S. dazu de Wulf, a. a. 0., 273, S. 253.

'-) S. c. Gent. I, 1, cf. S. th. II, 2 q. 167 a 1.

6) Cf. S. th. I, q. 16 a 5 u. 6.
7) S. th. II, 1 q. 5 a 6, c. Gent. Ill, 53.

') S. th. II, 1 q. 1 a 8, cf. 1. c, q. 57 a 6.



— 237 —

über allen Bedürfnissen ihrer sinnlichen Natur anerkennen und
diese Entsagung bewähren, indem sie in Befolgung der
evangelischen Räte ihr Leben durch die Gelübde der Armut, der
Keuschheit und des Gehorsams binden *). — Die Weltfremdheit
des in seine theologischen Spekulationen versunkenen Mönches
wird damit, so scheint es, von Thomas zum sittlichen Ideal
erhoben. Ihm fliesst in der Zelle stiller Betrachtung alle Seligkeit

zu, die dem Menschen hier auf Erden erreichbar ist2),
während er zugleich den Genuss ewiger Seligkeit in einem

künftigen Leben erhoffen darf. Griechische und christliche
Wertmassstäbe sind in diesem Bilde verschmolzen, das in der
thomistischen Ethik mit dem Anspruch auftritt, die höchste
Stufe sittlicher Lebensführung zu bezeichnen.

Aber ein charakteristischer Zug dieser mittelalterlichen
Ethik ist es nun, dass dieses höchste Ideal nicht alle
verpflichtet. Es wendet sich vielmehr, mit Kant zu reden, an die

„Volontäre der Sittlichkeit", die durch eigene Naturanlage und
göttliche Gnade gewillt und befähigt sind, den schmalen Weg
aszetischer Weltentsagung zu gehen. Der Satz, dass das Ziel
der menschlichen Gesellschaft dasselbe sei wie das des
Einzelmenschen3), bedarf daher bestimmter Einschränkungen. Wohl
verbindet das Streben nach Glückseligkeit die Menschheit zu
einem gemeinsamen Ziel. Aber weder sind die Wege tugendhaften

Lebens, die zu ihm hinführen, als solche gleichen Wertes,
noch auch ist das erreichte Ziel völlig gleicher Art. Denn
auch die Seligkeit im Jenseits zeigt Abstufungen, die dem nicht
gleichmässigen Verdienst der Lebensführung im Diesseits
entsprechen 4). Dem verschiedenen Grade der sittlichen Annäherung

') Durch die Befolgung der evangelischen Räte wird die religio
begründet, „quae statum perfectionis profltetur", S- th. II, 1 q. 108 a 4.

2) Die Ausübung der intellektuellen Tugenden bedeutet „quaedam
inchoatio perfeetae beatitudinis quae in contemplati one veri consistit",
S. th. II, i q. 57 a 1.

3) „Oportet eundem finem esse multitudinis humanae, qui est unius
hominis", de regim. principimi I, 14.

4) „Cum finis proportionaliter respondeat his quae sunt ad finem, oportet
quod sicut aliqua diversimode praeparantur ad finem, ita diversimode
participent finem intellectuals antem substantiae non omnes aequaliter
Praeparantur ad finem, quaedam enim sunt maioris virtutis, et quaedam
minoris, virtus antem est via ad felicitatene oportet igitur quod in visione
divina sit divorsitas, qua quidam perfectius, quidam minus perfecte divinam
substantiam videant, S. c. Cent. Ill, 58.



— 238 —

an Gott ist die Beseligung der vollendeten Geister angepasst.
Auch in ihrer Vollendung zeigt somit die sittliche Welt noch
verschiedene Abstufungen. Mit ihren Wertstufen gliedert sie

sich dem metaphysischen Stufenreiche ein, das in unerschöpflicher

Mannigfaltigkeit die göttliche Güte und Vollkommenheit
zur Darstellung bringt1). Wie bei Augustinus sind auch bei
Thomas sittliche, ästhetische und metaphysische Gedanken
ineinander verwoben, um dem abgeschlossenen Weltbilde im
Ganzen den Charakter einer Theoclizee zu verleihen. Auch
das Böse gehört darum in die Welt hinein, die berufen ist,
Gottes Gerechtigkeit, die Schönheit und Harmonie seines

Schöpfungswerkes, die Vollkommenheit seines Wesens zu
offenbaren. Die göttliche Zweckbestimmung beherrscht das

Universum in allen seinen Teilen, nur dass die widerstrebenden
Kräfte in ihm die Zugehörigkeit zum Reiche Gottes, dem sie
sich innerlich entfremdet haben, als unseligen Zwang und
Verdammnis empfinden müssen2). Aber auch ihr Widerstreben
bleibt der Allmacht des göttlichen Willens und Gesetzes
unterworfen und kann daher weder die sittliche noch die ästhetische
Harmonie des Universums stören. Vielmehr müssen zu dieser
das Böse und Hässliche einen geradezu notwendigen Beitrag
liefern. Das sittliche Weltbild wäre unvollkommen, wenn es

nicht ebenso die Güte und Barmherzigkeit Gottes an den zur
Seligkeit Berufenen, wie seine strafende Gerechtigkeit gegenüber
den zur Verdammnis bestimmten zur Darstellung brächte8).
Und disharmonisch wäre auch das ästhetische Weltbild, wenn
nicht das Licht der Liebe und Erkenntnis in seiner Verteilung
über das Reich der Seligen abgetönt würde, bis es sich endlich
im Schattendunkel unseliger Bosheit und Unwissenheit ganz

') Vgl. hierzu Karl Werner, Thomas von Aquin I, 526, und meine

Abhandlung über Thomas von Aquin, Internat, kirchl. Zeitschr., 1911, S. 49.

2) Vgl. K. Vossler, Die göttliche Komödie I, 1. S. 173 f.

3) S. th. I, q. 23 a 5 ad 3. In diesem Gedanken liegt die Begründung
für die viel angefochtene thomistische Lehre, dass die Seligkeit der Soligen
im Himmel durch den Anblick der Leiden der Verdammten vermehrt
werde. Ihr Empfinden kann wohl im Sinne des Thomas als triumphierende
Genugtuung über das Walton der göttlichen Gerechtigkeit bezeichnet
werden. Diese Erklärung erscheint uns einfacher und verständlicher als
die komplizierte psychologisch - metaphysische Überlegung, mittelst deren
Vossler in seinem Buche über die göttliche Komödie den thomistischen
Gedanken begreiflich machen will.



— 239 —

verliert. Auf dem Kontrast und dem Ausgleich aller Werte
beruht eben die Harmonie der göttlichen Weltordnung1). Diese
erscheint als das Allumfassende, demgegenüber eine
metaphysische Isolierung gar nicht möglich ist, während der Versuch
einer sittlichen Isolierung sich durch das Empfinden des Un-
genügens und der Unseligkeit selbst bestraft. — Als eine
organisch verbundene und ästhetisch ausgeglichene Mannigfaltigkeit

stellt sich also das Bild der Weltwirklichkeit für Thomas
in seinen verschiedenen Stufen dar. Verbunden und ausgeglichen
werden diese Stufen durch das göttliche Gesetz, dessen
Wirksamkeit durch die metaphysische und sittliche Wesensart der
Stufen bedingt ist. Anders äussert sich daher das Gesetz in
der bewusstlosen Natur, anders in der Welt der vernünftigen
und frei wollenden Geister, anders gegenüber der gefallenen
und sündigen Menschheit und anders im Reiche der erlösenden
Gnade. — Aber das bleibt bei aller Einzelausgestaltung der
leitende Schlussgedanke der thomistischen Metaphysik: Gott
beherrscht durch sein Gesetz die Welt in allen ihren
verschiedenen Formen und Werten. Auf den theokratischen
Weltherrschaftsgedanken ist dieser Weltbegriff abgestimmt. — Mit
ihm steht, wie wir sehen werden, der die thomistische Ethik
und Gesellschaftslehrc durchdringende hierarchische
Weltherrschaftsgedanke in genauem Einklang. Ein von der göttlichen
Gnade erfülltes und der priesterlichen Leitung unterstelltes
Lebenssystem, das ist der Sinn dei* thomistischen
Weltanschauung.

(Fortsetzung folgt.)

Bonn. Rudolf Keussen.

') Vgl. hierzu die Dissertation von W. Molsdorf, Die Idee des Schönen
in der Weltgestaltung des Thomas von Aquin, Jena 1891, und besonders
auch S. th. I, q. 23 a 5 ad 3 u. 65 a 2.


	Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

