Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 2

Artikel: Der "Modus vivendi" der "Nederlandsche Hervormde Kerk"
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 176 —

Der ,,Modus vivendi*
der ,,Nederlandsche Hervormde Kerk.

Die seit 1816 neuorganisierte ,Nederlandsche Hervormde
Kerk“?!) hat bis auf heute nur wenig Frieden erlebt. Die
Kimpfe des 19. Jahrhunderts aut dem Gebiete der Wissenschaft
und der Politik tragen die Schuld daran. Die politisech-kirch-
lichen Kiimpfe eines Groens van Prinsterer der ultra-orthodoxen
Partei haben mit dem Neokalvinismus von A4br. Kuyper in der
Trennung der ,Doleerenden® ?) in 1886 ihren Abschluss gefunden.
Dieser Gemeinschaft gilt die ,Nederlandsche Hervormde Kerk*
nur noch als eine .godsdienstige genootschap“, nicht mehr als
eine , Christelijke Kerk“. Andrerseits hat seit Mitte des vorigen
Jahrhunderts die moderne Theologie ihren Einfluss auch in der
,2Nederlandsche Hervormde Kerk“ geltend gemacht und ist in
ihr unter Fihrung eines Opzoomers, Scholtens, Kuenens, Tieles,
Hoekstras und neben andern die ,moderne richting" aufgekommen.
Auch diese Richtung ®) hat sich unter dem Einfluss der Geistes-
entwicklung und verinderter Lebensanschauungen des Jahr-

1) Mit der Revolution im Jahre 1795 horte die ,Gereformeerde Kerk®
auf, ,Staatskirche* zu sein. Von da ab lebten die ,Gereformeerden® ohne
jeden kirchlichen Verband, bis Konig Willem im Jahre 1816 mit einer
neuen Organisation diesem Zustand ein Ende machte.

%) Diese ,Doleerende Kerk®, welche sich selbst die ,Nederduitsche
Gereformeerde Kerk® nannte, vereinigte sich mit einer schon frither aus-
geschiedenen Kirche der ,Christelijk Gereformeerden“ zu den ,Gerefor-
meerde Kerken A en B¥. Dieser Kirche, welche in Amsterdam ihre
»Vrije Universiteit* besitzt, verlieh das Ministerium Kuyper das ,ius pro-
movendi®.

%) Zwischen dieser modernen und der orthodoxen Richtung steht die
unter dem Namen ,Groninger School“ bekannte, welche in Hofstede de (iroot
ihren Fiithrer fand.



— 11T —

hunderts mannigfach modifiziert, ist teilweise sogar vom alten Ra-
dikalismus und Rationalismus zurtickgekommen, und allmihlich
zu einer von einem grossen Teil der Kirche vertretenen Partei
ausgewachsen, So finden sich in der ,Nederlandsche Her-
vormde Xerk“ seit Jahrzehnten hauptsiichlich ,Modernen“ und
»Orthodoxen“, welche sich vielfach auch im politischen Leben
in die ,Linke* und ,Rechte“ trennen, zusammen.

Aus diesen Parteien bildeten sich mehrere andere Rich-
tungen, welche als Nuancierungen der modernen oder ortho-
doxen Idee die beiden ,Ultras“ verbinden. Damit sei nicht
gesagt, dass der Gegensatz der Parteien an Schiirfe verloren
habe, im Gegenteil lisst sich konstatieren, dass er grisser ge-
worden ist. Sind doch heutzutage mit den religionswissenschaft-
lichen und religios-kirchlichen Grundsiitzen der ,Modernen®
oder ,Vrijzinnigen“ der ,Ethischen“ (,Ethisch-evangelischen*
und ,Ethisch-irenischen), der ,Orthodoxen“, ,Confessioneelen*
und ,Gereformeerden“ ebenso viele Parteien gegeben — wir
wagen nicht zu behaupten, alle genannt zu haben —, von denen
die ersteren von den letzteren fortwiihrend bekimpft werden.
Namentlich wird von ,konfessioneller* und ,reformierter* Seite
die Daseinsberechtigung der ganzen Modernen Richtung und
ihrer Vertreter in der offiziellen ,Nederl. Herv. Kerk“ be-
stritten.  Mit allen Mitteln bestrebt die ultra-orthodoxe Rich-
tung schon seit Jahrzehnten die ,Modernen* zum Austritt aus
der Kirche zu nétigen. Sie charakterisiert die ,Nederlandsche
Hervormde Kerk* als eine ,belijdende Kerk“ (Konfessions-
kirche), deren Glaubensbekenntnis in dem ,Christus naar de
Schriften%, dem in der Fiille der Zeit fleischgewordenen Logos,
dem um unserer Siinden willen dahingegebenen und um unserer
Rechtfertigung willen auferweckten Sohne Gottes wurzelt. Fiir
den, der Jesus von Nazareth nicht als solchen anerkennt, gibt
€8 ihrer Meinung nach in der ,Nederl. Herv. Kerk“ Kkeinen
Platz. Dagegen griindet die Moderne Richtung ihre Rechte
auf den faktischen Inhalt des ,Art. 2. van het Algemeene Re-
glement®, indem sie die ,Nederl. Herv. Kerk* hauptsiichlich
als  reglementaire Kerk“ betrachtet.

Dass bei soleh tiefer Meinungsverschiedenheit, wobei einer-
Seits die moglichste Freiheit verlangt wird, anderseits — wie
Prof. Dr. H. Visscher in seiner jingsten Broschiire iber den
nModus vivendi%,  Tijd rijpt* charvakterisiert — gleichsam das



— 178 —

»praeterea censeo“ des Cato, die Losung ,weg met de modernen !“
als Schlusspunkt aller kirchlichen Weisheit gilt, die Gegen-
sitze scharf, das Zusammenleben und die ganze Kkirchliche
Lage peinlich sind, lisst sich verstehen; zumal in den Gemein-
den, wo die Partei, die in der Mehrheit ist, nur Prediger eigener
Richtung beruft, leidet das kirchliche Leben der Minoritit. Um
den kirchlichen Bediirfnissen entgegenzukommen, werden darum
seit Jahren von orthodoxer Seite sogenannte ,Evangelisatie’s",
von'moderner Seite Gruppen des ,Protestantenbonds* gegriindet.
s ist begreiflich, dass bei solcher Lage die Wohlmeinenden
auf beiden Seiten mit tiefem Schmerz gestehen: ,Die Kirche
ist krank“, und aus Liebe fiir die ,Kirche der Viter“ ist schon
ofters ein Ausgleich versucht oder eine Losung des Kirchen-
problems gesucht worden. :

Die hochste kirchliche Behorde ist die ,Algemeene Synode
der Nederlandsche Hervormde Kerk“, ein mit sogenannter
,getrapte verkiezing“, in den Stufen von ,Classicale en Pro-
vinciale Besturen“ gewéhltes, aus 19 Mitgliedern zusammen-
gesetztes Organ, das jedes Jahr im Haag zur Behandlung der
kirchlichen Angelegenheiten tagt. Im Jahr 1915 wurde von
dieser Synode ein von orthodoxer Seite stark unterstiitzter Vor-
schlag abgelehnt, in dem bei der Konfirmation (,bevestiging*)
abzulegenden Glaubensbekenntnis (,belijdenis“) die Worte ,in
ceest en hoofdzaak® zu streichen. Mit dem Wegfall dieser Worte
wire die ,belijdenis“ formell mehr prizisiert und geschiirft
worden, wodurch die orthodoxe Richtung bezweckte, den , Mo-
dernen“ die Ablegung des Bekenntnisses moralisch unmoglich
zu machen und sie also allméhlich zum Austritt aus der Kirche
zZ0 zwingen.

Im Jahre 1916 hat die Synode selbst, auf Grund einer
Bittschrift, die Initiative ergriffen, eine Losung zu suchen. Auf
die Einladung sind die ,Hervormde“-Professoren der Theologie
und die Professoren der ,Nederl. Herv. Kerk® an der Utrechter

Universitiit — also simtliche Utrechter Universitiitsprofessoren
der protestantischen Theologie — zusammengetreten, um die

Moglichkeit eines ,Modus vivendi® zu erwiigen, damit unter
Aufrechterhaltung der administrativen Einheit der Kirche den
verschiedenen Richtungen ein friedliches Zusammenleben er-
moglicht werde. Es waren die Professoren Drs. S. D. van Veen
(Vorsitzender), H. Visscher (Aktuar), T. Cannegieter, F. E. Dau-



— 179 —

banton, J. A. C. van Leeuwen und H. Th. Obbink, Vertreter aller
Richtungen. Cannegieter gehort zu den ,Modernen“, van Veen,
Daubanton und Obbink werden ,gemiissigt-orthodox“ (ethisch
usw.) genannt, Visscher und van Leeuwen sind Vertreter der
»Gereformeerden®.

Anlisslich der Synode hat die Kommission in der ersten
Synodalsitzung am 19. Juli 1916 tber das Ergebnis ihrer Ar-
beiten rapportiert. Thr Bericht enthilt ein ,Ontwerp tot regeling
van den Modus vivendi“ und eine ,Memorie van Toelichting®.
Sie verdienen als wichtige Ausserungen des kirchlichen Lebens
der ,Nederl. Herv. Kerk grosses Interesse. Thren Auftrag haben
die Professoren in dem ,Entwurf* wie folgt gelist.

Miteglieder einer Gemeinde (oder mehrerer benachbarten
kleineren Gemeinden) kénnen sich zu Gemeinschaften zusammen-
schliessen, welche den Namen ,gemeente-kerken“ tragen. Die
dazu erforderliche Mitgliederzahl ist niiher festzustellen (Art. 1,
2, 2a, 2b). Diejenigen, welche eine ,gemeente-kerk* zu griinden
wiinschen, wiithlen einen Vorstand, der ein Statut entwirft,
welches die Glaubensbasis der zu stiftenden jgemeente-kerk®
deutlich erliutert. Dieses Statut wird von den Mitgliedern be-
statigt und von dem ,Classicaal Bestuur® genehmigt. Dann
kann die ,gemeente-kerk" zur endgiiltigen Organisation schreiten
(Art. 3, 4, 5, 6). Jede ,gemeente-kerk® hat Anrecht auf einen
ithrer Zahl entsprechenden Anteil an den Einnahmen der ,Ge-
meinde® (i. e. der Muttergemeinde). Reicht dieser Betrag fir
ihre materiellen Bediirfnisse nicht aus, so muss sie selbst das
Fehlende aufbringen unter dem Vorbehalt, dass ihre Mitglieder
die finanziellen Lasten der ,Gemeinde® tragen helfen (Art. 7, 8).
Reichen die Kirchengebiiude in einer ,Gemeinde“ nicht aus, ist
Simultangebrauch anzuwenden (Art. 9, 10). Jede ,gemeente-
kerk“ hat selbst die religiosen Bediirfnisse ihrer Mitglieder zu
befriedigen in der Weise, welche ihr zweckmiissig und notwendig
erscheint. Zu ,Predikanten“ konnen nur solche berufen wer-
den, die zum Dienst des Evangeliums in der ,Nederl. Herv.
Kerk“ zugelassen sind (Art. 11). Die ,gemeente-kerk® kann
ihre cigenen Vorsehriften hinsichtlich der Ablegung der ,belij-
denis“ und des Ubertritts von Mitgliedern aus andern ,gemeente-
kerken“ abfassen (Art. 12, 13). Die Namen der in einer ,ge-
meente-kerk“ Getauften und Konfirmierten werden auch in die
Register der ,Gemeinde® eingetragen (Art. 14). Die weiteren



— 180 —

Artikel regeln das Stimmrecht, die Rechtsfiihigkeit, die Revision
des Statuts, die Aufhebung usw. (Art. 156—21).

Nicht weniger wichtig als der Entwurf ist die ,Memorie
van Toelichting“, welche der Ausschuss jenem zugefiigt hat.
wFrisch, niichtern, und doch nirgends ohne Wiirme*“, so schreibt
das ,Algemeen Handelsblad“?), ,ohne jede Wichtigtuerei und
doch auch ohne irgendeine Spur von Leichtfertigkeit wird das
fragliche Problem besprochen, die verhingnisvolle Lage dar-
gelegt, nach der Moglichkeit einer entscheidenden kirchlichen
Verfassung umgesehen. Es gibt in diesem ganzen Begleitschreiben
nichts Schwerwiegendes und ebensowenig etwas an Improvisa-
tion Erinnerndes. Wohliiberlegt und in knapper Form werden
die Vorschliige dargestellt und erliutert. Indem die Verfasser
von der Phraseologie des Kirchenstils sich fern halten, reden
sie offen von dem tieftraurigen Bildnis, welches die Kirche
bietet, von dem Zwiespalt, dem peinlichen Eindruck, welchen
der Parteistreit macht und von der Gefahr des volligen Unter-
gangs der jetzigen ,Nederl. Herv. Kerk.“

Wir mochten diesem Begleitschreiben einiges entnehmen.

»Es bedarf keiner weiteren Darlegung®, so wenden die Ver-
fasser sich an die Synode, ,dass die im vorigen Jahre bei Ihrer
Versammlung eingereichte Bittschrift zur Ernennung eines Aus-
schusses zum Studium dieser Frage, durch das tieftraurige Bild,
welches unsere Kirche bietet, angeregt worden ist. Obwohl
um unser Vaterland der Krieg wiitete und allgemein instinkt-
missig geahnt wurde, welche tiefernste Folgen daraus auch
fiir unser Volk hervorgehen koénnten, obwohl sogar die poli-
tischen Parteien vom Streit abliessen und zu einem Burgfrieden
sich entschlossen, machte sich die schmerzliche Erscheinung
bemerkbar, dass sogar damals in unserem kirchlichen Leben
von Frieden nichts zu spiiren war. Der Zustand, in welchen
unsere Kirche durch den immer fortwuchernden Parteistreit
langsam aber sicher gekommen ist, weist deutlich auf die
grosse (fefahr, die ihr fiir die Zukunft droht. Der betriibende
Eindruck, welchen sie in fortwiihrend sich erweiternden Kreisen
macht, setzt sie herab in der Wirdigung und Achtung, welche
eine christliche Kirche vor allen Dingen bedarf, um einen
wohltuenden Einfluss ausiiben zu konnen. Uberdies verzehrt

) C. E. H., Verfasser der bekannten Artikelfolge ,Godsdienstig leven
in Nederland“ im Algem. Handelsblad (CLXXX ;Modus vivendi¥).



— 181 —

sie alle ihre Kriifte in dem inneren Streit, der sie zerreisst.
Den verschiedenen in ihr ringenden Richtungen fehlt die Mog-
lichkeit, fiir sich selbst zu sein und ihre Geisteskraft in der
Befolgung eigener Grundsiitze zu entwickeln.“ Die Kommission
ist der Meinung, dass wenn die Kirche noch eine segensreiche
Zukunft haben soll, sie von dem Zwiespalt erlost werden muss,
der insbesondere auch deswegen einen solch widrigen Eindruck
macht, weil die Kirche zu allererst dazu berufen ist, der Welt
ein Bild der Einigkeit zu geben.

Alsdann werden die bis jetzt empfohlenen Mittel zur Ent-
fernung der Missstiinde erwiithnt. Vor allem die von konfessio-
neller Seite vorgeschlagenen Reorganisationspline mit Wieder-
herstellung der alten ,klasses“, ferner die Verschiirfung oder
Abinderung der Formulare (in-geest-en-hoofdzaak-kwestie). Man
erwartet davon keine Gesundung der Zustinde, sondern eine
Verschlimmerung. FEine Losung kann nur durch einen Modus
vivendi erreicht werden, welcher mit Aufrechterhaltung der
administrativen Einheit jeder Richtung die Freiheit verbiirgt,
um in Ubereinstimmung mit den eigenen Grundsiitzen unter
dem synodalen Verband ihr kirchliches Leben zu seinem Recht
kommen zu lassen.

Die Kommission ist der Ansicht, dass nur eine Losung ge-
funden werden kann, wenn vom geschichtlich Gewachsenen aus-
gegangen werde. Das ist ein bezeichnender Ausdruck im
Rapport. Der Ausschuss geht von der Wirklichkeit aus und
schliesst sich in seinen neuen Vorschliigen den geschichtlich
gewachsenen Zustinden an., Die Geschichte lisst sich weder
leugnen noch bestreiten. Die Parteien konnten und der Partei-
streit musste entstehen infolge der Zwitterhaftigkeit der Kirch-
lichen Behorden, welche die doppelte Aufgabe haben, die L.ehre
zu handhaben .und die Gemeinde zu verwalten. Die Art und
Aufgabe dieser Behorden machte es ihnen unmdaglich, zu jeder
Zeit dem Stand des Geisteslebens, seinem Wachstum oder seinem
Riickgang zu folgen.

Um diese Schwierigkeiten zu beseitigen, urteilt die Kom-
ission, dass in Ubereinstimmung mit und infolge der Anerken-
nung des geschichtlich Gewachsenen die Anerkennung von
Gruppen (im Entwurf mit dem Namen ,gemeente-kerk® be-
zeichnet) notwendig ist. Darunter versteht sie, dass Mitglieder-
gruppen die Befugnis zuerkannt werden kann, sich selbstindig



— 182 —

zu Konstituieren, ohne von andern gehemmt zu werden. Auf
diese Weise kann jede Richtung die Freiheit, derer sie bedarf,
erhalten. Jedes Mitglied kann sich der Gruppe, welcher es
kraft seiner Uberzeugung anzugehéren meint, anschliessen. Ist
auf diese Weise die Veranlassung des Parteistreites beseitigt,
so bietet sich Gelegenheit, sich anzustrengen, einander in der
y,Erweisung des Geistes und der Kraft zu iberbieten“?!). Zur
Empfehlung dieses Grundsatzes sei darauf hingewiesen, dass
er durch das Leben selbst schon spontan, es sei in noch so
unvollkommener Weise, in Anwendung gebracht werde. Knt-
standen doch vielerorts auf orthodoxer Seite sogenannte Ivan-
gelisationen, auf moderner Seite religiose Vereine (Abteilungen
des Protestantenbonds). Bis jetzt fehlte diesen die Sanktion
des Reglements. Dieses veranlasste einerseits die Umgehung
reglementirer Verordnungen, hemmte andrerseits die Verwal-
tung der Sakramente. Die ,Furcht vor Sektenbildung® erscheint
der Kommission vollig grundlos. Auch die Einwendung, dass
durch die Verwirklichung des Prinzips der ,gemeente-kerken*
der Charakter der ,Nederl. Herv. Kerk® als Kirche verletzt
werden sollte, kommt der Kommission ganz imaginéir vor. Auch
die jetzigen einander bekimpfenden Parteien verbinden mit dem
einen Worte ,Kerk“ einen eigenen Kirchenbegriff. Unser
Kirchenrecht geht von einer Vorstellung der Gemeinden aus,
als ob sie noch eine geistige Einheit vertriten. Seit vielen Jahr-
zehnten ist dies tatsiichlich nicht mehr der Fall. Kirchliche
Anerkennung der Minderheiten und Befreiung aus der stief-
miitterlichen Begegnung, welcher sie ausgesetzt sind, werden
nur erreicht, wenn den verschiedenen Richtungen Bewegungs-
freiheit gewihrt wird. Bei Anwendung des von der Kommission
vorgeschlagenen Prinzips ist das allerdings moglich.“

Obwohl die Antragsteller sich die Schwierigkeiten bei der
Ausfithrung, wie z. B. beziiglich der Armenpflege, nicht ver-
heimlichen, erwarten sie doch keine Storung im Kkirchlichen
Leben. Der gemeinschaftliche Gebrauch der Kirchengebiude,
das sogenannte ,simultaneum“ (sc. ,religionis exereitium‘) ist
nichts Neues und vom grundsiitzlichen Standpunkt aus durch-
aus unschéiidlich, Zwar wird die Ausfithrung zu grosser Ver-
mehrung der ,Predikanten“-Zahl fithren, aber jedenfalls wird

1 Kor. 2, 4.



— 183 —

dadurch die Gemeinde besser als bis jetzt einsehen lernen,
welche Pflichten in betreff der Beherzigung ihrer geistigen In-
teressen auf ihr ruhen. ,Es wird nicht mehr moglich sein, dass
durch die ausschliessliche Berufung eines Predigers von der
Richtung einer zufilligen Mehrheit die grosse Minderheit der
Seelsorge beraubt wird.“

Zum merkwiirdigsten des Rapports gehoren die sechs Na-
mensunterschriften. Vollige Einigung unter den Verfassern galt
selbstverstiindlich als conditio sine qua non fiir einen Rapport
liber einen Modus vivendi-Vorschlag. Indessen ist es eine be-
deutungsvolle Tatsache, weil die Unterzeichner so verschiedenen
Richtungen angehoren. Man mochte sich sogar wundern, dass
aus den Hianden dieser zweifelsohne tiberwiegend orthodoxen
Kommission ein Entwurf so freisinnigen Geistes hervorgegangen
ist, wie es Freisinnige nicht besser hiitten machen konnen.
Die ganze kirchliche Presse hat sich sofort mit vollem Interesse
auf den langersehnten Rapport geworfen und in zahllosen Ar-
tikeln ihr Urteil abgegeben.

Die Presse der ,Modernen“ ist fast einstimmig mit dem
yModus vivendi“ einverstanden. Die Moderne Richtung hat ja
von der neuen Ordnung nur Gewinn zu erwarten., Mit der
Annahme und Ausfiihrung dieses Prinzips wird die Anerkennung
ihrer Rechte in der ,Nederl. Herv, Kerk“ Tatsache sein. Auf
dieser Seite spricht man von dem ,hohen und erhabenen®,
pweiten und breiten Standpunkt“, und man lobt es als ,ein
Denkmal“; und der als ein Friedenswort in den Kampf der
mit einander ringenden Parteien hineingerufene ,modus vivendi“
wird mit dem besonnenen Gramalielswort?!) verglichen.

Anfangs meinte man in kirchlichen Kreisen erwarten zu
Konnen, dass man auch auf ultra-orthodoxer Seite (der von
Prof. Dr, H. Visscher in der Kommission vertretenen ,Gerefor-
meerden“) mit der neuen Ordnung sympathisieren wiirde, War
ihr doch im ,Modus vivendi“ ein Mittel gegeben, ohne aus der
Kirche ausscheiden zu missen, von allen verurteilten Rich-
tungen sich zu trennen und ,ihre* Kirche zu ,siubern“. Aber
bald erschien diese IHoffnung als vollig eitel. Dns, J. J. Knap
Wweiss in ,Oude Paden“ die talentvolle Arbeit der Kommission
Zu wiirdigen, aber er muss den Loisungsversuch in dem die
—

) Apg. 5, 38, 39.



— 184 —

Uberschrift ,Es gibt nur eine Wahrheit“ tragenden Artikel
aus prinzipiellen Griinden abweisen. ,Auch wir wollen gerne
das geschichtlich Gewachsene akzeptieren, insofern es Frucht
einer gesunden Entwicklung ist. Aber wir konnen und diirfen
es unter Keiner Bedingung akzeptieren, wenn wir tiberzeugt
sind, dass es eine silindige Ausartung ist. Und in dieser Hin-
sicht scheint es uns auf ,gereformeerd“ Standpunkt nicht zu
leugnen, dass das Emporkommen der freisinnigen Richtung
keine Nuancierung der Schriftwahrheit, sondern sehr hestimmt ein
grober Irrtum ist . . . Und wer die Bibel kennt, weiss sehr wohl,
dass wir keine kirchliche Gemeinschaft haben diirfen mit denen,
die der offenbarten Wahrheit im Antlitz widerstehen. Knap
will die Kirche aus diesem Grunde nicht verlassen! Wir miissen
alle Kriifte einsetzen, um die storenden Elemente mit ehrlichen
Mitteln zum Verschwinden zu bringen. Der Modus vivendi aber
will die emporgekommene Irrlehre kiinftighin als eine normale
Erscheinung ansehen, sie sanktionieren und beschirmen; und
die Synode, welche, obwohl in ihrer Macht gekiirzt, gleichwohl
die oberste Verwaltungsbehorde der ganzen Kirche bleibt, wird
sowohl dem Prediger, der sich zu dem Christus als dem Sohne
Gottes bekennt, als dem, der Thn als solchen leugnet, und von dem
der Apostel Johannes schreibt, dass in seiner Lehre der Geist
des Antichristes sich offenbart, gleiches Recht gewiihren miissen.
Unserer Meinung nach dirfen wir kirchlicher Siinde ebenso-
wenig wie personlicher zustimmen.“ Vielerseits wird darauf hin-
gewlesen, dass der Begriff der Kirche ganz und gar verzerrt
wird, was T. W. Ch. L. Schulte im ,Groninger Kerkblad“ dazu
{thrt, den ,Modus vivendi® einen ,Modus moriendi* zu nennen.
Der Schriftleiter der evangelischen ,Kerkelijke Courant“ redet
von ,Modus occidendi“. Dr. Locher (confessioneel) erhebt in
»,Ons Kerkblaadje“ den konfessionellen — man méchte fast sagen
und konventionellen ') — Protest. ,Wir verweigern es, das Be-
stehende (im Rapport: ,das geschichtlich Gewachsene®) zu ak-
zeptieren; wir erheben mit aller Kraft Itinspruch dagegen. Wir
verweigern, die Rechte des Wortes Gottes, die Rechte der Kon-
fession preiszugeben.

') Die Richtung der ,confessioneelen® ist mit der einigermassen auf-
gezwungenen Organisation von 1816 nicht einverstanden und erhebt da-
gegen auf Grund der ,Schrift und Konfession® dauernden Einspruch. Seit
1916, spricht man darum vom ,hundertjihrigen Protest®!



— 186 —

Von ,ethischer® Seite steht man dem ,Modus vivendi“
ebenfalls Kkritisch und skeptisch gegeniiber. In der ,Nieuwe
Nederlandsche Kerkbode“ schliesst Dr. van Dorp: ,Die Nederl.
Herv. Kerk biisst ihren Charakter als Kirche ein und wird Fe-
deration von Kirchen und Kirchengruppen.“ In Ermangelung
eines Besseren hiilt er indessen diesen Ausweg aus dem jetzigen
Girungszustand fiir notwendig, um Schlimmerem — Trennung
und Spaltung — vorzubeugen. — Prof. Dr. Slotemaker de Bruine
zihlt in demselben ethischen Blatt gleichfalls mehr Nachteile
als Vorteile auf. ,Wieviel Gruppen erwartet man?“ Das Be-
gleitschreiben sagt, eine allzu grosse Zersplitterung sei nicht zu
fiirchten. Angeblich erwartet man drei: eine ,freisinnige¥, eine
»ethische* und ecine ,gereformeerde. Slotemaker aber achtet
die Differenzen zwischen Alt- und Neumodernen, und zwischen
»Confessioneelen* und ,Gereformeerden“ so gross, dass der
»Modus vivendi* mit seiner Anregung, immer mehr aus-
einanderzugehen, an vielen Orten bis fiunf, sechs ,ge-
meente-kerken“ fiihren werde. ,Der ,Modus vivendi“ setzt vor-
aus, dass die Mitglieder unserer Kirche irgendeiner Richtung
angehoren und also bei einer der ,gemeente-kerken“ sich ein-
teilen lassen werden. Es ist dies die geliufige Auffassung in
unseren gelassenen kirchlichen Kreisen. Aber diese Auffassung
ist durchaus falsch. Die Mehrheit der ,Hervormden* hat keine
Richtung, wiinscht eben auch keine Richtung, sondern wiinscht
einen Hirten. Und wenn ein Hirte sie findet, lassen sie fiir
Kirche und Katechisation, fiir Unterredung und Lektiire sich
finden.* Obwohl viel Wahrheit in diesem Worte steckt, lisst der
Kirchenstreit sich doch nicht einfach als ein ,predikantenstrijd*
kennzeichnen. Das Ubel ist schon lingst in die Gemeinde iiber-
gepflanzt, und daran sind tatsichlich viele mehr auf die Stimmen-
zahl, als auf das Seelenheil abzielende Hirten schuld.

Dr. P. J. Kromsigt pflichtet in ,de Gereformeerde Kerk*
Schultes Charakteristik des ,Modus moriendi“ bei. ,Es ist nichts
anderes als der Sieg des Ausscheidungsgedankens?') und des
Modernismus. Prof. Visscher, der Schiiler Dr. Kuypers, und
Prof. Cannegieter reichen hier einander die Hand, die iibrigen
sind nachgefolgt, ohne vielleicht genau zu wissen, was sie taten.

) der als ,Doleerenden unter Fiihrung des Dr. Abrah. Kuypers in
1886 ausgeschiedenen ,Gereformeerden®.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1917, 13



— 186 —

Aber jedenfalls ist dieser Entwurf mit seiner besonderen, psycho-
logisch merkwiirdigen Memorie van Toelichting das augen-
scheinliche Ergebnis der Minner der Studierstube, die ausser-
halb des eigentlichen kirchlichen Lebens stehen. Es ist der
alte Streit zwischen academia und ecclesia.“

Die ,gereformeerde“ Seite verhilt sich im allgemeinen,
wie wir oben sagten, ablehnend zu dem ,Modus vivendi“, Und
doch wiire fiir sie die ,gemeente-kerk” das zutreffende Mittel
fir die ,Reinerhaltung® ihrer ,gereformeerde“ Grundsitze. Sie
kann eine ,gereformeerde Kerk* bilden, weil ein ,gereformeerd“
kirchliches Leben ermoglicht wird, Die Ursache der Trennung
ist entfernt und fir die Zukunft liegt darin der Weg zur Wieder-
vereinigung mit allen denen ,Gereformeerden“, die in 1886 die
Nederl. Herv, Kerk ,um des Glaubens willen“ verlassen haben.
Jedoch sind auch nach ihrem Urteil die Beschwerden, die prak-
tischen wie die grundsitzlichen, so gross, dass sie es ihrem
Leiter Prof. Visscher zum Vorwurf macht, dem Zustandekommen
des ,Modus vivendi“ seinen Beistand geliehen zu haben, ohne
sich Rechenschaft zu geben, ob dieser Weg ,naar Schrift en
Belijdenis“ wiire. Einige zweifeln sogar an seinem Seelenheil!
Nichts weniger als weich ist die ziemlich uniiberlegte Bemer-
kung eines ,gereformeerden diakens“ (Armenvogt) im Organ der
,Confessioneelen”: ,Man glaube nicht, dass die wahrhaft Ge-
reformeerde Bondsmannen dieses un-gereformeerd Gebick,
welches die hochgelehrten Herren auf den synodalen Tisch
gestellt haben, mitaufessen werden. Meiner unmassgeblichen
Meinung nach wiirde das Akzeptieren des Modus vivendi ein
vorsichtiger Vertrag mit dem Teufel sein.*

Zuletzt hat sich noch zwischen Synode und Kommission
ein Missverstindnis erhoben. In ihrer Sitzung vom 16. August
beschloss die Synode, den ,Modus vivendi“ den Verfassern zuriick-
zuschicken mit der Mitteilung, dass die Synode mit 10 gegen
9 Stimmen das Prinzip angenommen habe, dass sie jedoch den
Entwurf als solchen nicht dem Urteil der Kirche anheimstellen
konnte und deshalb die Verfasser ersucht, den Entwurf in
reglementire Form zu bringen. Die Kommission hat darauf
ihrem Befremden Ausdruck gegeben, weil die Synode nicht
eingesehen habe, dass die Kommission ihre Arbeit eben in regle-
mentirer Form eingereicht hatte. Die weitere Bearbeitung
sei'nicht ihre Aufgabe, und es lige nicht in ihrer Kompetenz,



— 187 —

die andern Reglemente mit dem neuen Entwurf in Uberein-
stimmung zu bringen, sie erkliire sich schliesslich noch bereit,
mit dieser Synode oder dem Synodalausschuss in néihere Be-
ratung zu treten. Die Antwort darauf wird erst die Herbst-
versammlung der Synode abgeben konnen'). Dann werden viel-
leicht die Professoren einen stattlichen Dossier auf den syno-
dalen Tisch niederlegen, von welchem er nach vielfacher,
mehr oder weniger eingreifender Emendation und Modifizierung
im Haager Schmelztiegel ausgehen wird, um dem Urteil der
Kirche (Classicale Vergaderingen en Provinciale Synoden) an-
heimgestellt zu werden. Wenn man den schon jetzt geringen
Beifall ins Auge fasst, liisst sich allem Anscheine nach fiir die
Riesenarbeit nichts anderes als ein ruhmloses Ende erwarten.

Wir erwiithnten oben die Broschiire des Prof. Dr. H, Visscher
(Aktuar der Kommission): ,Tijd rijpt, Gemeente Gods of Re-
glementaire Kerk, welche als eine weitere Erliuterung des
Entwurfs der Utrechter Professoren zu betrachten ist, und in
welcher er in frischem, markigem Stil eine Lanze fir den
»Modus vivendi“ bricht und sich mit seinen Gegnern — zumal
seinen ,gereformeerden* Geistesverwandten — schonungslos
auseinandersetzt. Indem er die Schwierigkeit des Kirchen-
problems ins Auge fasst, tadelt er in scharfem Vorwurf die oft-
mals materiellen und individuellen Griinde vieler seiner Partei-
genossen, die die Losung verzogern und hemmen, oder sogar die
Verschiarfung des Konflikts férdern und zuspitzen. Dann weist
er nach, dass die ,Gereformeerden“ nicht das Recht haben,
die ,Modernen“ zur Kirche hinauszutreiben. Das ,Algemeene
Reglement der Nederl. Herv. Kerk¢ kennt weder ,Modernen“
noch , Orthodoxen“, weder ,Evangelischen“und ,Ethischen“,noch
»Confessioneelen* und ,Gereformeerden®. Und zuletzt warnt er
davor, die ,reglementierte Kirche® nicht mit der ,Gemeinde
Gottes* zu identifizieren. Dies sind zwel prinzipiell zu unter-
scheidende Begriffe, und der ,Modus vivendi“ éffnet den Weg,
diese zwei auch in der Wirklichkeit zu scheiden. Trotzdem wird

1 Diese Herbstversammlung hat in ihrer Sitzung am 16. November
1916 — unser Aufsatz wurde im Oktober geschriecben — einen Vorschlag
des Dr. van Veens, eine ausserordentliche Synode einzuberufen, abgelehnt,
80 dass das Schreiben der Kommission erst in der ordentlichen Synode des
Jahres 1917 zur Behandlung kommt. Dadurch wird die Angelegenheit all-
méiihlich «<ad calendas graecas» verschoben.



— 188 —

es Visscher nicht gelingen, den Gegnern des ,Modus vivendi“
die Uberzeugung auszureden, dass die ,Nederl. Herv. Kerk*
auf diesem Weg sich zu einer rein reglementierten Gesellschaft
oder Verein herabsetzt und den letzten Anspruch, eine christ-
liche Kirche im biblischen Sinne zu sein, preisgibt. Der ., Mo-
dus vivendi“ wird, wie so mancher frithere Versuch zur Wieder-
herstellung der kirchlichen Einheit oder zur Beseitigung der
kirchlichen Streitigkeiten, dem Grabe der Vergessenheit tiber-
geben werden. Aber dann? Die ,Nederl. Herv. Kerk“ ist krank.
So wird es nicht immer bleiben konnen. Mit vollem Rechte
hilt Prof. Visscher im Hinblick auf die schmerzvolle Zwie-
tracht und Zersplitterung seiner Kirche das Heilandswort ent-
gegen: ,KEin Konigreich, das in sich selbst geteilt ist, wird nicht

bestehen konnen.“
A. RINKEL.




	Der "Modus vivendi" der "Nederlandsche Hervormde Kerk"

