
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 2

Artikel: Der "Modus vivendi" der "Nederlandsche Hervormde Kerk"

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 176

Der „Modus vivendi"
der „Nederlandsche Hervormde Kerk".

Die seit 1816 neuorganisierte „Nederlandsche Hervormde
Kerk"*) hat bis auf heute nur wenig Frieden erlebt. Die
Kämpfe des 19. Jahrhunderts auf dem Gebiete der Wissenschaft
und der Politik tragen die Schuld daran. Die politisch-kirchlichen

Kämpfe eines Groens van Prinsterer der ultra-orthodoxen
Partei haben mit dem Neokalvinismus von Abr. Kuyper in der
Trennung der „Doleerenden"2) in 1886 ihren Abschluss gefunden.
Dieser Gemeinschaft gilt die „Nederlandsche Hervormde Kerk"
nur noch als eine „godsdienstige genootschap", nicht mehr als
eine „Christelijke Kerk". Andrerseits hat seit Mitte des vorigen
Jahrhunderts die moderne Theologie ihren Einfluss auch in der
„Nederlandsche Hervormde Kerk"- geltend gemacht und ist in
ihr unter Führung eines Opzoomers, Scholtens, Kuenens, Tieles,
Hoekstras und neben andern die „moderne richting" aufgekommen.
Auch diese Richtung3) hat sich unter dem Einfluss der
Geistesentwicklung und veränderter Lebensanschauungen des Jahr-

') Mit der Kevolution im Jahre 1795 hörte die „Gereformeerde Kerk"
auf, „Staatskirche" zn sein. Von da ab lebten die „Gereformeerden" ohne

jeden kirchlichen Verband, bis König Willem im Jahre 1816 mit einer
neuen Organisation diesem Zustand ein Ende machte.

2) Diese „Doleerende Kerk", welche sich selbst die „Nederduitsche
Gereformeerde Kerk" nannte, vereinigte sich mit einer schon früher
ausgeschiedenen Kirche der „Christelijk Gereformeerden" zu den „Gereformeerde

Kerken A en B". Dieser Kirche, welche in Amsterdam ihre
„Vrije Universiteit" besitzt, verlieh das Ministerium Kuyper das „ius
promovendi".

3) Zwischen dieser modernen und der orthodoxen Richtung steht die
unter dem Namen „Groninger School" bekannte, welche in Hofstede de Groot
ihren Führer fand.



— 177 —

hunderts mannigfach modifiziert, ist teilweise sogar vom alten
Radikalismus und Rationalismus zurückgekommen, und allmählich
zu einer von einem grossen Teil der Kirche vertretenen Partei
ausgewachsen. So finden sich in der „Nederlandsche
Hervormde Kork" seit Jahrzehnten hauptsächlich „Modernen" und
„Orthodoxen", welche sich vielfach auch im politischen Leben
in die „Linke" und „Rechte" trennen, zusammen.

Aus diesen Parteien bildeten sich mehrere andere
Richtungen, welche als Nuancierungen der modernen oder orthodoxen

Idee die beiden „Ultras" verbinden. Damit sei nicht
gesagt, dass der Gegensatz der Parteien an Schärfe verloren
habe, im Gegenteil lässt sich konstatieren, dass er grösser
geworden ist. Sind doch heutzutage mit den religionswissenschaft-
lichcn und religiös-kirchlichen Grundsätzen der „Modernen"
oder „Vrijzinnigen" der „Ethischen" („Ethisch-evangelischen"
und „Ethisch-ircnischen"), der „Orthodoxen", „Confessioneelen"
und „Gereformeerden" ebenso viele Parteien gegeben — wir
wagen nicht zu behaupten, alle genannt zu haben —, von denen
die ersteren von den letzteren fortwährend bekämpft werden.
Namentlich ward von „konfessioneller" und „reformierter" Seite
die Daseinsberechtigung der ganzen Modernen Richtung und
ihrer Vertreter in der offiziellen „Nederl. Herv. Kerk"
bestritten. Mit allen Mitteln bestrebt die ultra-orthodoxe Richtung

schon seit Jahrzehnten die „Modernen" zum Austritt aus
der Kirche zu nötigen. Sie charakterisiert die „Nederlandsche
Hervormde Kerka als eine „belijdende Kerk" (Konfessionskirche),

deren Glaubensbekenntnis in dem „Christus naar de

Schriften", dem in der Fülle der Zeit fleischgewordenen Logos,
dem um unserer Sünden willen dahingegebenen und um unserer
Rechtfertigung willen auferweckten Sohne Gottes wurzelt. Für
den, der Jesus von Nazareth nicht als solchen anerkennt, gibt
es ihrer Meinung nach in der „Nederl. Herv. Kerk" keinen
Platz. Dagegen gründet die Moderne Richtung ihre Rechte
auf den faktischen Inhalt des „Art. 2. van het Algemeene
Reglement", indem sie die „Nederl. Herv. Kerk" hauptsächlich
als „réglementaire Kerk" betrachtet.

Dass bei solch tiefer Meinungsverschiedenheit, wobei einerseits

die möglichste Freiheit verlangt wird, anderseits — wie
Prof. Dr. H. Visscher in seiner jüngsten Broschüre über den
«Modus vivendi", „Tijd rijpt" charakterisiert — gleichsam das



— 178 —

„praeterea censeo" des Cato, die Losung „weg met demodernen!"
als Schlusspunkt aller kirchlichen Weisheit gilt, die Gegensätze

scharf, das Zusammenleben und die ganze kirchliche
Lage peinlich sind, lässt sich verstehen ; zumal in den Gemeinden,

wo die Partei, die in der Mehrheit ist, nur Prediger eigener
Richtung beruft, leidet das kirchliche Leben der Minorität. Um
den kirchlichen Bedürfnissen entgegenzukommen, werden darum
seit Jahren von orthodoxer Seite sogenannte „Evangelisatie's",
von moderner Seite Gruppen des „Protestantenbonds" gegründet.
Es ist begreiflich, class bei solcher Lage die Wohlmeinenden
auf beiden Seiten mit tiefem Schmerz gestehen : „Die Kirche
ist krank", und aus Liebe für die „Kirche der Väter" ist schon
öfters ein Ausgleich versucht oder eine Lösung des

Kirchenproblems gesucht worden.
Die höchste kirchliche Behörde ist die „Algemeene Synode

der Nederlandsche Hervormde Kerk", ein mit sogenannter
„getrapte verkiezing", in den Stufen von „Classicale en
Provinciale Besturen" gewähltes, aus 19 Mitgliedern zusammengesetztes

Organ, das jedes Jahr im Haag zur Behandlung der
kirchlichen Angelegenheiten tagt. Im Jahr 1915 wurde von
dieser Synode ein von orthodoxer Seite stark unterstützter
Vorschlag abgelehnt, in dem bei der Konfirmation („bevestiging")
abzulegenden Glaubensbekenntnis („belijdenis") die Worte „in
geest en hoofdzaak" zu streichen. Mit dem Wegfall dieser Worte
wäre die „belijdenis" formell mehr präzisiert und geschärft
Avorden, wodurch die orthodoxe Richtung bezweckte, den
„Modernen" die Ablegung des Bekenntnisses moralisch unmöglich
zu machen und sie also allmählich zum Austritt aus der Kirche
zu zwingen.

Im Jahre 1916 hat die Synode selbst, auf Grund einer

Bittschrift, die Initiative ergriffen, eine Lösung zu suchen. Auf
die Einladung sind die „Hervormde"-Profcssoren der Theologie
und die Professoren der „Nederl. Herv. Kerk" an der Utrechter
Universität — also sämtliche Utrechter Universitätsprofessoren
der protestantischen Theologie — zusammengetreten, um die

Möglichkeit eines „Modus vivendi" zu erwägen, damit unter
Aufrechtcrhaltung der administrativen Einheit der Kirche den
verschiedenen Richtungen ein friedliches Zusammenleben
ermöglicht werde. Es waren die Professoren Drs. S. D. van Veen
''Vorsitzender), H. Visscher (Aktuar), T. Cannegieter, F. E. Dau-



— 179 —

banton, J. A. C. van Leeuwen undH. Th. Obbink, Vertreter aller
Richtungen. Cannegieter gehört zu den „Modernen", van Veen,
Daubanton und Obbink werden „gemässigt-orthodox" (ethisch
usw.) genannt, Visscher und van Leeuwen sind Vertreter der
„Gereformeerden".

Anlässlich der Synode hat die Kommission in der ersten
Synodalsitzung am 19. Juli 1916 über das Ergebnis ihrer
Arbeiten rapportiert. Ihr Bericht enthält ein „Ontwerp tot regeling
van den Modus vivendi" und eine „Memorie van Toelichting".
Sie verdienen als wichtige Äusserungen des kirchlichen Lebens
der „Nederl. Herv. Kerk" grosses Interesse. Ihren Auftrag haben
die Professoren in dem „Entwurf" wie folgt gelöst.

Mitglieder einer Gemeinde (oder mehrerer benachbarten
kleineren Gemeinden) können sich zu Gemeinschaften zusammenschlössen,

welche den Namen „gemeente-kerken" tragen. Die
dazu erforderliche Mitgliederzahl ist näher festzustellen (Art. 1,

2, 2a, 2b). Diejenigen, welche eine „gemeente-kerk" zu gründen
wünschen, wählen einen Vorstand, der ein Statut entwirft,
w-elches die Glaubensbasis der zu stiftenden „gemeente-kerk"
deutlich erläutert. Dieses Statut wird von den Mitgliedern
bestätigt und von dem „Classicaal Bestuur" genehmigt. Dann
kann die „gemeente-kerk" zur endgültigen Organisation schreiten
(Art. 3, 4, 5, 6), Jede „gemeente-kerk" hat Anrecht auf einen
ihrer Zahl entsprechenden Anteil an den Einnahmen der
„Gemeinde" (i. e. der Muttergemeinde). Reicht dieser Betrag für
ihre materiellen Bedürfnisse nicht aus, so muss sie selbst das
Fehlende aufbringen unter dem Vorbehalt, dass ihre Mitglieder
die finanziellen Lasten der „Gemeinde" tragen helfen (Art. 7, 8).

Reichen die Kirchengebäude in einer „Gemeinde" nicht aus, ist
Simultangebrauch anzuwenden (Art. 9, 10). Jede „gemeente-
kerk" hat selbst die religiösen Bedürfnisse ihrer Mitglieder zu

befriedigen in der Weise, welche ihr zweckmässig und notwendig
erscheint. Zu „Predikanten" können nur solche berufen werden,

die zum Dienst des Evangeliums in der „Nederl. Herv.
Kerk" zugelassen sind (Art. 11). Die „gemeente-kerk" kann
ihre eigenen Vorschriften hinsichtlich der Ablegung der „belijdenis"

und des Übertritts von Mitgliedern aus andern „gemeente-
kerken" abfassen (Art. 12, 13). Die Namen der in einer
„gemeente-kerk" Getauften und Konfirmierten werden auch in die
Register der „Gemeinde" eingetragen (Art. 14). Die weiteren



— 180 —

Artikel regeln das Stimmrecht, die Rechtsfähigkeit, die Revision
des Statuts, die Aufhebung usw. (Art. 15—21).

Nicht weniger wichtig als der Entwurf ist die „Memorie
van Toelichting", welche der Ausschuss jenem zugefügt hat.
„Frisch, nüchtern, und doch nirgends ohne Wärme", so schreibt
das „Algemeen Handelsblad"l), „ohne jede Wichtigtuerei und
doch auch ohne irgendeine Spur von Leichtfertigkeit wird das

fragliche Problem besprochen, die verhängnisvolle Lage
dargelegt, nach der Möglichkeit einer entscheidenden kirchlichen
Verfassung umgesehen. Es gibt in diesem ganzen Begleitschreiben
nichts Schwerwiegendes und ebensowenig etwas an Improvisation

Erinnerndes. Wohlüberlegt und in knapper Form werden
die Vorschläge dargestellt und erläutert. Indem die Verfasser
von der Phraseologie des Kirchenstils sich fern halten, reden
sie offen von dem tieftraurigen Bildnis, welches die Kirche
bietet, von dem Zwiespalt, dem peinlichen Eindruck, welchen
der Parteistreit macht und von der Gefahr des völligen Untergangs

der jetzigen „Nederl. Herv. Kerk."
Wir möchten diesem Begleitschreiben einiges entnehmen.

„Es bedarf keiner weiteren Darlegung", so wenden die
Verfasser sich an die Synode, „class die im vorigen Jahre bei Ihrer
Versammlung eingereichte Bittschrift zur Ernennung eines
Ausschusses zum Studium dieser Frage, durch das tieftraurige Bild,
welches unsere Kirche bietet, angeregt worden ist. Obwohl
um unser Vaterland der Krieg wütete und allgemein instinkt-
mässig geahnt wurde, welche tiefernste Folgen daraus auch
für unser Volk hervorgehen könnten, obwohl sogar die
politischen Parteien vom Streit abliessen und zu einem Burgfrieden
sich entschlossen, machte sich die schmerzliche Erscheinung
bemerkbar, dass sogar damals in unserem kirchlichen Leben
von Frieden nichts zu spüren war. Der Zustand, in welchen
unsere Kirche durch den immer fortwuchernden Parteistreit
langsam aber sicher gekommen ist, weist deutlich auf die

grosse Gefahr, die ihr für die Zukunft droht. Der betrübende
Eindruck, welchen sie in fortwährend sich erweiternden Kreisen
macht, setzt sie herab in der Würdigung und Achtung, welche
eine christliche Kirche vor allen Dingen bedarf, um einen
wohltuenden Einfluss ausüben zu können. Überdies verzehrt

*) C. E. H., Verfasser der bekannten Artikelfolge „Godsdienstig leven
in Nederland" im Algem. Handelsblad (CLXXX ^Modus vivendi").



— 181 —

sie alle ihre Kräfte in dem inneren Streit, der sie zerreisst.
Den verschiedenen in ihr ringenden Richtungen fehlt die
Möglichkeit, für sich selbst zu sein und ihre Geisteskraft in der
Befolgung eigener Grundsätze zu entwickeln." Die Kommission
ist der Meinung, dass wenn die Kirche noch eine segensreiche
Zukunft haben soll, sie von dem Zwiespalt erlöst werden muss,
der insbesondere auch deswegen einen solch widrigen Eindruck
macht, weil die Kirche zu allererst dazu berufen ist, der Welt
ein Bild der Einigkeit zu geben.

Alsdann werden die bis jetzt empfohlenen Mittel zur
Entfernung der Missstände erwähnt. Vor allem die von konfessioneller

Seite vorgeschlagenen Reorganisationspläne mit
Wiederherstellung der alten „klasses", ferner die Verschärfung oder
Abänderung der Formulare (in-geest-en-hoofdzaak-kwestie). Man
erwartet davon keine Gesundung der Zustände, sondern eine

Verschlimmerung. Eine Lösung kann nur durch einen Modus
vivendi erreicht werden, welcher mit Aufrechterhaltung der
administrativen Einheit jeder Richtung die Freiheit verbürgt,
um in Übereinstimmung mit den eigenen Grundsätzen unter
dem synodalen Verband ihr kirchliches Leben zu seinem Recht
kommen zu lassen.

Die Kommission ist der Ansicht, dass nur eine Lösung
gefunden werden kann, wenn vom geschichtlich Gewachsenen

ausgegangen werde. Das ist ein bezeichnender Ausdruck im
Rapport. Der Ausschuss geht von der Wirklichkeit aus und
schliesst sich in seinen neuen Vorschlägen den geschichtlich
gewachsenen Zuständen an. Die Geschichte lässt sich weder
leugnen noch bestreiten. Die Parteien konnten und der Parteistreit

musste entstehen infolge der Zwitterhaftigkeit der
kirchlichen Behörden, welche die doppelte Aufgabe haben, die Lehre
zu handhaben und die Gemeinde zu verwalten. Die Art und
Aufgabe dieser Behörden machte es ihnen unmöglich, zu jeder
Zeit dem Stand des Geisteslebens, seinem Wachstum oder seinem
Rückgang zu folgen.

Um diese Schwierigkeiten zu beseitigen, urteilt die
Kommission, dass in Übereinstimmung mit und infolge der Anerkennung

des geschichtlich Gewachsenen die Anerkennung von
Gruppen (im Entwurf mit dem Namen „gemeente-kerk"
bezeichnet) notwendig ist. Darunter versteht sie, dass Mitglieder-
gruppen die Befugnis zuerkannt werden kann, sich selbständig



— 182 —

zu konstituieren, ohne von andern gehemmt zu werden. Auf
diese Weise kann jede Richtung die Freiheit, derer sie bedarf,
erhalten. Jedes Mitglied kann sich der Gruppe, welcher es

kraft seiner Überzeugung anzugehören meint, anschliessen. Ist
auf diese Weise die Veranlassung des Parteistreites beseitigt,
so bietet sieh Gelegenheit, sich anzustrengen, einander in der
„Erweisung des Geistes und der Kraft zu überbieten" J). Zur
Empfehlung dieses Grundsatzes sei darauf hingewiesen, dass

er durch das Leben selbst schon spontan, es sei in noch so

unvollkommener Weise, in Anwendung gebracht werde.
Entstanden doch vielerorts auf orthodoxer Seite sogenannte
Evangelisationen, auf moderner Seite religiöse Vereine (Abteilungen
des Protestantenbonds). Bis jetzt fehlte diesen die Sanktion
des Reglements. Dieses veranlasste einerseits die Umgehung
reglementärer Verordnungen, hemmte andrerseits die Verwaltung

der Sakramente. Die „Furcht vor Sektenbildung" erscheint
der Kommission völlig grundlos. Auch die Einwendung, class

durch die Verwirklichung des Prinzips der „gemeente-kerken11
der Charakter der „Nederl. Herv. Kerk" als Kirche verletzt
werden sollte, kommt der Kommission ganz imaginär vor. Auch
die jetzigen einander bekämpfenden Parteien verbinden mit dem
einen Worte „Kerk" einen eigenen Kirchenbegriff. Unser
Kirchenrecht geht von einer Vorstellung der Gemeinden aus,
als ob sie noch eine geistige Einheit verträten. Seit vielen
Jahrzehnten ist dies tatsächlich nicht mehr der Fall. Kirchliche
Anerkennung- der Minderheiten und Befreiung aus der
stiefmütterlichen Begegnung, welcher sie ausgesetzt sind, werden
nur erreicht, wenn den verschiedenen Richtungen Bewegungsfreiheit

gewährt wird. Bei Anwendung des von der Kommission
vorgeschlagenen Prinzips ist das allerdings möglich."

Obwohl die Antragsteller sich die Schwierigkeiten bei der
Ausführung, wie z. B. bezüglich der Armenpflege, nicht
verheimlichen, erwarten sie doch keine Störung im kirchlichen
Leben. Der gemeinschaftliche Gebrauch der Kirchengebäude,
das sogenannte „simultaneum" (sc. „religionis exercitium") ist
nichts Neues und vom grundsätzlichen Standpunkt aus durchaus

unschädlich. Zwar wird die Ausführung zu grosser
Vermehrung der „Predikanten"-Zahl führen, aber jedenfalls wird

*) 1 Kor. 2, 4.



— 183 —

dadurch die Gemeinde besser als bis jetzt einsehen lernen,
welche Pflichten in betreff der Beherzigung ihrer geistigen
Interessen auf ihr ruhen. „Es wird nicht mehr möglich sein, dass
durch die ausschliessliche Berufung eines Predigers von der
Richtung einer zufälligen Mehrheit die grosse Minderheit der
Seelsorge beraubt wird."

Zum merkwürdigsten des Rapports gehören die sechs
Namensunterschriften. Völlige Einigung unter den Verfassern galt
selbstverständlich als conditio sine qua non für einen Rapport
über einen Modus vivendi-Vorschlag. Indessen ist es eine
bedeutungsvolle Tatsache, weil die Unterzeichner so verschiedenen
Riehtungen angehören. Man möchte sich sogar wundern, dass

aus den Händen dieser zweifelsohne überwiegend orthodoxen
Kommission ein Entwurf so freisinnigen Geistes hervorgegangen
ist, wie es Freisinnige nicht besser hätten machen können.
Die ganze kirchliche Presse hat sich sofort mit vollem Interesse
auf den langersehnten Rapport geworfen und in zahllosen
Artikeln ihr Urteil abgegeben.

Die Presse der „Modernen" ist fast einstimmig mit dem

„Modus vivendi" einverstanden. Die Moderne Richtung hat ja
von der neuen Ordnung nur Gewinn zu erwarten. Mit der
Annahme und Ausführung dieses Prinzips wird die Anerkennung
ihrer Rechte in der „Nederl. Herv. Kerk" Tatsache sein. Auf
dieser Seite spricht man von dem „hohen und erhabenen",
„weiten und breiten Standpunkt", und man lobt es als „ein
Denkmal" ; und der als ein Friedenswort in den Kampf der
mit einander ringenden Parteien hineingerufene „modus vivendi"
wird mit dem besonnenen Gamalielswort!) verglichen.

Anfangs meinte man in kirchlichen Kreisen erwarten zu
können, dass man auch auf ultra-orthodoxer Seite (der von
Prof. Dr. H. Visscher in der Kommission vertretenen
„Gereformeerden") mit der neuen Ordnung sympathisieren würde. War
ihr doch im „Modus vivendi" ein Mittel gegeben, ohne aus der
Kirche ausscheiden zu müssen, von allen verurteilten
Richtungen sich zu trennen und „ihre" Kirche zu „säubern". Aber
bald erschien diese Hoffnung als völlig eitel. Dns. J. J. Knap
Weiss in „Oude Padcn" die talentvolle Arbeit der Kommission
zu würdigen, aber er muss den Lösungsversuch in dem die

') Apg. 5, 38, 39.



— 184 —

Überschrift „Es gibt nur eine Wahrheit" tragenden Artikel
aus prinzipiellen Gründen abweisen. „Auch wir wollen gerne
das geschichtlich Gewachsene akzeptieren, insofern es Frucht
einer gesunden Entwicklung ist. Aber wir können und dürfen
es unter keiner Bedingung akzeptieren, wenn wir überzeugt
sind, dass es eine sündige Ausartung ist. Und in dieser
Hinsicht scheint es uns auf „gereformeerd" Standpunkt nicht zu
leugnen, dass das Emporkommen der freisinnigen Richtung
keine Nuancierung der Schriftwahrheit, sondern sehr bestimmt eiu

grober Irrtum ist Und wer die Bibel kennt, weiss sehr wohl,
dass wir keine kirchliche Gemeinschaft haben dürfen mit denen,
die der offenbarten Wahrheit im Antlitz widerstehen. Knap
will die Kirche aus diesem Grunde nicht verlassen Wir müssen
alle Kräfte einsetzen, um die störenden Elemente mit ehrlichen
Mitteln zum Verschwinden zu bringen. Der Modus vivendi aber
will die emporgekommene Irrlehre künftighin als eine normale
Erscheinung ansehen, sie sanktionieren und beschirmen; und
die Synode, welche, obwohl in ihrer Macht gekürzt, gleichwohl
die oberste Verwaltungsbehörde der ganzen Kirche bleibt, wird
sowohl dem Prediger, der sich zu dem Christus als dem Sohne

Gottes bekennt, als dem, der Ihn als solchen leugnet, und von dem
der Apostel Johannes schreibt, dass in seiner Lehre der Geist
des Antichristes sich offenbart, gleiches Recht gewähren müssen.
Unserer Meinung nach dürfen wir kirchlicher Sünde ebensowenig

wie persönlicher zustimmen." Vielerseits wird daraufhingewiesen,

dass der Begriff der Kirche ganz und gar verzerrt
wird, was T. W. Ch. L. Schulte im „Groninger Kerkblad" dazu

führt, den „Modus-vivendi" einen „Modus moriendi" zu nennen.
Der Schriftleiter der evangelischen „Kerkelijke Courant" redet
von „Modus oeeidendi". Dr. Locher (confessioneel) erhebt in
„Ons Kerkblaadje" den konfessionellen — man möchte fast sagen
und konventionellen J) — Protest. „Wir verweigern es, das
Bestehende (im Rapport: „das geschichtlich Gewachsene") zu
akzeptieren ; wir erheben mit aller Kraft Einspruch dagegen. Wir
verweigern, die Rechte des Wortes Gottes, die Rechte der
Konfession preiszugeben."

') Die Richtuug der „confessioneelcn" ist mit der einigermassen
aufgezwungenen Organisation von 1816 nicht einverstanden und erhebt
dagegen auf Grund der „Schrift und Konfession" dauernden Einspruch. Seit
1916, spricht man darum vom „hundertjährigen Protest"



— 185 —

Von „ethischer" Seite steht man dem „Modus vivendi"
ebenfalls kritisch und skeptisch gegenüber. In der „Nieuwe
Nederlandsche Kerkbode" schliesst Dr. van Dorp : „Die Nederl.
Herv. Kerk büsst ihren Charakter als Kirche ein und wird
Federation von Kirchen und Kirchengruppen." In Ermangelung
eines Besseren hält er indessen diesen Ausweg aus dem jetzigen
Gärungszustand für notwendig, um Schlimmerem — Trennung
und Spaltung — vorzubeugen. — Prof. Dr. Slotemaker de Bruine
zählt in demselben ethischen Blatt gleichfalls mehr Nachteile
als Vorteile auf. „Wieviel Gruppen erwartet man?" Das
Begleitschreiben sagt, eine allzu grosse Zersplitterung sei nicht zu
fürchten. Angeblich erwartet man drei: eine „freisinnige", eine

„ethische" und eine „gereformeerde". Slotemaker aber achtet
die Differenzen zwischen Alt- und Neumodernen, und zwischen
„Confessioneelen" und „Gereformeerden" so gross, dass der
„Modus vivendi" mit seiner Anregung, immer mehr
auseinanderzugehen, an vielen Orten bis fünf, sechs
„gemeente-kerken" führen werde. „Der „Modus vivendi" setzt voraus,

dass die Mitglieder unserer Kirche irgendeiner Richtung
angehören und also bei einer der „gemeente-kerken" sich
einteilen lassen werden. Es ist dies die geläufige Auffassung in
unseren gelassenen kirchlichen Kreisen. Aber diese Auffassung
ist durchaus falsch. Die Mehrheit der „Hervormdentt hat keine
Richtung, wünscht eben auch keine Richtung, sondern wünscht
einen Hirten. Und wenn ein Hirte sie findet, lassen sie für
Kirche und Katechisation, für Unterredung und Lektüre sich
finden." Obwohl viel Wahrheit in diesem Worte steckt, lässt der
Kirchenstreit sich doch nicht einfach als ein „predikantenstrijd"
kennzeichnen. Das Übel ist schon längst in die Gemeinde
übergepflanzt, und daran sind tatsächlich viele mehr auf die Stimmenzahl,

als auf das Seelenheil abzielende Hirten schuld.
Dr. P. J. Kromsigt pflichtet in „de Gereformeerde Kerk"

Schultes Charakteristik des „Modus moriendi" bei. „Es ist nichts
anderes als der Sieg des Ausscheidungsgedankens1) und des
Modernismus. Prof. Visscher, der Schüler Dr. Kuypers, und
Prof. Cannegieter reichen hier einander die Hand, die übrigen
sind nachgefolgt, ohne vielleicht genau zu wissen, was sie taten.

') der als „Doleerenden" unter Führung des Dr. Abrah. Kuypers in
1886 ausgeschiedenen „Gereformeerden".

Iniornat, kirchl. Zeitschrift, Hoft 2, 1917. 13



— 186 —

Aber jedenfalls ist dieser Entwurf mit seiner besonderen, psychologisch

merkwürdigen Memorie van Toeliehting das
augenscheinliche Ergebnis der Männer der Studierstube, die ausserhalb

des eigentlichen kirchlichen Lebens stehen. Es ist der
alte Streit zwischen academia und ecclesia."

Die „gereformeerde" Seite verhält sich im allgemeinen,
wie wir oben sagten, ablehnend zu dem „Modus vivendi". Und
doch wäre für sie die „gemeente-kerk" das zutreffende Mittel
für die „Reinerhaltung" ihrer „gereformeerde" Grundsätze. Sie
kann eine „gereformeerde Kerk" bilden, weil ein „gereformeerd"
kirchliches Leben ermöglicht wird. Die Ursache der Trennung
ist entfernt und für die Zukunft liegt darin der Weg zur
Wiedervereinigung mit allen denen „Gereformeerden1*, die in 1886 die
Nederl. Herv. Kerk „um des Glaubens willen" verlassen haben.
Jedoch sind auch nach ihrem Urteil die Beschwerden, die
praktischen wie die grundsätzlichen, so gross, dass sie es ihrem
Leiter Prof. Visscher zum Vorwurf macht, dem Zustandekommen
des „Modus vivendi" seinen Beistand geliehen zu haben, ohne
sich Rechenschaft zu geben, ob dieser Weg „naar Schrift en

Belijdenis" wäre. Einige zweifeln sogar an seinem Seelenheil!
Nichts weniger als weich ist die ziemlich unüberlegte Bemerkung

eines „gereformeerden diakens" (Armenvogt) im Organ der
„Confessioneelem" : „Man glaube nicht, dass die wahrhaft
Gereformeerde Bondsmannen dieses un-gereformeerd Gebäck,
welches die hochgelehrten Herren auf den synodalen Tisch
gestellt haben, mitaufessen werden. Meiner unmassgeblichen
Meinung nach würde das Akzeptieren des Modus vivendi ein
vorsichtiger Vertrag mit dem Teufel sein."

Zuletzt hat sich noch zwischen Synode und Kommission
ein Missverständnis erhoben. In ihrer Sitzung vom 16. August
beschloss die Synode, den „Modus vivendi" den Verfassern
zurückzuschicken mit der Mitteilung, dass die Synode mit 10 gegen
9 Stimmen das Prinzip angenommen habe, dass sie jedoch den
Entwurf als solchen nicht dem Urteil der Kirche anheimstellen
konnte und deshalb die Verfasser ersucht, den Entwurf in
reglementäre Form zu bringen. Die Kommission hat darauf
ihrem Befremden Ausdruck gegeben, weil die Synode nicht
eingesehen habe, dass die Kommission ihre Arbeit eben in regle-
mentärer Form eingereicht hatte. Die weitere Bearbeitung
sei'nicht ihre Aufgabe, und es läge nicht in ihrer Kompetenz,



— 187 —

die andern Réglemente mit dem neuen Entwurf in
Übereinstimmung zu bringen, sie erkläre sich schliesslich noch bereit,
mit dieser Synode oder dem Synodalausschuss in nähere
Beratung zu treten. Die Antwort darauf wird erst die
Herbstversammlung der Synode abgeben können J). Dann werden
vielleicht die Professoren einen stattlichen Dossier auf den
synodalen Tisch niederlegen, von welchem er nach vielfacher,
mehr oder weniger eingreifender Emendation und Modifizierung
im Haager Schmelztiegel ausgehen wird, um dem Urteil der
Kirche (Classicale Vergaderingen en Provinciale Synoden)
anheimgestellt zu werden. Wenn man den schon jetzt geringen
Beifall ins Auge fasst, lässt sich allem Anscheine nach für die
Riesenarbeit nichts anderes als ein ruhmloses Ende erwarten.

Wir erwähnten oben die Broschüre des Prof. Dr. H. Visscher
(Aktuar der Kommission): „Tijd rijpt", Gemeente Gods of
Réglementaire Kerk, welche als eine weitere Erläuterung des

Entwurfs der Utrechter Professoren zu betrachten ist, und in
welcher er in frischem, markigem Stil eine Lanze für den

„Modus vivendi" bricht und sich mit seinen Gegnern — zumal
seinen „gereformeerden" Geistesverwandten — schonungslos
auseinandersetzt. Indem er die Schwierigkeit des
Kirchenproblems ins Auge fasst, tadelt er in scharfem Vorwurf die
oftmals materiellen und individuellen Gründe vieler seiner
Parteigenossen, die die Lösung verzögern und hemmen, oder sogar die

Verschärfung des Konflikts fördern und zuspitzen. Dann weist
er nach, dass die „Gereformeerden" nicht das Recht haben,
die „Modernen" zur Kirche hinauszutreiben. Das „Algemeene
Reglement der Nederl. Herv. Kerk" kennt weder „Modernen"
noch „Orthodoxen", weder „Evangelischen" und „Ethischen",noch
„Confessioneelen" und „Gereformeerden". Und zuletzt warnt er
davor, die „reglementierte Kirche" nicht mit der „Gemeinde
Gottes" zu identifizieren. Dies sind zwei prinzipiell zu
unterscheidende Begriffe, und der „Modus vivendi" öffnet den Weg,
diese zwei auch in der Wirklichkeit zu scheiden. Trotzdem wird

') Diese Herbstversammlung hat in ihrer Sitzung am 16. November
1916 — unser Aufsatz wurde im Oktober geschrieben — einen Vorschlag
des Dr. van Veens, eine ausserordentliche Synode einzuberufen, abgelehnt,
so dass das Schreiben der Kommission erst in der ordentlichen Synode des
Jahres 1917 zur Behandlung kommt. Dadurch wird die Angelegenheit
allmählich «ad calendas graecas» verschoben.



— 188 —

es Visscher nicht gelingen, den Gegnern des „Modus vivendi"
die Überzeugung auszureden, dass die „Nederl. Herv. Kerk"
auf diesem Weg sich zu einer rein reglementierten Gesellschaft
oder Verein herabsetzt und den letzten Anspruch, eine christliche

Kirche im biblischen Sinne zu sein, preisgibt. Der „Modus

vivendi" wird, wie so mancher frühere Versuch zur
Wiederherstellung der kirchlichen Einheit oder zur Beseitigung der
kirchlichen Streitigkeiten, dem Grabe der Vergessenheit
übergeben werden. Aber dann? Die „Nederl. Herv. Kerk" ist krank.
So wird es nicht immer bleiben können. Mit vollem Rechte
hält Prof. Visscher im Hinblick auf die schmerzvolle
Zwietracht und Zersplitterung seiner Kirche das Heilandswort
entgegen : „Ein Königreich, das in sich selbst geteilt ist, wird nicht
bestehen können."

A. Rinkel.


	Der "Modus vivendi" der "Nederlandsche Hervormde Kerk"

