
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 2

Artikel: Augsburger-Bekenntnis und Katholizismus

Autor: Kihlén, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


168

Äugsburger Bekenntnis und Katholizismus.

Am 25. Januar 1841 gab J. H. Newman, damals noch
Mitglied der anglikanischen Kirche, den berühmten 90. Traktat,
„Remarks on certain passages in the 39 Articles", heraus. Es
wurde darin der Versuch gemacht, den katholischen Charakter
des anglikanischen Glaubensbekenntnisses darzulegen. Dieser
Versuch wurde aberprotestantischerseits sehr übel aufgenommen.
Der Verfasser sei nur ein Advokat, der aus Nichts ein Etwas
zu machen verstehe. Mit einer je nachdem willkürlichen, zum
Teil sophistischen Auslegung, mit einer haarspaltenden, auf
Fallstricke sich verstehenden, aus der mittelalterlichen Scholastik
herübergeholten Spitzfindigkeit gehe er zu Werke. Höhere
Motive vermutete man nicht, noch weniger suchte man nach
solchen. Dass ein Herz voll christlicher Liebe hinter der
„mittelalterlichen Sophistik" klopfe, war undenkbar. Dass Newman
die Sache der einen, heiligen Kirche des apostolischen
Glaubensbekenntnisses der christlichen Vergangenheit und des

Taufsymbols gegenüber den Angriffen und Drohungen des
Konfessionalismus vertrete, verstand man nicht; auch nicht die

Notwendigkeit, den Worten Jesu von der Einheit seiner Schüler
(Joh. 17, 20—23) gehorsam zu sein. Die Sondermeinungen der
verschiedenen Konfessionen sind seither schwerer ins Gewicht
gefallen als die Einheit der Kirche.

Viele Jahrzehnte sind verflossen, seitdem der 90. Traktat
erschienen ist. Ein neues Jahrhundert ist angebrochen und

wir haben den Weltkrieg erlebt. Der Weltkrieg aber hat unsere
Gesichtspunkte vielfach verändert. Er hat einen unbarmherzig
kritischen Kommentar zu unseren (ich schreibe als Mitglied
der schwedischen Kirche) Bekenntnisschriften geschrieben. Er
hat nicht mit juristischen oder sophistischen Spitzfindigkeiten,
sondern mit Strömen edelsten Blutes die Notwendigkeit der



— 169 —

Einheit der Kirche betont. Die religiöse Zersplitterung und die
daraus folgende Ohnmacht der Christenheit hat den Ausbruch
des Weltkrieges möglich gemacht. Weltfriede und Weltkirche
gehören zusammen. Wir beginnen, die überaus grosse
Bedeutsamkeit der Worte „Ich glaube an eine Kirche" zu verstehen.
Wir erkennen es als eine grosse christliche Pflicht, nach der
Einheit der Kirche zu streben. Der Augenblick ist da, wo wir
katholisch sein müssen — müssen, weil wir eine verblutende
Welt vor uns sehen. Bisher wurde die Treue gegen die eigene
Konfessionsgemeinde in den Vordergrund gerückt. Die Einheit
der Kirche versuchte man mit der Allianz zu ersetzen. Jetzt
aber verstehen wir: es gibt für uns nur eine Loyalität — die

gegen die eine katholische Kirche Jesu Christi. Oder um mit
St. Paulus zu reden: „Denn mir ist vorgekommen, liebe Brüder,
durch die aus Chloes Gesinde, von euch, dass Zank unter euch
sei. Ich sage aber davon, dass unter euch Einer spricht: Ich
bin Paulisch; der Andere: Ich bin Apollisch; der Dritte: Ich
bin Kephisch ; der Vierte : Ich bin Christisch. Wie Ist Christus
nun zertrennt? Ist denn Paulus für euch gekreuziget? Oder
seid ihr in Pauli Namen getauft Ich ermahne euch aber, liebe
Brüder, durch den Namen unseres Herrn Jesu Christi, dass ihr
allzumal einerlei Rede führet, und lasset nicht Spaltungen unter
euch sein, sondern haltet fest aneinander, in Einem Sinn und
in einerlei Meinung" (1. Kor. 1, 11, 12, 13, 10). Keine Allianz,
sondern nur eine wirkliche Einheit der Kirche kann solchen
apostolischen Worten genügen.

Wenn wir dies erkannt haben, ist es auch als eine
naheliegende, christliche Pflicht geboten, die Bekenntnisschriften
katholisch zu verdolmetschen. Dies ist eben der erste Schritt
zur Einheit der Kirche. Ich will mich nicht in diesem

Zusammenhange mit dem Versuche Newmans abgeben. Ich will
nur mit einigen Worten den katholischen Charakter der
Augsburgischen Konfession hervorheben. Es ist, wie ich eben sagte,
eine christliche Liebespflicht, die Bekenntnisschriften, wenn möglich,

katholisch auszulegen. Und es ist eine Versündigung gegen
die oben angeführten Worte des Apostels Paulus, ihre Sonderart
allzusehr hervorzuheben. Was sollten wir aber sagen, wenn
wir bei einer mehr aufmerksamen Betrachtung finden, dass die
Augsburgische Konfession nicht nur katholisch ausgelegt werden
kann, sondern dass sie in der Tat katholisch istf

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1017. 12



— 170 —

Die Augsburgische Konfession ist wirklich katholisch. Ranke
hat über sie gesagt, „dass die Lehre, wie sie hier erscheint,
noch ein Produkt des lebendigen Geistes der lateinischen Kirche
ist, das sich sogar noch innerhalb der Grenzen derselben hält".
Ich will diese Äusserung Rankes besonders hervorheben. Wenn
wir also der Augsburgischen Konfession einen katholischen
Charakter zuschreiben, befinden wir uns in guter Gesellschaft, die
nicht ohne weiteres übersehen werden darf. Es ist zu bemerken,
dass ein Historiker dieses Urteil ausgesprochen hat. Die ganze
geschichtliche Situation bei der Überreichung des Bekenntnisses
am Augsburgischen Reichstage muss in der Tat es von
vornherein als einen Ausdruck des wahren Katholizismus stempeln.
Auch in psychologischer Hinsicht ist es nur als katholisch
erklärlich. Ist es nur einen Augenblick denkbar, dass die
Reformatoren sich als Vertreter einer neuen Religion oder einer
neuen Art von Christentum gefühlt haben Ist es nicht gerade
ihre Stärke, dass sie als Träger des wahren Katholizismus
auftreten konnten Der Historiker kann die Augsburgische
Konfession nur wie Ranke beurteilen.

Die Theologen aber beurteilen die Sache anders. Theodor
Kolde z. B. schreibt (Hauck : Realcnzyklopädie, Art. Augsburger
Bekenntnis): „Aus ihrer Entstehung erklärt sich der Ton und
Eigenart der Konfessionsurkunde. Sic ist Bekenntnis und Apologie
zugleich, dazu bestimmt, der Sache des Friedens zu dienen und
den Vorwurf der Abweichung von der uralten Kirchenlehre
und der Gemeinschaft mit den Sektierern abzuweisen. Und
der ganze erste Teil dient dem Nachweis, class die Evangelischen
mit der katholischen Lehre übereinstimmen, und wo sie etwa
von der traditionellen Lehrfassung abweichen, damit nur die
ursprüngliche, echte Kirchenlehre wieder zu Ehren bringen wollen.
(Folgt hier das oben angeführte Zitat von Ranke.) Manche
Punkte, die wir heute für sehr wichtig halten, und die es schon
damals waren, kommen nicht zum Ausdruck. Der Verfasser
begnügt sich z. B., die lutherische Lehre über Taufe und Abendmahl

in kurzen Worten zu bekennen, eine Verwerfung der
übrigen römischen Sakramente fehlt, und die Einführung der
Taufe und Busse geschieht in einer Weise, durch welche die
Möglichkeit, auch die Busse als Sakrament aufzufassen, nicht
ausgeschlossen ist. Auch die Verwerfung der Transsubstantiation
fehlt wie die prinzipielle Betonung der alleinigen Autorität der



— 171 —

Schrift. Und so kann man noch manches in ihr vermissen,
was die Friedensliebe und das Einigungsbedürfnis zurzeit nicht
hervorzukehren für gut fand. Luther selbst würde sich auch
sicher vielfach anders ausgedrückt haben, gleichwohl enthält
das Bekenntnis nichts Unlutherisches, und trotzdem der
Verfasser soviel an ihm herumgearbeitet hatte, hat es durchweg
ein einheitliches Gepräge, bringt es mit seiner Betonung des allein
rechtfertigenden Glaubens im vierten Artikel, um den sich die
andern Artikel gewissermassen gruppieren und durch den sie

erst ihre wahre Begründung erhalten, den Glauben der
entstehenden evangelischen Gemeinden in einzigartiger Weise
zum Ausdruck."

Wenn Ranke von einem Produkte des lebendigen Geistes
der lateinischen Kirche redet, redet Kolde von dem Glauben
der „entstehenden" „evangelischen" Gemeinden. Er steht hier
aber im Widerspruch nicht nur mit dem von ihm angeführten
Historiker, sondern auch mit sich selbst. Er hat ja gefunden,
dass die Augsburgische Konfession die Übereinstimmung der
Evangelischen mit der katholischen Lehre oder wenigstens mit
der ursprünglichen echten Kirchenlehre aufweisen will. Wenn
die Evangelischen mit der Kirchenlehre übereinstimmen, sind
sie ja nicht „evangelisch", sondern katholisch. Und er betont
ja selbst unaufhörlich katholische Züge in dem Bekenntnis:
man kann mit ihm die Siebenzahl der Sakramente vereinigen,
die Busse wird als ein Sakrament aufgefasst, die
Transsubstantiation ist nicht ausgeschlossen, die Tradition wird nicht
verworfen. Den Höhepunkt erreicht Kolde aber damit, dass
er nichts „Unlutherisches" in dem Bekenntnisse findet. Das
muss wohl bedeuten, dass ein Minimum von „evangelischen"
Sondermeinungen in dem Bekenntnisse zu finden ist. So ist es

auch tatsächlich, denn das Bekenntnis ist nicht „evangelisch"-,
sondern katholisch. Die Augsburgische Konfession bedeutet
nicht das Aufkommen einer neuen Art von Christentum, eines
sog. evangelischen Christentums, sondern die Reaktion des
Katholizismus gegen den Romanismus, der schon damals eine dem
Katholizismus fremde Richtung eingeschlagen hatte. Es ist nur
die spätere „Entwicklung", die den Katholizismus der
Augsburgischen Konfession in einen „evangelischen" Glauben
verwandelt hat. Noch später hat man immer vergeblich die Sonderart
dieses evangelischen Glaubens festzustellen versucht, und die



— 172 —

ganze evangelische (lutherische) Kirche ist in einen verhängnisvollen

Selbstauflösungsprozess geraten. Auf diesem Punkte steht
die Sache jetzt. Dies wird auch von Josef Pohle (Systematische,
christliche Religion in der „Kultur der Gegenwart", S. 43)
konstatiert. Wenn man ihm als Römischkatholiken vorwerfen kann,
dass er im Interesse seiner Kirche schreibe, kann ich als
Lutheraner mich davon freisprechen. Aber eben als Lutheraner
kann man nicht verneinen, dass die Rettung der evangelischen
Kirche nur durch einen Rückgang auf die katholische Grundlage

der Augsburgischen Konfession möglich ist. Ich erinnere
hier an einige Worte von Mentzer: „Nam diserte negamus nos
veram Ecclesiam deseruisse, vel ab ea defecisse, vel ex ea

egressos esse. Sed potius in ipsa Ecclesia Christiana diligenter
et accurate distinguimus id, quod ad ipsam substantiam Ecclesiae
pertinet, et illud quod aliunde eam invasit h. e. inter Christum,
ipsius verba et sacramenta, et inter Papam et humanas glossas
et traditiones." Es sähe in der Tat unter uns Lutherischen
viel besser aus, wenn wir nicht eine spezifische evangelische
Glaubensanschauung zu konstruieren versucht, sondern den

katholischen Glauben immer festgehalten hätten. Wie die
katholische Bewegung in der anglikanischen Kirche dieselbe wieder
belebt hat, müssen auch wir hiernach nach katholischen Linien
arbeiten.

0. Zöckler (Die Augsburgische Konfession als symbolische
Lehrgrundlage der deutschen Reformationskirche) findet in
unserem Bekenntnisse nicht bloss „Evangelisch-, sondern auch
Katholisch-Seinwollen". Zöckler hat den Vorzug, class er das

Wort „katholisch" nicht meidet. Jedoch will er der Augsburgi-
sehen Konfession einen eigentümlichen Doppelcharakter
beilegen. Sie ist katholisch, aber auch evangelisch. Zöckler
betont kräftig die Katholizität des Bekenntnisses. Er bemerkt
z. B. zum ersten Artikel: „Es ist der ganze und volle Glaube
der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte, zu welchem
sich die Reformatoren hier bekennen." Zum dritten: „Doch ist
diese Erkenntnis von Christo dem Sohne Gottes keine spezifisch
evangelische Heilswahrheit, kein Lehrstück, welches den
Protestantismus vom römischen oder griechischen Katholizismus
unterschiede. — Im christologischen Dogma zu katholisieren,
ist der Stolz und die Ehre auch jedes echten Protestanten!"
Zum fünften: Die „irenische, oder wenn man so sagen darf,



— 173 —

katholisierende Haltung des Artikels, dem es darauf ankam,
jeden Verdacht eines unkirchlichen Subjektivismus in der Heilslehre

oder einer fanatisch-revolutionären Geringschätzung der
Autorität des geistlichen Amtes nach Kräften abzuwehren."
Zum siebenten Artikel zitiert er die Worte Cl. Harms: „Staaten
gibt es viele, Kirchen, die es wirklich sind, nur eine —, welche
die ganze Welt als die von Gott geliebte umfassen soll, dass

niemand verloren gehe, der in sie eintritt, wer er sei und woher
er komme. Wir kennen, die das Wort ,katholisch' nehmen
und sich damit benennen. Wir lassen ihnen den Namen, dass

sie sich so heissen, wenn wir Lutherische es nur sind." Weiter
die Worte Vilmars über den 7. und 8. Artikel: „Beide Artikel
beweisen aufs vollständigste, dass durch die Reformation eine
neue Kirche weder habe gegründet werden wollen, noch
gegründet worden sei (vgl. oben ,üie entstehenden evangelischen
Gemeinden' bei Kolde), dass sie sich nicht als abgefallen von
der bestehenden Kirche angesehen wissen wolle, dass sie nicht
einmal von sich und ihren Gliedern sagen lasse oder gar selbst

sage, dieselben seien von der alten Kirche ausgegangen, oder

gar, sie hätten die alte Kirche verlassen. Es ist also ein
signifikanter Widerspruch gegen die Augsburgische Konfession, wenn
gesagt wird, es sei die evangelische Kirche trotz der katholischen

Kirche gebildet worden, durch einen Akt des hl. Geistes,
oder: die bis dahin bestandene Kirche sei nicht die Mutter der
Christen evangelischen Glaubens, sondern eine völlig fremde
u. dgl." Zum neunten Artikel: „Wie denn die Tendenz unseres
Artikels überhaupt mehr gegen enthusiastisch-rationalistische
Entwertung der objektiven, als gegen magisch-hierarchische
Verkennung der subjektiven Seite des Taufsakramentes gekehrt
ist, und deshalb auch die volle Zustimmung der papistischen
Theologen in der Konfutation erlangt hat."

Wir haben durch diese Zitate zeigen wollen, wieviel
Katholisches in der Augsburgischen Konfession zu finden ist.
Aber wie verhält es sich mit dem Evangelischen?

Evangelisch ist, nach Kolde, vor allem die Betonung des

allein rechtfertigenden Glaubens im vierten Artikel. (Item docent,
quod homines non possint justificari coram Deo propriis viribus,
meritis aut operibtis, sed gratis justificentur propter Christum
per fidem, cum credunt se in gratiam reeipi, et peccata remitti
propter Christum, qui sua morte pro nostris peccatis satis fecit.



— 174 —

Hanc fidem imputât Deus pro justifia coram ipso. Rom. Ill et IV.)
Wie wir sehen, fehlt das „allein" bei dem „rechtfertigenden
Glauben" in unserem Artikel. Der Ausdruck sola fide kommt
erst in der Apologie vor. Die, Augsburgische Konfession hat
diesen Ausdruck an keiner Stelle, wo sie von der Rechtfertigung
handelt. „Es gehört dies mit zu den Proben der milden, allen
unnötigen Anstoss meidenden Haltung unseres Bekenntnisses,
die auf so vielen Punkten hervortritt" (Zöckler). Wir sehen,
wie gern die Theologen die Augustana für „evangelischer" als
sie in der Tat ist, halten wollen. Man redet von dem „allein
rechtfertigenden Glauben" des Bekenntnisses. Die Konfession
selbst aber redet nur von „dem rechtfertigenden Glauben".

Ich frage aber: ist diese Lehre unkatholisch, d. h. nicht
ob sie mit dem römischen Systeme im Widerspruch stehe,
sondern ob sie der Lehre der Kirchenväter der ersten Jahrhunderte
widerspricht oder mit ihr unvereinbar ist? Dass sie vom
römischen Standpunkte aus nicht gebilligt werden kann, ist ja offenbar.

Romanismus ist aber mit Katholizismus nicht identisch.
Nur wenn der vierte Artikel des Augsburgischen Bekenntnisses
mit dem Katholizismus der Väter völlig unvereinbar ist, ist er
etwas anderes als Katholizismus, etwas „Evangelisches",
„Lutherisches" oder dergleichen. Ich glaube, class er dies weder
ist, noch sein kann. — Übrigens muss dieser Artikel de justi-
fleatione mit dem sechsten Artikel de nova obeclientia verglichen
werden. Hier wird die Notwendigkeit der guten Werke
nachdrücklich ausgesprochen. Die Augsburgische Konfession lässt
wirklich Christi Gerechtigkeit nicht nur einmal vorübergehend,
wie einen Schatten über die Gläubigen, hinstreichen. — In diesem

Artikel kommt wirklich der Ausdruck „sola fide" vor — aber
in einem Zitate. Es heisst: Ambrosius enim inquit: Hoc
constitutum est a Deo, ut qui credit in Christum, salvus sit sine

opere, sola fide, gratis aeeipiens remissionem peccatorum. Auch
wenn dieses Zitat nicht von Ambrosius herrührt, ist der
Ausdruck sola ficles doch keine neue Erfindung der Reformatoren.
Er ist im Gegenteil eine auf echtem, katholischem Boden
gewachsene Pflanze. —

Wir könnten die Untersuchung weiterführen. Wir glauben
aber, genug gesagt zu haben, um die Aufmerksamkeit darauf
zu richten, dass wir viel besser mit der Augsburgischen
Konfession fertig werden, wenn wir sie als eine katholische Schrift



— 175 —

auffassen, nicht aber als den ersten Vorboten einer neuen Art
von Christentum. Dazu kommt, dass nur eine katholische
Renaissance unser Kirchenwesen beleben kann. Und endlich:
dies wird dazu beitragen, die Christenheit von neuem auf der
einzig möglichen Weise wirklich zu vereinigen.

Noch ein Schlusswort. Der Verfasser dieses Aufsatzes ist
nur Landpfarrer an einem abgelegenen Orte, fern von allen
wissenschaftlichen Ilülfsmitteln, der dann und wann eine Stunde
für Studien sparen kann und dem überdies die fremde Sprache
wie eine Saulsrüstung ist. Möge einer, der dazu berufener ist,
den Versuch aufnehmen, die Augsburgische Konfession mit dem
Katholizismus zu versöhnen. Ich habe nur meinen Glauben,
dass es möglich, nützlich, notwendig ist, bekennen wollen.

Rute, Schweden. Carl Kihlén.


	Augsburger-Bekenntnis und Katholizismus

