
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 1

Artikel: Die kirchliche Reform Josefs II.

Autor: Moog, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


83

Die kirchliche Reform Josefs II.

Es ist eine merkwürdige Erscheinung, dass in der letzten
Zeit die kirchlichen Reformbestrebungen innerhalb der
katholischen Kirche, wie sie im „Josefinismus", der Emser Punktation
u. a. zum Ausdruck kamen, Gegenstand eifriger Forschung
bilden, und zwar nicht am wenigsten von römisch-katholischer
Seite. Eine solche Studie liegt in der Arbeit von Dr. Georgine
Holzknecht vor, die unter dem Titel „Ursprung und Herkunft
der Reformideen Kaiser Josefs II. auf kirchlichem Gebiete" als
11. Heft der Forschungen zur inneren Geschichte Österreichs

(Innsbruck 1914) erschienen ist. Als Berechtigungsgrund für
diese Vermehrung der umfangreichen josefinischen Literatur
wird angegeben, „dass die für die behandelte Materie äusserst
wichtigen Staatsratsakten noch fast gar nicht, die Akten der
übrigen Wiener Archive nur zum Teil herangezogen wurden,
dass die reichhaltige josefinische Flugschriftenliteratur unver-
wertet blieb und dass endlich die historischen Vorläufer bisher
nicht weit genug zurückverfolgt wurden". Die bezeichneten
Quellen werden denn auch reichlich benutzt. Da wir dem Gegenstande

von unserer katholischen Reform aus ein besonderes
Interesse entgegenbringen, wollen wir zunächst eine ausführlichere

Übersicht über seine Behandlung geben.
Als Quellen der josefinischen Reformideen werden zuerst

»Gallikanismus und Episkopalismus" bezeichnet, aus denen man
nicht nur geschöpft, sondern „sich geradezu berauscht hat".
Neben den bekanntesten Trägern der Episkopal- und Konziliar-
theorie erscheinen die Konzilien von Konstanz, Basel und Pisa
als die Lieblingskonzilien des Josefinismus. Eine weitere Quelle
desselben ist die „jansenistisch-kartesianische Neuscholastik", die
seit Ende des 17. Jahrhunderts von Frankreich aus weite Kreise
ergritten hatte. Das Hofdekret vom 11. März 1782 verbot Dis-



— 84 —

kussionen über den Jansenismus „doch wohl nur, um Angriffe
fernzuhalten und desto sicherer unbehelligt jansenistische Grundsätze

verbreiten zu können" (S. 4f.). Im Kolleg zu Pavia
sind neben gallikanischen Historikern und Kanonisten u. a.

Jansénius, Arnauld und Nicole im Gebrauch. Der Spiritual des

Brünner Priesterhauses, der dort jansenistische Bücher bekanntgab,

wurde Inspektor des Wiener Seminars, während sein
Ankläger Graf Vetter, welcher „solche gelehrte und geistreiche
Bücher wie Pascal, Arnauld, Nicole, die Lieblingslesung der
höchstseligen Monarchin, verkleinert, dagegen die ,Historia con-
venticuli Bourfontani' angerühmt hatte", seines Amtes entsetzt
wurde l). Ebenso wurde zwei Jesuiten, die Pascal, Arnauld und
Nicole angegriffen hatten, die Kanzel untersagt. „Frankreich
schämt sich jetzt", heisst es in den Staatsratsakten (S.5, Anm. 4),
„einen Arnauld, Nicole damals verfolgt zu haben." Ebenso
treten die Bischöfe von Laibach, Königgrätz, Sekkau, Brixen
u. a., „die seit längerem schon im Banne des Episkopalismus
standen", unter staatlicher Führung offen für die „ jansenistisch-
kartesianischen Ideen" ein und lehren sie in ihren Hirtenbriefen.
In der Kirchenzeitung von Wittola sind die Spalten gefüllt
„mit Lobpreisungen und Hinweisen auf die im jansenistischen
Geiste verfasste Literatur". In deren Sinn verfasste Hägelin
die neue Kultusordnung, welche durch Vereinfachung des
Gottesdienstes, Beseitigung unnötiger Andachten, Abschattung des

kirchlichen Prunkes u. a. „die Verinnerlichung des religiösen
Sinnes" anstrebte (S. 6).

Ein besonderer Abschnitt ist dem Einfluss des bekannten
Muratori2), des Herausgebers des „Muratorischen Fragmentes",
auf die Ausbildung der josefinischen Reformgedanken gewidmet,
der nach dieser Seite hin bis jetzt keine Würdigung gefunden
habe (S. 6ff.). Aus verschiedenen seiner unter dem Pseudonym
Lamindus Pritanius erschienenen Schriften werden Stellen
mitgeteilt: „Die seltsamen Kontraste, welche in hohem Grade für
die Aufklärung in Österreich charakteristisch sind, finden wir

') Vgl. über die Fabel von Bourgfontaine den Aufsatz von Reusch in
seinen „Beiträgen zur Geschichte des Jesuitcnordens" (München 1804).

') S. über Muratori besonders Reusch, Index II, 83911'. Muratori kam
nicht auf den Index, obschon eine Anzahl seiner Schriften scharf
angegriffen und in Rom denunziert wurden.



-- 85 —

bei ihm klar herauskristallisiert: Bibel- und Dogmengläubigkeit,
welche auf göttlicher Offenbarung zu gründen behauptet,

neben selbstherrlichem Rationalismus und skeptischem
Kritizismus, der Voraussetzungslosigkeit und Zweifel als die sichersten

Führer zur Wahrheit — auch in religiösen Dingen —
preist." Die Wirkung der Schriften über den Aberglauben (1740),
die Verminderung der Festtage (1748), die wahre Andacht (1748),
das Staatswohl (1749) auf die Gesetzgebung und religiöse
Reform wird nachgewiesen. Sie waren massenhaft in Österreich
verbreitet und werden sehr häufig von den Anhängern der
Reformen angeführt. Als letzte der theologischen und
kirchenrechtlichen Quellen des Josefinismus werden die Werke der
„Legisten" genannt, die in den grossen Streitigkeiten zwischen
Kaisertum und Papsttum im Mittelalter die Partei des erstem
auf Grund des alten römischen Rechts verfochten, während die

„Dekretisten" für das Papsttum seit der Ausbildung des
kanonischen Rechts durch Gratian eintraten. Es wird auf den Kirchen-
rechtslehrer Joh. Val. Eybel (vgl. v. Schulte, Geschichte der
Quellen und Literatur des Kirchenrechts III, 1. Abt., S. 255 f.)
hingewiesen (S. 11 ff.), „dessen Schriften gleichsam Reinkulturen
der Epoche darstellen", und der sich häufig auf die Legisten
und die Sammlung derselben bei Goldast (Monarchia usw., l.Aufl.,
1612 ff.) beruft, ähnlich der oben genannte Wittola u.a., sowie
viele Flugschriften : So gab die legistische Publizistik für den
Josefinismus dieselben Folgerungen, „ähnlich, wie sie ein
Jahrhundert vorher die Grundlage für den Gallikanismus gebildet
hatte" (S. 13).

Eine weitere wesentliche Beeinflussung der josefinischen Ideen
entstammt dem „rationalistischen Naturrecht" (S. 14 ff'.), cl. i.: „die
von Grotius, Pufendorf, Thomasius vertretenen philosophischen
Staatstheorien, welche im Gegensatz zu dem schon im Mittelalter

betriebenen Naturrecht sich von den religiös-theologischen
Grundlagen emanzipierten11 (S. 15, Anm. 8). Während nun aber
das diesem Naturrecht und dem Josefinismus Gemeinsame nicht
aus dem ersteren entstammt, sondern Aviederum den Legisten
und der Theorie vom königlichen Absolutismus entnommen ist,
weicht der Josefinismus vielfach da vom Naturrecht ab, wo es

selbständig sich weiter entfaltet. Dies zeigt sich in der Lehre
vom Ursprung des Staates (S. 17 ff.), die das Naturrecht auf die
Vertragstheorie zwischen Herrscher und Volk gründet, während



— 86 —

der Josefinismus den Staat auf der theokratischen Idee, dass
dieser sowohl als der Herrscher unmittelbar von Gott stammt,
aufbaut. Nachweise erfolgen aus Eybel, Karl v. Martini (s. u.)
und Heinke (Systema iuris pubi. univ.). Dabei ist dem Herrscher
genau die Stellung wie von den Vertretern des königlichen
Absolutismus, einem Boclinus, Bossuet und Lebret beigelegt. Er
steht über dem Gesetz, kann es widerrufen und abschaffen,
sogar wenn es ein Fundamentalgesetz ist. Wenn derlei Anschauungen

sich auch im rationalistischen Naturrecht finden, so gehen
ihre Wurzeln doch weiter auf die genannten französischen
Absolutsten und von diesen auf die Rcgalisten des 14. Jahrhunderts
in ihrem Kampf gegen das Papsttum zurück (S. 28). Der bis

zum äussersten gespannte fürstliche Absolutismus gab dann die

Möglichkeit, auf Gebiete überzugreifen, „die bisher staatlicher
Ordnung kaum unterlagen : Wiedergewinnung der durch die
Ränkesucht und Geldgier der Päpste verloren gegangenen
landesfürstlichen Rechte, Zurückführung des Christentums zur
reinen Lehre des Urchristentums durch Abschaffung der durch
römische Anschauungen entstandenen Missbräuche : Postulate,
die in den Staatsratsakten mit ermüdender Monotonie und oft
mit einem des hohen Rates unwürdigen Schimpfregister
aufgestellt werden" (S. 30). Aus der Idee des unbeschränkten
Absolutismus im Josefinismus sind denn auch dessen anscheinend gute
Absichten und Handlungen zu deuten: „Der Staatsrat, dem der
Kaiser folgte, verstand es wohl vortrefflich, vom Volke und dessen

Wohl väterlich zu reden; aber es sind doch nur rethorische
Wendungen, diplomatische Mittel, Worte, denen ein tieferer Wille
zum Helfen entweder überhaupt nicht zugrunde lag oder nur
insoweit, als die Hauptabsichten: die eigene Machterhöhung
und das dynastische Moment mitgefördert werden Allerdings

von Pflichten wird ungemein viel moralisiert; leuchten
wir ihnen aber in das Antlitz, revidieren wir Geburts- und Hci-
matseheine, so entpuppen sie sich als die in Pflichten umgetauften
Rechte des höfischen Despotismus; dieser besass den Mut zu
offener Forderung, jener braucht Masken und Schminke" (S. 32).
Selbst der „bekannte demokratische Zug, sich am liebsten
inkognito unter das Volk zu mischen", die Aufhebung der
feudalen Agrarverfassung u. a., schliesslich sogar das Toleranzpatent

entsprangen absolutistischen Absichten und nationalökonomischen

Erwägungen (S. 32 ff. ; vgl. weiter u.),



—- 87 —

Der Abschnitt „Das Verhältnis von Staat und Kirche im
josefinischen Staatsrecht" führt wieder mehr auf das theologisch-
kirchenrechtliche Gebiet (S. 37 ff'.). Während das josefinische
Staatsrecht in der Theorie Kirche und Staat als zwei
gleichberechtigte, von Gott gesetzte Autoritäten anerkennt, übt seine
Praxis das gerade Gegenteil davon, so dass man seinen Urhebern
Inkonsequenz oder absichtliche Täuschung nachsagen könnte.
Der Widerspruch löst sich aber zum Teil dadurch, class die
Hegriffe von Kirche und Staat, jener vermindert, dieser erweitert

wird. Man unterscheidet unter Wegfall der sog. causae
mixtae, die von selbst in den Machtbereich des Staates fallen,
für die Kirche nur zwischen spiritualia, essentialia, dogmatica,
interiora, die ihrer Kompetenz angehören, und temporalia, ac-
cidentalia, diseiplinaria, exteriora, über die der Staat zu
entscheiden und zu wachen hat, jedoch steht ihm ebenso eine
Überwachung der rein kirchlichen inneren Dinge zu. Hiermit wird
abermals auf die Legisten: Johann von Paris, Okkam, und
besonders Marsilius von Padua über den Gallikanismus hinweg
zurückgegriffen (S. 38 ff., S. 43 ff.). Marsilius hat bereits die
im josefinischen Kirchenrecht verwirklichten Gedanken, dass
dem Fürsten die Besetzung der geistlichen Ämter, die Aufsicht
über die Amtsführung der Geistlichen, das Absetzungsrecht, die
Verfügung über das Kirchenvermögen, ferner das Recht,
Konzilien zu berufen, zukomme. Wenn der Kaiser letzteres
„nicht wagte" trotz aller Anregungen, auch von seiten seines
Bruders Leopold und der später zu Ems in ihren Vertretern
versammelten Bischöfe, so ist das daraus zu erklären, dass die
weitaus grösste Zahl seiner Bischöfe Kurialisten blieben, wie
einige Anführungen aus den Staatsratsakten dartun (S. 47,
Anm. 4), z. B. das Votum von Heinke: „Ich werde niemals da-
zu einraten, dass man die äussersten Mittel ergreife, die in
einem National-concilio bestehen könnten, durch welches alle
Bischöfe der Monarchie mit nicht zu hoffender gesamter Hand
und vereinigten Kräften alle ihre iura originaria zurücknehmen."
Vor allem geben die „Hofkanonisten", z. B. Eybel des Marsilius
und seiner Nachfolger Ansichten über die Kirchenverfassung
wieder: Die Schlüsselgewalt besitzen die Bischöfe gleicherweise
wie der Papst, die Kirche ist nicht auf Petrus, sondern den
Felsen Christus gebaut (vgl. hierüber Langen, das vatikanische
Dogma usw. Band III, S. 15, 73 u. a.), der Vorrang des römi-



— 88

sehen Stuhles ist späteren Ursprungs, darum besteht nur ein
Primat der Ehre und der Einheit, nicht aber der Macht, Träger
der Unfehlbarkeit ist nicht der Papst, sondern die Kirche u. a.,
— „kurz Episkopalismus contra Kurialismus, Papismus. Zurück
zum Urchristentum Revindizierung der iura originaria, welche
die Päpste den Bischöfen geraubt und sich selbst, besonders
mit Hülfe der falschen Dekretalen, der ,Aftergesetzbriefe(, des

,Betrügers' Isidor Mercator beigelegt haben: das ist der Zentralpunkt,

aus dem die den reformatorischen Gedanken verteidigenden
Sätze fliessen" (S. 49). Aus den Staatsratsakten werden hierzu
u. a. als Voten von Gebier angeführt: „ Die Majestätsrechte,
die von Gott unmittelbar herkommen, des Papstes Anmassungen
aber bloss auf des Betrügers Isidor Grundsätzen beruhen
Wer wird Bischöfen, die in blinden Gehorsam gegen Rom und
in Isidorischen Grundsätzen erzogen, schon 50, 60 und 70 Jahre
alt geworden, jetzo noch eines besseren belehren ?" Nach
Besetzung der Bistümer mit aufgeklärteren Bischöfen „wird ein

ganz anderes Geschlecht und d. Hierarchie aufstehen; alsdann
wird sich an Abschaffung des Staats- und kirchenschädlichen
Juraments der Bischöfe, an Vermehrung der Diözesen, an
Synoden, kurz an all jenes denken lassen, was die Pseudoisidorischen

Lehren vertilget, Statum in statu vollends aufhebt und
die alte ächte Disziplin, das einzige Mittel zur Beendigung der
unglücklichen Kirchenspaltung wiederhergestellt". Ebenso

spielte das „Isidorische Fälschungsmoment" in den damaligen
Flugschriften eine grosse Rolle: „es eignete sich ja vortrefflich
zu polemischen Zwecken! Freilich schreiben ihm die Josefiner
eine Tragweite zu, die es nie besessen (!)" (S. 50). Auch die

von Marsilius im Gegensatz zu dem späteren religionslosen
Naturrecht geforderte Notwendigkeit der Erhaltung und Förderung
der Religion für den Staatszweck kehrt im Josefinismus wieder.
Dahin gehören die Pfarregulierung, die Hebung der Predigt
und der Bildung des Klerus besonders auf dem Lande und das

Bestreben, „Pfarrzwang einzuführen und das Volk der Kontrolle
durch die in den josefinischen Prinzipien erzogenen Seelsorger
zu unterstellen". Daraus entstand dann „Intoleranz" gegen die

Katholiken, während für die Duldung der Protestanten „nicht
die Toleranzideen, sondern zum Teil wirtschaftliche Motive
massgebend waren. Auch fehlte es nicht an Bemühungen, sie

zu jener Religion zu führen, welche der Kaiser als die allein-



-- 89

seligmachende ansah, seine vor allem der Staatsraisou dienende
Religion. Die Einhoitsrcligion, das war das Ideal Josef II"
(S. 50 ff.).

In dem kleinen Abschnitt „Reformvorbereitende Momente"
(S. bi ff.) soll erwiesen werden, dass das josefinische Reformwerk

„nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch vorbereitet
war", z. B. in der Art, wie Karl der Grosse die Kirche
beherrschte. Auf ihn wird wiederholt in der Publizistik
hingewiesen, ja man vergleicht Josef IL geradezu mit ihm. Ebenso
haben zahlreiche Erlasse in Österreich seit clcr Gegenreformation,

„in der sich die Kirche erst so spät und nur unter Leitung
des Staates ihrer Regenerationskraft erinnerte", vor allem
auch die Massnahmen Maria Theresias, dem Reformwerke praktisch

die Wege gewiesen: „Äusserst vereinzelt sind die
Verordnungen in publico-ecclesiastico, für welche, sich keine
Präjudiz- und Präzedenzfälle, sei es in andern Ländern, sei es
in Österreich selbst, nachweisen Hessen. Die Entwürfe zu den
vielfach als josefinisch angesprochenen Reformen lagen seit
Jahren in den Archiven Das Reformwerk Josef IL ist nicht
jenes Novum, das man so gerne in ihm erblickt und bewundert;
die Gedanken, die Argumente waren vorhanden: sie sind nur
stärker akzentuiert, schärfer formuliert, zusammengefasst, zum
System erhoben und den verschiedenen Bedürfnissen des
absolutistischen Staates angepasst" (S. 54 f.). Ein weiterer Teil der
Untersuchung (S. 55 ff.) ist der Stellung des bereits erwähnten
Martini zum Reformwerk Josefs IL gewidmet. Er war als
Professor des Naturrechts Lehrer des Prinzen gewesen und wurde
1782 in* den Staatsrat berufen. Wie er in seinem Spezialfach eine

gemässigte Stellung einnahm, die dem religiösen Gebiet seine

Berechtigung beliess, so zeigt er auch in seinem Gutachten
u. a. auf kirchenpolitischem Gebiete grössere Mässigung als
die übrigen Staatsratsmitglieder, wodurch schon ein geringerer
tatsächlicher Anteil an der Reform bedingt ist, was auch aus
einer Anzahl seiner Voten hervorgeht. Der Standpunkt Martinis

und seine Art, vorsichtig zu lavieren, tritt in sehr interessanter

Weise in seiner ihm aufgetragenen Neubearbeitung des

Kirchenrechts von Paul Jos. Riegger hervor (vgl. von Schulte,
Quellen III, 1. Abt., S. 208 ff.), die auf Einspruch von Kaunitz
(vgl. Beilage A, S. 91 ff.) sowohl von Maria Theresia als von
Josef TT. verboten wurde (S. 64), weil darin das Episkopalsystem,



— 90 —

„das für die Josefiner unbedingte Geltung hatte", in Vergleich
mit dem Kurialsystem in abgeschwächter Form zur Darstellung
kam, wie die Gegenüberstellung in Beilage A, S. 95 ff'., zeigt,
z. B. bei der Frage, ob die richtig gehaltenen Konzilien der
päpstlichen Bestätigung bedürfen oder nicht (§ 159), ob clor

ex cathedra lehrende Papst aus sich allein unfehlbar sei, oder
erst bei ausdrücklicher oder stillschweigender Zustimmung der
katholischen Kirche (§ 200, vgl. § 180). Bei der Unentschieden-
heit des Martinischen Standpunktes, die den Schülern nur
Anregungen, aber keine volle Gewissheit gab, ist es begreiflich,
dass sie nicht, „dem aufgeklärten Despotismus" Josefs IL
entsprach. Der letzte Abschnitt sucht darzutun, wie der Josefinismus,

der in seiner Kirchenpolitik an jahrhundertealte
theologische bzw. kirchenrechtliche Gedanken und Probleme
anknüpft, dabei auch noch von älteren „nationalökonomischen
Triebfedern" geleitet wird (S. 66 ff.): „Die Leitidecn, welche
zur Lösung der pekuniären Frage herangezogen werden, tragen
keinen originellen Charakter; sie bewegen sich durchaus im
Gedankenkreise des Alerkantilismus und des Physiokratisnius :

neu sind nur hie und da die Gebiete, in denen sie betätigt
werden. Josef setzt meist nur neue Zahlen in althergebrachte
Formeln ein. So wird die Kirchenpolitik Wirtschaftspolitik,
Finanzpolitik. Den Schlagworten des Merkantilismus begegnen
wir Seite auf Seite, in Referaten, Voten, Resolutionen etc.

„Kein Geld ausser Land" und „möglichst Adel fremdes in das

Land herein", lautet die llauptparole (S. 67). Aus dem

Bestreben, Geld zu gewinnen und die Staatsfinanzen zu bessern,
werden dann u. a. hergeleitet: die Auflösung des Nexus
inländischer und ausländischer Klöster, Aufhebung der Exemption
der Orden von der bischöflichen Jurisdiktion, der Rekurs nach
Rom in Ehesachen, das Ablasswesen, die Sendung von Mess-

stipendien nach Rom, die Auflösung der Bruderschaften,
Aufhebung der Klöster, das Verbot von Sammlungen, die

Einschränkung des gottesdienstlichen Prunkes, die Verkürzung des

Gottesdienstes und die Verminderung der Andachten : „In dem

der Kirche Dargebrachten und Geopferten erblickte man nur
ein dem Gewerbe und Handel entzogenes Betriebskapital"
(S. 76), Selbst „bei Erlassung des viel gerühmten und dem Kaiser
so hoch angerechneten Toleranzpatentes (s. o.) dachte wohl
niemand ehrlich daran, ,nur die Forderung der naturrech!



— 91 —

liehen Schule zu erfüllen* ; merkantilische Erwägungen haben
dabei mitgewirkt; dem Volke allerdings wurde es mit väterlichen

und humanitären Worten der Duldung bekanntgemacht.
Was es aber im Grunde wollte, das war: Fremdes Geld,
auswärtige Fabrikanten und Professio nisten, Talente und
überhaupt Menschenmaterial, Arbeitskräfte in das Land ziehen.
Daraus machte der Staatsrat kein Hehl, und die offiziöse Publizistik

sowohl als die der Zensur entwischten Schriftchen sprechen
offen davon" (S. 87). Aus den Populationsbestrebungen des
Merkantilismus heraus beansprucht schliesslich Josef IL die
Ehegesetzgebung und Ehegerichtsbarkeit, weil auf der Ehe, „der Pflanzschule

des Gemeinwesens, die Beförderung der Bevölkerung und
die Stärke des Staates ruht". Deshalb „sieht man die Familien-
losigkeit des Priesters mit scheelen Augen an. Kaunitz und
Gebier setzten sich einmal allen Ernstes für die Abschaffung
des Zölibates im Staatsrat ein (Beilage, D enthält die sehr
merkwürdigen Gutachten von Kresel, Hatzfeld und Kaunitz). Die
Sache wurde reponiert, weil man sie vor allem wegen der
erhöhten Kosten für die Pfarrer und deren Familie, für
Erweiterung* der Pfarrhäuser usw. „für den Staat nicht nutzbar'*
befand. Auch die Flugschriften „ventilieren diese Fragen
äusserst häufig, meist mit ausgesuchter Gemeinheit und bodenlosem

Zynismus oder lächerlichen Übertreibungen" (S. 88,
Anmerkung 4). Schliesslich wird noch eine Stelle aus der Schrift
„Nationalkonzilium in Wien 1784" angeführt: „Bei allen
Reformen, welche der Monarch bisher in seinen Staaten
vorgenommen, war seine Hauptabsicht die Förderung des Handels
und der Industrie, die Vermehrung seiner Einkünfte und die
Vergrösserung seiner Macht" (S. 89).

Die vorliegende Abhandlung ist ohne Zweifel eine sehr
fieissige Arbeit, die neben vielem Bekannten manch neuen
Fingerzeig zur Erforschung des Josefinismus gibt. Dennoch
lässt schon die obige Übersicht erkennen, dass die Verfasserin,
trotz allgemeiner Ruhe der Darstellung, von vornherein auf
einem dem Gegenstande ungünstigen Standpunkte steht und
darum der Objektivität crmangelt. Als neuzeitliche Quellen
sind vorzugsweise solche von römisch-katholischen Verfassern
benutzt, z. B. Hergenröthers Kirchengeschichte, die Innsbrucker
Theologische Zeitschrift, die Theologische Quartalschrift u. a.
Welch einseitiges Urteil ergeht über Hontheim-Febronius (S. 43),



— 92 —

womit man nur das gerecht abwägende von Schultes (Quellen
III. Bd., 1. Teil, S. 204 ff.) vergleiche. Die Ausführungen über

„gallikanisch-jansenistische Einflüsse" leiden an der gewohnten
Oberflächlichkeit. Der Grundfehler liegt aber darin, dass von
der vorgefassten Meinung aus dem gesamten Josefinismus und
vor allem Josef IL selbst und seinen Räten so viele unedle
Absichten unterlegt, bzw. hinter jedem seiner Reformgedanken
gesucht werden. Wenn hierzu gleichzeitige Zeugnisse aus
Flugschriften usw. herbeigezogen werden, so ist damit die Wahrheit
keineswegs erwiesen, indem man eben schon damals dergleichen
Absichten von gegnerischer und insbesondere von klerikaler
Seite unterschob, während mindestens ebensoviele und gewichtige

gleichzeitige Zeugnisse dagegen vorgebracht werden können
und in andern Werken über den Josefinismus vorgebracht
werden. Schliesslich steht die Frage zur Beantwortung, ob die
grossen Gedanken von Episkopalismus und gereinigtem nationalen

Katholizismus trotz der Entwicklung zum „Papaiismus-*
wahr bleiben, auch wenn sie von Legisten und Jansenisten
stammen oder sonst woher nachgewiesen werden können, und
ob sie berechtigt waren und es sind, auch wenn bei dem
Bestreben, sie aufs neue zu beleben, allerlei Unklares und Übereiltes

wie im Josefinismus unterläuft. Diese Frage ist von der
Verfasserin der besprochenen Studie durch deren Tendenz
einfach verneint worden, und das ist der weitere Fehler der
Arbeit. Georg Moog.


	Die kirchliche Reform Josefs II.

