Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 1

Artikel: La "World Conference" et le protestantisme américain
Autor: Gardiner, Robert H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403896

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA «WORLD CONFERENCE >
ET LE PROTESTANTISME AMERICAIN.

Dans les sessions du Comité préparatoire (Advisory Com-
mittee) & la «World Conference», tenues le 7 avril et le 16 juin
1915, il fut décidé de convoquer une assemblée pléniere des
membres des commissions particulieres des IEtats-Unis, pour
I'¢tude des moyens et des méthodes les plus aptes & réaliser
le but que se propose notre conférence. Cette assemblée plé-
ni¢re tint ses séances a Garden City, Long Island, New-York,
du 4 au 6 janvier de l'année passée.

Nous n’entrons pas dans les détails de l'organisation de
cette assemblée, qui a porté & notre ccuvre les lumiéres et les
expériences religicuses des meilleurs représentants du protes-
tantisme américain et de I'Eglise épiscopale américaine. C’est
surtout l'esprit de la «World Conference» que nous voulons
mettre en relief dans cet article. Quoi qu'on en pense, il est
acquis que la «World Conference» aura toujours une place
honorable dans I'histoire des tentatives d’'union de la chrétienté.
Elle a inauguré une nouvelle méthode, et dans le cas méme
qu’elle échouerait dans ses efforts, son influence bienfaisante
ne saurait jamais s’évanouir entiérement. Elle aura contribué
A rapprocher les ames chrétiennes des diverses confessions, &
adoucir I'acerbité de controverses stériles, & montrer quil y a
un terrain neutre, celui de la charité et de l'esprit du Christ,
ot les rivalités humaines s’effacent au contact de l'unité divine.

D’apres les données du rapport que nous avons lu a la
premiere session de l'assemblée, il v a 5T confessions chré-
tiennes qui ont institué des commissions ou comités particuliers
pour reéaliser I'ceuvre de la «World Conference». Notons ce-
pendant que nous n'avons pas encore la coopcération active du



Bl —

protestantisme européen, du catholicisme romain et de lortho-
doxie orientale.

Le protestantisme européen n'a pas encore développé son
action dans le sillon tracé par la «World Conference», et
son inertie sur ce point est due aux troubles moraux et matce-
riaux produits par la guerre actuelle. Les haines politiques
ont eu leur répercussion dans le domaine religieux. I unité
morale du protestantisme européen, cette unité qui déja se
révélait sur le terrain doetrinal, et dans le champ si vaste des
missions, a été ébranlée. En outre, la guerre a rendu bien
difficiles les communications entre 'ancien et le nouveau monde.
Il nous a ét¢ presque impossible de maintenir nos communica-
tions avec 1'Allemagne, ol nous comptons bien des amis de
notre ceuvre, bien des chrétiens qui, au milieu des horreurs de
la guerre, ne perdent pas de vue les intéréts supéricurs de la
chrétienté et de son influence dans le monde. Mais nous ne
perdons pas notre conscience. Le Christ a été dans sa vie his-
torique le plus savant guérisseur des maladies morales et phy-
siques de humanité. Il continue & exercer la méme mission
dans sa vie mystique. Nous sommes sirs que le christianisme
aura un renouveau de vie aprés la catastrophe de la guerre
européenne; la nuit profonde de la haine sera suivie par 'aube
de I'amour, et les grandes confessions protestantes sentiront le
besoin de se rapprocher dans le Christ.

Nous nourrissons le ferme espoir que les Eglises d'Orient
donneront leur appui et leur valide coopération &4 I'ccuvre de
la «World Conference ». Cet espoir est le résultat d'une corres-
pondance suivie avec M# Antoine, archevéque de Kharkov, et
un des théologiens russes les plus en vue. Cette correspondance
a fourni & Me"™ Antoine loccasion d’exprimer ses théories sur
P'union des Eglises dans la revue théologique du séminaire de
Kharkov, «Viera i Razum» (La foi et la raison). l.es articles
du savant prélat en réponse & nos lettres ont paru & part.
Dans le second article, il s’exprime ainsi: «Je n’ai le moindre
soupgon & l'égard du but que se proposent les organisateurs
de la «World Conference ». Ils n'ont pas en vue la propagande
en faveur de leur Eglise. Leurs propos, j'en suis convaincu,
Jaillissent d’un esprit trés élevé et enclin au bien, comme cela
se voit par les appels de la Commission exécutive. Je crois
aussi fermement que la tolérance et ’érudition théologique, dont



62

on fait preuve dans les discussions, ne donneront pas lieu &
des malentendus concernant les définitions dogmatiques de
I'Eglise. C’est pour cela que, si pendant longtemps je ne serai
pas & méme de renoncer & la tache qui m’a été confice, et de
traverser l'océan, en tout cas je donnerai ma bénédiction et
mon approbation &4 mes nombréux amis spirituels, évéques,
prétres, moines et laiques, qui demanderont mon avis sur la
«World Conference » et qui seraient disposés &4 se rendre en
Amérique. »

LI’organe officiel du Saint-Synode, le « Tzerkovnyia Viedo-
mosti », insistait sur la nécessité pour 1'épiscopat russe de prendre
part & la Conférence. «Il n’y a pas de raisons », écrivait Serge
Troicky, «pour ne pas répondre & 'appel qui nous a été adressé.
Sans doute, au sein de la Conférence les tendances protestantes
de T'unionisme et du latitudinarisme se font jour; mais il est
incontestable qu’en dépit de toutes ces luttes intéricures et
fatiguantes et 'absurdité de leurs théories, les anglicans et les
protestants travaillent avec ardeur & la recherche d'un crite-
rium plus stable de la vérité du Christ. Notre devoir est de
les aider. Notre célébre historien, Basile Bolotov, exprima une
opinion tres intéressante a 1'égard du schisme qui sépare 1'Eglise
romaine des Eglises orthodoxes. Il affirma que 1’Orient, aussi
bien que 1'Occident, porte son poids de responsabilité dans le
crime de la séparation des Eglises. l.orgueil national devint
la source de I'indifférence coupable des Grecs vis-a-vis de 1’0Occi-
dent et de sa vie religieuse. Ce fut ainsi que l'ambition des
papes se développa jusqu'a donner naissance au schisme de
I'Occident. A présent, nous nc devons pas répéter les erreurs
des Grecs: nous ne devons pas enfouir dans le sol notre talent,
ou mettre notre lampe sous le boisseau, d’autant plus que la
Conférence n’a pas lintention d’établir ou d’accepter une déci-
sion quelconque. Si 1'Eglise orthodoxe n’envoie pas ses repré-
sentants & la Conférence, il est bien & craindre que l'esprit et
les tendances du protestantisme acquiérent une vigueur nouvelle
au détriment des principes catholiques. »

Ces expressions courtoises, dont l'importance est accrue
par le caractére officiel de la revue ot a paru larticle de
Troicky, nous font espérer que 1'liglise orthodoxe russe donnera
son appul et sa coopération active & notre Conférence.



Les conditions spéciales du catholicisme romain sont telles
qu’il est bien difficile que des membres de la hiérarchie ou du
clergé romain prennent part & une initiative éclose dans une
Eglise qui, malgré son adhésion aux principales doctrines catho-
liques, porte le titre de protestant. Cependant, nous avons gagné
les sympathies d’'un grand nombre de prétres catholiques. Ils
nous ont promis l'appui de leurs priéres, et nous croyons fer-
mement & lefficacité de la priére. Ces priéres nous viennent
aussi de l'autorité supréme de 1'Eglise romaine. In effet, une
lettre du cardinal Gasparri, datée du Vatican, décembre 18, 1914,
déclare que S. S. Benoit XV a exprimé ses vives sympathies
pour l'ceuvre de la Conférence. «Vous connaissez bien », lit-on
dans cette lettre, «les tentatives des pontifes romains, leurs
soins et leurs labeurs en vue de garder et de conserver dans
son intégrité et sa pureté la seule et unique Kglise que Jésus-
Christ a instituée et sanctifiée avec son sang divin. Iauguste
pontife a bien agréé votre initiative d’examiner la constitution
essentielle de 1'Eglise avec un esprit de sincérité et sans les
brouillards des préjudices. Il a le ferme espoir que vous pourrez
résoudre toutes les difficultés, sous le charme de la beauté na-
turelle de ’Eglise du Christ; I'espoir que vous travaillerez avec
succes a atteindre votre but, & ne plus permettre que 1'Eglise
du Christ soit déchirée et divisée. Il a le ferme espoir que par
la coopération et I'harmonie des intelligences, et en méme temps
par la concorde des volontés, 'unité de foi et l'unité de com-
munion pourront dominer de nouveau dans le monde entier.
Je vous remercie de ce que vous avez bien voulu demander
l'appui et le soutien du souverain pontife pour accomplir vos
desseins. Sa Sainteté exprime son vif désir que le résultat de
vos efforts corresponde & votre attente. Il demande cette grace
& Notre-Seigneur Jésus-Christ, d’autant plus, qu’obéissant & la
Voix du Christ qui retentit & ses oreilles, il sait trés bien qu’il
est le seul & qui a ¢été confié le soin de paitre tous les fidéles,
et que, par conséquent, il est la source et la cause de l'unité '). »

") Compertum enim vobis est Romanorum Pontificum cogitationes,
curas et opera illuc semper maxima parte intendisse, ut una et unica
Ecelesia, quam Jesus Christus instituit quamque suo divino sanguine sa-
cravit, integra, immaculata, semperque caritate florens, studiosissime ser-
varetur et custodiretur . . . Placuit igitur Augusto Pontifici propositum
vobis esse ut, sincero animo, nullaque opinione praejudicata, in intimam



64—

Cette lettre importante du cardinal-secrétaire d’'Etat a été
suivie par une autre, qui nous autorisait & rendre public le
contenu de la premiére. (Vest pour cela que nous avons donné
des extraits de ces documents, dans la premiére séance pléniere
de la «North American Preparatory Conference», le 4 janvier
1916. 11 va sans dire que ces pi¢ces nous venant de la supréme
autorit¢ de I'Eglise romaine ont cu un grand retentissement
en Amérique. Elles ont été reproduites par un grand nombre
de Journaux, bien que généralement les feuilles catholiques se
soient abstenues de les commenter. On trouvera peut-étre que
Sa Sainteté Benoit XV insiste avec force sur la conception
traditionnelle de 1'union des Eglises et de 1'unité ecclésiastique.,
Mais il est toujours consolant de constater que le souverain
pontife nous promet 'appui de ses priéres et nous envoie ses
encouragements. .

Comme il fallait s’attendre, l'ceuvre si heureusement inau-
curée par la «World Conference» a donné lieu & des discus-
sions qu'il est utile de résumer ici pour eclaircir de plus en
plus les difficultés que nous rencontrons sur notre chemii.
Nous commengous par exposer les idées ct les desiderata d’écri-
rains protestants. Car, il ne faut pas le nier, ¢’est au milieu
des nombreuses confessions du protestantisme américain que
la Conférence a trouvé ses meilleurs amis et les plus vives
sympathies. En résumant les vues des critiques de la «World
Conference », nous n'avons pas le dessein d’entamer des con-
troverses. Nous ne devons pas oublier que 'esprit de la «World
Conference » est avant tout irénique. Nous ne voulons pas re-
nouveler ces controverses haineuses qui jadis ont transformé
I'Eglise dans un champ de bataille au lien d’en faire 'asile et
le royvaume de la charité. Sans doute les dissensions religieuses

Feclesiac formam intueamini, atque vehementer exoptat ut, eius nativa
pulchritudine capti, dissidiis omnibus compositis, in illud felici exitu adla-
boretis ut mysticum Christi corpus distrahi et discerpi non ultra sinatur,
sed concordia et conjunctione mentium, ac praeterea conspiratione volun-
tatum, unitas fidei et communionis in universo hominum genere tandem
obtineatur. Dum autem gratias agit quod ad propositum bonum expeditius
assequendum opem suffragiumque Romani Pontificis exquirenda censueritis,
Sanctitas Sua ut omnia e sententia eveniant vota maxima exprimit, Christ-
umque Jesum impensissimis precibus rogat, eo vel magis quod Christi ipsius
praecinente ac jubente voce, scit se, cui omnes pascendi homines traditi
sint, principium et causam esse unitatis Ecclesiae,



— 65 —

ne cesseront pas de sitot. Mais ce ne sera pas la théologie
qui les apaisera. La pacification de la chrétienté sera I'’heureux
résultat du triomphe de l'esprit du Christ sur I'orgueil indivi-
duel. «Le propre de l'orgueil », ¢crivait naguére William H.
Cobb, «est de séparer; le propre de 'humilité, d'unir. Ce n’est
pas du tout vrai que tous les hommes seraient unis s’ils étaient
orgueilleux. I’ame orgueilleuse est comme un glagon dans une
mer désolée. Tous, au contraire, iraient d’accord, s’ils étaient
humbles. I.un rivaliserait avec l'autre dans leffort de faire
du bien au prochain; chacun estimerait les autres plus parfaits
et meilleurs que lui-méme; tous uniraient leurs voix pour

rendre gloire & Dicu. L’unité du ciel serait transplantée sur la
terre ), »

Dans «The Constructive Quarterly Review », David Schaff
a publié un article trés important: Le mouvement vers Uunité
de UEglise®). L’auteur est professeur d’histoire ecclésiastique et
d’histoire de la théologie dans le Western Theological Semi-
nary, & Pittsburg (Pennsylvania). Il a publié une histoire de
I'Eglise chrétienne au moyen-age (1050-1517) et une Vie de
Jean Huss. Il expose le point de vue des presbytériens, dont
il professe les croyances. Dans son article, il commence par
définir la notion d’unité. Si l'unité signific 'accord dans tout
ce qui concerne l'autorité et le gouvernement de I'Eglise, il
s’ensuit que I'Eglise apostolique n’avait pas cette forme d’unité.
Si, au contraire, par unité de 'Eglise on entend la dévotion
au Christ, Fils de Dieu et Rédempteur de I'humanité, et une
vie conforme & ses exemples et & ses préceptes, nous ne serions
pPas dans l'erreur en attribuant cette unité a I'Eglise aposto-
lique. I'Eglise des Apotres admettait la diversité de doctrines
et de travail, une distinction entre Juifs et Gentils, des points
de vue opposés de Pierre et de Paul.

1 It is the very nature of pride to separate; it is the very nature of
humility to unite. It is not true that if all men were proud, all would stand
together; for each proud man is a lonely iceberg in a desolate sea. But it
is true that if all were humble, all would stand together. ach would vie
with each in seeking his neighbor’s good; each would esteem others better
than himself; and all would unite in giving glory to God; it would be the
unity of heaven. — The meaning of Christian Unity, New-York, 1916,
p. 26 et 27.

*) The Movement towards Church Unity. The Counstructive Quarterly,
1V, 2, June 1916.

(@]

Internat, kirehl, Zeitschrift, Heft 1, 1017,



— 66 —

D’apreés saint Ignace 'épiscopat devient le centre de l'unité,
la succession des Apdtres qui garde le trésor de la foi et le
monopole de I'enseignement. « Ecclesia est in Episcopo.» A la
méme époque on met en relief la nécessité d'un formulaire de
foi unique pour les membres de 1'Iiglise. Depuis Léon I°r (450),
un troisi¢éme centre d’'unité se forme dans I'Eglise. L’évéque
de Rome se proclame le pasteur supréme de I'Eglise univer-
selle, I’Occident chrétien vénére le pape comme le successeur
de saint Pierre, et Thomas d’Aquin établit les fondements doc-
trinaux de cette théorie qui regarde le pape comme le vicaire
de Jésus-Christ sur la terre.

(’est ainsi que nous avons trois centres d’unité, le Christ,
I'évéque, le pape.

Les efforts faits pour cicatriser les blessures infligées au
christianisme par les dissensions religieuses ont été suivis et
actifs dans le protestantisme du XIX° siecle. C’est en 1846 que
I'on vit surgir I'Alliance évangélique, dont le but est de favo-
riser la solidarité et I'union parmi les différentes confessions
protestantes. Ses neuf articles embrassant toutes les Iglises
protestantes, excepté les quakers et les unitaires, ils ont en
vue tous les protestants, quelles que soient leur langue et leur
nationalité. La conférence de I’Alliance, tenue & New-York, en
1873, mérite bien d’étre considérée comme l'assemblée la plus
importante au point de vue religieux que l'on ait pu réunir en
Amérique tout le long du XIXe siécle.

L’esprit de 'Alliance évangélique a trouvé aussi son expres-
sion dans plusieurs initiatives protestantes, par exemple dans
la Lambeth Conference des ¢véques anglicans (1867), dans I’Al-
liance des Iiglises réformées (1876), dans UAlliance cecumé-
nique des méthodistes (1881), dans le Concile international des
Eglises congrégationalistes (1891), dans la World Conférence des
baptistes (1905), et surtout dans la «World Confercnce on Faith
and Order» (1910). Nous sommes donc en présence de ce que
le D Briges appelait la plus compléte et la plus forte expres-
sion des aspirations du monde chrétien vers l'unité?!). Kt dans
ce mouvement qui vise & rétablir l'unité chrétienne de I'Eglise
primitive, I'Eglise ¢piscopale américaine tient une place d’hon-
neur.

1) Dr Charles Augustus Briggs, «Church Unity: Studies of its most
important problems», New-York, 1909, p. 73.



— 67

L’cuvre de cette liglise pour le rétablissement de la fra-
ternit¢ religieuse dans le Christ remonte & 1886. Ses évéques,
réunis & Chicago, déclarérent que I'Eglise épiscopale américaine
ne doit pas viser & absorber les autres confessions chrétiennes.
Son but est celui de coopérer avec elles & établir une base
commune de croyances et d’organisation, & combattre les schismes,
& guérir les blessures du corps mystique du Christ, & dévelop-
per cette charité qui est la griace souveraine du Christ et sa
manifestation visible dans le monde. L’unité, selon les évéques
américains, ne saurait étre obtenue sans retourner aux prin-
cipes que nous voyons appliqués et vénérés aux premiers
ages du christianisme. Les éléments essentiels de cette unité
sont les Ecritures, les deux sacrements institués par Jésus-
Christ, le credo de Nicée comme formulaire de la foi chrétienne,
I'épiscopat historique modifié d’aprés les conditions locales du
troupeau chrétien. lLes évéques nommaient un comité de quinze
membres, chargés de se mettre en relation avec les confessions
chrétiennes organisées, en vue de rétablir I'unité organique de
I’Eglise.

[.es quatre éléments ci-dessus mentionnés furent adoptés par
la Lambeth Conférence en 1888. Quelques modifications y furent
introduites, surtout dans le 3° article. Aux formulaires de foi,
on ajouta le credo des Apodtres. Ces éléments essentiels prirent
le nom de Quadrilatére et devinrent fameux dans 1’histoire des
tentatives d’union.

Le comité de 1I'liglise épiscopale américaine entama des
relations avec une puissante organisation non-épiscopale, I’'Eglise
Presbytérienne des Ktats-Unis. Les chefs de cette Eglise accep-
terent avec empressement les propos d'union de I'Eglise épis-
copale américaine et se déclarerent préts & coopérer avec elle
au moins pour établir une amitié sincére et la «réciprocité »
des fonctions du ministeére sacerdotal parmi les Eglises séparées.
Cette réciprocité, d’apreés la réponse de 1'Eglise presbytérienne,
doit étre considérée comme le premier pas vers 'union. Con-
formément & leurs croyances, les presbytériens n’acceptérent pas
le quatriéme article du Quadrilatére concernant 1'épiscopat his-
torique. Mais, on y ajouta que l'assemblée presbytérienne
N'oblige pas les confessions épiscopales & accepter son point de
Vue, son interprétation personnelle des passages du Nouveau
Testament. La correspondance entre les deux Eglises cessa en



68

1896. Ms* A. Cleveland Coxe, évéque de Western New-York
(1865-1896), engagea les presbytériens & mieux préciser leurs
croyances conformément & la foi professée par 1'Iiglise primi-
tive, lorsqu’il n'y avait point de divisions. Mais 'assemblée
presbytérienne répondit que ces explications étaient suffisantes
et que, dans les pourparlers pour l'union, elle voulait se
tenir sur le pied d’égalité avec les autres confessions chré-
tiennes. \

Le second chapitre du mouvement vers l'unité chrétienne
a été éerit en 1910 par linstitution d'un comité pour organiser
une «World Conference on Faith and Order». Ce qu’il y a de
bien dans cette initiative, c’est que toutes les confessions chré-
tiennes y sont invitées & prendre part sur un pied d’égalité.
De méme, l'ampleur des termes qui le qualifient, « Faith and
Order s, laisse un champ libre a toutes les questions qui pour-
raient étre l'objet de discussions amicales parmi ses membres.

L’histoire de la Conférence, depuis ses origines jusqu’a la
réunion de Garden City (4 au 6 janvier 1916) montre que jus-
qu'a preésent 1'Eglise ancienne-catholique, les Iglises de la
communion anglicane et plusieurs confessions protestantes pren-
nent une part trés active au mouvement vers l'unité chré-
tienne. Les Hglises orientales se sont bornées & une entrevue
de l'archevéque Platon avec les délégués du Comité execu-
tif '), Pour ce qui concerne l'Eglise latine, le pape Benoit XV a
nettement défini sa position doctrinale. Il offre ses priéres, mais
il met bien en relief que le centre de l'unité chrétienne est la
papauté. Le pape n'aurait pu altérer sa position sans rompre
avec I'enseignement de ses prédécesseurs qui se considérent
comme les peéres et les maitres de tous les chrétiens. Les Iglises
anglicanes ne peuvent adopter & l'égard de I'Eglise romaine
qu'une seule ligne de conduite, celle de lui témoigner leurs sen-
timents amicaux et leurs désirs d’union.

1) Remarquons & ce propos que cette assertion n’est pas exacte. L'eeuvre
de la «World Conference» a 6té 'objet de discussions tres courtoises dans
les périodiques grecs et russes, tels que les «Tzerkovnyia Viedemostis»,
« Tzerkovnii Viestnik », « Viera i Razum », « Exxdyoweotixos ®dgog,
Haveawos, Te Hdrpe.» 1y a des évéques russes qui nous ont promis
de prendre part aux travaux de la Conférence. Sans doute, notre propa-
gande en pays orthodoxes aurait eu des succes plus brillants si la guerre
n'avait pas brusquement interrompu notre correspondance avec les reprc-
sentants les plus illustres des Eglises d’Orient.



69

On ne saurait donc nier qu’il y a au sein des Eglises pro-
testantes une puissante impulsion vers la réunion de la chré-
tienté, Les évéques, le clergé, les laiques anglicans travaillent
avec la méme ardeur pour la favoriser et sont animés du méme
esprit. Aucune confession protestante ne peut rivaliser sur ce
terrain avec 1'Eglise épiscopale américaine. Des protestants
qui ont assisté a la Conférence de Garden City ont déclaré que
les séances de ses membres ont mis en pleine lumieére la pro-
fondeur du sentiment religieux de ceux qui l'ont organisée. Le
contact de tant d’expériences religieuses et 'ardeur de la foi
qui anime les chefs du mouvement, font prévoir que le protes-
tantisme ameéricain est en train de préparer unc renaissance
religieuse beaucoup plus importante que celle de la réforme.
LLe moment est arrivé pour cet événement. Les facilités des
relations commerciales, les unifications proposées par les sciences
sociologiques, la coopération des missionnaires dans le monde
entier, le développement de la théorie de la conservation des
énergies, tout cela pousse les chrétiens, quel que soit leur credo,
a considérer et & apprécier les avantages de l'union.

e mouvement vers l'unit¢ aura une influence bienfaisante
sur la vie du christianisme. Il ne faut pas oublier, en effet,
que les points ou les différentes confessions protestantes s’ac-
cordent sont bien plus nombreux que ceux dans lesquels ils
divergent. Il peut bien se faire qu’on arrive & organiser, & des
intervalles périodiques, des assemblées pléniéres pour régler
laction, et reviser I'ceuvre, et surveiller la marche des diverses
organisations protestantes. C’est par ce moyen que l'on éviterait
le gaspillage des ressources économiques et des forces spiri-
tuelles du protestantisme, dans les villes et les villages, dans
les écoles théologiques, dans les ceuvres paroissiales, dans les
missions.

En outre, le mouvement vers la réunion imposerait une
nouvelle étude de U'Evangile & la lumiére des problémes que
Von agite dans la société moderne. I’étude qui s'impose de nos
Jjours concerne les positions fondamentales du protestantisme,
positions qui ont amené 1'éparpillement de ses forces spiri-
tuelles. Les confessions protestantes non-épiscopales étudieront
de nouveau le caractére non-sacramentel et non-sacerdotal de
leur clergé. Elles s'efforceront de prouver que le sacerdoce
chrétien est un sacerdoce de croyants et quil n’y a pas de



70

médiateurs entre le Christ et 'ame. Elles examineront de nou-
veau les données du Nouveau Testament pour savoir si le mi-
nistére sacerdotal de la nouvelle loi n’est pas un ministére cha-
rismatique et l'ordination sacerdotale une affaire de bon ordre
et de convenance. FElles se poseront la question s’'il y a une
différence d’ordre entre les évéques et les prétres et si réelle-
ment les évéques d’aujourd’hui sont les successeurs des évéques-
prétres de l'age apostolique.

La «World Conference» doit tourner son attention vers les
chapitres les plus importants du traité de l'lEglise. D’aprés les
uns, I'Eglise est une société de fidéles qui croient en Jésus-
Christ, Dieu et Sauveur; d’aprés les autres, elle est une insti-
tution bien organisée. Il serait utile de définir la vraie nature
de I'Eglise, de déterminer ses offices, surtout le role de sa ma-
ternité, et pour descendre & un cas particulier, les variations
ecclésiologiques des Eglises anglicanes. On saurait alors si ces
Eglises regardent les sacrements comme les vrais canaux de
la grace et reconnaissent la mission sacerdotale du clergé non-
épiscopal. On serait & méme alors d’effacer I'antitheése qui existe
entre une décision du Parlement anglais, qui, en 1749, consi-
dérait les Fréres de Moravie comme membres d’'une ancienne
Eglise protestante américaine, et l'acte de Ms* Alonzo Potter,
évéque de Pensylvanie (1845-1865) qui réordonnait un ministre
~de la méme confession. Si 'ordination épiscopale est nécessaire
pour la validité du sacerdoce, il faudrait dénier le caractére
sacerdotal de bien des apotres du protestantisme, tels que Edwards
et Richard Storrs, et 'évéque Simpson, etc.

Sans doute, il y a actuellement des positions doctrinales
qui sont bien troublantes pour les confessions protestantes non-
épiscopales. Dans son récent volume, The Holy Catholic Church,
Dr Swete déclare que les Iglises romaine, anglicanes et ortho-
doxes forment l'armée réguliére et disciplinée du Christ, tandis
que les membres des confessions protestantes sont les vaillants
aventuriers d'une armée irréguliére. Pareillement, il y a des
évéques qui n’admettent pas la validité des sacrements conférés
dans les Eglises non-épiscopales. A propos du fameux cas de
Kikuyu, l'archevéque de Canterbury défendait aux membres de
I'Eglise anglicane de recevoir la communion des mains de mi-
nistres n’ayant pas été ordonnés par des évéques. Ces décisions
et ces doctrines ne laissent pas d’exciter la défiance des Eglises



— 71 —

non-épiscopales et de les mettre en mauvaise posture pour ce
qui concerne le probléme de la réunion.

Quoi qu'il en soit, nous nous trouvons en présence d'un
vaste mouvement vers 1'unité chrétienne. Ce mouvement se des-
sine dans le monde anglo-saxon; il trouve son point de départ
dans la priére du Sauveur que tous ses disciples soient un, et
il a pour but l'extension du regne du Christ au dedans et au
dehors. Cela justifie le mouvement vers l'unité chrétienne et la
coopération de toutes les confessions chrétiennes & ce mouve-
ment. S'il est nécessaire, il faut laisser de coté ses honnétes
convictions pour favoriser une cause dont il serait puéril d’en
amoindrir la grandeur!).

Nous avons résumé les idées maitresses de cet article impor-
tant, qui deéfinit la position doctrinale des confessions non-épis-
copales dans la future «World Conference». Rien de plus utile
pour le triomphe de l'unité chrétienne que les discussions rela-
tives aux questions proposées et mentionnées par le Dr Schaft.
C’est en effet la notion de I'Eglise qu’il faut creuser, qu’il faut
mettre en pleine lumiére pour éliminer les obstacles créés par
des siecles de polémique religieuse. C’est la notion elle-méme
d’unité de I'Eglise qu’il faut éclaircir pour abattre les barriéres
¢levées au sein du christianisme par des siécles de haines et
de prejugés. Peu importe que les positions doctrinales des mem-
bres de la future «World Conference» semblent parfois irré-
conciliables. Ce qu’il faut, c’est qu’elles soient présentées, dé-
fendues et examinées avec la plus parfaite franchise et loyauté.
Cette étude comparative des doctrines des diverses confessions
marquerait un progres sensible dans I'histoire de la pensée et
de la théologie chrétiennes.

La notion de l'unité chrétienne, & propos de la «World
Conference », a 6té clairement définie et mise en pleine lumiére
dans un excellent article de George Zabriskie, inséré dans The
Christian Union Quarterly®). Cette revue est 'organe des « disci-
ples du Christ », une branche florissante du protestantisme amé-
ricain, fondée en 1807 par le Rev. Thomas Campbell. L’auteur
déclare qu'il y a un principe d’'unité dans la chrétienté malgré

') « The Movement towards Church Unity. The Constructive Quarterly »,
1916, IV, p. 211 a 234.

*) The Unity of the Church and the «World Conferences, octobre 1915.



ses divisions. Tous les chrétiens, quelle que soit la confession
a laquelle ils appartiennent, croient en une seule Iiglise. Cette
unité ne s’étend pas seulement & l'esprit de I'Eglise: elle em-
brasse aussi le corps mystique du Christ, parce que la mission
de I'Eglise dans le monde requiert l'usage des facultés spiri-
tuelles et des membres corporels. C’est pour cela que l'Eglise
du Christ déplore toujours la division parmi ses membres. La
conception d’une Eglise visible est la conséquence logique de
I'union spirituelle de tous les chrétiens, et l'union visible doit
embrasser tous ceux qui sont unis spirituellement.

Le but de l'unité a été bien indiqué par le Christ. L'Eglise
doit rendre témoignage au monde que le Christ a été envoyé
par le Pére, que Dieu par son Fils a donné au monde la vie
éternelle, et que cette vie est dans le Fils. Ce témoignage,
I’Eglise doit le rendre par son existence et ses actes. I'Eglise
doit ressembler & un monument qui atteste la mission du Christ,
et elle ne pourrait exercer cet office si elle n’était pas un
édifice organisé, si ses membres n’étaient pas unis par le lien
d’une cohésion organique.

En outre, I'Eglise est un témoin vivant par rapport au
Christ, dont elle perpétue la tradition et l’enseignement. Elle
forme le corps du Christ, en vertu de l'unité organique de tous
ses membres en Lui. Son influence s’étend & tous les hommes,
4 tous les peuples, & tous les temps, & toutes les régions. Si
I'on tombe sous l'influence d’'une section particuliére de 1'liglise
du Christ, cette section devient responsable pour lui, mais sa
responsabilité dérive de ce qu’elle est la partie d'un tout, un
fragment de I'Eglise universelle. La responsabilité de I'Eglise
est partagée par chacun de ses membres. Mais si I'Eglise du
Christ est divisée en plusieurs fragments, aucun de ceux-ci
n'‘est &4 méme de remplir la mission confice & elle par
Jésus-Christ, aucun d’eux ne représente le corps entier du
Christ, ne rend un complet témoignage au Christ.

Il y a des obstacles & l'unit¢ chrétienne. Ils dérivent des
divergences doctrinales entre les diverses confessions chrétien-
nes. Si I'unité de I'Eglise doit étre restaurée, nous devons con-
cilier ces divergences. Elles se rapportent & la foi et & la cons-
titution ecclésiastique.

Les divergences de la chrétienté dérivent surtout de la
différente maniére de répondre & la question suivante: « Com-



s B

ment un homme peut-il posséder le fils de Dieu?» Du coté
humain, le moyen pour arriver i cette possession est la foi;
du coté divin, la grace. Les Iglises orthodoxes et 1'liglise ro-
maine catholique soutiennent que la méthode par laquelle
homme peut posséder le fils de Dieu et participer a sa vie,
implique I'administration des sacrements, et par conséquent un
sacerdoce dérivé des apotres, auxquels Jésus-Christ confia tout
d’abord le pouvoir sacramentel. [.’Eglise anglicane souscrit aux
points essentiels de la méme doctrine. Les KEglises protestantes
ne l'acceptent pas. En général les confessions chrétiennes ad-
mettent que, pour recevoir la grice de Dicu, 'esprit humain
doit croire & certaines propositions touchant Dieu, son étre, sa
nature et son action: elles ne sont pas d’accord toutefois &
Uégard des choses qu'il faut croire.

Cette divergence de vues doit étre élimince. Cela ne peut
pas se faire en vertu d’un compromis. La loyauté, la franchise
doivent écarter les obstacles qui retardent l'union de la chré-
tienté. Avant tout on doit s’efforcer de concilier les divergences
doctrinales. Sur ce point il est bien difficile de dire comment
l'on s’y prendra.

Lie premier pas vers la réunion consistera & déterminer le
vrai caracteére de ces divergences. Alors il sera ais¢ de décou-
vrir que beaucoup d’entr’elles ne touchent pas & l'essence de
la foi, mais & la phraséologie théologique, aux termes qui ex-
priment la méme vérité. Par exemple, les chrétiens orthodoxes
s'apercevraient que le «filioque » n’ajoute pas au symbole de
Nicée une doctrine nouvelle et erronée, mais une doctrine qu'ils
tiennent cux-mémes, bien qu'ils ne soient pas familiers avec la
terminologie latine. D’autres divergences, comme celle qui
touche au baptéme par immersion et par aspersion, se rédui-
sent, au fond, & une question de forme et de surface. D’autres
positions ont une valeur complémentaire. Méme pour la papauté,
il n’est pas impossible de s’entendre. Toute société humaine a
besoin d'un chef. Si I'liglise doit étre un seul organisme, la
possibilité d'un chef n’est pas exclue.

En vue de faciliter la réunion, I’Eglise anglicane et les
Protestants doivent examiner de nouveau la conception romaine
de la papauté et ces points o les doctrines anglicanes et les
théories protestantes ne s’accordent pas; et & leur tour I'Eglise
Tomaine et les Eglises orthodoxes doivent s’efforcer de justifier



leurs doctrines et coutumes que d’autres confessions refusent
d’admettre, et en méme temps de soumettre 4 un examen sé-
rieux les théories protestantes qu’ils rejettent. Il est nécessaire
de savoir si I'enseignement d’une Eglise particuliére est réel-
lement l'expression de la révélation divine ou de la spéculation
humaine. Ce qui a été révélé par Dieu peut ne pas étre admis
par des hommes de bonne volonté. Cette entente doctrinale sur
des points qui ont été fixés et établis par la science divine,
guérira les maux de la discorde religieuse et donnera a I'Eglise
des ¢énergies nouvelles.

Animée du désir de contribuer & cette ceuvre de paix,
I'Eglise épiscopale américaine invite tous les chrétiens des di-
verses confessions & prendre part & la «World Conference » et
a discuter ensemble le probléme de la réunion. Son initiative
ne céde pas en grandeur & celle des croisades, et elle n’est
pas moins audacieuse que celle de Gédéon. Ce n'est ni la di-
plomatie, ni la controverse qui feront son succes. Sa réussite
dépend uniquement de l'esprit de foi qui anime ses membres.

Deux articles du Rev. William T. Manning, D. D., recteur
de la paroisse de la Trinité, & New-York, ont excité un intérét
plus considérable. Un de ces articles a été inséré dans le Year-
Book of the Parish of Trinity Church, et reproduit dans T'he
Christian Work?). Le second a paru dans T'he Constructive Quar-
terly, 'importante revue de Silas McBee?®).

Pour bien comprendre et évaluer la portée de ces articles,
il ne faut pas perdre de vue la position doctrinale de 1'Eglise
anglicane. Si l'on regarde ses origines historiques, cette posi-
tion est analogue & celle du protestantisme. Elle a été produite
par un esprit de réaction contre ce que le protestantisme
appelle «les abus de la cour de Rome ». Mais 1'Eglise anglicane
n’a pas suivi le protestantisme dans son évolution radicale,
Elle a conservé la tradition doctrinale de l’ancien catholicisme,
mais en méme temps elle accorde la plus grande liberté & ses
théologiens. Cette position doctrinale est connue sous le nom
de «latitudinarisme ».

) The Panama Congress and the Protestant Episcopal Church, 1916,
p- 207—209

) The Protestant Episcopal Church and Christian Unity, 1915, 3,
p. 679—686.



-]
£
'

II y a au sein de l'anglicanisme un parti conservatif, qui
par ses tendances, son esprit, sa vénération pour I'Eglise du
passé, tend & se rapprocher de I'Eglise orthodoxe et de I'Eglise
romaine. Mais il y a aussi un parti progressiste, le parti pro-
testant ou protestantisant qui marche dans le sillon ecreusé par
la réforme. Ces extrémes doctrinaux ne brisent pas l'unité de
I'Eglise anglicane, et en méme temps lui donnent une élasticité
qui rend de réels services au développement de sa pensée théo-
logique.

Le Dr Manning, & en juger par ses articles, appartient &
I'élément conservateur de I'Eglise épiscopale américaine. Il
expose donc ses vues personnelles, ses opinions privées. On se
tromperait si I'on voulait voir dans ses vues les vues officielles
de I'Eglise épiscopale américaine. S'il insiste parfois avee plus
de force sur la catholicité de I’Eglise anglicane et sa distinc-
tion spécifique du protestantisme, cela ne veut pas dire que le
Dr Manning soit oppos¢ en principe & une entente entre le pro-
testantisme et l'anglicanisme. Il présente de son point de vue
la solution d’un probléme théologique que d’autres théologiens
anglicans envisagent d’'une maniére tout & fait différente.

Le Dr Manning remarque, avec raison, que le probléme
de l'unité excite l'intérét des ames chrétiennes. L'unité quon
désire doit étre non seulement extérieure et visible, mais aussi
intérieure. Une ame invisible doit informer un corps visible.
Ceux qui préchent une unité invisible ne font que propager
les maux de la division religieuse. I'unité visible a été le but
de la priecre du Sauveur et elle ne saurait étre réalisée si
tous les membres de la famille chrétienne ne pouvaient pas
recevoir les mémes sacrements et la méme nourriture spirituelle.

Les conditions religieuses des Iitats-Unis sont telles qu’elles
montrent clairement la nécessité absolue de la réunion de la
chrétienté. Le christianisme dans les Etats-Unis traverse une
Période de dissolution. Les derniéres statistiques nous informent
quil y a ici plus de 160 confessions protestantes. Les chefs de
ces confessions se rendent compte de I'é¢parpillement des forces
€t des ressources du protestantisme et aspirent & une entente
qui puisse les organiser et unifier.

Sans doute, il est utile de faire attention aux désastreuses
Conséquences ¢économiques produites par les dissensions reli-
gieuses. Mais la question de l'unité chrétienne ne doit pas étre



— "6 —

examinée au seul point de vue utilitaire. Nous devons bien
deéfinir ce qu'on entend par unité; nous devons mettre en pleine
Iumiére le vrai idéal de l'unité; nous devons refréner l'impa-
tience de ceux qui nc veulent pas attendre, et qui, pour ne pas
attendre, laissent dans 'ombre les divergences doctrinales ou
les considérent comme des obstacles insignifiants.

Cette tendance est dangereuse. [lle nous porte & regarder
la vérité chrétienne comme insignifiante et & oublier que la
vérité tient la premiére place aprés 'amour. [’idéal de 1'unité
sans vérité dans 1’Eglise n’est pas moins fallacieux que l'idéal
de la paix sans justice dans I'Etat. Le chemin vers l'unité
chrétienne n’est pas si aisé que l'on suppose. l.es divergences
religieuses qui ont alimenté le feu de la discorde pendant des
siecles, ne peuvent pas s’éteindre en une seule nuit. On ne
saurait mépriser les convictions profondes des hommes, sans
aboutir & de nouvelles sources d'irritation et de divisions. Sans
doute, quelques-uns des points en litige parmi les confessions
chrétiennes ne méritent pas d’étre pris au sérieux; mais il n’en
est pas de méme pour tous les points qui nous séparent. Ce
n'est pas l'esprit de mensonge, ou le manque de charité, qui
poussent des ames protfondément chrétiennes &4 ne pas renoncer
aux convictions religicuses qu’elles ont heritées de leurs ancétres.

Un des besoins les plus urgents de la cause de l'union est
de bien voir combien graves et importantes sont les divergences
qui séparent les branches autonomes de la chrétienté. La vision
de cet état de choses ne doit diminuer ni notre courage, ni
nos efforts. ‘

On s’habitue & counsidérer la réunion de la chrétienté en
faisant abstraction des principes du christianisme, en prenant
la religion comme un code de moralité et comme un sentiment
qui favorise l'esprit d’amitié entre chrétiens. Cette tendance est
dangereuse, et c'est & son ¢gard que l'Eglise épiscopale amé-
ricaine peut exercer une influence bienfaisante.

Les Iglises anglicanes semblent prédestinées par Dieu &
réaliser la grande synthése du christianisme, & rendre témoi-
gnage & l'idéal de l'union dans sa forme la plus ample. Elle
est & méme d’apprécier & leur juste valeur les éléments reli-
gieux du catholicisme et du protestantisme en Occident et le
role réservé aux Kglises orientales qui déja commencent &
entrer en contact avec les autres confessions chrétiennes.



[’Eglise épiscopale américaine a toujours €été en relations
intimes avec le protestantisme. Elle renferme dans son giron
beaucoup d'ames qui ont des tendances et des sympathies pro-
testantes. Beaucoup de protestants aussi désertent leurs confes-
sions respectives pour s'inscrire parmi ses membres, et natu-
rellement conservent une grande partie de leurs anciens points
de vue. Elle est associée avec les chefs des confessions pro-
testantes dans la poursuite du méme idéal. Plus encore, avec
les protestants orthodoxes elle garde, comme un héritage com-
mun, les doctrines fondamentales de la foi chrétienne, et surtout
la croyance en Jésus-Christ Notre-Seigneur. La vie elle-méme
de 1'liglise épiscopale a subi l'influence tres forte du protestan-
tisme. Elle est consciente d’avoir puissamment participé au
développement de la vie spirituelle américaine, et cette con-
viction est justifiée.

Cependant, ses relations intimes avec le protestantisme
n’ébranlent pas le caractére et les fondements catholiques de
sa foi. Elle se glorifie d’avoir gardé I'héritage de la foi apos-
tolique. Elle soutient que dans son organisation visible, aussi
bien que dans sa vie intérieure, I'Eglise est une institution
divine, le corps visible dont le chef invisible est le Christ. Sa
mission est de continuer dans le monde I'ceuvre de Jésus-Christ.
Ceux qui, par le baptéme, participent & sa vie, sont les mem-
bres de ce corps mystique. Il n'y a qu'une seule Eglise, et cette
Eglise est en méme temps sainte, catholique, apostolique.
Les Iiglises particulieres dans le Nouveau Testament ne sont
que des parties locales de l'unique kEglise du Christ. L'Eglise
€piscopale croit fermement que les hommes ne peuvent pas fonder
des Iiglises particuliéres. Jésus-Christ vit, agit et parle par son
Eglise qui est unique.

De méme que les anciennes Eglises de 1'Orient et de 1’Oc-
cident, elle croit que Jésus-Christ a institu¢ un sacerdoce unique
qui se perpétue par le moyen de la succession apostolique des
évéques, c’est-a-dire, elle croit qu'un prétre, ordonné par un
évéque, qui en vertu de son ordination a un lien de continuité
avec les apotres, est absolument nécessaire pour la célébration
de la communion ou de 'acte caractéristique de I'Eglise chré-
tienne. Sans doute elle ne se prononce pas sur la validité des
ordinations qui ont licu dans les autres confessions chrétiennes.
Mais elle adhére fortement a la doctrine que nous venons



d’exposer. Un prétre romain ou oriental qui lui donne son
nom n’est pas réordonné. Au contraire, il n'y a pas de mi-
nistre protestant, quelles que soient la sainteté de sa vie ou
I'étendue de sa science, qui puisse conférer les sacrements sans
qu’il recoive l'ordination des mains d’'un évéque.

Cette doctrine, il faut bien le mettre en relief, n’est pas une
doctrine exclusive ou particuliére des High-Church Anglicans.
Elle est une doctrine essentielle de sa foi, telle qu’elle est
exposée dans ses formulaires authentiques. Un prétre ou laique
anglican qui refuse de souscrire a cette doctrine est en dés-
accord avec l'enseignement officiel de sa confession. I ensei-
gnement de 'Eglise épiscopale sur le sacerdoce et les sacre-
ments appartient aux croyances fondamentales de la religion
chrétienne et l'histoire nous atteste qu’il sauvegarde notre foi.
Ceux qui y adhérent croient au caractére révelé des symboles
chrétiens, & la naissance virginale du Christ et & la réalité de
sa résurrection. C’est par cet enseignement que I'Eglise épis-
copale américaine se rattache a la chrétienté catholique; c’est
par lui qu’elle ne peut pas s’associer au mouvement de la
Fédération protestante américaine ou aux missions protestantes.
Sans doute, elle ne cache pas ses sympathies profondes et
sincéres & l'égard de ces initiatives, mais officiellement elle
ne saurait pas y prendre part sans renoncer & sa foi essen-
tielle, sans trahir la mission que Dieu lui a confiée dans le
monde chrétien.

Cette position doctrinale de l'anglicanisme est reconnue et
appréciée par des membres éminents du protestantisme. Dans
un récent volume, le Rev. Arthur Judson Brown, secrétaire du
Comité presbytérien pour les missions étrangéres, déclarait que
les anglicans ont une vision trés noble de 1l'union de tous les
peuples chrétiens, union qui embrasse les branches historiques
de la chreétienté, catholicisme, orthodoxie et protestantisme. Ils
ne font pas cause commune avec l'une ou l'autre de ces com-
munions, parce qu’ils espérent qu'un jour leur Iiglise sera le
point de ralliement de toutes les confessions chrétiennes sépa-
rées ou qu'elle fournira le principe de la continuité historique
de I'Eglise de l'avenir. Iit bien que nous n’acceptions pas cette
théorie, il est de notre devoir & nous de ne pas nous séparer
d’'une Iglise qui se croit appelée par Dieu & étre le principe
unificateur de la chrétienté divisée. Nous sommes tenus & vé-



.79

nérer leur loyauté & leurs croyances et i attendre que l'esprit
de Dieu établisse entre eux et nous le lien de la communion
ecclésiastique ).

Remarquons cependant que I'Eglise anglicane ne se consi-
dére pas comme la base de la future réunion. Elle sait bien
qu’elle n’incarne pas l'idéal parfait de la vraie «catholicitas»;
elle ne désire pas transformer tous les chrétiens en membres
de sa communion. Ses efforts et ses priéres visent & obtenir
de Dieu que l'unité des fideles dans le Christ se manifeste
d’'une maniére plus parfaite, plus sainte, plus compléte qu’elle
N'a été dans aucune communion. Et ¢’est pour cela qu'elle de-
mande & toutes les confessions chrétiennes la fidélité aux prin-
cipes qu'elles croient essentiels & la foi chrétienne.

La coopération de tous les chrétiens aux mémes ceuvres
sociales, aux mémes initiatives pratiques, est possible et dési-
rable en méme temps. Mais il faut que cette coopération n’en-
vahisse pas le domaine des croyances religieuses. C’est pour
cela que la théorie fondamentale de lidentit¢ essentielle de
toutes les Eglises américaines, théorie mise en avant par la Fédé-
ration protestante américaine, ne peut pas se concilier avec
Venseignement officiel de I'Eglise épiscopale américaine. Car,
il s’ensuivrait que l'ordination n’est pas nécessairement requise
pour la validit¢ du sacerdoce,

Pour s'unir sur le terrain religieux, il faudrait s’accorder
sur les points essentiels de la foi. Sans cela, I'union extérieure
ne serait pas l'expression de l'unité. Klle donnerait plutot &
croire que la croyance n'a pas de valeur dans la vie reli-
gleuse et que la foi oscille sur un sable mouvant. La coopé-
ration parmi les confessions protestantes est possible, parce
que réellement leurs divergences religieuses ne sont pas trés
importantes. Mais si I'Elglise épiscopale s'unissait avec elles
dans l'ceuvre sacramentelle et illuminatrice de 'Eglise, elle
serait obligée de briser ses liens avec I'liglise anglicane, de
renoncer A tout espoir de voir un jour le rétablissement de la
pPaix parfaite dans la chrétienté divisée et d’¢chouer dans la
mission qu'elle a recue de Dieu pour elle-mémes et pour ses
fréres protestants.

—_—

') «Unity and missions: can a divided Church save the world?» New-
York, 1915, p. 223, 224.



— BF —

En général, on peut dire que toute tentative de la part
de 1'Eglise anglicane d’offusquer la doctrine historique du sacer-
doce et des sacrements serait un acte de myopie spirituelle.
Par cela méme l'on donnerait & entendre qu’'un protestan-
tisme réuni est le seul idéal possible ici-bas et qu'on ne dési-
rait pas l'union des KEglises, la regardant comme irréalisable.
La doctrine de I'Eglise épiscopale américaine sur le sacerdoce
a été la doctrine du monde chrétien pendant quinze siécles;
trois quarts des chrétiens 'y donnent encore leur adhésion. Ce
serait donc une faute politique et une erreur doctrinale que de
se ranger du coté d’'une minorité en abandonnant les croyances
de la majorité.

En dépit de tous les obstacles qu'elle recontre sur son
chemin, toutes les initiatives de I'’Eglise épiscopale doivent
tendre vers l'unité finale du christianisme. En vae d'un profit
temporaire, elle ne peut pas affaiblir sa position centrale ou
amoindrir son influence pour l'accomplissement de son idéal.

Pour répondre a sa mission, 1'Iiglise épiscopale américaine
a eu linitiative de la «World Conference ». Lie but principal de
cette assemblée pléniére des représentants des IEglises chré-
tiennes est de connaitre d'une maniere plus approfondie les
points o, nous chrétiens, nous ne sommes pas d’accord et
d’entrer les uns dans la pensée des autres. Les membres de
la Conférence ne s’unissent pas pour ergoter ou argumenter,
majis pour expliquer leurs points de vue. S’il ¥y a des conces-
sions & faire de part et d’autre, celles-ci doivent suivre la Con-
férence.

Nous espérons que le moment viendra ot I'Eglise épiscopale
américaine sera préte & des concessions pour la cause qu'elle
défend. Mais il faut bien le dire, elle ne pourra pas sacrifier
ses principes, ni ce qu’elle croit appartenir essentiellement a
la révélation divine. La vraie manifestation de l'unit¢ chré-
tienne, la réunion dans le Christ, requiert une foi plus ardente,
une sympathie plus sincére, une plus vaste possession de la
science et de l'esprit du Christ. Pour nous unir, nous devons
entrer plus profondément dans le sanctuaire de la vérité sous
la direction du Saint-Esprit.

On espere, par linitiative de la Conférence, qu’'une con-
naissance solide et impartiale des divergences doctrinales éli-
minera bien des obstacles qui empéchent I'union. On se rendra



31

compte que ces divergences, au moins en partie, ne font que
mettre en lumiere ou en relief un aspect particulier de la vérité
chrétienne. Nous ne pouvons pas fixer ou prévoir les prin-
cipes que la charité chrétienne sera & méme d’harmoniser, mais
nous savons que la puissance divine excéde les vues et la fai-
blesse humaines.

Le fait qu'une conférence composée de catholiques, protes-
tants et orthodoxes éveille 'attention du publie, prouve que la
cause de la réunion fait des progrés. (C’est la premiere fois, en
effet, depuis la grande révolution religieuse du XVI° siecle que
U'on propose de réunir dans un méme esprit de priére et d’amour
tous ceux qui croient en la divinité de Jésus-Christ. C’est la
premiere fois qu'on se propose de se réunir pour considérer les
points qui nous séparent et pour se parler les uns les autres
le langage de la vérité.

Les progres faits par la «World Conference» sont men-
tionnés dans les différents rapports. 11 semblerait, & premiére
vue, que les horreurs de la guerre actuelle aient rendu impos-
sible la convocation de la conférence. 11 peut se faire tout de
méme qu’'il n’en soit pas ainsi. Les fleuves de sang répandus
sur les champs de bataille montrent la nécessité de l'union et
de la concorde. On sent le besoin de rétablir dans le monde
chrétien l'esprit de fraternité pour arriver & une paix de longue
durée. On commence & comprendre que la religion du Christ
peut seulement nous donner l'espoir d’une paix universelle. La
guerre actuelle n’exelut done pas la possibilité d'un rapproche-
ment des forces chrétiennes et ce rapprochement pourra s’ef-
fectuer dans la «World Conference ».

sk

Telles sont les idées exprimées par le D' Manning & pro-
Pos de la réunion de la chrétienté et de la «World Conference».
Sous un certain point de vue, elles sont 'antithése des idées
bpatronnées par le Dr Schaff et semblent plus aptes & décourager
les amis de l'union qu'a favoriser leurs tentatives.

Il ne faut pas oublier cependant que ces discussions ont
leur avantage en tant quelles apportent de nouvelles lumiéres
a la solution du probléme de l'unité chrétienne, Sans doute, ce
e sont ni les extrémes conservateurs, ni les extrémes radicaux
qui feront prévaloir leurs opinions avancées dans les débats

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1917. 6



qui lentement préparent le terrain pour l'opinion. La vérité se
trouve dans le juste milieu de ceux qui aspirent & I'unité chré-
tienne plus avee le cceur qui aime quwavec lintelligence qui
raisonne, que l'on achévera I'ceuvre divine par excellence, 'unité
du corps mystique du Christ.

Il v a en Amérique des écrivains protestants qui croient
fermement & la possibilité de l'union, méme de l'union avec
I'Eglise romaine. Ils sont d’avis cependant qu'un protestantisme
uni sera la meilleure préparation au rétablissement de la paix
religieuse dans le monde chrétien. C’est pour cela que I'influence
de la «World Conference» doit s’exercer avant tout sur le pro-
testantisme. Il faudrait commencer par apaiser les différends
internes au sein de chaque confession protestante, pour prépa-
rer la voie & une coopération efficace sur le terrain religieux
et philanthropique et rendre de la sorte le protestantisme ca-
pable de remplir une mission plus active dans l'ceuvre de la
réunion!). La «World Conference » a déja fait cela. Elle a mis
en contact des Eglises protestantes qui n’avaient pas de relations
depuis longtemps. Elle continue & développer parmi elles le
sens et l'esprit de la solidarité chrétienne. Un protestantisme
uni sera sans doute plus & méme de traiter le probléme de
I'union avec le catholicisme et l'orthodoxie. Mais en songeant
a guérir les divisions du protestantisme, la «World Conference »
ne perd pas de vue les grandes Eglises chrétiennes de 1'Orient
et de I'Occident, et nous serons heureux, dans un prochain
article, d’entretenir nos lecteurs sur ce qu’elle fait pour faire
aimer et apprécier son idéal en Russie et en Gréce.

Y} « The ultimate union of Protestantism with the Roman and Oxtho-
dox Churches must in any case be preceded by the reunion of Protestantisin
itself. To that practicable and hopeful task the advocates of Christian unity
within the Protestant Churches will do well for the present to confine them-
selves. And the first step in that direction must surely be the combination
of the various divisions of particular denominations. Unity is probably to
come by piecemeal.» Robert A. Ashworth, « The Union of Christian Forces
in America », Philadelphia, 1915, p, 227.

Gardiner, Maine U.S. A.
Robert H. GARDINER.




	La "World Conference" et le protestantisme américain

