
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 1

Artikel: La "World Conference" et le protestantisme américain

Autor: Gardiner, Robert H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


60

LA WORLD CONFERENCE

ET LE PROTESTANTISME AMÉRICAIN.

Dans les sessions du Comité préparatoire (Advisory
Committee) ä la «World Conference», tenues le 7 avril et le 16 juin
1915, il fut décidé de convoquer une assemblée plénière des
membres des commissions particulières des Etats-Unis, pour
l'étude des moyens et des méthodes les plus aptes à réaliser
le but que se propose notre conférence. Cette assemblée
plénière tint ses séances â Garden City, Long Island, New-York,
du 4 au 6 janvier de l'année passée.

Nous n'entrons pas dans les détails de l'organisation de

cette assemblée, qui a porté à notre œuvre les lumières et les
expériences religieuses des meilleurs représentants du
protestantisme américain et de l'Eglise episcopale américaine. C'est
surtout l'esprit de la «World Conférence» que nous voulons
mettre en relief dans cet article. Quoi qu'on en pense, il est

acquis que la «World Conférence» aura toujours une place
honorable dans l'histoire des tentatives d'union cle la chrétienté.
Elle a inauguré une nouvelle méthode, et dans le cas même
qu'elle échouerait dans ses efforts, son influence bienfaisante
ne saurait jamais s'évanouir entièrement. Elle aura contribué
à rapprocher les âmes chrétiennes des diverses confessions, à

adoucir l'acerbité de controverses stériles, k montrer qu'il y a

un terrain neutre, celui de la charité et de l'esprit du Christ,
où les rivalités humaines s'effacent au contact de l'unité divine.

D'après les données du rapport que nous avons lu à la
première session de l'assemblée, il y a 57 confessions
chrétiennes qui ont institué des commissions ou comités particuliers
pour réaliser l'œuvre de la «World Conference». Notons
cependant que nous n'avons pas encore la coopération active du



— 61 —

protestantisme européen, du catholicisme romain et de l'orthodoxie

orientale.
Le protestantisme européen n'a pas encore développé son

action dans le sillon tracé par la «World Conference», et
son inertie sur ce point est due aux troubles moraux et matériaux

produits par la guerre actuelle. Les haines politiques
ont eu leur répercussion dans le domaine religieux. L'unité
morale du protestantisme européen, cette unité qui déjà se

révélait sur le terrain doctrinal, et dans le champ si vaste des

missions, a été ébranlée. En outre, la guerre a rendu bien
difficiles les communications cntre'l'ancicn et le nouveau monde.
Il nous a été presque impossible de maintenir nos communications

avec l'Allemagne, où nous comptons bien des amis de
notre œuvre, bien des chrétiens qui, au milieu des horreurs de
la guerre, ne perdent pas de vue les intérêts supérieurs de la
chrétienté et de son influence dans le monde. Mais nous ne
perdons pas notre conscience. Le Christ a été dans sa Ade

historique le plus savant guérisseur des maladies morales et
physiques de l'humanité. Il continue à exercer la même mission
dans sa vie mystique. Nous sommes sûrs que le christianisme
aura un renouveau de vie après la catastrophe de la guerre
européenne; la nuit profonde de la haine sera suivie par l'aube
de l'amour, et les grandes confessions protestantes sentiront le
besoin de se rapprocher dans le Christ.

Nous nourrissons le ferme espoir que les Eglises d'Orient
donneront leur appui et leur valide coopération à l'œuvre de
la «World Conference». Cet espoir est le résultat d'une
correspondance suivie avec Mgr Antoine, archevêque de Kharkov", et
un des théologiens russes les plus en vue. Cette correspondance
a fourni à M*' Antoine l'occasion d'exprimer ses théories sur
l'union des Eglises clans la revue théologique du séminaire de

Kharkov, «Viera i Razum » (La foi et la raison). Les articles
du savant prélat en réponse à nos lettres ont paru à part.
Dans le second article, il s'exprime ainsi: «Je n'ai le moindre
soupçon à l'égard du but que se proposent les organisateurs
de la «World Conference ». Ils n'ont pas en vue la propagande
en faveur de leur Eglise. Leurs propos, j'en suis convaincu,
jaillissent d'un esprit très élevé et enclin au bien, comme cela
se voit par les appels de la Commission executive. Je crois
aussi fermement que la tolérance et l'érudition théologique, dont



— 62 —

on fait preuve dans les discussions, ne donneront pas lieu à
des malentendus concernant les définitions dogmatiques de

l'Eglise. C'est pour cela que, si pendant longtemps je ne serai

pas à même de renoncer à la tâche qui m'a été confiée, et de

traverser l'océan, en tout cas je donnerai ma bénédiction et
mon approbation à mes nombreux amis spirituels, évêques,
prêtres, moines et laïques, qui demanderont mon avis sur la
«World Conference » et qui seraient disposés â se rendre en
Amérique. »

L'organe officiel du Saint-Synode, le « Tzerkovnyia Viedo-
mosti », insistait sur la nécessité pour l'épiscopat russe de prendre
part â la Conférence. «Il n'y a pas de raisons», écrivait Serge
Troicky, «pour ne pas répondre à l'appel qui nous a été adressé.
Sans doute, au sein de la Conférence les tendances protestantes
de l'unionisme et du latitudinarisme se font jour; mais il est
incontestable qu'en dépit de toutes ces luttes intérieures et

fatiguantes et l'absurdité de leurs théories, les anglicans et les

protestants travaillent avec ardeur à la recherche d'un criterium

plus stable de la vérité du Christ. Notre devoir est de
les aider. Notre célèbre historien, Basile Bolotov, exprima une
opinion très intéressante à l'égard du schisme qui sépare l'Eglise
romaine des Eglises orthodoxes. Il affirma que l'Orient, aussi
bien que l'Occident, porte son poids de responsabilité dans le
crime de la séparation des Eglises. L'orgueil national devint
la source de l'indifférence coupable clés Grecs vis-à-vis de l'Occident

et de sa vie religieuse. Ce fut ainsi que l'ambition des

papes se développa jusqu'à donner naissance au schisme de

l'Occident. A présent, nous ne devons pas répéter les erreurs
des Grecs: nous ne devons pas enfouir dans le sol notre talent,
ou mettre notre lampe sous le boisseau, d'autant plus que la
Conférence n'a pas l'intention d'établir ou d'accepter une décision

quelconque. Si l'Eglise orthodoxe n'envoie pas ses
représentants à la Conférence, il est bien à craindre que l'esprit et
les tendances du protestantisme acquièrent une vigueur nouvelle
au détriment des principes catholiques. »

Ces expressions courtoises, dont l'importance est accrue
par le caractère officiel de la revue où a paru l'article de

Troicky, nous font espérer que l'Eglise orthodoxe russe donnera
son appui et sa coopération active à notre Conférence.



— 63 —

Les conditions spéciales du catholicisme romain sont telles
qu'il est bien difficile que des membres de la hiérarchie ou du
clergé romain prennent part à une initiative éclose dans une
Eglise qui, malgré son adhésion aux principales doctrines
catholiques, porte le titre de protestant. Cependant, nous avons gagné
les sympathies d'un grand nombre cle prêtres catholiques. Ils
nous ont promis l'appui de leurs prières, et nous croyons
fermement à l'efficacité de la prière. Ces prières nous viennent
aussi de l'autorité suprême de l'Eglise romaine. En effet, une
lettre du cardinal Gasparri, datée du Vatican, décembre 18, 1914,
déclare que S. S. Benoît XV a exprimé ses vives sympathies
pour l'œuvre de la Conférence. «Vous connaissez bien », lit-on
dans cette lettre, « les tentatives des pontifes romains, leurs
soins et leurs labeurs en vue de garder et de conserver dans
son intégrité et sa pureté la seule et unique Eglise que Jésus-
Christ a instituée et sanctifiée avec son sang divin. L'auguste
pontife a bien agréé votre initiative d'examiner la constitution
essentielle de l'Eglise avec un esprit de sincérité et sans les
brouillards des préjudices. Il a le ferme espoir que vous pourrez
résoudre toutes les difficultés, sous le charme de la beauté
naturelle de l'Eglise du Christ ; l'espoir que vous travaillerez avec
succès à atteindre votre but, à ne plus permettre que l'Eglise
du Christ soit déchirée et divisée. Il a le ferme espoir que par
la coopération et l'harmonie des intelligences, et en même temps
par la concorde des volontés, l'unité de foi et l'unité de
communion pourront dominer de nouveau dans le monde entier.
Je vous remercie de ce que vous avez bien voulu demander
l'appui et le soutien du souverain pontife pour accomplir vos-
desscins. Sa Sainteté exprime son vif désir que le résultat de
vos efforts corresponde à votre attente. Il demande cette grâce
à Notre-Seigneur Jésus-Christ, d'autant plus, qu'obéissant à la
voix du Christ qui retentit à ses oreilles, il sait très bien qu'il
est le seul à qui a été confié le soin de paître tous les fidèles,
et que, par conséquent, il est la source et la cause de l'unité *). »

') Compertum enim vobis est Romanorum Pontificum cogitationes,
curas et opera illuc semper maxima parte intendisse, ut una et unica
Ecclesia, quam Jesus Christus instituit quamque suo divino sanguine sa-

cravit, integra, immaculata, semperque caritate florens, studiosissime ser-
varetur et custodiretur Placuit igitur Augusto Pontifici propositum
vobis esse ut, sincero animo, nullaque opinione praejudicata, in intimait!



— 64 —

Cette lettre importante du cardinal-secrétaire d'Etat a été
suivie par une autre, qui nous autorisait à rendre public le
contenu de la première. C'est pour cela que nous avons donné
des extraits de ces documents, dans la première séance plénière
de la «North American Preparatory Conference», le 4janvier
1916. 1] va sans dire que ces pièces nous venant de la suprême
autorité de l'Eglise romaine ont eu un grand retentissement
en Amérique. Elles ont été reproduites par un grand nombre
de journaux, bien que généralement les feuilles catholiques se

soient abstenues de les commenter. On trouvera peut-être que
Sa Sainteté Benoît XV insiste avec force sur la conception
traditionnelle de l'union des Eglises et de l'unité ecclésiastique.
Mais il est toujours consolant de constater que le souverain
pontife nous promet l'appui de ses prières et nous envoie ses

encouragements.
Comme il fallait s'attendre, l'œuvre si heureusement

inaugurée par la «World Conference » a donné lieu à des discussions

qu'il est utile de résumer ici pour éclaircir de plus en

plus les difficultés que nous rencontrons sur notre chemin.
Nous commençons par exposer les idées et les desiderata d'écrivains

protestants. Car, il ne faut pas le nier, c'est au milieu
des nombreuses confessions du protestantisme américain que
la Conférence a trouvé ses meilleurs amis et les plus vives
sympathies. En résumant les vues des critiques de la «World
Conférence », nous n'avons pas le dessein d'entamer des

controverses. Nous ne devons pas oublier que l'esprit de la «World
Conference » est avant tout irénique. Nous ne voulons pas
renouveler ces controverses haineuses qui jadis ont transformé
l'Eglise dans un champ de bataille au lieu d'en faire l'asile et
le royaume de la charité. Sans doute les dissensions religieuses

Ecclesiae formam intueamini, atque vehementer exoptat ut, eius nativa
pulchritudine capti, dissidiis omnibus compositis, in illud felici exitu adla-
boretis ut mysticum Christi corpus distrahi et discerpi non ultra sinatur,
sed concordia et conjunctione mentirmi, ac praeterea conspiratione volun-
tatum, imitas fidei et eommunionis in universo hominum genere tandem
obtineatur. Dum autem gratias agit quod ad propositum bonum expeditius
assequendum opem suffragiumque Romani Pontificis exquirenda censneritis,
Sanctitas Sua ut omnia e sententia eveniant vota maxima exprimit, Christ -

umque Jesum impensissimis precibus rogat, eo vel magis quod Christi ipsius
praecinente ac jubente voce, seit se, cui omnes pascendi homines traditi
sint, principium et causam esse unitatis Ecclesiae.



— 65 -
ne cesseront pas de sitôt. Mais ce ne sera pas la théologie
qui les apaisera. La pacification de la chrétienté sera l'heureux
résultat du triomphe de l'esprit du Christ sur l'orgueil individuel.

«Le propre de l'orgueil», écrivait naguère William H.
Cobb, «est de séparer; le propre de l'humilité, d'unir. Ce n'est
pas du tout vrai que tous les hommes seraient unis s'ils étaient
orgueilleux. L'âme orgueilleuse est comme un glaçon dans une
mer désolée. Tous, au contraire, iraient d'accord, s'ils étaient
humbles. L'un rivaliserait avec l'autre dans l'effort de faire
du bien au prochain ; chacun estimerait les autres plus parfaits
et meilleurs que lui-même; tous uniraient leurs voix pour
rendre gloire à Dieu. L'unité du ciel serait transplantée sur la
terre!). »

Dans «The Constructive Quarterly Review», David Schaff
a publié un article très important: Le mouvement vers l'unité
de l'Eglise2). L'auteur est professeur d'histoire ecclésiastique et
d'histoire de la théologie dans le Western Theological Seminary,

à Pittsburg (Pennsylvania). Il a publié une histoire de

l'Eglise chrétienne au moyen-âge (1050-1517) et une Vie de
Jean Huss. Il expose le point de vue des presbytériens, dont
il professe les croyances. Dans son article, il commence par
définir la notion d'unité. Si l'unité signifie l'accord dans tout
ce qui concerne l'autorité et le gouvernement de l'Eglise, il
s'ensuit que l'Eglise apostolique n'avait pas cette forme d'unité.
Si, au contraire, par unité de l'Eglise on entend la dévotion
au Christ, Fils de Dieu et Rédempteur de l'humanité, et une
vie conforme à ses exemples et à ses préceptes, nous ne serions
pas dans l'erreur en attribuant cette unité à l'Eglise apostolique.

L'Eglise des Apôtres admettait la diversité cle doctrines
et de travail, une distinction entre Juifs et Gentils, des points
de vue opposés de Pierre et de Paul.

') It is the very nature of pride to separate; it is the very nature of

humility to unite. It is not true that if all men were proud, all would stand
together; for each proud man is a lonely iceberg in a desolate sea. But it
is true that if all were humble, all would stand together. Each would vie
with each in seeking his neighbor's good; each Avould esteem others better
than himself; and all would unite in giving glory to God; it would be the
unity of heaven. — The meaning of Christian Unity, New-York, 1916,

p. 26 et 27.

2) Tho Movement toAvards Church Unity. The Constructive Quarterly,
IV, 2, June 1916.

Internat, kirchl. Zeitschrift. lieft 1, 1ÌI17. 5



— 66 —

D'après saint Ignace l'épiscopat devient le centre de l'unité,,
la succession des Apôtres qui garde le trésor de la foi et le
monopole de l'enseignement. « Ecclesia est in Episcopo. » A la
même époque on met en relief la nécessité d'un formulaire de
foi unique pour les membres de l'Eglise. Depuis Léon Ier (450),
un troisième centre d'unité se forme dans l'Eglise. L'évêque
de Rome se proclame le pasteur suprême de l'Eglise universelle.

L'Occident chrétien vénère le pape comme le successeur
de saint Pierre, et Thomas d'Aquin établit les fondements
doctrinaux de cette théorie qui regarde le pape comme le vicaire
de Jésus-Christ sur la terre.

C'est ainsi que nous avons trois centres d'unité, le Christ,
l'évêque, le pape.

Les efforts faits pour cicatriser les blessures infligées au
christianisme par les dissensions religieuses ont été suivis et
actifs dans le protestantisme du XIX0 siècle. C'est en 1846 que
l'on vit surgir l'Alliance évangélique, dont le but est de favoriser

la solidarité et l'union parmi les différentes confessions

protestantes. Ses neuf articles embrassant toutes les Eglises
protestantes, excepté les quakers et les unitaires, ils ont en

vue tous les protestants, quelles que soient leur langue et leur
nationalité. La conférence de l'Alliance, tenue à New-York, en
1873, mérite bien d'être considérée comme l'assemblée la plus
importante au point de vue religieux que l'on ait pu réunir en
Amérique tout le long du XIXe siècle.

L'esprit de l'Alliance évangélique a trouvé aussi son expression

dans plusieurs initiatives protestantes, par exemple dans
la Lambeth Conference des évêques anglicans (1867), dans
l'Alliance des Eglises réformées (1876), dans l'Alliance œcuménique

des méthodistes (1881), dans le Concile international des

Eglises congrégationalistes (1891), dans la World Conférence des

baptistes (1905), et surtout dans la «World Conference on Faith
and Order» (1910). Nous sommes donc en présence de ce que
le Dr Briggs appelait la plus complète et la plus forte expression

des aspirations du monde chrétien vers l'unité1). Et dans
ce mouvement qui vise à rétablir l'unité chrétienne de l'Eglise
primitive, l'Eglise episcopale américaine tient une place d'honneur.

') I> Charles Augustus Briggs, « Church Unity : Studies of its most
important problems», New-York, 1909, p. 73.



— 67

L'œuvre de cette Eglise pour le rétablissement de la
fraternité religieuse dans le Christ remonte à 1886. Ses évêques,
réunis à Chicago, déclarèrent que l'Eglise episcopale américaine
ne doit pas viser à absorber les autres confessions chrétiennes.
Son but est celui de coopérer avec elles à établir une base

commune de croyances et d'organisation, à combattre les schismes,
à guérir les blessures du corps mystique du Christ, à développer

cette charité qui est la grâce souveraine du Christ et sa
manifestation visible dans le monde. L'unité, selon les évêques
américains, ne saurait être obtenue sans retourner aux
principes que nous voyons appliqués et vénérés aux premiers
âges du christianisme. Les éléments essentiels de cette unité
sont les Ecritures, les deux sacrements institués par Jésus-

Christ, le credo de Nicée comme formulaire de la foi chrétienne,
l'épiscopat historique modifié d'après les conditions locales du

troupeau chrétien. Les évêques nommaient un comité de quinze
membres, chargés de se mettre en relation avec les confessions
chrétiennes organisées, en vue de rétablir l'unité organique de

l'Eglise.
Les quatre éléments ci-dessus mentionnés furent adoptés par

la Lambeth Conférence en 1888. Quelques modifications y furent
introduites, surtout dans le 3e article. Aux formulaires de foi,
on ajouta le credo des Apôtres. Ces éléments essentiels prirent
le nom de Quadrilatère et devinrent fameux dans l'histoire des
tentati\Tes d'union.

Le comité de l'Eglise episcopale américaine entama des

relations avec une puissante organisation non-épiscopale, l'Eglise
presbytérienne des Etats-Unis. Les chefs de cette Eglise acceptèrent

avec empressement les propos d'union de l'Eglise
episcopale américaine et se déclarèrent prêts à coopérer avec elle
au moins pour établir une amitié sincère et la « réciprocité »

des fonctions du ministère sacerdotal parmi les Eglises séparées.
Cette réciprocité, d'après la réponse de l'Eglise presbytérienne,
doit être considérée comme le premier pas vers l'union.
Conformément à leurs croyances, les presbytériens n'acceptèrent pas
le quatrième article du Quadrilatère concernant l'épiscopat
historique. Mais, on y ajouta que l'assemblée presbytérienne
n'oblige pas les confessions episcopates à accepter son point de

vue, son interprétation personnelle des passages du Nouveau
Testament. La correspondance entre les deux Eglises cessa en



— 68 —

1896. M^r A. Cleveland Coxe, évêque de Western New-York
(1865-1896), engagea les presbytériens à mieux préciser leurs
croyances conformément à la foi professée par l'Eglise primitive,

lorsqu'il n'y avait point de divisions. Mais l'assemblée
presbytérienne répondit que ces explications étaient suffisantes
et que, dans les pourparlers pour l'union, elle voulait se

tenir sur le pied d'égalité avec les autres confessions
chrétiennes.

Le second chapitre du mouvement vers l'unité chrétienne
a été écrit en 1910 par l'institution d'un comité pour organiser
une «World Conference on Faith and Order». Ce qu'il y a de

bien dans cette initiative, c'est que toutes les confessions
chrétiennes y sont invitées â prendre part sur un pied d'égalité.
De même, l'ampleur des termes qui le qualifient, « Faith and
Order >, laisse un champ libre à toutes les questions qui
pourraient être l'objet de discussions amicales parmi ses membres.

L'histoire de la Conférence, depuis ses origines jusqu'à la
réunion de Garden City (4 au 6 janvier 1916) montre que
jusqu'à présent l'Eglise ancienne-catholique, les Eglises de la
communion anglicane et plusieurs confessions protestantes prennent

une part très active au mouvement vers l'unité
chrétienne. Les Eglises orientales se sont bornées à une entrevue
de l'archevêque Platon avec les délégués du Comité exécutif

J). Pour ce qui concerne l'Eglise latine, le pape Benoît XV a
nettement défini sa position doctrinale. U offre ses prières, mais
il met bien en relief que le centre de l'unité chrétienne est la
papauté. Le pape n'aurait pu altérer sa position sans rompre
avec l'enseignement de ses prédécesseurs qui se considèrent
comme les pères et les maîtres de tous les chrétiens. Les Eglises
anglicanes ne peuvent adopter à l'égard de l'Eglise romaine
qu'une seule ligne de conduite, celle de lui témoigner leurs
sentiments amicaux et leurs désirs d'union.

]) Remarquons à ce propos que cette assertion n'est pas exacte. L'œuvre
de la «World Conference » a été l'objet de discussions très courtoises dans
les périodiques grecs et russes, tels que les «Tzerkovnyia Viedomosti»,
« Tzerkovnii Viestnik •, « Viera i Razum », « ExxXriGiaGctxòg <I>dgoç,

nûvxaivog, Ta Iluxgia. » Il y a des évêques russes qui nous ont promis
de prendre part aux travaux de la Conférence. Sans doute, notre propagande

en pays orthodoxes aurait eu des succès plus brillants si la guerre
n'avait pas brusquement interrompu notre correspondance avec les
représentants les plus illustres des Eglises d'Orient.



— 69

On ne saurait donc nier qu'il y a au sein des Eglises
protestantes une puissante impulsion vers la réunion de la
chrétienté. Les évêques, le clergé, les laïques anglicans travaillent
avec la même ardeur pour la favoriser et sont animés du même
esprit. Aucune confession protestante ne peut rivaliser sur ce
terrain avec l'Eglise episcopale américaine. Des protestants
qui ont assisté à la Conférence de Garden City ont déclaré que
les séances de ses membres ont mis en pleine lumière la
profondeur du sentiment religieux de ceux qui l'ont organisée. Le
contact de tant d'expériences religieuses et l'ardeur de la foi
qui anime les chefs du mouvement, font prévoir que le
protestantisme américain est en train de préparer une renaissance
religieuse beaucoup plus importante que celle de la réforme.
Le moment est arrivé pour cet événement. Les facilités des

relations commerciales, les unifications proposées par les sciences
sociologiques, la coopération des missionnaires dans le monde
entier, le développement de la théorie de la conservation des

énergies, tout cela pousse les chrétiens, quel que soit leur credo,
à considérer et à apprécier les avantages de l'union.

Le mouvement vers l'unité aura une influence bienfaisante
sur la vie du christianisme. Il ne faut pas oublier, en effet,
que les points où les différentes confessions protestantes
s'accordent sont bien plus nombreux que ceux dans lesquels ils
divergent. Il peut bien se faire qu'on arrive à organiser, à des
intervalles périodiques, des assemblées plénièrcs pour régler
l'action, et reviser l'œuvre, et surveiller la marche des diverses
organisations protestantes. C'est par ce moyen que l'on éviterait
le gaspillage des ressources économiques et des forces
spirituelles du protestantisme, clans les villes et les villages, dans
les écoles théologiques, dans les œuvres paroissiales, dans les
missions.

En outre, le mouvement vers la réunion imposerait une
nouvelle étude de l'Evangile à la lumière des problèmes que
l'on agite dans la société moderne. L'étude qui s'impose de nos
jours concerne les positions fondamentales du protestantisme,
positions qui ont amené l'éparpillement de ses forces
spirituelles. Les confessions protestantes non-épiscopales étudieront
de nouveau le caractère non-sacramentel et non-sacerdotal de
leur clergé. Elles s'efforceront de prouver que le sacerdoce
chrétien est un sacerdoce de croyants et qu'il n'y a pas de



— 70 —

médiateurs entre le Christ et l'âme. Elles examineront de
nouveau les données du Nouveau Testament pour savoir si le
ministère sacerdotal de la nouvelle loi n'est pas un ministère
charismatique et l'ordination sacerdotale une affaire de bon ordre
et de convenance. Elles se poseront la question s'il y a une
différence d'ordre entre les évêques et les prêtres et si réellement

les évêques d'aujourd'hui sont les successeurs des évêques-
prêtres de l'âge apostolique.

La «World Conference» doit tourner son attention vers les
chapitres les plus importants du traité de l'Eglise. D'après les

uns, l'Eglise est une société de fidèles qui croient en Jésus-

Christ, Dieu et Sauveur; d'après les autres, elle est une
institution bien organisée. Il serait utile de définir la vraie nature
de l'Eglise, de déterminer ses offices, surtout le rôle de sa
maternité, et pour descendre à un cas particulier, les variations
ecclésiologiques des Eglises anglicanes. On saurait alors si ces

Eglises regardent les sacrements comme les vrais canaux de

la grâce et reconnaissent la mission sacerdotale du clergé non-
épiscopal. On serait à même alors d'effacer l'antithèse qui existe
entre une décision du Parlement anglais, qui, en 1749,
considérait les Frères de Moravie comme membres d'une ancienne
Eglise protestante américaine, et l'acte de Mgr Alonzo Potter,
évêque de Pensylvanie (1845-1865) qui réordonnait un ministre
de la même confession. Si l'ordination episcopale est nécessaire

pour la validité du sacerdoce, il faudrait dénier le caractère
sacerdotal de bien des apôtres du protestantisme, tels que Edwards
et Richard Storrs, et l'évêque Simpson, etc.

Sans doute, il y a actuellement des positions doctrinales
qui sont bien troublantes pour les confessions protestantes non-
épiscopales. Dans son récent volume, The Holy Catholic Church,
D' Swete déclare que les Eglises romaine, anglicanes et orthodoxes

forment l'armée régulière et disciplinée du Christ, tandis

que les membres des confessions protestantes sont les vaillants
aventuriers d'une armée irrégulière. Pareillement, il y a des

évêques qui n'admettent pas la validité des sacrements conférés
dans les Eglises non-épiscopales. A propos du fameux cas de

Kikuyu, l'archevêque de Canterbury défendait aux membres de

l'Eglise anglicane de recevoir la communion des mains de
ministres n'ayant pas été ordonnés par des évêques. Ces décisions
et ces doctrines ne laissent pas d'exciter la défiance des Eglises



— 71 —

non-épiscopales et de les mettre en mauvaise posture pour ce
qui concerne le problème de la réunion.

Quoi qu'il en soit, nous nous trouvons en présence d'un
vaste mouvement vers l'unité chrétienne. Ce mouvement se
dessine dans le monde anglo-saxon ; il trouve son point de départ
dans la prière du Sauveur que tous ses disciples soient un, et
il a pour but l'extension du règne du Christ au dedans et au
dehors. Cela justifie le mouvement vers l'unité chrétienne et la
coopération de toutes les confessions chrétiennes à ce mouvement.

S'il est nécessaire, il faut laisser de côté ses honnêtes
convictions pour favoriser une cause dont il serait puéril d'en
amoindrir la grandeur *).

Nous avons résumé les idées maîtresses de cet article important,

qui définit la position doctrinale des confessions non-épiscopales

dans la future «World Conference». Rien de plus utile
pour le triomphe de l'unité chrétienne que les discussions
relatives aux questions proposées et mentionnées par le Dr Schaff.
C'est en effet la notion de l'Eglise qu'il faut creuser, qu'il faut
mettre en pleine lumière pour éliminer les obstacles créés par
des siècles de polémique religieuse. C'est la notion elle-même
d'unité de l'Eglise qu'il faut éclaircir pour abattre les barrières
élevées au sein du christianisme par des siècles de haines et
de préjugés. Peu importe que les positions doctrinales des membres

de la future «World Conference» semblent parfois
irréconciliables. Ce qu'il faut, c'est qu'elles soient présentées,
défendues et examinées avec la plus parfaite franchise et loyauté.
Cette étude comparative des doctrines des diverses confessions

marquerait un progrès sensible dans l'histoire de la pensée et
de la théologie chrétiennes.

La notion de l'unité chrétienne, à propos de la «World
Conference », a été clairement définie et mise en pleine lumière
dans un excellent article de George Zabriskie, inséré dans The
Christian Union Quarterly2). Cette revue est l'organe des «disciples

du Christ», une branche florissante du protestantisme
américain, fondée en 1807 par le Rev. Thomas Campbell. L'auteur
déclare qu'il y a un principe d'unité dans la chrétienté malgré

') « The Movement towards Church Unity. The Constructive Quarterly »,

1916, IV, p. 211 à 234.

a) The Unity of the Church and the, «World Conference», octobre 1915.



— 72 —

ses divisions. Tous les chrétiens, quelle que soit la confession
à laquelle ils appartiennent, croient en une seule Eglise. Cette
unité ne s'étend pas seulement à l'esprit de l'Eglise : elle
embrasse aussi le corps mystique du Christ, parce que la mission
de l'Eglise dans le monde requiert l'usage des facultés
spirituelles et clés membres corporels. C'est pour cela que l'Eglise
du Christ déplore toujours la division parmi ses membres. La
conception d'une Eglise visible est la conséquence logique de
l'union spirituelle de tous les chrétiens, et l'union visible doit
embrasser tous ceux qui sont unis spirituellement.

Le but de l'unité a été bien indiqué par le Christ. L'Eglise
doit rendre témoignage au monde que le Christ a été envoyé
par le Père, que Dieu par son Fils a donné au monde la vie
éternelle, et que cette vie est dans le Fils. Ce témoignage,
l'Eglise doit le rendre par son existence et ses actes. L'Eglise
doit ressembler à un monument qui atteste la mission du Christ,
et elle ne pourrait exercer cet office si elle n'était pas un
édifice organisé, si ses membres n'étaient pas unis par le lien
d'une cohésion organique.

En outre, l'Eglise est un témoin vivant par rapport au
Christ, dont elle perpétue la tradition et l'enseignement. Elle
forme le corps du Christ, en vertu de l'unité organique de tous
ses membres en Lui. Son influence s'étend à tous les hommes,
à tous les peuples, à tous les temps, à toutes les régions. Si

l'on tombe sous l'influence d'une section particulière cle l'Eglise
du Christ, cette section devient responsable pour lui, mais sa

responsabilité dérive de ce qu'elle est la partie d'un tout, un
fragment de l'Eglise universelle. La responsabilité de l'Eglise
est partagée par chacun de ses membres. Mais si l'Eglise du
Christ est divisée en plusieurs fragments, aucun de ceux-ci
n'est à même de remplir la mission confiée à elle par
Jésus-Christ, aucun d'eux ne représente le corps entier du

Christ, ne rend un complet témoignage au Christ.
Il y a des obstacles à l'unité chrétienne. Ils dérivent des

divergences doctrinales entre les diverses confessions chrétiennes.

Si l'unité de l'Eglise doit être restaurée, nous devons
concilier ces divergences. Elles se rapportent à la foi et à la
constitution ecclésiastique.

Les divergences de la chrétienté dérivent surtout de la
différente manière de répondre à la question suivante: «Com-



— 73 —

ment un homme peut-il posséder le fils de Dieu?» Du côté
humain, le moyen pour arriver à cette possession est la foi;
du côté divin, la grâce. Les Eglises orthodoxes et l'Eglise
romaine catholique soutiennent que la méthode par laquelle
l'homme peut posséder le fils de Dieu et participer à sa vie,
implique l'administration des sacrements, et par conséquent un
sacerdoce dérivé des apôtres, auxquels Jésus-Christ confia tout
d'abord le pouvoir sacramentel. L'Eglise anglicane souscrit aux
points essentiels de la même doctrine. Les Eglises protestantes
ne l'acceptent pas. En général les confessions chrétiennes
admettent que, pour recevoir la grâce de Dieu, l'esprit humain
doit croire à certaines propositions touchant Dieu, son être, sa
nature et son action: elles ne sont pas d'accord toutefois à
l'égard des choses qu'il faut croire.

Cette divergence de vues doit être éliminée. Cela ne peut
pas se faire en vertu d'un compromis. La loyauté, la franchise
doivent écarter les obstacles qui retardent l'union de la
chrétienté. Avant tout on doit s'efforcer de concilier les divergences
doctrinales. Sur ce point il est bien difficile cle dire comment
l'on s'y prendra.

Le premier pas vers la réunion consistera à déterminer le
vrai caractère de ces divergences. Alors il sera aisé de découvrir

que beaucoup d'entr'elles ne touchent pas à l'essence de
la foi, mais ù la phraséologie théologique, aux termes qui
expriment la même vérité. Par exemple, les chrétiens orthodoxes
s'apercevraient que le « filioque » n'ajoute pas au symbole de
Nicée une doctrine nouvelle et erronée, mais une doctrine qu'ils
tiennent eux-mêmes, bien qu'ils ne soient pas familiers avec la
terminologie latine. D'autres divergences, comme celle qui
touche au baptême par immersion et par aspersion, se réduisent,

au fond, à une question de forme et de surface. D'autres
positions ont une valeur complémentaire. Même pour la papauté,
d n'est pas impossible de s'entendre. Toute société humaine a
besoin d'un chef. Si l'Eglise doit être un seul organisme, la
possibilité d'un chef n'est pas exclue.

En vue de faciliter la réunion, l'Eglise anglicane et les
protestants doivent examiner de nouveau la conception romaine
de la papauté et ces points où les doctrines anglicanes et les
théories protestantes ne s'accordent pas ; et à leur tour l'Eglise
romaine et les Eglises orthodoxes doivent s'efforcer de justifier



— 74 —

leurs doctrines et coutumes que d'autres confessions refusent
d'admettre, et en même temps de soumettre à un examen
sérieux les théories protestantes qu'ils rejettent. Il est nécessaire
de savoir si renseignement d'une Eglise particulière est
réellement l'expression de la révélation divine ou de la spéculation
humaine. Ce qui a été révélé par Dieu peut ne pas être admis

par des hommes de bonne volonté. Cette entente doctrinale sur
des points qui ont été fixés et établis par la science divine,
guérira les maux de la discorde religieuse et donnera à l'Eglise
des énergies nouvelles.

Animée du désir de contribuer à cette œuvre de paix,
l'Eglise episcopale américaine invite tous les chrétiens des

diverses confessions à prendre part à la «World Conference » et
à discuter ensemble le problème de la réunion. Son initiative
ne cède pas en grandeur à celle des croisades, et elle n'est

pas moins audacieuse que celle de Gécléon. Ce n'est ni la
diplomatie, ni la controverse qui feront son succès. Sa réussite
dépend uniquement de l'esprit de foi qui anime ses membres.

Deux articles du Rev. William T. Manning, D. D., recteur
de la paroisse de la Trinité, à New-York, ont excité un intérêt
plus considérable. Un de ces articles a été inséré dans le Year-
Book of the Parish of Trinity Church, et reproduit clans The
Christian WorkJ). Le second a paru dans The Constructive Quarterly,

l'importante revue de Silas McBee2).

Pour bien comprendre et évaluer la portée de ces articles,
il ne faut pas perdre de vue la position doctrinale de l'Eglise
anglicane. Si l'on regarde ses origines historiques, cette position

est analogue à celle du protestantisme. Elle a été produite
par un esprit de réaction contre ce que le protestantisme
appelle « les abus de la cour de Rome ». Mais l'Eglise anglicane
n'a pas suivi le protestantisme dans son évolution radicale.
Elle a conservé la tradition doctrinale de l'ancien catholicisme,
mais en même temps elle accorde la plus grande liberté à ses

théologiens. Cette position doctrinale est connue sous le nom
de « latitudinarisme ».

') The Panama Congress and the Protestant Episcopal Church, 1916,

p. 207—209

a) The Protestant Episcopal Church and Christian Unity, 1915, 3,

p. 679—686..



75 -
Il y a au sein de l'anglicanisme un parti conservatif, qui

par ses tendances, son esprit, sa vénération pour l'Eglise du
passé, tend à se rapprocher de l'Eglise orthodoxe et de l'Eglise
romaine. Mais il y a aussi un parti progressiste, le parti
protestant ou protestantisant qui marche dans le sillon creusé palla

réforme. Ces extrêmes doctrinaux ne brisent pas l'unité de

l'Eglise anglicane, et en même temps lui donnent une élasticité
qui rend de réels services au développement de sa pensée
théologique.

Le Dr Manning, à en juger par ses articles, appartient à

l'élément conservateur de l'Eglise episcopale américaine. Il
expose donc ses vues personnelles, ses opinions privées. On se

tromperait si l'on voulait voir dans ses vues les vues officielles
de l'Eglise episcopale américaine. S'il insiste parfois avec plus
de force sur la catholicité de l'Eglise anglicane et sa distinction

spécifique du protestantisme, cela ne veut pas dire que le
Dr Manning soit opposé en principe à une entente entre le
protestantisme et l'anglicanisme. Il présente do son point de vue
la solution d'un problème théologique que d'autres théologiens
anglicans envisagent d'une manière tout à fait différente.

Le Dr Manning remarque, avec raison, que le problème
de l'unité excite l'intérêt des âmes chrétiennes. L'unité qu'on
désire doit être non seulement extérieure et visible, mais aussi
intérieure. Une âme invisible doit informer un corps visible.
Ceux qui prêchent une unité invisible ne l'ont que propager
les maux de la division religieuse. L'unité visible a été le but
de la prière du Sauveur et elle ne saurait être réalisée si
tous les membres do la famille chrétienne ne pouvaient pas
recevoir les mêmes sacrements et la même nourriture spirituelle.

Les conditions religieuses des Etats-Unis sont telles qu'elles
montrent clairement la nécessité absolue de la réunion de la
chrétienté. Le christianisme dans les Etats-Unis traverse une
période de dissolution. Les dernières statistiques nous informent
qu'il y a ici plus de 160 confessions protestantes. Les chefs de

<^es confessions se rendent compte cle l'cparpillement des forces
et des ressources du protestantisme, et aspirent à une entente
*jui puisse les organiser et unifier.

Sans doute, il est utile de faire attention aux désastreuses
conséquences économiques produites par les dissensions
religieuses. Mais la question de l'unité chrétienne ne doit pas être



— 76 —

examinée au seul point de vue utilitaire. Nous devons bien
définir ce qu'on entend par unité ; nous devons mettre en pleine
lumière le vrai idéal de l'unité; nous devons refréner l'impatience

de ceux qui ne veulent pas attendre, et qui, pour ne pas
attendre, laissent dans l'ombre les divergences doctrinales ou
les considèrent comme des obstacles insignifiants.

Cette tendance est dangereuse. Elle nous porte à regarder
la vérité chrétienne comme insignifiante et à oublier que la
vérité tient la première place après l'amour. L'idéal de l'unité
sans vérité clans l'Eglise n'est pas moins fallacieux que l'idéal
de la paix sans justice dans l'Etat. Le chemin vers l'unité
chrétienne n'est pas si aisé que l'on suppose. Les divergences
religieuses qui ont alimenté le feu de la discorde pendant des

siècles, ne peuvent pas s'éteindre en une seule nuit. On ne
saurait mépriser les convictions profondes des hommes, sans
aboutir à de nouvelles sources d'irritation et de divisions. Sans

doute, quelques-uns des points en litige parmi les confessions
chrétiennes ne méritent pas d'être pris au sérieux ; mais il n'en
est pas de même pour tous les points qui nous séparent. Ce

n'est pas l'esprit de mensonge, ou le manque de charité, qui
poussent des âmes profondément chrétiennes à ne pas renoncer
aux convictions religieuses qu'elles ont héritées de leurs ancêtres.

Un des besoins les plus urgents do la cause de l'union est
de bien voir combien graves et importantes sont les divergences
qui séparent les branches autonomes de la chrétienté. La vision
de cet état de choses ne doit diminuer ni notre courage, ni
nos efforts.

On s'habitue k considérer la réunion de la chrétienté en
faisant abstraction des principes du christianisme, en prenant
la religion comme un code de moralité et comme un sentiment
qui favorise l'esprit d'amitié entre chrétiens. Cette tendance est

dangereuse, et c'est à son égard que l'Eglise episcopale
américaine peut exercer une influence bienfaisante.

Les Eglises anglicanes semblent prédestinées par Dieu à

réaliser la grande synthèse du christianisme, à rendre témoignage

à l'idéal de l'union dans sa forme la plus ample. Elle
est à même d'apprécier à leur juste valeur les éléments
religieux du catholicisme et du protestantisme en Occident et le
rôle réservé aux Eglises orientales qui déjà commencent à
entrer en contact avec les autres confessions chrétiennes.



— 77 —

L'Eglise episcopale américaine a toujours été en relations
intimes avec le protestantisme. Elle renferme dans son giron
beaucoup d'âmes qui ont des tendances et des sympathies
protestantes. Beaucoup de protestants aussi désertent leurs confessions

respectives pour s'inscrire parmi ses membres, et
naturellement conservent une grande partie de leurs anciens points
de vue. Elle est associée avec les chefs des confessions
protestantes dans la poursuite du même idéal. Plus encore, avec
les protestants orthodoxes elle garde, comme un héritage
commun, les doctrines fondamentales de la foi chrétienne, et, surtout
la croyance en Jésus-Christ Notre-Scigneur. La vie elle-même
de l'Eglise episcopale a subi l'influence très forte du protestantisme.

Elle est consciente d'avoir puissamment participé au
développement de la vie spirituelle américaine, et cette
conviction est justifiée.

Cependant, ses relations intimes avec le protestantisme
n'ébranlent pas le caractère et les fondements catholiques de

sa foi. Elle se glorifie d'avoir gardé l'héritage de la foi
apostolique. Elle soutient que dans son organisation visible, aussi
bien que dans sa vie intérieure, l'Eglise est une institution
divine, le corps visible dont le chef invisible est le Christ. Sa
mission est de continuer dans le monde l'œuvre de Jésus-Christ.
Ceux qui, par le baptême, participent à sa vie, sont les membres

de ce corps mystique. Il n'y a qu'une seule Eglise, et cette
Eglise est en même temps sainte, catholique, apostolique.
Les Eglises particulières dans le Nouveau Testament ne sont
que des parties locales de l'unique Eglise du Christ. L'Eglise
episcopale croit fermement que les hommes ne peuvent pas fonder
des Eglises particulières. Jésus-Christ vit, agit et parle par son
Eglise qui est unique.

De même que les anciennes Eglises de l'Orient et de
l'Occident, elle croit que Jésus-Christ a institué un sacerdoce unique
qui se perpétue par le moyen de la succession apostolique des

évêques, c'est-à-dire, elle croit qu'un prêtre, ordonné par un
évêque, qui en vertu de son ordination a un lien de continuité
avec les apôtres, est absolument nécessaire pour la célébration
de la communion ou de l'acte caractéristique de l'Eglise
chrétienne. Sans doute elle ne se prononce pas sur la validité des
ordinations qui ont lieu dans les autres confessions chrétiennes.
Mais elle adhère fortement à la doctrine que nous venons



— 78 —

d'exposer. Un prêtre romain ou oriental qui lui donne son

nom n'est pas réordonné. Au contraire, il n'y a pas de
ministre protestant, quelles que soient la sainteté de sa vie ou
l'étendue cle sa science, qui puisse conférer les sacrements sans

qu'il reçoive l'ordination des mains d'un évêque.
Cette doctrine, il faut bien le mettre en relief, n'est pas une

doctrine exclusive ou particulière des High-Church Anglicans.
Elle est une doctrine essentielle de sa foi, telle qu'elle est

exposée dans ses formulaires authentiques. Un prêtre ou laïque
anglican qui refuse de souscrire à cette doctrine est en
désaccord avec l'enseignement officiel de sa confession.
L'enseignement de l'Eglise episcopale sur le sacerdoce et les sacrements

appartient aux croyances fondamentales de la religion
chrétienne et l'histoire nous atteste qu'il sauvegarde notre foi.
Ceux qui y adhèrent croient au caractère révélé des symboles
chrétiens, â la naissance virginale du Christ et à la réalité de

sa résurrection. C'est par cet enseignement que l'Eglise
episcopale américaine se rattache à la chrétienté catholique; c'est

par lui qu'elle ne peut pas s'associer au mouvement de la
Fédération protestante américaine ou aux missions protestantes.
Sans doute, elle ne cache pas ses sympathies profondes et
sincères à l'égard de ces initiatives, mais officiellement elle
ne saurait pas y prendre part sans renoncer à sa foi essentielle,

sans trahir la mission que Dieu lui a confiée dans le
monde chrétien.

Cette position doctrinale de l'anglicanisme est reconnue et

appréciée par des membres éminents du protestantisme. Dans

un récent volume, le Rev. Arthur Judson Brown, secrétaire du
Comité presbytérien pour les missions étrangères, déclarait que
les anglicans ont une vision très noble de l'union de tous les

peuples chrétiens, union qui embrasse les branches historiques
de la chrétienté, catholicisme, orthodoxie et protestantisme. Us

ne font pas cause commune avec l'une ou l'autre de ces
communions, parce qu'ils espèrent qu'un jour leur Eglise sera le
point de ralliement de toutes les confessions chrétiennes séparées

ou qu'elle fournira le principe de la continuité historique
de l'Eglise de l'avenir. Et bien que nous n'acceptions pas cette
théorie, il est de notre devoir à nous de ne pas nous séparer
d'une Eglise qui se croit appelée par Dieu à être le principe
unificateur de la chrétienté divisée. Nous sommes tenus à vé-



- - 79 —

nérer leur loyauté à leurs croyances et à attendre que l'esprit
de Dieu établisse entre eux et nous le lien de la communion
ecclésiastique *).

Remarquons cependant que l'Eglise anglicane ne se considère

pas comme la base de la future réunion. Elle sait bien
qu'elle n'incarne pas l'idéal parfait de la vraie « catholicitas»;
elle ne désire pas transformer tous les chrétiens en membres
de sa communion. Ses efforts et ses prières visent à obtenir
de Dieu que l'unité des fidèles dans le Christ se manifeste
d'une manière plus parfaite, plus sainte, plus complète qu'elle
n'a été dans aucune communion. Et c'est pour cela qu'elle
demande à toutes les confessions chrétiennes la fidélité aux
principes qu'elles croient essentiels à la foi chrétienne.

La coopération de tous les chrétiens aux mêmes œuvres
sociales, aux mômes initiatives pratiques, est possible et
désirable en même temps. Mais il faut que cette coopération
n'envahisse pas le domaine des croyances religieuses. C'est pour
cela que la théorie fondamentale de l'identité essentielle de
toutes les Eglises américaines, théorie mise en avant par la
Fédération protestante américaine, ne peut pas se concilier avec
l'enseignement officiel de l'Eglise episcopale américaine. Car,
il s'ensuivrait que l'ordination n'est pas nécessairement requise
pour la validité du sacerdoce.

Pour s'unir sur le terrain religieux, il faudrait s'accorder
sur les points essentiels de la foi. Sans cela, l'union extérieure
ne serait pas l'expression de l'unité. Elle donnerait plutôt à
croire que la croyance n'a pas de valeur dans la vie
religieuse et que la foi oscille sur un sable mouvant. La coopération

parmi les confessions protestantes est possible, parce
que réellement leurs divergences religieuses ne sont pas très
importantes. Mais si l'Eglise episcopale s'unissait avec elles
dans l'œuvre sacramentelle et illuminatrice de l'Eglise, elle
serait obligée de briser ses liens avec l'Eglise anglicane, de

renoncer à tout espoir de voir un jour le rétablissement de la
paix parfaite clans la chrétienté divisée et d'échouer dans la
mission qu'elle a reçue de Dieu pour elle-mêmes et pour ses
frères protestants.

') «Unity and missions: can a divided Church save the world? » New-
York, 1915, p. 223, 224.



— 80 —

En général, on peut dire que toute tentative de la part
de l'Eglise anglicane d'offusquer la doctrine historique du sacerdoce

et des sacrements serait un acte de myopie spirituelle.
Par cela même l'on donnerait à entendre qu'un protestantisme

réuni est le seul idéal possible ici-bas et qu'on ne désirait

pas l'union des Eglises, la regardant comme irréalisable.
La doctrine de l'Eglise episcopale américaine sur le sacerdoce
a été la doctrine du monde chrétien pendant quinze siècles;
trois quarts des chrétiens y donnent encore leur adhésion. Ce

serait donc une faute politique et une erreur doctrinale que de

se ranger du côté d'une minorité en abandonnant les croyances
de la majorité.

En dépit de tous les obstacles qu'elle recontre sur son

chemin, toutes les iniliatives de l'Eglise episcopale doivent
tendre vers l'unité finale du christianisme. En vue d'un profit
temporaire, elle ne peut pas affaiblir sa position centrale ou
amoindrir son influence pour l'accomplissement de son idéal.

Pour répondre à sa mission, l'Eglise episcopale américaine
a eu l'initiative de la «World Conference». Le but principal de

cette assemblée plénière des représentants des Eglises
chrétiennes est de connaître d'une manière plus approfondie les

points où, nous chrétiens, nous- ne sommes pas d'accord et
d'entrer les uns dans la pensée des autres. Les membres de

la Conférence ne s'unissent pas pour ergoter ou argumenter,
mais pour expliquer leurs points de vue. S'il y a des concessions

à faire de part et d'autre, celles-ci doivent suivre la
Conférence.

Nous espérons que le moment viendra où l'Eglise episcopale
américaine sera prête à des concessions pour la cause qu'elle
défend. Mais il faut bien le dire, elle ne pourra pas sacrifier
ses principes, ni ce qu'elle croit appartenir essentiellement à

la révélation divine. La vraie manifestation cle l'unité
chrétienne, la réunion dans le Christ, requiert une foi plus ardente,
une sympathie plus sincère, une plus vaste possession de la
science et de l'esprit du Christ. Pour nous unir, nous devons
entrer plus profondément clans le sanctuaire de la vérité sous
la direction du Saint-Esprit.

On espère, par l'initiative de la Conférence, qu'une
connaissance solide et impartiale des divergences doctrinales
éliminera bien des obstacles qui empêchent l'union. On se rendra



81 —

compte que ces divergences, au moins en partie, ne font que
mettre en lumière ou en relief un aspect particulier de la vérité
chrétienne. Nous ne pouvons pas fixer ou prévoir les
principes que la charité chrétienne sera à même d'harmoniser, mais
nous savons que la puissance divine excède les vues et la
faiblesse humaines.

Le fait qu'une conférence composée de catholiques, protestants

et orthodoxes éveille l'attention du public, prouve que la
cause de la réunion fait des progrès. C'est la première fois, en
effet, depuis la grande révolution religieuse du XVIe siècle que
l'on propose de réunir dans un même esprit de prière et d'amour
tous ceux qui croient en la divinité de Jésus-Christ. C'est la
première fois qu'on se propose de se réunir pour considérer les
points qui nous séparent et pour se parler les uns les autres
le langage de la vérité.

Les progrès faits par la «World Conference » sont
mentionnés dans les différents rapports. Il semblerait, à première
vue, que les horreurs de la guerre actuelle aient rendu impossible

la convocation de la conférence. Il peut se faire tout de

même qu'il n'en soit pas ainsi. Les fleuves de sang répandus
sur les champs de bataille montrent la nécessité de l'union et
de la concorde. On sent le besoin de rétablir dans le monde
chrétien l'esprit de fraternité pour arriver à une paix de longue
durée. On commence à comprendre que la religion du Christ
peut seulement nous donner l'espoir d'une paix universelle. La
guerre actuelle n'exclut donc pas la possibilité d'un rapprochement

des forces chrétiennes et ce rapprochement pourra
s'effectuer dans la «World Conference ».

Telles sont les idées exprimées par le D1' Manning à propos

de la réunion de la chrétienté et de la «World Conference».
Sous un certain point de vue, elles sont l'antithèse des idées

patronnées par le D1' Schaff et semblent plus aptes à décourager
les amis de l'union qu'à favoriser leurs tentatives.

Il ne faut pas oublier cependant que ces discussions ont
leur avantage en tant qu'elles apportent de nouvelles lumières
à la solution du problème de l'unité chrétienne. Sans doute, ce
ne sont ni les extrêmes conservateurs, ni les extrêmes radicaux
(iui feront prévaloir leurs opinions avancées clans les débats

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 11117. 6



— 82 —

qui lentement préparent le terrain pour l'opinion. La vérité se
trouve clans le juste milieu de ceux qui aspirent à l'unité
chrétienne plus avec le cœur qui aime qu'avec l'intelligence qui
raisonne, que l'on achèvera l'œuvre divine par excellence, l'unité
du corps mystique du Christ.

Il y a en Amérique des écrivains protestants qui croient
fermement à la possibilité de l'union, même de l'union avec
l'Eglise romaine. Ils sont d'avis cependant qu'un protestantisme
uni sera la meilleure préparation au rétablissement de la paix
religieuse clans le monde chrétien. C'est pour cela que l'influence
de la «World Conference» doit s'exercer avant tout sur le
protestantisme. Il faudrait commencer par apaiser les différends
internes au sein de chaque confession protestante, pour préparer

la voie à une coopération efficace sur le terrain religieux
et philanthropique et rendre de la sorte le protestantisme
capable de remplir une mission plus active dans l'œuvre de la

réunion1). La «World Conference» a déjà fait cela. Elle a mis
en contact des Eglises protestantes qui n'avaient pas de relations
depuis longtemps. Elle continue à développer parmi elles le
sens et l'esprit de la solidarité chrétienne. Un protestantisme
uni sera sans cloute plus à même de traiter le problème de
l'union avec le catholicisme et l'orthodoxie. Mais en songeant
à guérir les divisions du protestantisme, la «Worlcl Conférence »

ne perd pas de vue les grandes Eglises chrétiennes de l'Orient
et de l'Occident, et nous serons heureux, clans un prochain
article, d'entretenir nos lecteurs sur ce qu'elle fait pour faire
aimer et apprécier son idéal en Russie et en Grèce.

') « The ultimate union of Protestantism with the Roman and Orthodox

Churches must in any case be preceded by the reunion of Protestantism
itself. To that practicable and hopeful task the advocates of Christian unity
within the Protestant Churches will do well for the present to confine
themselves. And the first step in that direction must surely be the combination
of the various divisions of particular denominations. Unity is probably to
come by piecemeal.» Robert A. Ashworth, «The Union of Christian Forces
in America», Philadelphia, 1915, p. 227.

Gardiner, Maine U. S. A.
Robert H. Gardinek.


	La "World Conference" et le protestantisme américain

