
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 1

Artikel: Über den Nachtrag zum Johannesevangelium

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über

den Nachtrag zum Johannesevangelium.

Bezeichnet man das letzte Kapitel des Johannesevangeliums
als „Nachtrag11, so darf man sich dafür auf zwei allgemein
anerkannte Tatsachen berufen:

1. Der Evangelist hat sein Werk mit 20, 30. 31 in aller
Form geschlossen. Er überschaut im Geiste die ganze Schrift,
die er verfasst hat, und weiss, was „in diesem Buche" (sv xtp

ßißXiy zovxip) steht. Als eine vollständige Darstellung aller
Erweise der „Herrlichkeit", an der die Jünger den „Eingebornen
vom Vater" (1, 14) erkannt haben, darf der Verfasser sein

Buch nicht ansehen; er hätte noch von „vielen andern Zeichen"
reden können. Allein um eine erschöpfende Mitteilung aller
dieser Dinge war es ihm gar nicht zu tun. Sein Buch ist für
Christgläubige bestimmt und hat keinen streng historischen
Zweck, sondern es soll die nötigen „Zeugnisse" enthalten, auf
welche die Leser den Glauben stützen können, „dass Jesus ist
Christus, der Sohn Gottes". Der Evangelist ist, der Meinung,
dass das, was er „in diesem Buche" mitgeteilt hat, für den

angegebenen Zweck genüge. Darum schliesst er seine Schrift
und übergibt sie denen, für die er sie verfasst hat (iva moxsvrjxs).
Das Evangelium hat also existiert und wurde folglich sicher
auch gelesen, bevor das heutige Kap. 21 beigefügt war.

2. Die zweite notorische Tatsache aber ist die, dass das

.lohannesevangelium niemals ohne dieses letzte Kapitel verbreitet

war. Sobald das Buch in den Besitz verschiedener Gemeinden

übergegangen war, wurden davon auch immer wieder neue
Abschriften gemacht, und es hätte sich, sei es im handschriftlichen

Material, sei es in den alten Übersetzungen, sei es in
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1917. 1



der patristischen Überlieferung, irgendeine Spur davon erhalten
müssen, dass das vierte Evangelium eigentlich in zwei
Ausgaben erschienen sei, in einer ersten Ausgabe ohne den Nachtrag,

in einer zweiten Ausgabe mit dem Nachtrag. Da es an
jeder derartigen Spur fehlt, muss angenommen werden, die
Schrift des Johannes habe ihre Erweiterung vielleicht schon
in der Gemeinde erhalten, der sie der Verfasser übergeben hat.

Auch die Veranlassung zur Beifügung des Nachtrags kann
nicht zweifelhaft sein. Von denen, die sagen konnten: „Wir
haben seine Herrlichkeit gesehn" (1, 14), war nur noch ein
einziger am Leben, der Jünger, „den Jesus lieb hatte". Er hatte
ein Alter erreicht, das die Meinung aufkommen liess: „Dieser
Jünger stirbt nicht" (21, 23). Das hiess so viel wie: Johannes
bleibt am Leben, „bis Er kommt", d. h. bis zur Wiederkunft
Christi, und hat dann nicht durch den Tod hindurchzugehen,,
sondern er wird wie die andern, die den grossen Tag der
Parusie erleben, in die überirdische Daseinsform verwandelt
und in die selige Gemeinschaft des verklärten Herrn
aufgenommen werden (1. Kor. 15, 51; 1. Thess. 4, 17). Für diese

Meinung glaubte man sich auf eine untrügliche Vorhersagung
des Auferstandenen berufen zu können. Je mehr aber „der
Tag des Herrn1'* in die Ferne rückte und je grossere Mühe man
hatte, den Glauben festzuhalten und zu rechtfertigen, dass die
zur Zeit Jesu lebende Generation vor der Parusie nicht
aussterben werde (Luk. 21, 32), desto ängstlicher klammerte man
sich an das Wort an, mit dem wenigstens der Jünger, „den
Jesus lieb hatte", die Zusicherung erhalten haben sollte, dass

er vor jenem Zeitpunkt nicht sterben werde. Durften
unterrichtete Christen diese Meinung bestehen lassen Das konnte
für die vielen, die die unmittelbar bevorstehende Wiederkunft
Christi zu dem wesentlichen Inhalt der christlichen Glaubenslehre

rechneten, zu einer grossen Versuchung werden, an dem

Ärgernis zu nehmen, der doch „der Weg, die Wahrheit und das

Leben" war (14, 6). Es genügte nicht, das Sterben des greisen
Apostels abzuwarten und dann die Leute etwa mit den
Gedanken zu beruhigen, mit denen sich Paulus im Hinblick auf
seinen Tod getröstet hatte (Phil. 1, 23; II. Tim. 4, 6—8), sondern
es musste die angebliche Aussage richtiggestellt werden, aufweiche
sich die Meinung stützte, die Wiederkunft Christi werde noch

zu Lebzeiten des Johannes eintreten. Das hat — vermutlich



den Vorstehern der Gemeinde, für welche „dieses Buch" in
erster Linie bestimmt war — Veranlassung gegeben, den Nachtrag

beizufügen. Jesu Äusserung über Johannes wurde
verständlich, wenn auch erzählt wurde, welche Offenbarung der
Apostel Petrus erhalten hatte. Dieser hatte eine Vorhersagung
über sein eigenes Sterben gehört und wollte nun wissen, wie
das Leben des Mitapostels enden werde, mit dem er zu den
vertrautesten Jüngern des Herrn gehörte (13, 23—26) und mit
dem er auch noch in den ersten Zeiten der apostolischen
Wirksamkeit in besonders naher Beziehung stand (Apg. 3, 1; 4, 13;
4, 19; 8, 14; Gal. 2, 9). Die Aussage über den Märtyrertod des

Apostels Petrus war aber selbst wieder unter Umstanden
erfolgt, die nicht mit Stillschweigen übergangen werden durften.
Namentlich war es für die Leser, die aus dem Evangelium die

Verleugnungsgeschichte kannten, sehr wichtig, zu vernehmen,
dass der Herr den schwach gewordenen Jünger nicht von sich
gewiesen, sondern später die Versicherung aufrichtiger
Hingebung mit anerkennender, aber für Petrus erschreckend
lautender Erwiderung aufgenommen habe.

Wenn im Nachtrag ganz konkrete und daher lokal begrenzte
Verhältnisse berücksichtigt sind, so ist von vornherein kaum
anzunehmen, dass der Evangelist selbst der Verfasser sei. Allgemein

anerkannt ist, dass die zwei letzten Verse nicht von
Johannes herrühren können. Sie enthalten ein Zeugnis, das die
ersten Empfänger des Evangeliums dem Jünger geben, von dem
die Sage ging, dass er bis zur Wiederkunft Christi am Leben
bleiben werde. Es ist undenkbar, dass sich der Evangelist selbst
plötzlich in eine Mehrzahl von Personen verwandelte (oïôaiisv)
und sich durch diese das Zeugnis der Wahrhaftigkeit geben
liess. Aber die Redenden müssen allerdings eine gewisse
Berechtigung gehabt haben, in einer für die Öffentlichkeit
bestimmten Schrift in solcher Weise für den Apostel einzutreten.
Sie stehen in besonders naher Beziehung zu ihm und dürfen
annehmen, dass man ihrer Erklärung Glauben schenke. Natürlich

konnte aber doch nur Einer das Zeugnis niederschreiben.
Er ist an kein Diktat gebunden, sondern darf auch der eigenen
Stimmung Ausdruck geben (oJ'^iat). Das tut er mit der
hyperbolischen Schlussbemerkung, mit der er die letzten Worte des

Evangelisten zu überbieten sucht. Dieser hatte von vielen andern
Zeichen gesprochen, die Jesus noch getan habe und die in



„diesem Buche" nicht erzählt seien ; der Verfasser des Nachtrags

wiederholt: „Es sind aber noch viele andere Dinge, die
Jesus getan hat", fügt jedoch bei: „und wenn eines nach dem
andern beschrieben würde, so glaube ich, die Welt würde die
Bücher nicht fassen, die, geschrieben würden". In solcher Weise
hat natürlich der Evangelist seine eigene Aussage nicht selbst
wiederholt und überboten; während er seinerseits die vielen
andern Dinge aus dem Grunde mit Stillschweigen übergeht,
weil er für seinen Zweck die von ihm mitgeteilten „Zeichen"
als genügend ansieht, kann der Verfasser des zweiten Schlusses

von den vielen andern Dingen nicht mehr reden, weil sonst

gar zu viel Bücher entständen Diese Entschuldigung wäre aber
erst recht sonderbar, wenn der Redende bloss die zwei letzten
Verse und nicht wenigstens den ganzen Nachtrag geschrieben
hätte. Ebenso gewiss, wie diese Verse nicht von Johannes
herstammen, kann der ganze Nachtrag nicht vom ihm herrühren.

Der Autor, der V. 24 schreibt: „Das ist der Jünger", ist
identisch mit dem, der unmittelbar vorher eine an Johannes ge
richtete Äusserung Jesu richtiggestellt hat. Wenn er von
Johannes noch weiter aussagt, er habe „das geschrieben" (yçdipaç
xavia), so meint er nicht den Nachtrag, sondern das Evangelium.
Das xavxa steht gegenüber dem, was nicht geschrieben ist,
umfasst also das, was „in diesem Buche" wirklich steht. Nachdem
mitgeteilt worden ist, wie die Vorhersagung Jesu, die zu jener
fälschen Meinung Veranlassung gegeben hatte, eigentlich lautete,
wird im Interesse der Leser, die durch das Sterben des Johannes
an der Zuverlässigkeit des Evangeliums hätten irre werden
können, noch ausdrücklich erklärt, dass das „in diesem Buche"
enthaltene Zeugnis von Johannes herstamme und wahr sei.

Auch diese Erklärung ist übrigens die Nachbildung einer
Versicherung, die der Evangelist wirklich gegeben hat (19, 35).
Der Nachtrag ist also nicht etwa bloss ein ursprünglich für
sich bestehendes Schriftstück, das zufällig dem Johannesevan-
gelium beigefügt worden ist, sondern die Ergänzung durch einen
Schriftsteller, der dieses Evangelium sehr genau kennt, und sich
möglichst der Wendungen bedient, die in demselben gebraucht
sind. Auf das Johannesevangelium wird ja insbesondere auch
V. 14 mit der Bemerkung Bezug genommen, die im
Vorhergehenden erzählte Erscheinung des Auferstandenen sei „bereits"
(rjaij) die dritte, die „den Jüngern" zuteil wurde. Es ist richtig,



— 0 —

dass nach Johannes (20, 19. 26) der „Auferweckte" (sysgJei'g,

ein bei Johannes sonst nicht vorkommender Ausdruck) bisher
vor den Jüngern nur zweimal erschienen ist; aber der Evangelist

selbst würde zwischen den Erscheinungen vor den gali-
läischen Frauen und denen vor den Jüngern wohl kaum
unterschieden haben. Der Verfasser des Nachtrags kommt zu der
Unterscheidung, weil ihm das „vor den Jüngern" (svtómov xwv

fiat)r]xülv 20, 30) des ursprünglichen Schlusses vorschwebt.
Obwohl jedoch mit dem xqi'tov die im Nachtrag erzählte Erscheinung

mit den beiden von Johannes erwähnten auf gleiche Linie
gestellt wird, so ist doch der Zweck dieser Erscheinung von
dem der analogen Vorgänge verschieden. Johannes hat jedesmal
darauf Gewicht gelegt, dass der Auferstandene erschien, um
den Verzagten, Furchtsamen und Zweifelnden den frohen und
festen Glauben wieder zurückzugeben. Im Nachtrag wird nun
zwar auch das anfängliche Mchterkennen hervorgehoben (V. 4),
aber dann nichts davon gesagt, wie der Auferstandene die Jünger
von seiner Identität überzeugte, sondern im Gegenteil ausdrücklich

bemerkt, dass es zu einer förmlichen Aufklärung gar nicht
kam (V. 12). Was die Jünger bestimmt erfahren, besteht nur
darin, dass sich der Erschienene um sie bekümmert und dass

er für sie sorgt. Das war etwas, was die Gemeinde in der Zeit
wissen musste, als sie zu glauben hatte, ohne zu sehen (vgl. 20,
29). Der Verfasser des Nachtrags berücksichtigt andere
Verhältnisse als der Evangelist und ist mit diesem nicht identisch.

Letzteres wird namentlich bestätigt durch die eigentümliche
Art, wie von Johannes gesprochen wird. Der Verfasser weiss
zwar, dass in dem ihm vorliegenden Evangelium der Apostel
Johannes nie genannt wird; er redet auch von dem Jünger,
den Jesus liebte, und erinnert noch ausdrücklich daran, dass

er den meine, der beim Abschiedsmahl an der Brust des Herrn
ruhte und an ihn die Frage richtete, wer der Verräter sei (20) ;

aber den Namen selbst nennt auch er nicht. Indessen verrät
er doch, dass ihm an dieser Zurückhaltung nicht sehr viel
liegt: unbefangen rechnet er zu den Jüngern, die Zeugen der
Erscheinung des Auferstandenen sind, auch „die Söhne des Zebe-
däus" (V. 2). Diese Söhne sind in den apostolischen Gemeinden
so bekannt, dass es keinen rechten Sinn mehr hatte, sie nicht
beim Namen zu nennen. Schon das /.laOnjzTJç sxsìvog (V. 7)
jener bekannte Jünger, den Jesus liebte, macht den Eindruck,



der Verfasser unterscheide sich von dem betreffenden Jünger
bedeutend schärfer, als das im Evangelium selbst geschieht.
Man wird annehmen dürfen, der Nachtrag rühre vom Presbyterium

einer Gemeinde her, die mit Johannes in besonders naher
Beziehung stand, sein Evangelium als das besonders ihr
gewidmete betrachtete und eine besondere Verpflichtung zu haben
glaubte, das Ansehen des Apostels vor Missverständnis und
Schädigung zu bewahren. Da das vierte Evangelium erst gegen
Ende des ersten Jahrhunderts entstanden sein kann, ist der
Nachtrag zwar vermutlich noch zu Lebzeiten des Johannes,
aber doch erst in einer Zeit verfasst worden, in der die mündliche

Predigt der Apostel verstummt war und die Gläubigen
angefangen hatten, das schriftliche Zeugnis als entscheidend
anzusehen. Belser, Professor an der kath.-theol. Fakultät zu
Tübingen, spricht sich bestimmt dahin aus, dass der Nachtrag

„bei entsprechender Würdigung des Inhaltes von 21, 23

nicht vor dem Jahr 07 oder 98 angesetzt werden könne" („Das
Evangelium des hl. Johannes", 1905, S. 567). Wenn also, wie er
meint (S. 546), die im Kap. 21 erzählte Erscheinung des
Auferstandenen „am dritten Sonntag nach Ostern" stattgefunden
hat, so sind die in diesem Abschnitt berichteten Vorgänge recht-

spät aufgezeichnet worden. Das ist unzweifelhaft richtig. Auch
ist nicht unwahrscheinlich, dass der Verfasser mit dem igixor
V. 14 auf die zwei 20, 19 und 26 erwähnten Sonntage anspielen
will. Aber diese Absichtlichkeit macht keineswegs den Eindruck,
dass der Evangelist selbst als Verfasser des Nachtrags
anzusehen sei.

Was nun den Inhalt des Nachtrags betrifft, so sei zum
voraus bemerkt, dass wir den historischen Charakter der
erzählten Vorkommnisse nicht anfechten, also auch nicht
untersuchen, wie weit die mitgeteilten Einzelheiten genau der
Wirklichkeit entsprechen, sondern den Bericht einfach so hinnehmen,
wie er lautet. Aber wir haben die bestimmte Meinung, der
Verfasser habe die Dinge nicht ihrer eigenen Merkwürdigkeit
wegen, sondern wegen ihrer Bedeutung für die Gläubigen der
apostolischen Gemeinden erzählt. Man macht sich darum keiner
willkürlichen Auslegung schuldig, wenn man, statt zu fragen,
was eigentlich geschehen sei, zu verstehen sucht, warum dem
Verfasser die betreffenden Vorgänge so bedeutsam erschienen
sind, dass dei- Nachtrag in der vorliegenden Form überhaupt



dem Evangelium beigefügt und mit diesem in den christlichen
Gemeinden verbreitet und mit Andacht gelesen worden ist.

Der Nachtrag zerfällt, wie man auf den ersten Blick
erkennt, in drei Abschnitte, die wir überschreiben würden mit
den Titeln:

I. Die neue Schwäche.
II. Die Sühne.

HI. Die Treue bis zum Tode.

21, 1—14.

Der Verfasser versetzt den Leser mit einer unbestimmt
lautenden Bemerkung (/.isxà xavxa) in eine Zeit, in der die Jünger
des Herrn wieder nach Galiläa zurückgekehrt sind. Nach
Luk. 24, 49 sollten diese allerdings bis Pfingsten in Jerusalem
bleiben. Obwohl sich nach Apg. 9, 31 sehr früh auch in Galiläa
Gemeinden gebildet haben, ist doch von keiner Seite bestritten,
dass die apostolische Wirksamkeit in Jerusalem ihren Anfang
genommen hat und dass hier — und nicht etwa in irgendeiner
Stadt Galiläas — die erste Christengemeinde entstanden ist.
Indessen ist doch namentlich Mark. 16, 7 vorausgesetzt, dass die
Jünger nach Ostern Avieder in die Heimat zurückkehrten und
dass dort insbesondere auch Petrus einer Erscheinung des
Auferstandenen gewürdigt werden sollte (s'inaxs xotg fxailrjxaTg avxov
xai xtTi rib'xgir>). Nach dem gleichen Evangelisten (14, 28) hatte
Jesus schon in der Abschiedsstunde den Jüngern in Aussicht
gestellt, dass er ihnen nach seiner Auferstehung in Galiläa,
wohin sie zurückkehren würden (ngod^w v/näg slg xr)r PaliXalav),
wieder erscheinen werde. Aber gerade Petrus meinte damals
einer solchen Tröstung nicht zu bedürfen, da er ja auch dann,
wenn sonst alle am Herrn Ärgernis nähmen und sich von ihm
abwenden würden, seinerseits standhaft bleiben wollte (14, 29).
Nur um so bestimmter muss ihm der Heiland die Verleugnung
vorhersagen (V. 30). Diese Warnung war nicht die letzte. Noch
auf dem Ölberg wendet sich Jesus speziell an Petrus, redet ihn
aber nach seinem persönlichen Namen an mit der traurig-ernsten
Frage: Simon, du schläfst; du vermochtest nicht eine Stunde
wachsam zu sein (14, 37)? Mit besonderer Ausführlichkeit
erzählt dann namentlich auch Markus die Verleugnungsgeschichte.
Wird dieser schwache Jünger, der doch im Grunde so redlich
gesinnt ist, nun preisgegeben? Nein, gerade auch Petrus soll



in Galiläa eine Erscheinung haben, die ihm den Glauben zurückgibt.

Nur Markus gedenkt einer solchen besondern Zusicherung ;

aber er bricht mit 16, 8 seine Mitteilungen ab, ohne erzählt
zu haben, wie die Vorhersagung sich erfüllte. Auch kein anderer
Evangelist gibt darüber Aufschluss. Und doch ist gewiss, dass
die apostolische Kirche von einer Erscheinung wusste, die
speziell dem Apostel Petrus gegolten hat. Paulus erwähnt diese

sogar an erster Stelle und scheint sie überhaupt als die erste
angesehen zu haben (1. Kor. 15, 5. Vgl. sira V. 5, sntixa V. 6,
i'nsna und sixa V. 7, tö%axov V. 8 und dazu Luk. 24, 34).

Das Ereignis, über das uns kein Evangelist Näheres
mitteilt, erzählt lins mit grosser Ausführlichkeit der Nachtrag zum
Johannesevangelium. Allerdings handelt es sich nun hier um
einen Vorgang, der weder auf den Ostertag (Joh. 20, 19), noch
in die ersten acht Tage nach Ostern (V. 26), sondern in eine
spätere Zeit fällt (/.isxd 'xavxa), aber vom Verfasser des Nachtrags

ausdrücklich als die dritte (xgiior) Erscheinung vor „den
Jüngern" (21, 14) bezeichnet wird. Es wird anzunehmen sein,
dass hier eben nur berücksichtigt wird, was „in diesem Buche1'-

geschrieben steht.
Petrus ist wieder am „Meere Tiberias", wie nur Johannes

(6,1) den See Genesaret bezeichnet, vermutlich in Kapharnaum,
wo er zu Lebzeiten Jesu ein Haus hatte (Mark. 1, 29). In seiner
Gesellschaft sind ausser Thomas, dessen der Evangelist Johannes
besonders gedenkt (11, 16; 14, 5; 20, 24ff.), Nathanael von Kana
und die zwei Söhne des Zebedäus, die der nämliche Evangelist
beim ersten Zusammentreffen Jesu mit den Johannesjüngern im
Auge gehabt hat (Joh. 1, 35ff'.). Die „zwei andern" im Nachtrag
nicht genannten Jünger sind daher wohl Andreas und Philippus,
die beim nämlichen Anlass zum erstenmal mit Jesus zusammengekommen

sind. Im ganzen sind also nur sieben Jünger, nicht
fias ganze Apostelkollegium, beisammen.

Womit beschäftigen sie sich? Sie scheinen unschlüssig zu

sein, was sie anfangen sollen. Simon Petrus ist, wie gewöhnlich,,
der erste, der zu einem Entschlüsse kommt. Er sagt : „Ich gehe
fischen" (21, 3). Das wäre eine sehr wenig wichtige Notiz,
wenn sie sich lediglich auf die Absicht bezöge, für den eigenen
Lebensunterhalt zu sorgen, wie Belser (S. 549) meint. Sie sagt
mehr und soll andeuten, dass Petrus wieder einmal schwach
geworden ist, kaum mehr an seinen apostolischen Beruf denkt



— 9 —

und wieder zu seinem Fischerhandwerk zurückkehren will.
Statt die „Brüder zu stärken" (Luk. 22, 32), überträgt er seine

Schwäche auch auf sie (vgl. Gal. 2, 13), und diese zögern nicht,
sich ihm anzuschliessen. „Auch wir kommen mit dira, sagen
sie und machen das Wort zur Tat (V. 3). Aber ihre Arbeit
lohnt sich schlecht, solange sie sich nur nach dem eigenen
Gutfinden richten ; sie wird erst erfolgreich, wie sie der Weisung
des Herrn gehorchen. Der Vorgang, der den Jüngern des Herrn
diese Belehrung einschärft, ist natürlich ebensowenig um seiner
selbst willen erzählt wie der reiche Fischfang, mit welchem
Jesus den nämlichen Simon Petrus an dem nämlichen See

Genesaret für den Auftrag empfänglich machte, „von nun an
ein Menschenfischer" zu sein (Luk. 5, 1—11).

Anfänglich wusste keiner, dass der am Ufer stehende
Ratgeber der Auferstandene sei (V. 4). Der Erste, der ihn erkennt,
ist nicht Petrus, sondern „der Jünger, den Jesus lieb hatte",
und erst durch diesen gelangt auch Petrus zur Erkenntnis, dass
der reiche Erfolg dem Herrn zu verdanken ist (V. 7). Die Leser
können gar nicht im Zweifel darüber sein, wer dieser Lieblingsjünger

ist. Sie kennen ihn insbesondere aus 13, 23, wo nur der
mit Petrus dem Herrn am nächsten stehende Apostel Johannes
gemeint sein konnte (vgl. auch 19, 26; 20, 2). Damit aber ja
keine Verwechslung möglich sei, wird 21, 20 noch bestimmter
gesagt, es handle sich um den Jünger, „der auch an seiner
Brust gelegen beim Abendessen und gesagt hatte: Herr, wer
ist's, der dich verrät?" Übrigens setzt ja der Verfasser voraus,
dass seine Leser wissen, wer „die Söhne des Zebedäus" sind
(V. 2). Von dem Apostel Johannes also sagt er, dass er vor
Petrus den wunderbaren Helfer bei der Arbeit erkannt habe.
Die Hervorhebung dieser Tatsache spricht nicht dafür, dass der
Verfasser die Anschauung habe, Petrus besitze vor Johannes
und den übrigen Jüngern einen ganz besondern Vorrang.

Aber wiederum erscheint Petrus als ein Mann rascher
Erschliessung und entschlossener Tat. So kennzeichnete ihn auch
der Evangelist Johannes selbst (vgl. 18, 10f.). Gleich als ob
ihm Jesus wieder zurufe: „Komm her" (Matth. 14, 29), wirft er
sich ins Meer und schwimmt ans Ufer. Man erwartet nun von
ihm irgendeine Versicherung dankbarer Ergebenheit oder ein
Wort freundlicher Anerkennung von seiten Jesu. Allein das
bildet den Gegenstand besonderer Verhandlung, über die der



— 10 —

Erzähler gleich nachher Näheres mitteilen will. Einstweilen
vollendet er die Beschreibung des grossen Erfolgs, den die
Jünger erzielt haben. Die im Schiffe Zurückgebliebenen rudern
das Fahrzeug an das nahe Ufer, indem sie das schwere Netz,
das sie nicht aus dem Wasser zu zielten vermögen, nachschleppen.
Wie aber Jesus sie einlädt, „von den Fischen" zu bringen, die
sie jetzt gefangen haben (V. 10), greift auch Petrus wieder in
die Handlung ein: er steigt ins Schiff, zieht (mit Hülfe der
Genossen?] das Netz ans Land und stellt fest, dass sich darin
153 grosse Fische befinden, wozu der Evangelist bemerkt, dass

das Netz trotz der Menge der Fische nicht zerriss.
Die erste Frage, die sich hier einstellt, ist die, zu welchem

Zweck eigentlich dio Fische nach Jesu Wort herzubringen
waren. Gewöhnlich wird darauf geantwortet : weil die Fischware

{òipdgiov V. 9j, die schon auf dem Kohlenfeucr lag, für
dio sechs oder sieben neuen Gäste nicht ausreichte. Allein das

ist sehr unwahrscheinlich. Das Mahl, das Jesus nachher wirklich

austeilt, besteht nach V. 13 auch wieder nur aus „dem"
(schon zur Verfügung stehenden) Brot (xòv agxov) und „der"
Fisclrware (xò òipdgiov). Die Feststellung des grossen Fangs
erinnert vielmehr an die Rechenschaft, mit der die Knechte
den Gewinn angaben, den sie mit den Talenten (Matth. 25, 14ff'.),
bezw. mit den anvertrauten Pfunden (Luk. 19, 11 ff.) erzielt
haben. Darum darf Petrus, der ja doch eigentlich die Anregung
zur Arbeit gegeben hat, in dem Momente, in welchem es sich
um Feststellung des Erfolges handelt, nicht auf der Seite stehen
bleiben und den Genossen den Triumph überlassen, sondern
er muss auch wieder der erste sein, der dem Herrn den reichen
Ertrag vorweist.

Auch Exegeten, die es für richtig halten, möglichst beim
buchstäblichen Sinn stehen zu bleiben und symbolische xVus-

deulungen abzulehnen, können in der Regel doch der Versuchung
nicht widerstehen, in dem Netz, das trotz der vielen Fische
nicht zerriss, ein Bild der neutestamentlichen Kirche
anzuerkennen, also die Aufnahme dieser Notiz aus der Absicht des
Verfassers zu erklären, den Lesern noch etwas anderes und mehr
zu sagen, als nach dem strengen Wortlaut gesagt ist. In der
Tat erinnert ja das gefüllte Netz unwillkürlich an die Parabel,
mit der auch Jesus das von ihm unter den Menschen gestiftete
.,Himmelreich" mit einem Netze vergleicht, das ins Meer ge-



— 11 —

worfen, mit allerlei Fischen gefüllt und schliesslich an das Ufer
heraufgezogen wird (Matth. 13, 47ff.). Geht man aber soweit,
so muss man wohl auch zugeben, dass die gesammelten Fische
— wenigstens gleichzeitig — Bild der in der Kirche vereinigten
Gläubigen seien und dass das Heraufziehen des Netzes ans
Ufer mit dem Abschluss der Geschichte des „Himmelreiches"
in Beziehung gebracht werden müsse. Nur ist im Nachtrag nicht
der verschiedene moralische Wert der Gläubigen, sondern lediglich

deren grosse Zahl berücksichtigt, da es sich eben hier nur
um eine neue Ermutigung zu apostolischer Arbeit handelt, die
erfolgreich sein werde. Dann heisst aber: „das Netz zerriss
nicht" so viel wie: die Existenz der Kirche wurde nicht
gefährdet, als durch die Aufnahme der Heiden die Zahl der Gläubigen

sehr gross wurde.
Von dieser Anschauung sind schon die Kirchenschriftsteller

der ersten Jahrhundertc ausgegangen, wenn sie zu ergründen
suchten, was die Zahl 153 zu bedeuten habe. Es galt ihnen von
vornherein als selbstverständlich, dass der Verfasser diese Zahl
nicht nenne, um dem Leser recht begreiflich zu machen, dass
das Netz nur mit Mühe aus dem Wasser gezogen werden konnte
oder dass dieser Fischzug den in Frage stehenden Jüngern einen
erstaunlichen materiellen Gewinn brachte. Aber wie ist die
Zahl zu erklären? Darauf gibt es noch mehr Antworten als
auf die Frage, wie die Zahl 666 des Apokalyptikers (Apok. 13,

18) zu deuten sei. Der hl. Augustin ist gewiss insofern im Recht,
als er an die Gesamtheit der Christgläubigen denkt. Wenn das
Netz die Kirche ist, so ist eine andere Auslegung nicht möglich.
Warum aber der Erzähler gerade die Zahl 153 wählt, ist damit
noch nicht erklärt. Augustin versucht es, auch darauf eine
Antwort zu geben (in Joh. Ev. tract. 122, n. 8 ; vgl. Ep. IL ad Januar,
n. 31). Ihm ist 10 die Zahl des alttestamentlichen Gesetzes, zu
dem, wenn es das Heil wirken soll, der hl. Geist hinzukommen
muss, dessen Zahl 7 ist. So gewinnt man die Zahl 17. Geht
man von 1 aus und rechnet man bis auf 17 jeweilen die
folgenden Zahlen hinzu (1 + 2 3; 3 + 3 6; 6 + 4=10; 10+-5

15; 15 + 6 21; 21 + 7 28 usw.), so bekommt man 153. Mit
dieser Zahl werden alle bezeichnet, die unter dem Beistand des
hl. Geistes nach und nach Mitglieder der Kirche werden und
das Gesetz erfüllen. Man wird zugeben müssen, dass diese
Deutung sehr gut in den Zusammenhang passe : die apostolische



— 12 —

Wirksamkeit wird nicht erfolglos bleiben, sondern viele
wertvollen Seelen für das Reich Gottes gewinnen.

Auch Augustin sieht in dem am Ufer stehenden Christus
einen Hinweis auf die Wiederkunft des Herrn am Ende der
Welt. Ist diese Auffassung richtig, so ist das Mahl, zu dem
Jesus die Jünger einlädt, der Seligkeitsgenuss in der
überirdischen Welt. Daraus erklären sich Züge, die sonst schwer
verständlich sind. Wer hat z. B. das Kohlenfeuer mit der darauf
liegenden Fischspeise (nicht bloss einem Fische) bereitet und
das Brot, das die eigentliche Nahrung bilden sollte {Sipdgiov
bedeutet die zum Brote gehörende Speise, dann vorzüglich
Fischspeise), zur Stelle gebracht (V. 9)? An Petrus ist nicht
zu denken; denn das Ufer ist so nahe, dass er, der ja nichts
mitgebracht hat, unmöglich bis zur Ankunft des Schiffes die
Zurüstung hätte treffen können. Tillmann, der neueste katholische

Erklärer des Johannesevangeliums (1914), ist der Meinung,
der Herr selbst habe seinen Jüngern dieses Frühmahl bereiten
wollen, und spricht von einem Wunder. Das lässt sich eher
hören als die weitere Vermutung, dass das Kohlenfeuer „eine
leise Erinnerung an ein anderes Feuer wecken sollte, an dem

vor kurzer Zeit Petrus den Herrn verraten hatte". Die
Erwähnung des Kohlenfeuers ist notwendig, weil gesagt werden
soll, dass das Mahl bei Ankunft der Jünger schon bereit ist. Ganz
richtig verneint denn auch Tillmann die Auffassung, dass die
von den Jüngern beigebrachten Fische beim Mahle Verwendung
gefunden hätten. Wie dieses zubereitet worden ist, konnte in
der Erzählung gar nicht gesagt werden, wenn unter dem die
ankommenden Jünger erwartenden Mahl die Seligkeit des Himmels

zu verstehen ist. Hier hört das „Ausforschen" {èÇsxiioai
V. 12) überhaupt auf; es genügt, zu wissen, dass Jesus „der
Herr ist". In diesem Sinne dürfte die eigenartige Bemerkung
zu verstehen sein: „Keiner von den Jüngern wagte ihn
auszuforschen: wer bist du? indem sie wussten: es ist der Herr."
Das Ausforschen, zu dem die Jünger Neigung hätten, das sie
aber nicht wagen dürfen, bezieht sich nicht eigentlich darauf,
ob Jesus wirklich der Herr sei — denn das wissen sie —,
sondern darauf, was der Herr ihnen bereitet. Nun erklärt sich
auch, wie der Verfasser V. 13 fortfahren kann: „Es kommt
Jesus." Was ist das für ein Kommen? Man möchte einwenden,
Jesus befinde sich ja schon in unmittelbarer Gegenwart. Sollte



— 13 —

vielleicht das Kommen gemeint sein, an das bei den letzten
Worten der Apokalypse zu denken ist, wenn es heisst: „Es
spricht, der das bezeugt: Ja, ich komme bald. Amen, komm.
Herr Jesus" (Apok. 22, 20). Dieses Kommen, die Wiederkunft
Christi, bezeichnet nach apostolischer Lehre den eigentlichen
Anfang des Seligkeitsgenusses. Dass aber die selige Gemeinschaft

der treuen Jünger mit dem Herrn nach Jesu Worten
mit der Teilnahme an einem Mahle verglichen werden kann,
das vom Herrn bereitet ist, ergibt sich aus manchen Stellen.
Vgl. Luk. 12, 37; 17, 7; Apok. 3, 20; Matth. 25, 10.

So enthält die Erzählung sehr wichtige Gedanken, die dem
abermals schwach gewordenen Jünger, der zum Fischergewerbe
zurückkehren wollte, zur Stärkung dienen konnten. Die
erzählten Vorgänge sagten ihm : Der Herr ist dir nahe, vertraue
auf ihn und achte auf seine Weisung; so wird deine Arbeit
nicht vergeblich sein, sondern mit reichem Erfolge gesegnet
werden; hast du aber dein Tagwerk vollendet, so wirst du
eingehen in die selige Gemeinschaft deines Herrn. Dass Petrus
in der Zeit seiner apostolischen Wirksamkeit solcher Ermutigung
bedurfte und solche Tröstung erfahren hat, halten wir von
vornherein für gewiss.

Belser, der sonst ängstlich beim Wortlaut bleibt, bezw. auf
gewisse Schwierigkeiten nicht eingeht, kann doch nicht
verkennen, dass das geheimnisvolle Mahl, das der verklärte Herr
den treuen Jüngern spendet, keineswegs bloss den Zweck hat.
den Fischern die Mühe zu ersparen, sich selbst eine ordentliche
Mahlzeit zu bereiten, obwohl sie nun doch über einen grossen
Fischvorrat verfügten. Er sagt darüber: „Da die Jünger vom
Herrn sofort nach vollendeter Arbeit zum Mahle geladen wurden,
das ohne jegliche Mühewaltung ihrerseits vom Herrn ihnen bereitet
worden war, so wurde ihnen dadurch der Lohn versinnbildet,
welcher ihnen für die saure Arbeit des Fischfanges, d. h. für die

Mühen, Kämpfe und Sorgen in Ausbreitung des Reiches Gottes.
in Gewinnung der Seelen für den Himmel dereinst zuteil werden
soll durch Anteilnahme an dem Freudenmahl, des eicigen Lebens"
(a. a. 0., S. 554). Belser hätte nur noch beifügen sollen, dass
diese Ermutigung vorzüglich dem wieder schwach gewordenen
Petrus galt, der auch seine Genossen verführt hatte, zum
Fischerhandwerk zurückzukehren.



— 14 —

21, 15-17.
Ist das missmutige Vornehmen: „Ich gehe fischen" aus

einem neuen Anfall von Kleinmut und Verzagtheit zu erklären,
so musste die vorige Erzählung die Empfänger und ersten
Leser des Johannesevangeliums, die keine andere Evangelienschrift

kannten, notwendig an die frühere grosse Schwäche
des nämlichen Apostels, die ihres Wissens bisher ungesühnt und
umerziehen war, erinnern, an die Verleugnung. Während die
drei Synoptiker die Verleugnungsgeschichte nicht schliessen,
ohne mit einer Bemerkung auch der bittern Reue des

schwachgewordenen Jüngers zu gedenken (Mark. 14, 72; Matth. 26, 75;
Luk. 22, 62), beschränkt sich Johannes darauf, mit möglichst
wenig Worten festzustellen, wie die Vorhersagung Jesu von
der dreimaligen Verleugnung vor dem Eintritt der Alektro-
phonie buchstäblich in Erfüllung ging (Joh. 18, 17. 25—27).
Darf der Verfasser des Nachtrags seine Leser bei der
Vorstellung lassen, Petrus habe zwar auch später wieder die
Geduld und Güte des Herrn erfahren, jedoch seine grosse
Treulosigkeit {Tillmann bedient sich immer des harten Ausdrucks
„Verrat") nie bereut und nie gut gemacht? Wenn das vierte
Evangelium die synoptischen Berichte vielfach ergänzt und
präzisiert, so bedurfte hier der Johanneische Berieht selbst einer
Ergänzung. Je besser die Leser des Johannesevangeliums über
die nahen Beziehungen zwischen Petrus und dem Jünger, „den
Jesus lieb hatte", unterrichtet waren (vgl. 13, 23—26; 18, 15;
20, 2—10), desto unerlässlicher Avar es, ihnen authentisch
mitzuteilen, class sich doch auch der intime Genosse ihres Apostels
der Liebe des Herrn würdig erwiesen und von diesem Verzeihung
erlangt hat.

Dass der Abschnitt 21, 15—17 auf die Verleugnungsgeschichte

Bezug habe, wird von den neuern katholischen
Exegeten nach Möglichkeit verschleiert. Der gute alte Adalbert
Maier in Freiburg i. ß. (1845) sagt noch unbefangen und
bestimmt: „Die dreimalige Frage an Petrus steht offenbar in
Beziehung zu dessen dreimaliger Verleugnung, so wie das nlior
lovxmv in der ersten Frage V. 15 auf dessen Äusserung 13, 37,

vgl. Matth. 26, 33 zurücksieht." Mit Recht sieht Maier auch
schon in der Anrede „Simon des Johannes" (Sohn) eine
Rücksichtnahme auf die Verleugnung, „bei welcher sich der Jünger
des bedeutungsvollen Namens Kephas, Petrus, verlustig gemacht



— 15 —

hatte". Schon etwas anderer Ansicht ist Bisping (1869). Er
hat die seltsame Meinung, Jesus rede den Jünger mit dem
vollständigen Namen „Simon Johannes" oder Jonas Sohn an, um
oon vornherein die Wichtigkeit dessen, was er ihm jetzt sagen will,
bemerklich zu machen. Er fügt bei: „Die Feierlichkeit der Rede
wird dann noch erhöht durch die dreimalige Wiederholung dieses

vollständigen Namens. Es stand bevor die Stunde, wo Christus,
der oberste Hirte und Bischof unserer Seelen, aus dieser
Sichtbarkeit scheiden und mithin das Amt seines Stellvertreters auf
Erden beginnen sollte" Auch Schanz (1885) bestätigt, Jesus
habe den Jünger nach seinem pei*sönliehen Namen und nicht
nach dem apostolischen Ehrentitel, den er ihm gleich beim
ersten Zusammentreffen (1, 43) gegeben hatte, angeredet, „um
die Feierlichkeit der Situation zu erhöhen, wozu auch die
dreimalige Wiederholung beiträgt". Gerade bei dem Anlass, bei
welchem Christus den Apostel zu seinem sichtbaren Stellvertreter

gemacht haben soll, hätte also Jesus der Feierlichkeit
wegen den Namen gewählt, der diesen „Stellvertreter" an seine

ganze menschliche Unzulänglichkeit und persönliche Schwäche
erinnerte Indessen verneint doch Schanz die Bezugnahme auf
die Verleugnung nicht ganz. Er lässt die zaghafte Bemerkung
einfiiessen: „Eine stille Erinnerung an die Verleugnung deutet
die Dreizahl an." Sein Nachfolger auf dem Lehrstuhl für
neutestamentliche Exegese in Tübingen, Prof. Belser (1905),
vermag zu erklären, warum die Wahl des Personcnnamens statt
des Ehrentitels „zur Erhöhung der Feierlichkeit des Augenblicks
dient" : Diese Anrede habe den Zweck gehabt, den Apostel an
das erste Zusammentreffen mit Jesus (Joli. 1, 43) und an die
Matth. 16, 17 ff. mitgeteilte Ankündigung seines „Berufes** zu
erinnern! Nach dem hohen Grad der Liebe frage der Heiland
r,nicht etwa, weil diese in der Verleugnung des Petrus nicht stark
genug gewesen war", sondern „weil die segensreiche Verwaltung
des obersten Hirtenamtes eine vorzüglich selbstlose and opferfreudige

Liebe zu der Person Jesu erfordert!" Indessen gestellt dann
Belser doch: „Dass die dreimalige Anfrage des Herrn in
Beziehung steht mit der dreimaligen Verleugnung des Petrus,
unterliegt keinem Zweifel. Das hat auch Petrus sicher, schon
angesichts des Kohlcnfeuers, empfunden: aber seine Antworten
zeigen die gründliche Bekehrung des frühern Verleugncrs."
Nach dieser seltsamen Erklärung hätte also wohl Petrus an



— 16 —

die von ihm begangene Verletzung der Liebespflicht gedacht,
Jesus hingegen mit der Frage nach der grossen Liebe nur die
Absicht gehabt, dem Simon zu sagen, was er vom „Primas der
Kirche" erwarte! Dass der Heiland dem Johannes besondere
Liebe schenkt, hingegen von Petrus besondere Liebe fordert, sei
nicht auffällig. — Auch Tillmann (1914) hat, wie oben bemerkt,
ob dem Kohlenfeuer eine „leise Erinnerung" an ein „anderes
Feuer" empfunden, „an dem vor kurzer Zeit Petrus den Herrn
verraten hatte". Er gibt sogar zu, dass diese Erinnerung
beabsichtigt sein könne. Allein die Anrede mit „dem vollen Namen"
ist auch ihm nur eine „Erinnerung" an die Vorgänge, bei
welchen der Herr den Simon berufen hat, und „der Gedanke,
als tadele Jesus in diesem Hinweis auf die anderen Jünger (,Liebst
du mich mehr als diese f) die Überhebung über sie liegt gänzlich

fern" Die grössere Liebe müsse Jesus fordern, weil sie

„Bedingung der grössern Auszeichnung" sei. Doch muss auch
Tillmann schliesslich gestchen: „In dem dreimaligen Bekenntnis

liegt sicher auch ein gewollter Anklang an die dreimalige
Verleugnung", und: „Gewiss ist die Beziehung der dreimaligen
Liebesbeteuerung zur dreimaligen Verleugnung, wenn sie auch
nicht ausgesprochen wird, unverkennbar. Die Reinigung des
Petrus von diesem Makel kommt also als Nebenzweck zur
Darstellung." Von der Meinung, Jesus fordere von Petrus grössere
Liebe als von den andern Jüngern, hat der Verfasser des Nachtrags,

der so nachdrücklich immer wieder an Jesu besondere
Liebe zu Johannes erinnert, noch keine Ahnung gehabt. Was
aber den „Nebenzweck" betrifft, den Tillmann gegenüber dem
Sonnenlicht des Hauptzweckes (Übertragung des Primats) mit
dem Licht eines „Sternleins" vergleicht, so war z. B. der hl.
Augustin noch anderer Ansicht. Er kommt immer wieder auf
die ergreifende Szene zwischen Petrus und dem Auferstandenen
zu sprechen, weiss aber von keinem andern Zweck als dem
der Sühne für die dreimalige Verleugnung1). Von der Absicht
Jesu, „an seiner Statt" nun den Apostel Petrus zu dem einen

Hirten der einen Herde" zu machen, weiss Augustin noch gar
nichts. Eine in dieser Hinsicht besonders charakteristische
Äusserung möge hier Platz finden. In einer Predigt über

') Ich habe im «Katholik», Jahrg. 1885, S. 300—304, aus den Werken
Augustins ein Dutzend Stellen nach dem Wortlaut mitgeteilt, die zum
Beweise dienen können.



— 17 —

Ezech. 34, 11 („Fürwahr, da bin ich selbst, um meine Schafe
aufzusuchen und mich ihrer anzunehmen. Wie sich ein Hirte
seiner Herde annimmt, so werde ich mich meiner Schafe
annehmen") legt Augustin seinen Zuhörern die folgende Frage
vor (Serm. 46, n. 23): „Zu Petrus hatte (der Herr) gesagt:
Weide meine Schafe. Was sollen wir also denken? Als dem
Petrus die Schafe übergeben wurden, sagte der Herr nicht:
Ich werde meine Schafe weiden, nicht du, sondern: Petrus,
liebst du mich Weide meine Schafe. Ist etwa nun, weil Petrus
nicht mehr da ist -- er ist ja aufgenommen in die Ruhestätte
der Apostel und Märtyrer — niemand mehr vorhanden, zu dem
der Herr der Schafe sagen könnte : Weide meine Schafe Muss

er notwendig wieder herabkommen, um den Dienst, die Schafe
zu weiden, zu übernehmen, da er keine Hirten mehr hat, denen
er sie übergeben könnte und sie doch auch nicht preisgeben
will?" — AVie dürfte heute ein römischkatholischer Prediger
in solchem Zusammenhang eine solche Frage stellen, ohne mit
den neuesten katholischen Exegeten zu antworten, der
auferstandene Erlöser habe an seiner Statt den Apostel Petrus zu
dem einen Hirten der einen Herde gemacht, und der Apostel
Petrus sei noch da, nämlich in seinen Nachfolgern Von einer
solchen Antwort weiss Augustin noch nichts. Er wiederholt
(n. 30) die von ihm bei jedem Anlass vorgetragene Meinung:
wenn sich Jesus nur an Petrus wrende, so sinnbilde dieser die

Körperschaft der Christgläubigen, deren Haupt Christus sei, die
allgemeine Kirche; in dieser fehle es nicht an guten Hirten.
Vom römischen Papst wird mit keiner Silbe gesprochen. —
Ist die ganze Szene in Beziehung zu der dreimaligen Verleugnung

zu bringen, so ist von vornherein gewiss, dass der
Verfasser des Nachtrags nicht die Absicht gehabt hat, seinen Lesern
klarzumachen, wie dieser Jünger zum sichtbaren Haupt der
ganzen christlichen Kirche gemacht worden sei. Man hat aber
den Text doch in erster Linie in dem Sinne zu nehmen, in
welchem ihn der Verfasser selbst verstanden hat. Dass dieser
von dem wachsenden Ansehen des römischen Bischofs beeinflusst

worden sei und dieses habe rechtfertigen wollen, ist eine
völlig aus der Luft gegriffene Vermutung. Auf eine solche
Vermutung könnte man vielleicht kommen, wenn der Nachtrag

erst etwa um die Wende des zweiten und dritten
Jahrhunderts entstanden wäre und irgendeinen römischen Pres-

Intemnt. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1017. ^



— 18 —

byter, nicht aber den Vertreter einer kleinasiatischen Gemeinde
zum Verfasser hätte.

Die katholischen Exegeten geben sich anerkennenswerte
Mühe, den Leser glauben zu machen, der Verfasser wolle von
einem ganz besonders feierlichen Vorgange reden. Tillmann
glaubt insbesondere hervorheben zu müssen, dass die Szene in
Gegenwart aller Jünger, die am Mahle teilnahmen, stattgefunden
habe. Dass dem so sei, sollte man freilich erwarten, wenn es
sieh um die Übertragung des obersten Hirtenamtes auf den Apostel
Petrus, den Stellvertreter des nun aus der sichtbaren Welt
scheidenden Christus, handelte. Zur Übernahme von Befugnissen
und ersten Plätzen fehlte es ja den Jüngern des Herrn nicht
an Bereitwilligkeit, wohl aber in nicht geringem Grade an der
Geneigtheit, dem einen oder andern unter ihnen eine
Überordnung zuzuerkennen. Das wissen auch die Leser des
Johannesevangeliums, die ja die Fusswaschungsszene und deren
Veranlassung und Zweck kennen (Joh. 13, 4—17). Dass Jesus
den Zebedäussöhnen trotz ihrer ausgezeichneten Begabung und
Opferwilligkeit schon deswegen das Sitzen zu seiner Rechten
und Linken nicht in Aussicht stellen könne, weil überhaupt im
messianischen Reiche keine Regentschaft vorkommen dürfe wie
in einem weltlichen Reiche, wird den beiden nicht bloss
persönlich, sondern in Gegenwart aller gesagt (Mark. 10, 41—45).
Man muss unbedingt erwarten, dass der Auferstandene recht
viele Zeugen beizog, falls er die Absicht hatte, nun eben doch
den Apostel Petrus, der ihn verleugnet hatte, nicht bloss zu
seinem Mitregenten, sondern zum Alleinherrscher in seinem
Reiche auf Erden zu machen Die sechs andern Jünger, die
angeblich Zeugen des Vorgangs sind und von denen wir nur
vier mit Bestimmtheit nennen könnten, einer aber vielleicht,
nicht einmal ein Apostel ist, genügen uns — in aller Ehrfurcht
sei es gesagt — nicht ganz ; wir erwarten, dass die Einsetzung
des Stellvertreters Christi Avenigstens vor den „mehr als
fünfhundert Brüdern", denen der Auferstandene, „allen zugleich"
(1. Kor. 15, 6), erschienen ist, erfolgt sei, damit eine geziemende
Vertretung der apostolischen Kirche bezeugen konnte, dass es
nicht erlaubt sei, dem Kephas „ins Angesicht zu widerstehen",
wie der Apostel Paulus in Antiochien getan hat (Gal. 2, 11).
Sollte es dem Petrus überlassen bleiben, unter Berufung auf
einige wenige Zeugen den widerstrebenden Mitjüngern und



— 19 —

übrigen Gläubigen zu sagen, welche Würde und Macht ihm
der Herr in persönlicher Unterredung verliehen habe? Das ist
schwer zu glauben — zumal wir nun in den apostolischen
Berichten so gar nichts davon hören, dass Petrus eine solche
Oberherrschaft in Anspruch genommen und geltend gemacht
habe. Auf jeden Fall hätte aber doch wohl der Verfasser des
Nachtrags recht bestimmt sagen müssen, dass wenigstens die
sechs Genossen des Petrus Ohrenzeugen der für die Verfassung
der christlichen Kirche so unendlich wichtigen letzten Willens-
verordnung des Herrn gewesen seien.

Allein das geht aus dem Bericht keineswegs hervor. Der
Erzähler schliesst freilich die Unterredung zwischen Jesus und
Petrus einfach an das vorige an: „Als sie das Mahl gehalten
hatten (oxs ovv rjQt'oxrjüav). Erst V. 19 lesen wir: „Als er das

gesagt hatte, spricht er zu ihm: Folge mir nach." Versteht
man das buchstäblich, so erhält man die Vorstellung, Jesus
habe sich noch in der Gegenwart der andern Jünger mit der
Frage an Petrus gewendet: „Simon des Johannes Sohn, liebst
du mich?" und sich erst nach der Unterredung mit ihm
entfernt. Indessen wird V. 22 die Aufforderung: „Folge du mir
nach" wiederholt und hier dem Zusammenhange nach von der
Nachfolge auf dem Kreuzweg verstanden, so also wohl auch das
erste Mal. Auf jeden Fall steht fest, dass die andern Jünger
nicht ins Gespräch gezogen sind und keine Belehrung oder
Weisung des Herrn erhalten. Und doch hätte das notwendig
geschehen müssen, wenn sie von jetzt an die Pflicht gehabt
hätten, sich dem Mitapostel Petrus als ihrem „Oberhirten'-*
unterzuordnen. Eine bezügliche Mahnung wäre sogar un-
erlässlicher gewesen als die förmliche Erhebung des Jüngers,
der ohnehin von jeher an der Spitze des Apostelkollegiums
stand und immer der erste war, der für sich und seine
Genossen aus einer gegebenen Situation die ihm gutscheinende
Folgerung zog. Entscheidend ist aber V. 20. Hier wird
ausdrücklich gesagt, dass Johannes den beiden „folgte". Da vorher
bemerkt ist: „Petrus wandte sicli um" (smoxgaipsig), kann diesmal

das dxolovllstv nur von einem lokalen Nachgehen
verstanden werden. Jesus ist also mit Petrus allein, wie er sicli
mit diesem unterredet. Schon aus diesem Grunde kann es sich
nicht um eine Unterredung handeln, in der Petrus die
Regierungsgewalt über seine Mitapostel und alle Christgläubigen



— 20 -
erhält. Petrus hätte antworten müssen: Sage das doch wenigstens

meinen Genossen.
Von der Unterredung selbst gibt Adalbert Maier noch

unumwunden zu, dass sie, „für sich angesehen, keine Bevorzugung
des Petrus vor den übrigen Aposteln" in sich schliesse,
sondern eine solche Bedeutung nur erhalten könne „im Hinblicke
auf Matth. 16, 16", weil „nach dem Sinne der höhern Bestimmung,

die dem Petrus dort zugesprochen wird, auch die

Erneuerung seiner Bestimmung aufgefasst werden" müsse,. Dagegen
sind aber zwei wichtige Einwendungen zu erheben : Erstens
weiss der Verfasser des Nachtrags von der „höhern Bestimmung"

nichts, die dem Apostel Petrus anderswo zugesprochen
worden sein soll; er berücksichtigt eben nur das
Johannesevangelium, und zweitens wird dem Apostel Petrus auch Matth. 16,
16 keine „höhere Bestimmung" im Sinne der vatikanischen
Lehre zugesprochen. Wenn aber A. M. von einer „Erneuerung"

der Bestimmung des Apostels Petrus redet, so denken
wir uns darunter nicht gerade eine neue Verleihung des
apostolischen Amtes, sondern mehr nur eine tröstende Zusicherung,
dass der schwachgewordene Jünger wieder als Apostel
anerkannt werde und seines Amtes walten dürfe.

Hinsichtlich des Wortlauts der Unterredung stützen wir uns
auf den kritisch gereinigten Text, den Nestle in der Ausgabe
vom Jahr 1914 bietet. Vor allen Dingen sei darauf aufmerksam
gemacht, dass in den drei Anreden verschiedene Ausdrücke
gebraucht Averden, ohne dass dadurch jeweilen der Sinn ein
anderer würde: für „lieben'-'- zweimal dyanâv (Vulgata: diligere)
und einmal ipiXsìv (Vg.: amare), für „weiden" einmal ßooxtiv,
dann noifiatvnv, dann wieder ßoöxtiv (im Lateinischen immer
pascere), für „Lämmer", bezw. „Schafe", einmal agvfa (Vg. :

agni), dann zweimal ngoßaxiu (Vg. : zuerst agni, dann oves), so

dass es also nach dem authentischen griechischen Texte in der
deutschen Übersetzung einmal heissen sollte : „weide meine
Lämmchen", und zweimal: „weide meine Schäfchen". Zwischen
„Lämmchen" und ^Schäfchen" einen Unterschied zu machen
und unter den einen die Bischöfe, unter den andern die Priester
und Laien verstehen zu wollen, ist ein exegetisches Kunststück,
das keiner Widerlegung bedarf, aber zu der ganzen Behandlung

dieses Abschnittes in dei* vatikanischen Theologie sehr
gut passt.



— 21 —

Die Ausdrucksweise erinnert an die Bildrede vom guten
Hirten, die den Lesern des Nachtrags bekannt ist. Der
;,gute Hirte" hat mit der Hingabe seines Lebens tatsächlich
nicht aufgehört, seine Herde zu sammeln (10, 16). Namentlich
gilt auch jetzt noch von ihm, dass er die Seinen kennt (10, 35).
Nicht um etwas zu erfahren, was ihm nicht genügend bekannt
wäre, richtet er die Frage: „Liebst du mich?" an seinen Diener.
Jesus hat auch nicht die Absicht, den Apostel Petrus mit der
dreimaligen Frage an „die Grundlage und Bedingung der
grösseren Auszeichnung" zu erinnern, die er ihm verleihen wolle.
Dieser Meinung Tillmanns, die zur Voraussetzung hat, Jesus

fordere von Petrus in Wahrheit eine grössere Liebe als von
den andern Jüngern, widerspricht schon die Tatsache, dass
der Verfasser des Nachtrags sich Mühe gibt, seine Leser vor
einem solchen Irrtum zu bewahren. In unverkennbarer
Absichtlichkeit stellt er dem Petrus den Jünger gegenüber, „den
Jesus liebte". Das geschieht namentlich V. 20, nachdem die

dreimalige Versicherung des gedemütigten Apostels mitgeteilt
war und ein unverständiger Leser hätte meinen können, Petrus
stehe nun dem Herrn näher als Johannes. Das ist, wie V. 20
indirekt gesagt wird, nicht der Fall. Näher steht Jesu niemand als
der Jünger, der beim Abschiedsmahl an seiner Brust lag und
der einzige war, der Aufschluss erhielt, wer der Verräter sei.
Und warum sollte Jesus den Jünger, dessen Herz er doch
kennt, erst noch in Betrübnis versetzen, wenn er die Absicht
hatte, ihn über alle seine Genossen zu erheben? Da lag es
doch näher, die Auszeichnung einfach einzuleiten mit dem

Zeugnis: „Weil du mich liebst, du treuer Knecht". Übrigens
ist ja von einer Auszeichnung cor andern überhaupt gar keine
Rede. Das hat der ehrliche Adalbert Maier noch unumwunden
anerkannt, indem er daran erinnert, dass der bildliche
Ausdruck noifua'rtir (der sonst von der Vulgata mit regere übersetzt

wird) sogar von Presbytern einer einzelnen Gemeinde
gebraucht werde (Apg. 20, 28). Es fehlt nicht an Ausdrücken
und Wendungen, mit denen eine einzigartige Oberleitung klar
und bestimmt bezeichnet werden konnte; bestand die Absicht,
dem Apostel eine solche Auszeichnung zu verleihen, so wären
nicht Worte gewählt worden, die sich gleichzeitig auf alle
andern berufenen Diener Christi anwenden Hessen.

Schon die persönliche und dreimal wiederholte Anrede
„Simon des Johannes Sohn" zeigt, dass es sich bei der Unter-



- 22 —

redung um eine persönliche Sache (nicht um eine kirchliche
Verfassungsfrage!) handelt. Sogar der ehrwürdige Bernhard Weiss

meint zwar, es sei „reine Willkür", in der Form der Anrede
eine „Erinnerung an den persönlichen Zustand" zu sehen, da
Jesus diesen Apostel „ja auch sonst nicht Petrus oder Kephas"
anrede. Das dürfte man mit Rücksicht auf Joh. 1, 43; Mark. 3,

16; 16, 7 sogar dann nicht behaupten, wenn in den Evangelien
keine Äusserung des Herrn mitgeteilt wäre, in der diese
Anrede gebraucht ist. Eine solche steht aber doch Luk. 22, 34.

Und wie bezeichnend ist gerade diese Stelle! Nach V. 31 hatte
sich Jesus eindringlich mit „Simon, Simon" an Petrus gewandt, um
ihn mit dem persönlichen Namen an die persönliche Eigenart und
Schwäche zu erinnern und ihm dann in dem gleichen
warnenden und mahnenden Tone mit dem Zunamen zum Bewusst
sein zu bringen, wie wenig die vorhergesagte Verleugnung dem

grossen Vertrauen entspreche, das er ihm von der Berufung
an geschenkt hatte. Analog ist auch der Wechsel der Namen
bei Matth. 16, 17 und 18 zu erklären. „Simon Bar Jona"

Simon des Johannes Sohn) hat mit dem Bekenntnis der
Messianität Jesu bewiesen, dass er, wenn er auch nicht durch
persönliches Sinnen und Denken — mit „Fleisch und Blut" —
zu seiner Erkenntnis gelangt ist, eben doch persönlich des
Vertrauens wert ist, das ihm der Herr anlässlich der Berufung mit
dem Zunamen bekundet hat; darum bestätigt Jesus diesen
Zunamen („du bist Petrus"). Wie sehr bei der Wahl der Anrede
jeweilen die Rücksicht auf die besondern Umstände massgebend
ist, zeigt auch Matth. 17, 25. Die Steuereinnehmer machen
Petrus dafür verantwortlich, dass Jesus bisher die
Doppeldrachme nicht bezahlt hat; denn das Haus, in dem Jesus

zu Kapharnaum wohnt, ist das des Petrus (vgl. Mark. 1, 29;
2, 1). Da kam nicht die Stellung im Apostelkollegium,
sondern lediglich die persönliche Beziehung zwischen Jesus und
Petrus in Betracht; darum lautet hier die Anrede „Simon".
Ein anderer, aber auch wieder persönlicher Grund, diesen

Namen anzuwenden, war massgebend, als Jesus auf dem
Ölberg die Jünger schlafend fand (Mark. 14, 37). Diesmal war
die traurige Frage: „Simon, du schläfst?" eine Erinncrung
an die eindringliche Warnung, die gerade Petrus seinerseits
nicht für nötig gehalten hatte: „Simon, Simon, siehe der Satan
hat begehrt, euch zu sieben wie Weizen," In einem ähnlichen



— 23 —

traurigen Tone spricht an unserer Stelle (Joh. 21, 15 ff'.) der
Auferstandene die Worte: „Simon des Johannes Sohn, liebst
du mich?" Dass das eine wehmutsvolle Erinnerung an die
Verleugnungsgeschichte ist, ergibt sich zur Evidenz aus dem
Zusatz: „mehr als diese/" Nachdrücklicher als die Mitapostel hatte
Petrus, wie auch die Leser des Nachtrags wissen (vgl. Joh. 13,
36 ff.), dem Herrn erklärt, dass er für ihn sein Leben hingeben
wolle. (Vgl. Mark. 14, 29, wo sich Petrus sehr bestimmt allen
andern gegenüberstellt.) Das war gleichbedeutend mit der
Versicherung: Ich liebe dich mehr als diese. Die darauf folgende
Verleugnung bewies aber nur, dass er mehr als andere der
Warnung bedurfte. Mit dem „Ich gehe fischen" hatte Petrus
gezeigt, dass eine warnende Erinnerung an seine persönliche
Schwäche immer noch nicht überflüssig war.

Wie die Frage : „Liebst du mich mehr als diese?" nur im
Tone mitleidsvollen Tadels gesprochen sein kann, so gibt sie

auch dem Befragten schon das erste Mal keineswegs Veranlassung,

in freudig erregter Stimmung dem Herrn zu Füssen zu
fallen mit dem Ruf: „Mein Leben will ich für dicli lassen"
(13, 37). Vielmehr empfindet Petrus sehr wohl, in welcher
Absicht die Frage an ihn gerichtet worden ist; er ist schmerzlich
bewegt und möchte Ueber die Frage gar nicht gehört haben.
Bittend appelliert er an das Wissen dessen, der ja sein Herz
kennt, und beschränkt sich diesmal, ohne sich mit den
Mitjüngern zu vergleichen, auf die Versicherung seiner eigenen
aufrichtigen Ergebenheit. Das wiederholt sich ein zweites und
ein drittes Mal. Die Wirkung der dreimaligen Frage wäre
selbstverständlich, auch wenn der Erzähler nicht ausdrücklich
bezeugte: „Betrübt wurde Petrus, dass er zum drittenmal zu
ihm sagte: Liebst du mich?" (V. 17). Die Frage war
gleichbedeutend mit dem von Lukas erwähnten traurigen Blick des

verleugneten Christus, und die Wirkung war zunächst ähnlich
derjenigen, die der gleiche Evangelist (22, 61. 62) beschreibt
mit den Worten: „Er ging hinaus und weinte bitterlich."

Doch dabei sollte es diesmal nicht bleiben. Da der „gute
Hirte" seinen Jünger kennt, verstösst er ihn nicht, sondern
anerkennt ihn neuerdings als seinen ergebenen Diener, dem er
nicht minder als z. B. dem „Jünger, den er lieb hatte", die
Aufgabe lassen kann, seine „Lämmchen" und „Schäfchen" zu



— 24 —

weiden. So wissen nun auch die Leser des Johannesevangeliums,

dass Petrus seine Schwäche tief bereut hat und dass
die Sünde nicht ohne Sühne geblieben ist.

21, 18—23.

„Warum kann ich dir jetzt nicht folgen? Mein Leben will
ich für dich lassen!" Mit diesen Worten hatte Petrus beim
Abschiedsmahle nach unserm Evangelium (13, 37) den Herrn
seiner Liebe versichert, jedoch zur Antwort die traurige
Ankündigung seiner unmittelbar bevorstehenden Verleugnung
erhalten (V. 38). Einer solchen Demütigung bedarf nun der Jünger
nicht mehr. Wenn er auch mit Rücksicht auf seine persönliche
Eigenart zur Warnung immer noch an die Untreue erinnert
werden muss, deren er sich schuldig gemacht hat, so gibt
ihm doch der Auferstandene nun schon mit dem wiederholten
„Weide meine Lämmchen", „Weide meine Schäfchen", das
Zeugnis, dass er diesmal die Versicherung der Treue als
begründet entgegennehme.

Darauf beschränkt sich Jesus nicht, sondern er kündigt
nun dem Jünger die Erfüllung dessen an, was er ihm auch
schon beim Abschied vorhergesagt hatte, ohne dass er damals
Verständnis und Ergebung gefunden hätte. Auf die Frage des
Petrus: „Wo gehst du hin?" hatte Jesus die Antwort gegeben:
„Wo ich hingehe, dahin kannst du mir jetzt nicht folgen; folgen
aber wirst du mir später" (13, 36). Das bezog sich schon auf
die Nachfolge im Märtyrertode. Als der Nachtrag geschrieben
wurde, war die Vorhersagung bereits Tatsache geworden. Der
Verfasser hat nicht bloss Kenntnis davon, dass Petrus gestorben
ist, sondern er weiss auch, wie er gestorben ist. Es war ein
Tod, der zur Verherrlichung Gottes diente {ôoÇâosi xòv &sóv,
V. 19;, also nicht einfach eine Folge der menschlichen
Hinfälligkeit und Zeitlichkeit, sondern eine Tat, mit der Petrus
seinem apostolischen Berufe treu blieb, den Willen Gottes
erfüllte und dem Reiche Gottes diente. Da der Erzähler selbst

es ist, der den von ihm mitgeteilten Worten des Herrn diese

Deutung gibt, lässt sich vernünftigerweise darüber nichts
Gegenteiliges sagen.

Im einzelnen gehen freilich die Meinungen auseinander.
Als Petrus die bestimmte Ankündigung seines Todes erhielt,
stand er in der Mitte zwischen der Jugend und dem Greisen-



alter. Da er schon zur Zeit des öffentlichen Auftretens Jesu
verheiratet war (Mark. 1, 30), befand er sich in vollem Mannesalter,

als er von dem Auferstandenen vernahm, was ihm in
der Zeit bevorstehe, in der er alt geworden sein werde. Dem
Erzähler, der diese Worte niederschreibt, ist offenbar bekannt,
in welchem Alter Petrus gestorben ist. Wenn dieser nach der
Auferstehung des Herrn erst noch alt zu werden hatte, so ist
sein Tod nicht schon am Anfang des apostolischen Zeitalters
erfolgt. Aber was war es für ein Tod? Die kirchliche
Überlieferung kennt nur den Tod am Kreuze, und in diesem Sinne
deuten die alten Erklärer die Worte Jesu mit grosser
Einstimmigkeit. In der Jugend gürtete Petrus sich selbst. Das
Aufgürten des Gewandes hat den Zweck, freie und rasche
Bewegung zu ermöglichen. Daran ist auch V. 18 zu denken:
darum wird beigefügt: „und wandeltest (nsgisndxng), wo du
hinwolltest". In der von Jesus ins Auge gefassten Zukunft wird
es anders sein. Da wird Petrus „seine Hände ausstrecken".
Adalbert Maier versteht das „vom Ausstrecken der Hände am
Kreuze". Bisping denkt zunächst allgemein an „die Ilülfs-
bedürftigkeit und das Hingegebensein an fremde Gewalt", adoptiert

aber dann doch auch die besondere Beziehung der
bildlichen Worte auf die Ausspannung der Arme am Kreuze.
Tillmann hingegen gibt folgende Erklärung: „Das Wort: Du wirst
deine Hände ausstrecken, bedeutet in dem ganzen Bilde
zunächst den natürlichen Gestus dessen, der die herabhängenden
Arme emporhebt, damit ein anderer ihn gürten kann." Nach
dem „Vollsinn" aber seien die ausgestreckten Arme auf „die
Anheftung an den Kreuzesbalken" zu beziehen. Es ist indessen
nicht zu leugnen, dass man, falls diese Deutung richtig ist,
das Ausstrecken der Hände erst an letzter Stelle erwarten
sollte. Langen („Die letzten Lebenstage Jesu", S. 294) gedenkt
der Sitte, die zum Kreuzestod Verurteilten das Werkzeug ihrer
Qual selbst auf die Richtstätte tragen zu lassen, und fügt bei:
„Liess man sie nur den Querbalken tragen, so band man die
Arme an denselben mit Stricken fest." An dieses Ausspannen
der Hände dürfte wohl an unserer Stelle zu denken sein. Jesus

kündigte damit dem Apostel an, dass er, im Gegensatz zu der
Ungebundenheit in der Jugend, in vorgerücktem Alter wie ein
lebendiges Kreuz auf die Richtstätte geführt werde. — Nicht
minder verschieden wird das an zweiter Stelle erwähnte Gürten,



— 26 —

das fremde Gewalt an Petrus vollziehen wird, gedeutet und
bald auf das Anbinden am Kreuz, bald auf das Umschlingen
mit dem Strick vor der Emporhebung auf den Sitzpflock des

Kreuzes, bald auf die Bindung vor dem Hinausschleppen auf
die Richtstätte, bald auf andere Manipulationen bezogen. Auf
jeden Fall wird das „Führen, wohin du nicht willst" von dem

unfreiwilligen, schmach- und qualvollen Gang auf den
Kreuzigungsplatz zu verstehen sein. Während Petrus am Vorabend
vor Christi Leiden bereit war, „sofort" (vvv) dem Herrn zu
„folgen" und für ihn sein Leben zu lassen, dann aber ihn
verleugnete, sagt ihm nun Jesus noch einmal, dass er „später"
(voxsgov) unfreiwillig ihm folgen müsse, fügte jedoch jetzt das
tröstende und ermunternde dxoXovJsi /xoi — „folge mir" — hinzu
(V. 19). Die unleugbare Bezugnahme auf Jesu Worte in der
Abschiedsstunde macht gewiss, dass wir uns nicht vorzustellen
haben, der Auferstandene habe sich erst jetzt mit Petrus von
den übrigen Jüngern entfernt, sondern dass das „folge mir"
von der Nachfolge in der Todesart zu deuten ist. Diesmal
wird es nicht mehr zu einer Verleugnung kommen, sondern
Petrus wird in der Treue beharren und — wenn auch unfreiwillig

— dem Gekreuzigten im Tode nachfolgen und damit
Gott verherrlichen.

Das ist inzwischen Tatsache geworden, und diese Tatsache
ist nicht bloss dem Verfasser des Nachtrags, sondern auch
denen, für die er schreibt, sehr wohl bekannt. Daher braucht
nicht ausdrücklich gesagt zu werden, ivo und wie Petrus
gestorben ist. Freilich musste man eine bezügliche Bemerkung-
unbedingt erwarten, wenn der Erzähler die Absicht gehabt
hätte, im vorigen mitzuteilen, wie Petrus zu seinem „Ober-
hirtenamt" gelangt und wie nun der Bischof von Rom als der
Nachfolger dieses Apostels an Christi Statt die ganze Herde
Christi zu weiden habe. Das war dann geradezu die Hauptsache.

Darüber wird nichts gesagt, weil überhaupt in der Unter
redung zwischen Jesus und Petrus von keinem Oberhirtenamt die
Rede ist. Für den Verfasser ist die Hauptsache die Richtigstellung

der falsch aufgefassten Äusserung Jesu über den Jünger,
den Jesus lieb hatte und der auch noch in der Abschiedsstunde
das unbedingte Vertrauen des Herrn besass. Indem der Verfasser
erzählte, in welchem Zusammenhang die Äusserung getan worden
war, erklärte er, wie die „Sage" überhaupt entstehen konnte:



— 27 —

es hatte sich freilich um eine Unterredung gehandelt, in welcher
vom Sterben, beziehungsweise Nichtsterben gesprochen wurde,
aber so, wie man meint, hat Jesu Äusserung über den
Lieblingsjünger nicht gelautet.

Petrus hatte die Aussage über Johannes veranlasst. Wenn
es heisst: „Petrus wandte sich um und sieht den Jünger
nachfolgen, den Jesus liebte", so ist hier ohne Zweifel an ein lokales
Nachgehen, nicht an eine Nachfolge im geistigen Sinne (wie
z. B. 8, 12; 12, 26) zu denken. Allein wenn nun Petrus, da
er des nachfolgenden Mitjüngers ansichtig wird, wie zweimal
bemerkt wird (20. 21), die Frage stellt: „Herr, was soll dieser?"
so heisst das doch gewiss nicht nur, wie Tillmann vermutet:
„Soll Johannes auch mitkommen?" Ebensowenig möchten
wilden Apostel Petrus bei diesem Anlasse der menschlichen
Neugierde oder gar der Eifersucht beschuldigen oder, wie Bernhard
Weiss für richtig hält, die Frage einfach aus „der natürlichen
Sympathie mit dem geliebten Mitjünger" herleiten, sondern wir
versetzen uns in die Situation der ersten Leser des Nachtrags
und fragen uns, was der Verfasser ihnen sagen wollte. Dass auf
diese Leser besondere Rücksicht genommen wird, zeigt uns die
einleitende nachdrückliche Erinnerung an die einzigartige
vertraute Beziehung, in der Johannes zu Jesus stand (V. 20). Die
Erinnerung an dieses niemals getrübte Verhältnis musste es
auch für die Leser des Nachtrags wünschenswert erscheinen
lassen, zu erfahren, welches Los dem Lieblingsjünger in der
Nachfolge des Herrn beschieden sei. Hat auch er seine Treue
mit dem Tode am Kreuze oder doch überhaupt mit einem Mär-
tyrertode zu besiegeln? Auf diese Frage kommt Petrus, weil
er versteht, wie Jesu Aufforderung V. 19 gemeint ist: „Folge
mir." Hätte Tillmann recht, so musste auch Jesu Antwort in
dem öden Sinne verstanden werden, es gehe den Apostel Petrus
nichts an, ob Johannes auf der Stelle zu bleiben habe, wo er
sich gerade befand, oder ob er mitgehen dürfe!

Die Abweisung der Frage (V. 23) bedarf aber kaum der
Erläuterung. Sie kann in Parallele gesetzt werden zu der
Antwort, die Jesus in der eschatologischen Rede schliesslich (Matth.
24, 36) auf die Frage gibt: „Wann wird das geschehen?" Man
soll nicht Dinge „ausforschen" (vgl. sÇexaGat V. 12) wollen, die
nun einmal nicht Gegenstand göttlicher Offenbarung sind. Jesus
hat dem Petrus keineswegs gesagt, er wolle, dass Johannes



— 28 —

bis zur Parusie am Leben bleibe, sondern ihn nur zur Ruhe
verwiesen, da ihn die Sache auch dann nicht angehen würde,
wenn es sein Wille wäre, dass Johannes vorher nicht sterbe.
Welches Interesse die ersten Leser des Nachtrags an dieser
Richtigstellung hatten, ist schon in den einleitenden
Bemerkungen zu dieser Betrachtung angedeutet worden. Eine
bestimmte Erklärung, auch Johannes werde noch vor der Wiederkunft

Christi aus dem Leben scheiden, erhalten sie nicht.
Verfasser und Leser gehören offenbar noch einer Zeit an, in der
man es nicht für undenkbar hielt, dass das Weltende noch vor
dem gänzlichen Verschwinden der zur Zeit Jesu lebenden
Generation eintreten werde. Anderseits aber kann nicht
angenommen werden, class Johannes zur Zeit der Abfassung des

Nachtrags schon gestorben war. In diesem Falle würde der
Verfasser die Legende, Johannes sterbe nicht, doch wohl auch
mit der Erwähnung des bereits eingetretenen Todes widerlegt
und die Leser in anderer Weise beruhigt haben.

Für die Leser des Nachtrags kommt nicht der verstorbene
Apostel Petrus, sondern der (noch lebende) Johannes in
Betracht, von dem sie das Evangelium erhalten haben. Mag dieser
nun bleiben, „bis Er kommt" (1. Kor. 11, 26), oder mag auch
er wie die andern Jünger des Herrn vorher sterben, so hat
die Gemeinde im Evangelium doch ein schriftliches Zeugnis,
das geeignet ist, sie in ihrem Glauben an Christus zu befestigen
und zu erhalten. Darum erklärt der Verfasser des Nachtrags
noch ausdrücklich, dass Johannes der Jünger sei, der das (ravxa,
nämlich das im „Buche" Stehende, nicht den Nachtrag)
geschrieben hat. Wenn nun auch ausser dem im Buche Stehenden
noch viel zu erzählen wäre, wie Johannes selbst gesagt hat,
so muss er, der Verfasser des Nachtrags, es eben doch beim
Vorliegenden bewenden lassen, weil man sonst an gar kein
Ende käme!

Dass es dem Verfasser des Nachtrags wesentlich um
Richtigstellung des von Johannes handelnden Wortes zu tun ist, wird
von keiner Seife bestritten. Daher muss eine Exegese, die in
dem Abschnitt V. 15—17 die Anordnung eines für die
Kirchenverfassung angeblich unentbehrlichen Oberhirtenamtes findet,
eigentlich auch zugeben, die den päpstlichen Jurisdiktionsprimat
betreffenden Worte des Auferstandenen seien nur infolge eines
am Ende des ersten Jahrhunderts in der Kirche auftauchenden



— 29 —

Missverständnisses aufgezeichnet worden; wäre dieses Missverständnis

nicht entstanden, so enthielte das Neue Testament
überhaupt nichts von einer universalen Gewalt, die nach dem
vatikanischen Konzil durch Christi Anordnung dem römischen
Bischof verliehen sein soll. Das ist eine bedenkliche Tatsache
für solche, die doch daran festhalten wollen, dass keine Lehre
zu einem Dogma gemacht werden könne, die der biblischen
Begründung entbehrt und lediglich das Erzeugnis menschlicher
Erfindung und der kirchenpolitischen Entwicklung ist; denn im
vorliegenden Fall kommt hinzu, dass auch die nachträglich und
zufällig dem Evangelium beigefügten Worte des Herrn die Lehre
nicht enthalten, die das vatikanische Konzil zu einem Dogma
gemacht hat. E. H.


	Über den Nachtrag zum Johannesevangelium

