Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 7 (1917)

Heft: 1

Artikel: Uber den Nachtrag zum Johannesevangelium
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber
den Nachtrag zum Johannesevangelium.

Bezeichnet man das letzte Kapitel des Johannesevangeliums
als ,Nachtrag“, so darf man sich dafir auf zwei allgemein
anerkannte Tatsachen berufen:

1. Der Evangelist hat sein Werk mit 20, 30. 31 in aller
Form geschlossen. Er iiberschaut im Geiste die ganze Schrift,
die er verfasst hat, und weiss, was ,in diesem Buche“ (&v z¢
BifAip zovrp) steht. Als eine vollstindige Darstellung aller Er-
weise der ,Herrlichkeit“, an der die Jiinger den ,Eingebornen
vom Vater“ (1, 14) erkannt haben, darf der Verfasser sein
Buch nicht ansehen ; er hiitte noch von ,vielen andern Zeichen*
reden konnen. Allein um eine erschopfende Mitteilung aller
dieser Dinge war es ihm gar nicht zu tun. Sein Buch ist fir
Christgliubige bestimmt und hat keinen streng historischen
Zweck, sondern es soll die notigen ,Zeugnisse“ enthalten, auf
welche die Leser den Glauben stiitzen konnen, ,dass Jesus ist
Christus, der Sohn Gottes“. Der Evangelist ist der Meinung,
dass das, was er ,in diesem Buche“ mitgeteilt hat, fiir den
angegebenen Zweck geniige. Darum schliesst er seine Schrift
und dibergibt sie denen, fiir die er sie verfasst hat (ive miorstyrs).
Das Evangelium hat also existiert und wurde folglich sicher
auch gelesen, bevor das heutige Kap. 21 beigefiigt war.

2. Die zweite notorische Tatsache aber ist die, dass das
Johannesevangelium niemals ohne dieses letzte Kapitel verbreitet
war. Sobald das Buch in den Besitz verschiedener Gemeinden
libergegangen war, wurden davon auch immer wieder neue
Abschriften gemacht, und es hiitte sich, sei es im handschrift-
lichen Material, sei es in den alten Ubersetzungen, sei es in

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1917. 1



der patristischen Uberlieferung, irgendeine Spur davon erhalten
miissen, dass das vierte Evangelium eigentlich in zwei Aus-
gaben erschienen sei, in einer ersten Ausgabe ohAne den Nach-
trag, in einer zweiten Ausgabe mit dem Nachtrag. Da es an
jeder derartigen Spur fehlt, muss angenommen werden, die
Schrift des Johannes habe ihre Erweiterung vielleicht schon
in der Gemeinde erhalten, der sie der Verfasser itbergeben hat.

Auch die Veranlassung zur Beifiigung des Nachtrags kann
nicht zweifelhaft sein. Von denen, die sagen konnten: ,Wir
haben scine Herrlichkeit gesehn® (1, 14), war nur noch ein
einziger am Leben, der Jinger, ,den Jesus lieb hatte“. Er hatte
cin Alter erreicht, das die Meinung aufkommen liess: ,Dieser
Jinger stirbt nicht* (21, 23). Das hiess so viel wie: Johannes
bleibt am Leben, ,bis Er kemmt“, d.h. bis zur Wiederkunft
Christi, und hat dann nicht durch den Tod hindurchzugehen,
sondern er wird wie die andern, die den grossen Tag der
Parusie erleben, in die {iberirdische Daseinsform verwandelt
und in die selige Gemeinschaft des verklirten Herrn aufge-
nommen werden (1. Kor. 15, 51; 1. Thess. 4, 17). Fiir diese
Meinung glaubte man sich auf eine untriigliche Vorhersagung
des Auferstandenen berufen zu konnen. Je mehr aber ,der
Tag des Herrn“ in die Ferne riickte und je grissere Miihe man
hatte, den Glauben festzuhalten und zu rechtfertigen, dass die
zur Zeit Jesu lebende Generation vor der Parusie nicht aus-
sterben werde (Luk. 21, 32), desto &ngstlicher klammerte man
sich an das Wort an, mit dem wenigstens der Jiinger, ,den
Jesus lieb hatte*, die Zusicherung erhalten haben sollte, dass
er vor jenem Zeitpunkt nicht sterben werde. Durften unter-
richtete Christen diese Meinung bestehen lassen? Das konnte
fiir die vielen, die die unmittelbar bevorstehende Wiederkunft
Christi zu dem wesentlichen Inhalt der christlichen Glaubens-
lehre rechneten, zu einer grossen Versuchung werden, an dem
Argernis zu nehmen, der doch ,der Weg, die Wahrheit und das
Leben* war (14, 6). Iis geniigte nicht, das Sterben des greisen
Apostels abzuwarten und dann die Leute etwa mit den Ge-
danken zu beruhigen, mit denen sich Paulus im Hinblick auf
seinen Tod getrostet hatte (Phil. 1, 23; II. Tim. 4, 6—8), sondern
es musste die angebliche Aussage vichtiggestellt werden, anf welche
sich die Meinung stiitzte, die Wiederkunft Christi werde noch
zu Lebzeiten des Johannes eintreten. Das hat -—— vermutlich



den Vorstehern der Gemeinde, fir welche ,dieses Buch® in
erster Linie bestimmt war — Veranlassung gegeben, den Nach-
trag beizufiigen. Jesu Ausserung iber Johannes wurde ver-
stindlich, wenn auch erzithlt wurde, welche Offenbarung der
Apostel Petrus erhalten hatte. Dieser hatte eine Vorhersagung
iiber sein eigenes Sterben gehort und wollte nun wissen, wie
das Leben des Mitapostels enden werde, mit dem er zu den
vertrautesten Jingern des Herrn gehorte (13, 23—26) und mit
dem er auch noch in den ersten Zeiten der apostolischen Wirk-
samKkeit in besonders naher Beziehung stand (Apg. 3, 1; 4, 13;
4, 19; 8, 14; Gal. 2, 9). Die Aussage iiber den Mirtyrertod des
Apostels Petrus war aber selbst wieder unter Umstinden er-
folgt, die nicht mit Stillschweigen iibergangen werden durften.
Namentlich war es fir die Leser, die aus dem Evangelium die
Verleugnungsgeschichte kannten, sehr wichtig, zu vernehmen,
dass der Herr den schwach gewordenen Jiinger nicht von sich
gewiesen, sondern spiiter die Versicherung aufrichtiger Hin-
zebung mit anerkennender, aber fiir Petrus erschreckend lau-
tender Erwiderung aufgenommen habe.

Wenn im Nachtrag ganz konkrete und daher lokal begrenzte
Verhiiltnisse beriicksichtigt sind, so ist von vornherein kaum
anzunehmen, dass der Evangelist selbst der Verfasser sei. Allge-
mein anerkannt ist, dass die zwei letzten Verse nicht von
Johannes herrithren konnen. Sie enthalten ein Zeugnis, das die
ersten Empfinger des Evangeliums dem Jiinger geben, von dem
die Sage ging, dass er bis zur Wiederkunft Christi am Leben
bleiben werde. Es ist undenkbar, dass sich der Evangelist selbst
plotzlich in eine Mehrzahl von Personen verwandelte (oidausr)
und sich durch diese das Zeugnis der Wahrhaftigkeit geben
liess. Aber die Redenden miissen allerdings eine gewisse Be-
rechtigung gehabt haben, in einer fiir die Offentlichkeit be-
stimmten Schrift in solcher Weise fiir den Apostel einzutreten.
Sie stehen in besonders naher Beziehung zu ihm und diirfen
annehmen, dass man ihrer Erklirung Glauben schenke. Natiir-
lich konnte aber doch nur Einer das Zeugnis niederschreiben.
Er ist an kein Diktat gebunden, sondern darf auch der eigenen
Stimmung Ausdruck geben (ofuar). Das tut er mit der hyper-
bolischen Schlussbemerkung, mit der er die letzten Worte des
Evangelisten zu {iberbieten sucht. Dieser hatte von vielen andern
Zeichen gesprochen, die Jesus noch getan habe und die in



s A

,diesem Buche® nicht erzihlt seien; der Verfasser des Nach-
trags wiederholt: ,Is sind aber noch viele andere Dinge, die
Jesus getan hat“, fiigt jedoch bei: ,und wenn eines nach dem
andern beschrieben wiirde, so glaube ich, die Welt wiirde dic
Biicher nicht fassen, die geschrieben wiirden“. 1In solcher Weise
hat natirlich der Evangelist seine eigene Aussage nicht selbst
wiederholt und {iberboten; wihrend er seinerseits die vielen
andern Dinge aus dem Grunde mit Stillschweigen iibergeht,
weil er fiir seinen Zweck die von ihm mitgeteilten ,Zeichen“
als geniigend ansieht, kann der Verfasser des zweiten Schlusses
von den vielen andern Dingen nicht mehr reden, weil sonst
gar zu viel Biicher entstinden! Diese Entschuldigung wiire aber
erst recht sonderbar, wenn der Redende bloss die zwei letzten
Verse und nicht wenigstens den ganzen Nachtrag geschrieben
hitte. Ebenso gewiss, wie diese Verse nicht von Johannes her-
stammen, kann der ganze Nachtrag nicht vom ihm herrtihren.

Der Autor, der V.24 schreibt: ,Das ist der Jiinger*, ist
identisch mit dem, der unmittelbar vorher eine an Johannes ge
richtete Ausserung Jesu richtiggestellt hat. Wenn er von Jo-
hannes noch weiter aussagt, er habe ,das geschrieben“ (yodye
rabte), 80 meint er nicht den Nachtrag, sondern das Evangelium.
Das wavree steht gegentiber dem, was nicht geschrieben ist, um-
tasst also das, was ,in diesem Buche wirklich steht. Nachdem
mitgeteilt worden ist, wie die Vorhersagung Jesu, die zu jener
falschen Meinung Veranlassung gegeben hatte, eigentlich lautete,
wird im Interesse der Leser, die durch das Sterben des Johannes
an der Zuverlissigkeit des Evangeliums hiitten irre werden
konnen, noch ausdriicklich erklirt, dass das ,in diesem Buche“
enthaltene Zeugnis von Johannes herstamme und wahr sei.
Auch diese Erkliarung ist tibrigens die Nachbildung einer Ver-
sicherung, die der Iivangelist wirklich gegeben hat (19, 35).
Der Nachtrag ist also nicht etwa bloss ein urspriinglich fiir
sich bestehendes Schriftstiick, das zufillig dem Johannesevan-
gelium beigefiigt worden ist, sondern die Ergdnzung durch einen
Schriftsteller, der dieses Evangelium sehr genaw kennt und sich
moglichst der Wendungen bedient, die in demselben gebraucht
sind. Auf das Johannesevangelium wird ja insbesondere auch
V. 14 mit der Bemerkung Bezug genommen, die im Vorher-
gehenden erzihlte Erscheinung des Auferstandenen sei ,bereits*
(7dy) die dritte, die ,den Jingern® zuteil wurde. Es ist richtig,



-~

_

dass nach Johannes (20, 19. 26) der ,Auferweckte® (€ysodeic,
ein bei Johannes sonst nicht vorkommender Ausdruck) bisher
vor den Jiingern nur zweimal erschienen ist; aber der livan-
gelist selbst wiirde zwischen den Erscheinungen vor den gali-
laischen Frauen und denen vor den Jiingern wohl kaum unter-
schieden haben. Der Verfasser des Nachtrags kommt zu der
Unterscheidung, weil ihm das ,wvor den Jingern® (svamov vov
weeYnray 20, 30) des urspriinglichen Schlusses vorschwebt. Ob-
wohl jedoch mit dem zgiror die im Nachtrag erzihlte Erschei-
nung mit den beiden von Johannes erwihnten auf gleiche Linie
gestellt wird, so ist doch der Zweck dieser Erscheinung von
dem der analogen Vorginge verschieden. Johannes hat jedesmal
darauf Gewicht gelegt, dass der Auferstandene erschien, um
den Verzagten, Furchtsamen und Zweifelnden den frohen und
festen Glauben wieder zuriickzugeben. Im Nachtrag wird nun
zwar auch das antiingliche Nichterkennen hervorgehoben (V. 4),
aber dann nichts davon gesagt, wie der Auferstandene die Jiinger
von seiner Identitiit iiberzeugte, sondern im Gegenteil ausdriick-
lich bemerkt, dass es zu einer formlichen Aufklirung gar nicht
kam (V. 12). Was die Jinger bestimmt erfahren, besteht nur
darin, dass sich der Erschienene um sie bekiimmert und dass
er fiur sie sorgt. Das war etwas, was die Gemeinde in der Zeit
wissen musste, als sie zu glauben hatte, ohne zu sehen (vgl. 20,
29). Der Verfasser des Nachtrags beriicksichtigt andere Ver-
hiltnisse als der Evangelist und ist mit diesem nicht identisch.

Letzteres wird namentlich bestiitigt durch die eigentiimliche
Art, wie von Johannes gesprochen wird. Der Verfasser weiss
zwar, dass in dem ihm vorliegenden Evangelium der Apostel
Johannes nie genannt wird; er redet auch von dem Jiinger,
den Jesus liebte, und erinnert noch ausdriicklich daran, dass
er den meine, der beim Abschiedsmahl an der Brust des Herrn
ruhte und an ihn die Frage richtete, wer der Verriiter sei (20);
aber den Namen selbst nennt auch er nicht. Indessen verriit
er doch, dass ihm an dieser Zurickhaltung nicht sehr viel
liegt: unbefangen rechnet er zu den Jiingern, die Zeugen der
Erscheinung des-Auferstandenen sind, anch ,die Sohne des Zebe-
déaus (V. 2). Diese Sohne sind in den apostolischen Gemeinden
so bekannt, dass es keinen rechten Sinn mehr hatte, sie nicht
beim Namen zu nennen. Schon das padyens éxsivos (V. 7) =
jener bekannte Jiinger, den Jesus liebte, macht den Eindruck,



— 6 —

der Verfasser unterscheide sich von dem betreffenden Jinger
bedeutend schiirfer, als das im Evangelium selbst geschieht.
Man wird annehmen diirfen, der Nachtrag rithre vom Presby-
teriumm einer Gemeinde her, die mit Johannes in besonders naher
Beziehung stand, sein Evangelium als das besonders ihr ge-
widmete betrachtete und eine besondere Verpflichtung zu haben
glaubte, das Ansehen des Apostels vor Missverstindnis und
Schiidigung zu bewahren. Da das vierte Evangelium erst gegen
Ende des ersten Jahrhunderts entstanden sein kann, ist der
Nachtrag zwar vermutlich noch zu Lebzeiten des Johannes,
aber doch erst in einer Zeit verfasst worden, in der die miind-
liche Predigt der Apostel verstummt war und die Gliubigen
angefangen hatten, das schriftliche Zeugnis als entscheidend
anzusehen. Belser, Professor an der kath.-theol. Fakultit zu
Tibingen, spricht sich bestimmt dahin aus, dass der Nach-
trag ,bei entsprechender Wiirdigung des Inhaltes von 21, 25
nicht vor dem Jahr 97 oder 98 angesetzt werden konne® (,Das
Evangelium des hl. Johannes®, 1905, 5. 567). Wenn also, wie er
meint (S. 546), die im Kap. 21 erzihlte Erscheinung des Auf-
erstandenen ,am dritten Sonntag nach Ostern® stattgefunden
hat, so sind die in diesem Abschnitt berichteten Vorgiinge recht
spit aufgezeichnet worden, Das ist unzweifelhaft richtig. Auch
ist nicht unwahrscheinlich, dass der Verfasser mit dem 7oiror
V. 14 auf die zwei 20, 19 und 26 erwihnten Sonntage anspielen
will. Aber diese Absichtlichkeit macht keineswegs den Eindruck,
dass der Evangelist selbst als Verfasser des Nachtrags anzu-
sehen sei. '

Was nun den nhalt des Nachtrags betriftt, so sei zum
voraus bemerkt, dass wir den historischen Charakter der er-
zithlten Vorkommnisse nicht anfechten, also auch nicht unter-
suchen, wie weit die witgeteilten Einzelheiten genau der Wirk-
lichkeit entsprechen, sondern den Bericht einfach so hinnehmen,
wie er lautet. Aber wir haben die bestimmte Meinung, der
Verfasser habe die Dinge nicht ihrer eigenen Merkwiirdigkeit
wegen, sondern wegen ihrer Bedeutung fir die Gliubigen der
apostolischen Gemeinden erzithlt. Man macht sich daram keiner
willkiirlichen Auslegung schuldig, wenn man, statt zu fragen,
was eigentlich geschehen sci, zu verstehen sucht, warum dem
Verfasser die betreffenden Vorgiinge so bedeutsam erschienen
sind, dass der Nachtrag in der vorliegenden Form iiberh&upt



dem Evangelium beigefiigt und mit diesem in den christlichen
temeinden verbreitet und mit Andacht gelesen worden ist.
Der Nachtrag zerfillt, wie man auf den ersten Blick er-

kennt, in drei Abschnitte, die wir tiberschreiben wiirden mit
den Titeln:

I. Die neue Schwiiche.

II. Die Siihne.

ITI. Die Treue bis zum Tode.

21, 1—14.

Der Verfasser versetzt den Leser mit einer unbestimmt
lautenden Bemerkung (uere ravre) in eine Zeit, in der die Jinger
des Herrn wieder nach Galilaa zurickgekehrt sind. Nach
Luk. 24, 49 sollten diese allerdings bis Pfingsten in Jerusalem
bleiben. Obwohl sich nach Apg. 9, 31 sehr frith auch in Galilda
Gemeinden gebildet haben, ist doch von keiner Seite bestritten,
dass die apostolische Wirksamkeit in Jerusalem ihren Anfang
genommen hat und dass hier — und nicht etwa in irgendeiner
Stadt Galiliias — die erste Christengemeinde entstanden ist.
Indessen ist doch namentlich Mark. 16, 7 vorausgesetzt, dass die
Jinger nach Ostern wieder in die Heimat zuriickkehrten und
dass dort insbesondere auch Petrus einer Erscheinung des Auf-
erstandenen gewiirdigt werden sollte (eéimare voic paednraic avvot
xet vy Hérpp). Nach dem gleichen Ilvangelisten (14, 28) hatte
Jesus schon in der Abschiedsstunde den Jiingern in Aussicht
gestellt, dass er ihnen nach seiner Auferstehung in Galilia,
wohin sie zuriickkehren wiirden (rooaém vude sic vy elidaiav),
wieder erscheinen werde. Aber gerade Petrus meinte damals
einer solchen Triostung nicht zu bediirfen, da er ja auch dann,
wenn sonst alle am Herrn Argernis nithmen und sich von ihm
abwenden wiirden, seinerseits standhaft bleiben wollte (14, 29).
Nur um so bestimmter muss ihm der Heiland die Verleugnung
vorhersagen (V. 30). Diese Warnung war nicht die letzte. Noch
auf dem Olberg wendet sich Jesus speziell an Petrus, redet ihn
aber nach seinem personlichen Namen an mit der traurig-ernsten
Frage: Simon, du schliifst; du vermochtest nicht eine Stunde
wachsam zu sein (14, 37)? Mit besonderer Ausfithrlichkeit er-
zihlt dann namentlich auch Markus die Verleugnungsgeschichte.
Wird dieser schwache Jinger, der doch im Grunde so redlich
gesinnt ist, nun preisgegeben? Nein, gerade auch Petrus soll



— 8 —

in Galilda eine Erscheinung haben, die ihm den Glauben zuriick-
gibt. Nur Markus gedenkt einer solchen besondern Zusicherung ;
aber er bricht mit 16, 8 seine Mitteilungen ab, ohne erzihlt
zu haben, wie die Vorhersagung sich erfiillte. Auch kein anderer
Evangelist gibt dariiber Aufschluss. Und doch ist gewiss, dass
die apostolische Kirche von einer Erscheinung wusste, die spe-
ziell dem Apostel Petrus gegolten hat. Paulus erwihnt diese
sogar an erster Stelle und scheint sie iiberhaupt als die erste
angesehen zu haben (1. Kor. 15, 5. Vgl. &wa V.5, ¢nawa V. 6,
frave und elvee V. T, Eoxeror V. 8 und dazu Luk. 24, 34).

Das Ereignis, tiber das uns kein Evangelist Ndheres mit-
teilt, erziihlt tins mit grosser Ausfiihrlichkeit der Nachtrag zum
Johannesevangelium. Allerdings handelt es sich nun hier um
cinen Vorgang, der weder auf den Ostertag (Joh. 20, 19), noch
in die ersten acht Tage nach Ostern (V. 26), sondern in eine
spitere Zeit fillt (uere vadre), aber vom Verfasser des Nach-
trags ausdriicklich als die dritte (vefvov) Erscheinung vor ,den
Jiingern* (21, 14) bezeichnet wird. Iis wird anzunchmen sein,
dass hier eben nur beriicksichtigt wird, was ,,in diesem Buche'
geschrieben steht.

Petrus ist wieder am ,Meere Tiberias“, wie nur Johannes
(6,1) den See Genesaret bezeichnet, vermutlich in Kapharnaum,
wo er zu l.ebzeiten Jesu ein Haus hatte (Mark. 1, 29). In seiner
(xesellschaft sind ausser Thomas, dessen der Evangelist Johannes
besonders gedenkt (11, 16; 14, b; 20, 24 ff.), Nathanael von Kana
und die zwei Séhne des Zebeddus, die der nimliche Evangelist
beim ersten Zusammentreffen Jesu mit den Johannesjiingern im
Auge gehabt hat (Joh. 1, 35ft.). Die ,zwei andern® i Nachtrag:
nicht genannten Jinger sind daher wohl Andreas und Philippus,
die beim nimlichen Anlass zum erstenmal mit Jesus zusammen-
gekommen sind. Im ganzen sind also nur sieben Jiinger, nicht
das ganze Apostelkollegium, beisammen.

Womit beschiiftigen sie sich? Sie scheinen unschliissig zu
sein, was sie anfangen sollen. Simon Petrus ist, wie gewdshnlich,
der erste, der zu einem Entschlusse kommt. Iir sagt: ,Ich gehe
fischen“ (21, 3). Das wiire eine sehr wenig wichtige Notiz,
wenn sie sich lediglich auf die Absicht bezoge, fiir den eigenen
[.ebensunterhalt zu sorgen, wie Belser (S. 549) meint. Sie sagt
mehr und soll andeuten, dass Petrus wieder einmal schwach
geworden ist, kaum mehr an seinen apostolischen Beruf denkt



und wieder zu seinem Fischerhandwerk zuriickkehren will.
Statt die ,Briider zu stirken“ (Luk. 22, 32), iibertrigt er seine
Schwiiche auch auf sie (vgl. Gal. 2, 13), und diese zégern nicht,
sich ihm anzuschliessen. ,Auch wir kommen mit dir“, sagen
sie und machen das Wort zur Tat (V. 3). Aber ihre Arbeit
lohnt sich schlecht, solange sie sich nur nach dem eigenen
Gutfinden richten; sie wird erst erfolgreich, wie sie der Weisung
des Herrn gehorchen. Der Vorgang, der den Jingern des Herrn
diese Belehrung einschiirft, ist natiirlich ebensowenig um seiner
selbst willen erzihlt wie der reiche Fischfang, mit welchem
Jesus den nimlichen Simon Petrus an dem némlichen See
Genesaret fiir den Auftrag empfinglich machte, ,von nun an
ein Menschenfischer® zu sein (Luk. b, 1—11).

Anfiinglich wusste keiner, dass der am Ufer stehende Rat-
geber der Auferstandene sei (V. 4). Der Erste, der ihn erkennt,
ist nicht Petrus, sondern ,der Jiinger, den Jesus lieb hatte®,
und erst durch diesen gelangt auch Petrus zur Erkenntnis, dass
der reiche Erfolg dem Herrn zu verdanken ist (V. 7). Die Leser
kénnen gar nicht im Zweifel dartiber sein, wer dieser Lieblings-
jinger ist. Sie kennen ihn insbesondere aus 13, 23, wo nur der
mit Petrus dem Herrn am niichsten stehende Apostel Johannes
gemeint sein konnte (vgl. auch 19, 26; 20, 2). Damit aber ja
keine Verwechslung moglich sei, wird 21, 20 noch bestimmter
gesagt, es handle sich um den Jinger, ,der auch an seiner
Brust gelegen beim Abendessen und gesagt hatte: Herr, wer
ist’s, der dich verrit?* Ubrigens setzt ja der Verfasser voraus,
dass seine Leser wissen, wer ,die Sohne des Zebedius* sind
(V.2). Von dem Apostel Johannes also sagt er, dass er vor
Petrus den wunderbaren Helfer bei der Arbeit erkannt habe.
Die Hervorhebung dieser Tatsache spricht nich¢ dafiir, dass der
Verfasser die Anschauung habe, Petrus besitze vor Johannes
und den iibrigen Jingern einen ganz besondern Vorrang.

Aber wiederum erscheint Petrus als ein Mann rascher Ent-
schliessung und entschlossener Tat. So kennzeichnete ihn auch
der Evangelist Johannes selbst (vgl. 18, 10f.). Gleich als ob
ihm Jesus wieder zurufe: ,Komm her“ (Matth. 14, 29), wirft er
sich ins Meer und schwimmt ans Ufer. Man erwartet nun von
thm irgendeine Versicherung dankbarer Ergebenheit oder ein
Wort freundlicher Anerkennung von seiten Jesu. Allein das
bildet den (iegenstand besonderer Verhandlung, iiber die der



— 10 —

Erzihler gleich nachher Niheres mitteilen will. Einstweilen
vollendet er die Beschreibung des grossen Iirfolgs, den die
Jinger erzielt haben. Die im Schitfe Zuriickgebliebenen rudern
das Fahrzeug an das nahe Ufer, indem sie das schwere Netz,
das sie nicht aus dem Wasser zu ziehen vermogen, nachschleppen.
Wie aber Jesus sie einlidt, .,von den Fischen“ zu bringen, die
sie jetzt gefangen haben (V. 10), greift auch Petrus wieder in
die Handlung ein: er steigt ins Schift, zieht (mit Hiilfe der Ge-
nossen?) das Netz ans Land und stellt fest, dass sich darin
155 grosse Fische befinden, wozu der Evangelist bemerkt, dass
das Netz trotz der Menge der Fische nicht zerriss.

Die erste I'rage, die sich hier einstellt, ist die, zu welchem
Zweck eigentlich die Fische nach Jesu Wort herzubringen
waren. Gewohnlich wird darauf geantwortet: weil die Fisch-
ware (opdoworv V. 9), die schon aul dem Kohlenfeuer lag, fir
die sechs oder sieben neuen Giiste nicht ausreichte. Allein das
ist sehr unwahrscheinlich. Das Mahl, das Jesus nachher wirk-
lich austeilt, bestebt nach V. 13 auch wieder nur aus ,dem*
(schon zur Verfiigung stehenden) Brot (vov doror) und ,der®
Fischware (ro owdgior). Die Feststellung des grossen IFangs
erinnert vielmehr an die Rechenschaft, mit der die Knechte
den Gewinn angaben, den sie mit den Talenten (Matth. 25, 14 f1.),
bezw. mit den anvertrauten Pfunden (Luk. 19, 11ff) erzielt
haben. Darum darf Petrus, der ja doch eigentlich die Anregung
zur Arbeit gegeben hat, in dem Momente, in welchem es sich
um Feststellung des Erfolges handelt, nicht anf der Seite stehen
bleiben und den Genossen den Triumph tiberlassen, sondern
er muss auch wieder der erste sein, der dem Herrn den reichen
Ertrag vorweist.

Auch Exegeten, dic es fiir richtig halten, moglichst beim
buchstiblichen Sinn stehen zu bleiben und symbolische Aus-
deutungen abzulehnen, kinnen in der Regel doch der Versuchung
nicht widerstehen, in dem Netz, das trotz der vielen Fische
nicht zerriss, ein Bild der neutestamentlichen Kirche anzu-
erkennen, also die Aufnahme dieser Notiz aus der Absicht des
Verfassers zu erkliiren, den Lesern noch etwas anderes und ek
zu sagen, als nach dem strengen Wortlaut gesagt ist. In der
Tat erinnert ja das gefiillte Netz unwillkiirlich an die Parabel,
mit der auch Jesus das von ihm unter den Menschen gestiftete
,Himmelreich® mit einem Netze vergleicht, das ins Mecer ge-



— 11 —

worfen, mit allerlei Fischen getiillt und schliesslich an das Ufer
heraufgezogen wird (Matth. 13, 47ff.). Geht man aber so weit,
so muss man wohl auch zugeben, dass die gesammelten Fische
— wenigstens gleichzeitigz — Bild der in der Kirche vereinigten
Gldaubigen seien und dass das Heraufzichen des Netzes ans
Ufer mit dem Abschluss der Geschichte des ,Himmelreiches®
in Beziehung gebracht werden miisse. Nur ist im Nachtrag nicht
der verschiedene moralische Wert der Gliubigen, sondern ledig-
lich deren grosse Zahl beriicksichtigt, da es sich eben hier nur
um eine neue Krmutigung zu apostolischer Arbeit handelt, die
erfolgreich sein werde. Dann heisst aber: ,das Netz zerriss
nicht“ so viel wie: die Existenz der Kirche wurde nicht ge-
fishrdet, als durch die Aufnahme der Heiden die Zahl der Gliu-
bigen sehr gross wurde.

Von dieser Anschauung sind schon die Kirchenschriftsteller
der ersten Jahrhunderte ausgegangen, wenn sie zu ergriinden
suchten, was die Zahl 153 zu bedeuten habe. Es galt ihnen von
vornherein als selbstverstindlich, dass der Verfasser diese Zahl
nicht nenne, um dem Leser recht begreiflich zu machen, dass
das Netz nur mit Miihe aus dem Wasser gezogen werden konnte
oder dass dieser Fischzug den in Frage stehenden Jingern einen
erstaunlichen materiellen Gewinn brachte. Aber wie ist die
Zahl zu erkliren? Darauf gibt es noch mehr Antworten als
auf die Frage, wie die Zahl 666 des Apokalyptikers (Apok. 13,
18) zu deuten sei. Der hl. Augustin ist gewiss insofern im Recht,
als er an die Gesamtheit der Christglaubigen denkt. Wenn das
Netz die Kirche ist, so ist eine andere Auslegung nicht moglich.
Waram aber der Erziihler gerade die Zahl 153 wiihlt, ist damit
noch nicht erkliirt. Augustin versucht es, auch darauf eine
Antwort zu geben (in Joh. Ev. tract. 122,n. 8; vgl. Ep.II. ad Januar.
n. 31). Ihm ist 10 die Zahl des alttestamentlichen Gesetzes, zu
dem, wenn es das Heil wirken soll, der hl. Geist hinzukommen
muss, dessen Zahl T ist. So gewinnt man die Zahl 17. Geht
man von 1 aus und rechnet man bis auf 17 jeweilen die fol-
genden Zahlen hinzu (14+2=3; 343=6; 644=10; 1045
=1H; 164+ 6=21; 21 4+ 7=28 usw.), so bekommt man 153. Mit
dieser Zahl werden alle bezeichnet, die unter dem Beistand des
hl. Geistes nach und nach Mitglieder der Kirche werden und
das Gesetz erfiillen. - Man wird zugeben miissen, dass diese
Deutung sehr gut in den Zusammenhang passe: die apostolische



Wirksamkeit wird nicht erfolglos bleiben, sondern viele wert-
vollen Seelen fiir das Reich Gottes gewinnen.

Auch Augustin sieht in dem am Ufer stehenden Christus
einen Hinweis auf die Wiederkunft des Herrn am Ende der
Welt. Ist diese Auffassung richtig, so ist das Mahl, zu dem
Jesus die Jiinger einlidt, der Seligkeitsgenuss in der iiber-
irdischen Welt. Daraus erkliren sich Zige, die sonst schwer
verstindlich sind. Wer hat z. B. das Kohlenfeuer mit der darauf
liegenden Fischspeise (nicht bloss einem Fische) bereitet und
das Brot, das die eigentliche Nahrung bilden sollte (odgwor
bedeutet die zum Brote gehorende Speise, dann vorziglich
Fischspeise), zur Stelle gebracht (V. 9)? An Petrus ist nicht
zu denken; denn das Ufer ist so nahe, dass er, der ja nichts
mitgebracht hat, unmdoglich bis zur Ankunft des Schiffes die
Zuriistung hiitte treffen konnen. Tillmann, der neueste katho-
lische Erklirer des Johannesevangeliums (1914), ist der Meinung,
der Herr selbst habe seinen Jiingern dieses Frithmahl bereiten
wollen, und spricht von einem Wunder. Das lisst sich eher
horen als die weitere Vermutung, dass das Kohlenfeuer ,eine
leise Erinnerung an ein anderes Feuer wecken sollte, an dem
vor kurzer Zeit Petrus den Herrn verraten hatte“, Die Er-
wihnung des Kohlenfeuers ist notwendig, weil gesagt werden
soll, dass das Mahl bei Ankunft der Jiinger schon bereit ist. Ganz
richtig verneint denn auch Tillmann die Auffassung, dass die
von den Jiingern beigebrachten Fische beim Mahle Verwendung
gefunden hiitten. Wie dieses zubereitet worden ist, konnte in
der Erziihlung gar nicht gesagt werden, wenn unter dem die
ankommenden Jiinger erwartenden Mahl die Seligkeit des Him-
mels zu verstehen ist. Hier hort das ,Ausforschen® (dsvdoou
V. 12) tiberhaupt auf; es geniigt, zu wissen, dass Jesus ,der
Herr ist“. In diesem Sinne diirfte die eigenartige Bemerkung
zu verstehen sein: ,Keiner von den Jiingern wagte ihn aus-
zuforschen: wer bist du? indem sie wussten: es ist der Herr.“
Das Ausforschen, zu dem die Jiinger Neigung hiitten, das sie
aber nicht wagen diirfen, bezieht sich nicht eigentlich daraut,
ob Jesus wirklich der Herr sei -— denn das iwissen sie —, son-
dern darauf, was der Herr ihnen bereitet. Nun erkliirt sich
auch, wie der Verfasser V.13 fortfahren kann: ,Fs kommt
Jesus.“ Was ist das fiir ein Kommen? Man moéchte einwenden,
Jesus befinde sich ja schon in unmittelbarer Gegenwart. Sollte




— 13 -~

vielleicht das Kommen gemeint sein, an das bei den letzten
Worten der Apokalypse zu denken ist, wenn es heisst: ,Es
spricht, der das bezeugt: Ja, ich komme bald. Amen, komm,
Herr Jesus“ (Apok. 22, 20). Dieses Kommen, diec Wiederkunft
Christi, bezeichnet nach apostolischer Lehre den eigentlichen
Anfang des Seligkeitsgenusses. Dass aber die selige Gemein-
schaft der treuen Jinger mit dem Herrn nach Jesu Worten
mit der Teilnahme an einem Mahle verglichen werden kann,
das vom Herrn bereitet ist, ergibt sich aus manchen Stellen.
Vgl. Luk. 12, 37; 17, 7; Apok. 3, 20; Matth. 25, 10.

So enthiilt die Erzihlung sehr wichtige Gedanken, die dem
abermals schwach gewordenen Jiinger, der zum Fischergewerbe
zuriickkehren wollte, zur Stirkung dienen konnten. Die er-
zahlten Vorgiinge sagten ihm: Der Herr ist dir nahe, vertrauc
auf ihn und achte auf seine Weisung; so wird deine Arbeit
nicht vergeblich sein, sondern mit reichem Erfolge gesegnet
werden; hast du aber dein Tagwerk vollendet, so wirst du
eingehen in die selige Gemeinschaft deines Herrn. Dass Petrus
in der Zeit seiner apostolischen Wirksamkeit solcher Ermutigung
bedurfte und solche Trostung erfahren hat, halten wir von
vornherein fiir gewiss.

Belser, der sonst dngstlich beim Wortlaut bleibt, bezw. auf
gewisse Schwierigkeiten nicht eingeht, kann doch nicht ver-
Kennen, dass das geheimnisvolle Mahl, das der verklirte Herr
den treuen Jiingern spendet, keineswegs bloss den Zweck hat,
den Fischern die Miithe zu ersparen, sich selbst eine ordentliche
Mahlzeit zu bereiten, obwohl sie nun doch iiber einen grossen
Fischvorrat verfigten. Er sagt dariiber: ,Da die Jinger vom
Herrn sofort nach vollendeter Arbeit zum Mahle geladen wurden,
das ohne jegliche Miihewaltung ihrerseits vom Herrn ithnen bereitet
worden war, so wurde ihnen dadurch der Lohn wversinnbildet,
welcher ihmen fiir die saure Arbeit des Fischfanges, d. h. fiir die
Miihen, Kimpfe wund Sorgen in Ausbreitung des Reiches Gottes,
in Gewinnung der Seelen fiir den Himmel dereinst zuteil werden
soll durch Anteilnahme an dem Freudenmahl des ewigen Lebens"
(a. a. O., S. 5b4). Belser hiitte nur noch beifiigen sollen, dass
diese Iirmutigung vorziiglich dem wieder schwach gewordenen
Petrus galt, der auch seine Genossen verfiihrt hatte, zum Fischer-
handwerk zuriickzukehren.



21, 1517,

Ist das missmutige Vornehmen: ,Ich gehe fischen“ aus
cinem neuen Anfall von Kleinmut und Verzagtheit zu erkliren,
so musste die vorige Erzihlung die Empfinger und ersten
Leser des Johannesevangeliums, die keine andere Evangelien-
schrift kannten, notwendig an die frihere grosse Schwiiche
des niimlichen Apostels, die ihres Wissens bisher ungesihnt und
unverziehen war, erinnern, an die Verleugnung. Wihrend die
drei Synoptiker die Verleugnungsgeschichte nicht schliessen,
ohne mit ciner Bemerkung auch der bittern Reue des schwach-
gewordenen Jiingers zu gedenken (Mark. 14, 72; Matth. 26, 75;
[uk. 22, 62), beschriinkt sich Johannes darauf, mit moglichst
wenig Worten festzustellen, wie die Vorhersagung Jesu von
der dreimaligen Verleugnung vor dem Eintritt der Alektro-
phonic buchstiiblich in Erfillung ging (Joh. 18, 17. 25—27).
Dart der Verfasser des Nachtrags seine Leser bei der Vor-
stellung lassen, Petrus habe zwar auch spiter wieder die Ge-
duld und Giite des Herrn erfahren, jedoch seine grosse Treu-
logigkeit (7illmann bedient sich immer des harten Ausdrucks
,verrat®) nie bereut und nie gut gemacht? Wenn das vierte
Evangelium die synoptischen Berichte vielfach erginzt und
préizisiert, so bedurfte hier der Johanneische Bericht selbst einer
Erganzung. Je besser die Leser des Johannesevangeliums iiber
die nahen Bezichungen zwischen Petrus und dem Jiinger, ,den
Jesus lieb hatte“, unterrichtet waren (vgl. 13, 23—26; 18, 15;
20, 2—10), desto unerliisslicher war es, ihnen authentisch mit-
zuteilen, dass sich doch auch der intime Genosse ihres Apostels
der Licbe des Herrn wiirdig erwiesen und von diesem Verzeihung
erlangt hat.

Dass der Abschnitt 21, 156—17 auf die Verleugnungs-
geschichte Bezug habe, wird von den neuern katholischen Exe-
geten nach Moglichkeit verschleiert. Der gute alte Adalbert
Maier in Freiburg i, B. (1845) sagt noch unbefangen und bhe-
stimmt: ., Die dreimalige Frage an Petrus steht offenbar in Be-
ziehung zu clessen-clreimaliger Verleugnung, so wie das mridgor
vodrwy in der crsten Frage V. 15 auf dessen Ausserung 13, 37,
vgl. Matth. 26, 33 zurucksieht.* Mit Recht sieht Maier auch
schon in der Anrede ,Simon des Johannes“ (Sohn) eine Riick-
sichtnahme auf die Verleugnung, ,bei welcher sich der Jiinger
des bedeutungsvollen Namens Kephas, Petrus, verlustiq gemacht



.__10__

hatte“. Schon etwas anderer Ansicht ist Bisping (1869). Lr
hat die seltsame Meinung, Jesus rede den J inger mit dem voll-
stindigen Namen ,Simon Johannes“ oder Jonas Sohn an, wm
von vornherein die Wichtigheit dessen, was er ihm jetzt sagen will,
bemerklich zu machen. Er fligt bei: ,Die Feierlichkeit der Rede
wird dann noch erhoht durch die dreimalige Wiederholung dieses
oollst(mdz'gen Namens. Es stand bevor (!) die Stunde, wo Christus,
der oberste Hirte und Bischof unserer Seelen, aus dieser Sicht-
barkeit scheiden und mithin das Amt seines Stellvertreters aut
Erden beginnen sollte“ (!1). Auch Schanz (188D) bestiitigt, Jesus
habe den Jinger nach seinem personlichen Namen und nicht
nach dem apostolischen Ehrentitel, den er ihm gleich beim
ersten Zusammentreffen (1, 43) gegeben hatte, angeredet, ,um
die Feierlichkeit der Situation zu erhéhen, wozu auch die drei-
malige Wiederholung beitrigt*. Gerade bei dem Anlass, bei
welchem Christus den Apostel zu seinem sichtbaren Stellver-
treter gemacht haben soll, hiitte also Jesus der Feierlichkeit
wegen den Namen gewiihlt, der diesen ,Stellvertreter” an seine
ganze menschliche Unzulinglichkeit und personliche Schwiiche
erinnerte! Indessen verneint doch Schanz die Bezugnahme auf
die Verleugnung nicht ganz. Er lisst die zaghafte Bemerkung
einfliessen: , Kine stille Erinnerung an die Verleugnung deutet
die Dreizahl an.“ Sein Nachfolger auf dem Lehrstuhl fiir neu-
testamentliche Exegese in Tiibingen, Prof. Belser (1905), ver-
mag zu erkliren, warum die Wahl des Personennamens statt
des Ehrentitels ,zur Erhshung der Feierlichkeit des Augenblicks
dient“: Diese Anrede habe den Zweck gehabt, den Apostel an
das erste Zusammentretfen mit Jesus (Joh. 1, 43) und an die
Matth. 16, 17 ff. mitgeteilte Ankiindigung scines ,Berufes* zu
erinnern! Nach dem hohen Grad der Liebe frage der Ieiland
shicht etwa, rweil diese in der Verleugnung des Petrus nicht stark
genuqg gewesen war“, sondern ,weil die segensreiche Verwaltung
des obersten Hirtenamtes eine vorziiglich selbstlose und opferfreu-
dige Liebe zu der Person Jesu erfordert!* Indessen gesteht dann
Belser doch: ,Dass die dreimalige Anfrage des Herrn in Be-
ziehung steht mit der dreimaligen Verleugnung des Petrus,
unterliegt keinem Zweifel. Das hat auch Petrus sicher, schon
angesichts des Kohlenfeuers, empfunden: aber seine Antworten
zeigen die grimdliche Bekehrung des frithern Verleugners.”
Nach dieser seltsamen Erklirung hiitte also wohl Petrus an



— 16 —

die von ihm begangene Verletzung der Liebespflicht gedacht,
Jesus hingegen mit der Frage nach der grossen Liebe nur die
Absicht gehabt, dem Simon zu sagen, was er vom ,Primas der
Kirche“ erwarte! Dass der Heiland dem Johannes besondere
Liebe schenkt, hingegen von Petrus besondere Liebe fordert, sei
nicht auffillig. — Auch 7%llmann (1914) hat, wie oben bemerkt,
ob dem Kohlenfeuer eine pleise Erinnerung“ an ein ,anderes
Feuer“ empfunden, ,an dem vor kurzer Zeit Petrus den Herrn
verraten hatte“. Er gibt sogar zu, dass diese Erinnerung be-
absichtigt sein kénne. Allein die Anrede mit ,dem vollen Namen*
ist auch ihm nur eine ,Erinnerung“ an die Vorginge, bei
welchen der Herr den Simon berufen hat, und ,der Gedanke,
als tadele Jesus in diesem Hinweis auf die anderen Jiinger (,Licbst
du mich mehr als diese?) die Uberhebung iiber sie . . ., liegt gdnz-
lich fern“! Die grossere Liebe miisse Jesus fordern, weil sie
,Bedingung der grossern Auszeichnung® sei. Doch muss auch
Tillmann schliesslich gestehen: ,In dem dreimaligen Bekennt-
nis liegt sicher auch ein gewollter Anklang an die dreimalige
Verleugnung, und: ,Gewiss ist die Beziehung der dreimaligen
Liebesbeteuerung zur dreimaligen Verleugnung, wenn sie auch
nicht ausgesprochen wird, wunverkennbar. Die Reinigung des
Petrus von diesem Makel kommt also als Nebenzweck zur Dar-
stellung.* Von der Meinung, Jesus fordere von Petrus grossere
Liebe als von den andern Jiingern, hat der Verfasser des Nach-
trags, der so nachdriicklich immer wieder an Jesu besondere
Liebe zu Johannes erinnert, noch keine Ahnung gehabt. Was
aber den ,Nebenzweck“ betrifft, den Tillmann gegeniiber dem
Sonnenlicht des Hauptzweckes (Ubertragung des Primats) mit
dem Licht eines ,Sternleins“ vergleicht, so war z. B. der hl.
Augustin noch anderer Ansicht. Er kommt immer wieder auf
die ergreifende Szene zwischen Petrus und dem Auferstandenen
zu sprechen, weiss aber von keinem andern Zweck als dem
der Siihne fiir die dreimalige Verleugnung!). Von der Absicht
Jesu, ,an seiner Statt“ nun den Apostel Petrus zu dem einen
Hirten der einen Herde“ zu machen, weiss Augustin noch gar
nichts. Eine in dieser Hinsicht besonders charakteristische
Ausserung moge hier Platz finden. In einer Predigt iiber

') Ich habe im «Katholik », Jahrg. 1885, S. 300—304, aus den Werken
Augustins ein Dutzend Stellen nach dem Wortlaut mitgeteilt, die zum Be-
weise dienen konnen.



— 17 —

Ezech. 34, 11 (,Firwahr, da bin ich selbst, um meine Schafe
aufzusuchen und mich ihrer anzunehmen. Wie sich ein Hirte
seiner Herde annimmt, so werde ich mich meiner Schafe an-
nehmen®) legt Augustin seinen Zuhorern die folgende Frage
vor (Serm. 46, n. 23): ,Zu Petrus hatte (der Herr) gesagt:
Weide meine Schafe. Was sollen wir also denken? Als dem
Petrus die Schafe iibergeben wurden, sagte der Herr nicht:
Ich werde meine Schafe weiden, nicht du, sondern: Petrus,
liebst du mich? Weide meine Schafe. Ist etwa nun, weil Petrus
nicht mehr da ist — er ist ja aufgenommen in die Ruhestitte
der Apostel und Mirtyrer — niemand mehr vorhanden, zu dem
der Herr der Schafe sagen konnte: Weide meine Schafe? Muss
er notwendig wieder herabkommen, um den Dienst, die Schafe
zu weiden, zu iibernehmen, da er keine Hirten mehr hat, denen
er sie ilibergeben konnte und sie doch auch nicht preisgeben
will?¢ — Wie diirfte heute ein romischkatholischer Prediger
in solchem Zusammenhang eine solche Frage stellen, ohne mit
den neuesten katholischen Exegeten zu antworten, der aufer-
standene Erloser habe an seiner Statt den Apostel Petrus zu
dem einen Hirten der einen Herde gemacht, und der Apostel
Petrus sei noch da, namlich in seinen Nachfolgern!? Von einer
solchen Antwort weiss Augustin noch mnichts. Er wiederholt
(n. 30) die von ihm bei jedem Anlass vorgetragene Meinung:
wenn sich Jesus nur an Petrus wende, so sinnbilde dieser die
Korperschaft der Christgliubigen, deren Haupt Christus sei, die
allgemeine Kirche; in dieser fehle es nicht an guten Hirten.
Vom romischen Papst wird mit keiner Silbe gesprochen. —
Ist die ganze Szene in Beziehung zu der dreimaligen Verleug-
nung zu bringen, so ist von vornherein gewiss, dass der Ver-
fasser des Nachtrags nicht die Absicht gehabt hat, seinen Lesern
klarzumachen, wie dieser Jinger zum sichtbaren Haupt der
ganzen christlichen Kirche gemacht worden sei. Man hat aber
den Text doch in erster Linie in dem Sinne zu nehmen, in
welchem ihn der Verfasser selbst verstanden hat. Dass dieser
von dem wachsenden Ansehen des romischen Bischofs beein-
flusst worden sei und dieses habe rechtfertigen wollen, ist eine
vollig aus der Luft gegriffene Vermutung. Auf eine solche
Vermutung konnte man vielleicht kommen, wenn der Nagch-
trag erst etwa um die Wende des zweiten und dritten Jahr-
hunderts entstanden wiire und irgendeinen rémischen Pres-

Internat. kirehl, Zeitschrift, Heft 1, 1917, 2



1

byter, nicht aber den Vertreter einer kleinasiatischen Gemeinde
zum Verfasser hiitte.

Die Kkatholischen Exegeten geben sich anerkennenswerte
Mihe, den Leser glauben zu machen, der Verfasser wolle von
einem ganz besonders feierlichen Vorgange reden. Tillmann
glaubt insbesondere hervorheben zu miissen, dass die Szene in
regenwart aller Jinger, die am Mahle teilnahmen, stattgefunden
habe. Dass dem so sei, sollte man freilich erwarten, wenn es
sich um die Ubertragung des obersten Hirtenamtes auf den Apostel
Petrus, den Stellvertreter des nun aus der sichtbaren Welt
scheidenden Christus, handelte. Zur Ubernahme von Befugnissen
und ersten Plitzen fehlte es ja den Jingern des Herrn nicht
an Bereitwilligkeit, wohl aber in nicht geringem Grade an der
(Geneigtheit, dem einen oder andern unter ihnen eine Uber-
ordnung zuzuerkennen. Das wissen auch die Leser des Johannes-
evangeliums, die ja die Fusswaschungsszene und deren Ver-
anlassung und Zweck kennen (Joh. 13, 4—17). Dass Jesus
den Zebediussohnen trotz ihrer ausgezeéichneten Begabung und
Opferwilligkeit schon deswegen das Sitzen zu seiner Rechten
und Linken nicht in Aussicht stellen konne, weil tiberhaupt im
messianischen Reiche keine Regentschaft vorkommen diirfe wie
in einem weltlichen Reiche, wird den beiden nicht bloss per-
sonlich, sondern in Gegenwart aller gesagt (Mark. 10, 41—45).
Man muss unbedingt erwarten, dass der Auferstandene recht
viele Zeugen beizog, falls er die Absicht hatte, nun eben doch
den Apostel Petrus, der ihn verleugnet hatte, nicht bloss zu
seinem Mitregenten, sondern zum Alletnherrscher in seinem
Reiche auf Erden zu machen! Die sechs andern Jiinger, die
angeblich Zeugen des Vorgangs sind und von denen wir nur
vier mit Bestimmtheit nennen konnten, einer aber vielleicht
nicht einmal ein Apostel ist, geniigen uns — in aller Ehrfurcht
sei es gesagt — nicht ganz; wir erwarten, dass die Einsetzung
des Stellvertreters Christi wenigstens vor den ,mehr als fiinf-
hundert Bridern®, denen der Auferstandene, ,allen zugleich®
(1. Kor. 15, 6), erschienen ist, erfolgt sei, damit eine geziemende
Vertretung der apostolischen Kirche bezeugen kounte, dass es
nicht erlaubt sei, dem Kephas ,ins Angesicht zu widerstehen,
wie der Apostel Paulus in Antiochien getan hat (Gal. 2, 11),
Sollte es dem Petrus iiberlasscn bleiben, unter Berufung auf
cinige wenige Zeugen den widerstrebenden Mitjiingern und



ibrigen Gliaubigen zu sagen, welche Wiirde und Macht ihm
der Herr in personlicher Unterredung verlichen habe? Das ist
schwer zu glauben — zumal wir nun in den apostolischen Be-
richten so gar nichts davon horen, dass Petrus eine solche
Oberherrschaft in Anspruch genommen und geltend gemacht
habe. Auf jeden Fall hiitte aber doch wohl der Verfasser des
Nachtrags recht bestimmt sagen miissen, dass wenigstens die
sechs Genossen des Petrus Ohrenzeugen der flir die Verfassung
der christlichen Kirche so unendlich wichtigen letzten Willens-
verordnung des Herrn gewesen seien.

Allein das geht aus dem Bericht keineswegs hervor. Der
Erzihler schliesst freilich die Unterredung zwischen Jesus und
Petrus einfach an das vorige an: ,Als sie das Mahl gehalten
hatten (6ve odv 7giornoary). Erst V. 19 lesen wir: ,Als er das
gesagt hatte, spricht er zu ihm: Folge mir nach.“ Versteht
man das buchstiblich, so erhilt man die Vorstellung, Jesus
habe sich noch in der Gegenwart der andern Jiinger mit der
Frage an Petrus gewendet: ,Simon des Johannes Sohn, liebst
du mich?“ und sich erst nach der Unterredung mit ihm ent-
fernt. Indessen wird V. 22 die Aufforderung: ,Folge du mir
nach“ wiederholt und hier dem Zusammenhange nach von der
Nachfolge auf dem Kreuzweg verstanden, so also wohl auch das
erste Mal. Auf jeden Fall steht fest, dass die andern Jinger
nicht ins Gespriich gezogen sind und keine Belehrung oder
Weisung des Herrn erhalten. Und doch hiitte das notwendig
geschehen miissen, wenn sie von jetzt an die Pflicht gehabt
hiitten, sich dem Mitapostel Petrus als ihrem ,Oberhirten”
unterzuordnen. Eine beziigliche Mahnung wire sogar un-
erliasslicher gewesen als die formliche Erhebung des Jiingers,
der ohnehin von jeher an der Spitze des Apostelkollegiums
stand und immer der erste war, der fiir sich und seine Ge-
nossen aus einer gegebenen Situation die ihm gutscheinende
Folgerung zog. Entscheidend ist aber V. 20. Hier wird aus-
driicklich gesagt, dass Johannes den beiden ,folgte“. Da vorher
bemerkt ist: ,Petrus wandte sich um" (¢émorpageic), kann dies-
mal das axoldovdsiy nur von einem lokalen Nachgehen ver-
standen werden. Jesus ist also mit Petrus allein, wie er sich
mit diesem unterredet. Schon aus diesem Grunde kann es sich
nicht um eine Unterredung handeln, in der Petrus die Regie-
rungsgewalt {iber seine Mitapostel und alle Christgliubigen



erhiilt. Petrus hiitte antworten miissen: Sage das doch wenig-
stens meinen Genossen.

Von der Unterredung selbst gibt Adalbert Maier noch un-
umwunden zu, dass sie, ,fiir sich angesehen, keine Bevorzugung
des Petrus vor den {ibrigen Aposteln“ in sich schliesse, son-
dern eine solche Bedeutung nur erhalten konune ,im Hinblicke
auf Matth, 16, 16“, weil ,nach dem Sinne der héhern Bestim-
mung, die dem Petrus dort zugesprochen wird, auch die Ewr-
neuerung seiner Bestimmung aufgefasst werden“ miisse. Dagegen
sind aber zwei wichtige Einwendungen zu erheben: Erstens
weiss der Verfasser des Nachtrags von der ,héhern Bestim-
mung“ nichts, die dem Apostel Petrus anderswo zugesprochen
worden sein soll; er beriicksichtigt eben nur das Johannes-
evangelinum, und zweitens wird dem Apostel Petrus auch Matth. 16,
16 keine ,hohere Bestimmung® im Sinne der vatikanischen
Lehre zugesprochen. Wenn aber A. M. von einer ,Erneue-
rung® der Bestimmung des Apostels Petrus redet, so denken
wir uns darunter nicht gerade eine neue Verleihung des apo-
stolischen Amtes, sondern mehr nur eine trostende Zusicherung,
dass der schwachgewordene Jiinger wieder als Apostel aner-
kannt werde und seines Amtes walten diirfe.

Hinsichtlich des Wortlauts der Unterredung stiitzen wir uns
auf den kritisch gereinigten Text, den Nestle in der Ausgabe
vom Jahr 1914 bietet. Vor allen Dingen sei darauf aufmerksam
gemacht, dass in den drei Anreden verschiedene Ausdriicke
gebraucht werden, ohne dass dadurch jeweilen der Sinn ein
anderer wiirde: fir ,lieben* zweimal ayemdv (Vulgata: diligere)
und einmal gileiv (Vg.: amare), fir ,weiden® cinmal Béoxew,
dann mowwaivery, dann wieder fooxerr (im Lateinischen immer
pascere), fir ,Limmer¥, bezw. ,Schafe“, einmal dgvia (Vg.:
agni), dann zweimal mpoferie (Vg.: zuerst agni, dann oves), so
dass es also nach dem authentischen griechischen Texte in der
deutschen Ubersetzung einmal heissen sollte: ,weide meine
Lammechen®, und zweimal: ,weide meine Schifchen®. Zwischen
SLimmehen® und 3,Schéifchen“ einen Unterschied zu machen
und unter den einen die Bischofe, unter den andern die Priester
und Laien verstehen zu wollen, ist ein exegetisches Kunststiick,
das keiner Widerlegung bedarf, aber zu der ganzen Behand-
lung dieses Abschnittes in der vatikanischen Theologie sehr
gut passt.



s B =

Die Ausdrucksweise erinnert an die Bildrede vom guten
Hirten, die den Lesern des Nachtrags bekannt ist. Der
sgute Hirte“ hat mit der Hingabe seines Lebens tatsichlich
nicht aufgehort, seine Herde zu sammeln (10, 16). Namentlich
gilt auch jetzt noch von ihm, dass er die Seinen kennt (10, 15).
Nicht um etwas zu erfahren, was ihm nicht geniigend bekaunt
wire, richtet er die Frage: ,Liebst du mich?“ an seinen Diener.
Jesus hat auch nicht die Absicht, den Apostel Petrus mit der
dreimaligen Frage an ,die Grundlage und Bedingung der gros-
seren Auszeichnung® zu erinnern, die er ihm verleihen wolle.
Dieser Meinung Tillmanns, die zur Voraussetzung hat, Jesus
fordere von Petrus in Wahrheit eine grossere Liebe als von
den andern Jingern, widerspricht schon die Tatsache, dass
der Verfasser des Nachtrags sich Mithe gibt, seine Leser vor
einem solchen Irrtum zu bewahren. In unverkennbarer Ab-
sichtlichkeit stellt er dem Petrus den Jimger gegeniiber, ,den
Jesus liebte“. Das geschieht namentlich V.20, nachdem die
dreimalige Versicherung des gedemiitigten Apostels mitgeteilt
war und ein unverstiindiger Leser hiitte meinen konnen, Petrus
stehe nun dem Herrn néiher als Johannes. Das ist, wie V. 20
indirekt gesagt wird, nicht der Fall. Niher steht Jesu niemand als
der Jiinger, der beim Abschiedsmahl an seiner Brust lag und
der einzige war, der Aufschluss erhielt, wer der Verriiter sei.
Und warum sollte Jesus den Jiinger, dessen Herz er doch
kennt, erst noch in Betriibnis versetzen, wenn er die Absicht
hatte, ihn iiber alle seine Genossen zu crheben? Da lag es
doch niher, die Auszeichnung einfach einzuleiten mit dem
Zeugnis: ,Weil du mich liebst, du treuer Knecht. Ubrigens
ist ja von einer Auszeichnung vor andern éberhaupt gar Leine
Rede. Das hat der ehrliche Adalbert Maier noch unumwunden
anerkannt, indem er daran erinnert, dass der bildliche Aus-
druck zoquesvanr (der sonst von der Vulgata mit regere iiber-
setzt wird) sogar von Presbytern einer einzelnen Gemeinde ge-
braucht werde (Apg. 20, 28). Es fehlt nicht an Ausdriicken
und Wendungen, mit denen eine einzigartige Oberleitung klar
und bestimmt bezeichnet werden konnte; bestand die Absicht,
dem Apostel eine solche Auszeichnung zu verleihen, so wiiren
nicht Worte gewihlt worden, die sich gleichzeitiy auf alle
andern berufenen Diener Christi anwenden liessen.

Schon die personliche und dreimal wiederholte Anrede
»Simon des Johannes Sohn“ zeigt, dass es sich bei der Unter-



— 929 ..
papps

redung um eine personliche Sache (nicht um eine kirchliche Ver-
fassungsfrage!) handelt. Sogar der ehrwiirdige Bernhard Weiss
meint zwar, es sei ,reine Willkiir%, in der Form der Anrede
eine ,Erinnerung an den persionlichen Zustand“ zu sehen, da
Jesus diesen Apostel ,ja auch sonst nicht Petrus oder Kephas“
anrede. Das durfte man mit Riicksicht auf Joh. 1, 43; Mark. 3,
16; 16, 7 sogar dann nicht behaupten, wenn in den Evangelien
keine Ausserung des Herrn mitgeteilt wiire, in der diese An-
rede gebraucht ist. Eine solche steht aber doch Luk. 22, 34,
Und wie bezeichnend ist gerade diese Stelle! Nach V. 31 hatte
sich Jesus eindringlich mit ,Simon, Simon* an Petrus gewandt, um
ihn mit dem personlichen Namen an die persinliche Eigenart und
Schwiiche zu erinnern und ihm dann in dem gleichen war-
nenden und mahnenden Tone mit dem Zunamen zum Bewusst-
sein zu bringen, wie wenig die vorhergesagte Verleugnung dem
grossen Vertrauen entspreche, das er ihm von der Berufung
an geschenkt hatte. Analog ist auch der Wechsel der Namen
bei Matth. 16, 17 und 18 zu crkliren. ,Simon Bar Jona*
(= Simon des Johannes Sohn) hat mit dem Bekenntnis der
Messianitit Jesu bewiesen, dass er, wenn er auch nicht durch
personliches Sinnen und Denken — mit ,Fleisch und Blut* —
zu seirer Frkenntnis gelangt ist, eben doch persinlich des Ver-
trauens wert ist, das ihm der Herr anlisslich der Berufung mit
dem Zunamen bekundet hat; darum bestitigt Jesus diesen Zu-
namen (,du bist Petrus“). Wie sehr bei der Wahl der Anrede
jeweilen die Riicksicht auf die besondern Umstiinde massgebend
ist, zeigt auch Matth. 17, 25. Die Steuercinnehmer machen
Petrus dafiir verantwortlich, dass Jesus bisher die Doppel-
drachme nicht bezahlt hat; denn das Haus, in dem Jesus
zu Kapharnaum wohnt, ist das des Petrus (vgl. Mark. 1, 29;
2, 1). Da kam nicht die Stellung im Apostelkollegium, son-
dern lediglich die persinliche Beziehung zwischen Jesus und
Petrus in Betracht; darum lautet hier die Anrede ,Simon®.
Fin anderer, aber auch wieder personlicher Grund, diesen
Namen anzuwenden, war massgebend, als Jesus auf dem O1-
berg dic Jinger schlafend fand (Mark. 14, 37). Diesmal war
die traurige Frage: ,Simon, du schlafst?® eine Erinnerung
an die eindringliche Warnung, die gerade Petrus seinerseits
nicht fiir notig gehalten hatte: ,Simon, Simon, siehe der Satan
hat begehrt, euch zu sieben wie Weizen.“ In einem ihnlichen



[y 32
— 2

traurigen Tone spricht an unserer Stelle (Joh. 21, 15 ff.) der
Auferstandene die Worte: ,Simon des Johannes Sohn, liebst
du mich?“ Dass das eine wehmutsvolle Erinnerung an die Ver-
leugnungsgeschichte ist, ergibt sich zur Evidenz aus dem Zu-
satz: mehr als diese?* Nachdriicklicher als die Mitapostel hatte
Petrus, wie auch die Leser des Nachtrags wissen (vgl. Joh. 13,
36 ff.), dem Herrn erklirt, dass er fir ihn sein Leben hingeben
wolle. (Vgl. Mark. 14, 29, wo sich Petrus sehr bestimmt allen
andern gegeniiberstellt.) Das war gleichbedeutend mit der Ver-
sicherung: Ich liebe dich mehr als diese. Die darauf folgende
Verleugnung bewies aber nur, dass er mehr als andere der
Warnung bedurfte. Mit dem ,Ich gehe fischen* hatte Petrus
gezeigt, dass eine warnende Erinnerung an seine personliche
Schwiiche immer noch nicht iiberfliissig war.

Wie die Frage: ,Liebst du mich mehr als diese?“ nur im
Tone mitleidsvollen Tadels gesprochen sein kann, so gibt sie
auch dem Befragten schon das erste Mal keineswegs Veranlas-
sung, in freudig erregter Stimmung dem Herrn zu Fissen zu
fallen mit dem Ruf: ,Mein Leben will ich fiir dich lassen-
(13, 37). Vielmehr empfindet Petrus sehr wohl, in welcher Ab-
sicht die Frage an ihn gerichtet worden ist; er ist schmerzlich
bewegt und mdichte lieber die Frage gar nicht gehirt haben. Bit-
tend appelliert er an das Wissen dessen, der ja sein Herz
kennt, und beschrinkt sich diesmal, ohne sich mit den Mit-
Jingern zu vergleichen, auf die Versicherung seiner eigenen
aufrichtigen Ergebenheit. Das wiederholt sich ein zweites und
ein drittes Mal. Die Wirkung der dreimaligen Frage wiire
selbstverstiindlich, auch wenn der Erzihler nicht ausdriicklich
bezeugte: | Betriibt wurde Petrus, dass er zum drittenmal zu
ithm sagte: Liebst du mich?“ (V. 17). Die Frage war gleich-
bedeutend mit dem von Lukas erwiihnten traurigen Blick des
verleugneten Christus, und die Wirkung war zunichst dhnlich
derjenigen, die der gleiche Evangelist (22, 61. 62) beschreibt
mit den Worten: ,Er ging hinaus und weinte bitterlich.”

Doch dabei sollte es diesmal nicht bleiben. Da der ,gute
Hirte“ seinen Jiinger kennt, verstosst er ihn nicht, sondern an-
erkennt ihn neuerdings als seinen ergebenen Diener, dem er
nicht minder als z. B. dem ,Jinger, den er lieb hatte“, die
Aufgabe lassen kann, seine ,Limmchen* und ,Schiifchen“ zu



24 —

weiden. So wissen nun auch die Leser des Johannesevange-
linms, dass Petrus seine Schwiiche tief bereut hat und dass
die Siinde nicht ohne Sithne geblieben ist.

21, 18—23.

»Warum kann ich dir jetz¢ nicht folgen? Mein Leben will
ich fir dich lassen!* Mit diesen Worten hatte Petrus beim
Abschiedsmahle nach unserm Evangelium (13, 37) den Herrn
seiner Liebe versichert, jedoch zur Antwort die traurige An-
kiindigung seiner unmittelbar bevorstehenden Verleugnung er-
halten (V. 38). Liner solchen Demiitigung bedarf nun der Jiinger
nicht mehr. Wenn er auch mit Riicksicht auf seine personliche
Eigenart zur Warnung immer noch an die Untreue erinnert
werden muss, deren er sich schuldig gemacht hat, so gibt
ihm doch der Auferstandene nun schon mit dem wiederholten
,Weide meine Limmchen*, ,Weide meine Schiifchen, das
Zeugnis, dass er diesmal die Versicherung der Treue als be-
griindet entgegennehme.

Darauf beschrankt sich Jesus nicht, sondern er kiindigt
nun dem Jinger die Erfilllung dessen an, was er ihm auch
schon beim Abschied vorhergesagt hatte, ohne dass er damals
Verstindnis und Krgebung gefunden hiitte. Auf die Frage des
Petrus: ,Wo gehst du hin?“ hatte Jesus die Antwort gegeben:
,Wo ich hingehe, dahin kannst du mir jeizt nicht folgen; folgen
aber wirst du mir spdgter® (13, 36). Das bezog sich schon auf
die Nachfolge im Miartyrertode. Als der Nachtrag geschrieben
wurde, war die Vorhersagung bereits Tatsache geworden. Der
Verfasser hat nicht bloss Kenntnis davon, dass Petrus gestorben
ist, sondern er weiss auch, wie er gestorben ist. Iis war ein
Tod, der zur Verherrlichung Gottes diente (do&doe vov Feow,
V. 19), also nicht einfach eine Folge der menschlichen Hin-
falligkeit und Zeitlichkeit, sondern eine Zat, mit der Petrus
seinem apostolischen Berufe treu blieb, den Willen Gottes er-
filllle und dem Reiche Gottes diente. Da der Erzdhler selbst
es ist, der den won ihm mitgeteilten Worten des Herrn diese
Deutung gibt, lisst sich verniinftigerweise dariiber nichts Gegen-
teiliges sagen.

Im einzelnen gehen freilich die Meinungen auseinander.
Als Petrus die bestimmte Ankiindigung seines Todes erhielt,
stand er in der Mitte zwischen der Jugend und dem (ireisen-



alter. Da er schon zur Zeit des offentlichen Auftretens Jesu
verheiratet war (Mark. 1, 30), befand er sich in vollem Mannes-
alter, als er von dem Auferstandenen vernahm, was ihm in
der Zeit bevorstehe, in der er alt geworden sein werde. Dem
Erzihler, der diese Worte niederschreibt, ist offenbar bekannt,
in welchem Alter Petrus gestorben ist. Wenn dieser nach der
Auferstehung des Herrn erst noch alt zu werden hatte, so ist
sein Tod nicht schon am Anfang des apostolischen Zeitalters
erfolgt. Aber was war es fiir ein Tod? Die kirchliche Uber-
lieferung kennt nur den Tod am Kreuze, und in diesem Sinne
deuten die alten Erklirer die Worte Jesu mit grosser Ein-
stimmigkeit. In der Jugend giirtete Petrus sich selbst. Das
Aufgiirten des Gewandes hat den Zweck, freie und rasche Be-
wegung zu ermdiglichen. Daran ist auch V. 18 zu denken;
darum wird beigefiigt: ,und wandeltest (weotedrec), wo du hin-
wolltest“. In der von Jesus ins Auge gefassten Zukunft wird
es anders sein. Da wird Petrus ,seine Hiinde ausstrecken®.
Adalbert Maier versteht das ,vom Ausstrecken der Hinde am
Kreuze“. Bisping denkt zunichst allgemein an .die Hilfs-
bediirftigkeit und das Hingegebensein an fremde Gewalt®, adop-
tiert aber dann doch auch die besondere Beziehung der bild-
lichen Worte auf die Ausspannung der Arme am Kreuze. 7%ll-
mann hingegen gibt folgende Erklirung: ,Das Wort: Du wirst
deine Hiande ausstrecken, bedeutet in dem ganzen Bilde zu-
nichst den natiirlichen Gestus dessen, der die herabhiingenden
Arme emporhebt, damit ein anderer ihn giirten kann. Nach
dem _Vollsinn“ aber seien die ausgestreckten Arme auf ,die
Anheftung an den Kreuzesbalken“ zu beziehen. Es ist indessen
nicht zu leugnen, dass man, falls diese Deutung richtig ist,
das Ausstrecken der Hénde erst an letzter Stelle erwarten
sollte. Langen (,Die letzten Lebenstage Jesu“, S. 294) gedenkt
der Sitte, die zum Kreuzestod Verurteilten das Werkzeug ihrer
Qual selbst auf die Richtstiitte tragen zu lassen, und fiigt bei:
,Liess man sie nur den Querbalken tragen, so band man die
Arme an denselben mit Stricken fest.* An dieses Ausspannen
der Hiinde diirfte wohl an unserer Stelle zu denken sein. Jesus
kiindigte damit dem Apostel an, dass er, im (iegensatz zu der
Ungebundenheit in der Jugend, in vorgeriicktem Alter wie ein
lebendiges Kreuz auf die Richtstiitte gefiihrt werde. — Nicht
minder verschieden wird das an zweiter Stelle erwiithnte Giirten,



— 26 —

das fremde Gewalt an Petrus vollziechen wird, gedeutet und
bald auf das Anbinden am Kreuz, bald auf das Umschlingen
mit dem Strick vor der Emporhebung auf den Sitzpflock des
Kreuzes, bald auf die Bindung vor dem Hinausschleppen auf
die Richtstéitte, bald auf andere Manipulationen bezogen. Auf
jeden Fall wird das ,Fiithren, wohin du nicht willst® von dem
unfreiwilligen, schmach- und qualvollen Gang auf den Kreu-
zigungsplatz zu verstehen sein. Wihrend Petrus am Vorabend
vor Christi Leiden bereit war, ,sofort® (vdv) dem Herrn zu
»f0lgen® und fir ihn sein Leben zu lassen, dann aber ihn ver-
leugnete, sagt ihm nun Jesus noch einmal, dass er ,spcter®
(vorspor) unfreiwillig ihm folgen wmiisse, fiigte jedoch jetzt das
trostende und ermunternde @xokov%st ot — ,folge mir“ — hinzu
(V. 19). Die unleugbare Bezugnahme auf Jesu Worte in der
Abschiedsstunde macht gewiss, dass wir uns nicht vorzustellen
haben, der Auferstandene habe sich erst jetzt mit Petrus von
den tbrigen Jingern entfernt, sondern dass das ,folge mir“
von der Nachflolge in der Todesart zu deuten ist. Diesmal
wird es nicht mehr zu einer Verleugnung kommen, sondern

Petrus wird in der Treue beharren und — wenn auch unfrei-
willig — dem Gekreuzigten im Tode nachfolgen und damit

Gott verherrlichen.

Das ist inzwischen Tatsache geworden, und diese Tatsache
ist nicht bloss dem Verfasser des Nachtrags, sondern auch
denen, fiir die er schreibt, sehr wohl bekannt. Daher braucht
nicht ausdriicklich gesagt zu werden, wo und wie Petrus ge-
storben ist. Freilich miisste man eine beziigliche Bemerkung
unbedingt erwarten, wenn der Erzihler die Absicht gehabt
hiatte, im vorigen mitzuteilen, wie Petrus zu seinem ,Ober-
hirtenamt® gelangt und wie nun der Bischof von Rom als der
Nachfolger dieses Apostels an Christi Statt die ganze Herde
Christi zu weiden habe. Das war dann geradezu die Haupt-
sache. Dariiber wird nichts gesagt, weil éiberhaupt in der Unter-
redung zwischen Jesus und Petrus von keinem Oberhirtenamt die
Rede ist. Fir den Verfasser ist die Hauptsache die Richtig-
stellung der falsch aufgefassten Ausserung Jesu iiber den Jiinger,
den Jesus lieb hatte und der auch noch in der Abschiedsstunde
das unbedingte Vertrauen des Herrn besass. Indem der Verfasser
erzihlte, in welchem Zusammenhang die Ausserung getan worden
war, erklirte er, wie die ,Sage“ iiberhaupt entstehen konnte:



©s hatte sich freilich um eine Unterredung gehandelt, in welcher
vom Sterben, beziehungsweise Nichtsterben gesprochen wurde,
aber so, wie man meint, hat Jesu Ausserung iiber den Lieb-
lingsjiinger nicht gelautet.

Petrus hatte die Aussage iiber Johannes veranlasst. Wenn
es heisst: ,Petrus wandte sich um und sieht den Jiinger nach-
folgen, den Jesus liebte“, so ist hier ohne Zweifel an ein lokales
Nachgehen, nicht an eine Nachfolge im geistigen Sinne (wie
z. B. 8, 12; 12, 26) zu denken. Allein wenn nun Petrus, da
er des nachfolgenden Mitjiingers ansichtig wird, wie zweimal
bemerkt wird (20. 21), die Frage stellt: ,Herr, was soll dieser?“
so heisst das doch gewiss nicht nur, wie Tillmann vermutet:
»S0ll Johannes auch mitkommen?“ Ebensowenig mochten wir
den Apostel Petrus bei diesem Anlasse der menschlichen Neu-
gierde oder gar der Eifersucht beschuldigen oder, wie Bernhard
Weiss Tiir richtig hiilt, die Frage einfach aus ,der natiirlichen
Sympathie mit dem geliebten Mitjiinger“ herleiten, sondern wir
versetzen uns in die Situation der ersten Leser des Nachtrags
und fragen uns, was der Verfasser ihnen sagen wollte. Dass auf
diese Leser besondere Riicksicht genommen wird, zeigt uns die
einleitende nachdriickliche Erinnerung an die einzigartige ver-
traute Beziehung, in der Johannes zu Jesus stand (V. 20). Die
Iirinnerung an dieses niemals getriibte Verhiiltnis musste es
auch fir die Leser des Nachtrags wiinschenswert erscheinen
lassen, zu erfahren, welches Los dem Lieblingsjiinger in der
Nachfolge des Herrn beschieden sei. Hat auch er seine Treue
mit dem Tode am Kreuze oder doch tiberhaupt mit einem Mér-
tyrertode zu besiegeln? Auf diese Frage kommt Petrus, weil
er wversteht, wie Jesu Aufforderung V. 19 gemeint ist: ,Folge
mir.“  Hitte Tillmann recht, so miisste auch Jesu Antwort in
dem ¢den Sinne verstanden werden, es gehe den Apostel Petrus
nichts an, ob Johannes auf der Stelle zu bleiben habe, wo er
sich gerade befand, oder ob er mitgehen diirfe!

Die Abweisung der Frage (V. 23) bedarf aber kaum der
Erliuterung. Sie kann in Parallele gesetzt werden zu der Ant-
wort, die Jesus in der eschatologischen Rede schliesslich (Matth.
24, 36) auf die Frage gibt: ,Wann wird das geschehen?“ Man
soll nicht Dinge .ausforschen“ (vgl. éfercoer V. 12) wollen, dic
nun einmal nicht Gegenstand gottlicher Offenbarung sind. Jesus
hat dem Petrus keineswegs gesagt, er wolle, dass Johannes



98 —

bis zur Parusie am Leben bleibe, sondern ihn nur zur Ruohe
verwiesen, da ihn die Sache auch dann nicht angehen wiirde,
wenn es sein Wille wire, dass Johannes vorher nicht sterbe.
Welches Interesse die ersten Leser des Nachtrags an dieser
Richtigstellung hatten, ist schon in den einleitenden Bemer-
kungen zu dieser Betrachtung angedeutet worden. KEine be-
stimmte Erkliarung, auch Johannes werde noch vor der Wieder-
kunft Christi aus dem Leben scheiden, crhalten sie nicht, Ver-
fasser und Leser gehoren offenbar noch einer Zeit an, in der
man es nicht fiir undenkbar hielt, dass das Weltende noch vor
dem ginzlichen Verschwinden der zur Zeit Jesu lebenden Ge-
neration eintreten werde. Anderseits aber kann nicht ange-
nommen werden, dass Johannes zur Zeit der Abfassung des
Nachtrags schon gestorben war. In diesem Falle wiirde der
Verfasser die Legende, Johannes sterbe nicht, doch wohl auch
mit der Erwihnung des bereits eingetretenen Todes widerlegt
und die Leser in anderer Weise beruhigt haben. |

Fir die Leser des Nachtrags kommt nicht der verstorbene
Apostel Petrus, sondern der (noch lebende) Johannes in Be-
tracht, von dem sie das Evangelium erhalten haben. Mag dieser
nun bleiben, ,bis Er kommt“ (1. Kor. 11, 26), oder mag auch
er wie die andern Jiinger des Herrn vorher sterben, so hat
die Gemeinde im Evangelium doch ein schriftliches Zeugnis,
das geeignet ist, sie in ihrem Glauben an Christus zu befestigen
und zu erhalten. Darum erklirt der Verfasser des Nachtrags
noch ausdriicklich, dass Johannes der Jinger sei, der das (vatve,
ndmlich das im ,Buche® Stehende, nicht den Nachtrag) ge-
schrieben hat. Wenn nun auch ausser dem im Buche Stehenden
noch viel zu erzihlen wiire, wie Johannes selbst gesagt hat,
so muss er, der Verfasser des Nachtrags, es eben doch beim
Vorliegenden bewenden lassen, weil man sonst an gar kein
Ende kiime!

Dass es dem Verfasser des Nachtrags wesentlich um Richtig-
stellung des von Johannes handelnden Wortes zu tun ist, wird
von keiner Seite bestritten. Daher muss eine Exegese, die in
dem Abschnitt V. 15—17 die Anordnung eines fiir die Kirchen-
verfassung angeblich unentbehrlichen Oberhirtenamtes findet,
eigentlich auch zugeben, die den péipstlichen Jurisdiktionsprimat
betreffenden Worte des Auferstandencn seien nur infolge eines
am Ende des ersten Jahrhunderts in der Kirche auftauchenden



— 99

Missverstindnisses aufgezeichnet worden; wire dieses Missver-
stindnis nicht entstanden, so enthielte das Neue Testament
itberhaupt nichts von einer universalen Gewalt, die nach dem
vatikanischen Konzil durch Christi Anordnung dem romischen
Bischof verliehen sein soll. Das ist eine bedenkliche Tatsache
tiir solche, die doch daran festhalten wollen, dass keine Lehre
zu einem Dogma gemacht werden konne, die der biblischen
Begriindung entbehrt und lediglich das Erzeugnis menschlicher
Erfindung und der kirchenpolitischen Entwicklung ist; denn im
vorliegenden Fall kommt hinzu, dass auch die nachtriglich und
zufiillig dem Evangelium beigefiigten Worte des Herrn die Lehre
nicht enthalten, die das vatikanische Konzil zu einem Dogma
gemacht hat. E. H.




	Über den Nachtrag zum Johannesevangelium

