
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KIRCHLICHE CHRONIK.

Die päpstliche Bibelkommission über die paulinische Lehre
von der Parusie. — Die letzte Kundgebung der päpstlichen
Bibelkommission unter Pius X., erschienen am 10. August 1914, dem
Todestage des Papstes, handelte vom Verfasser des Hebräerbriefes.
Bei der Besprechung dieses Erlasses (s. diese Zeischrift, 1915, S. 17
bis 26) äusserten wir die Vermutung, die Bibelkommission werde
unter dem neuen Papst ihre Tätigkeit einzustellen haben. Das
sollte für diesen eine ehrende Anerkennung sein. Wir erwarteten
nämlich, der einsichtige Benedikt XV. werde finden, es sei

richtiger, bibelkritische Fragen der theologischen Wissenschaft zu
überlassen und über solche Dinge keine Entscheidungen zu proklamieren,
die, wie die Erfahrung genügend gezeigt hatte, auch für die
unterwürfigsten Vertreter der Bibelwissenschaft eine unerträgliche Situation

schaffen konnten. Wir haben uns getäuscht. Die Bibelkommission

hat ihre Arbeit fortgesetzt und im Laufe eines Jahres wieder
ein Dekret fertiggebracht, das sich nun nicht mehr bloss auf die

Abfassung eines biblischen Buches bezieht, sondern direkt in das
Gebiet der Schrifterklärung eingreift.

Der neue Erlass stellt in der üblichen Form von Frage und
Antwort folgende Dinge fest:

I. Dem katholischen Exegeten ist nicht gestattet, zur Lösung
gewisser Schwierigkeiten in den apostolischen Briefen da, wo von
der Parusie oder von der Wiederkunft Christi die Rede ist, die

Behauptung aufzustellen, die Apostel hätten, wenn sie auch
vermöge der Inspiration keinen Irrtum lehrten, eben doch auch ihre
eigenen menschlichen Gedanken, die dem Irrtum und der Täuschung
unterliegen können, ausgesprochen.

II. Der Apostel Paulus hat in seinen Schriften durchaus nichts
gesagt, was nicht vollkommen mit der Erklärung des Herrn
übereinstimmt, es sei nicht Sache der Menschen, über die Zeit der
Parusie etwas zu wissen.

III. Man darf die «traditionelle Auffassung >, nach welcher die
Worte des Apostels 1. Thess. 4, 15—17 keineswegs auf der
Vorstellung beruhen, die Parusie sei so nahe, dass der Apostel und
seine Leser sie noch erleben, nicht verwerfen.



— 339 -
Das Dekret wurde am 18. Juni 1915 von Benedikt XV. in aller

Form bestätigt und in Rechtskraft (publici juris) erklärt.
Demgemäss ist es im Amtsblatt (Acta apostolicae sedis) vom 20. Juli
promulgiert.

Zur Würdigung dieses Erlasses möge es an folgenden
Bemerkungen genügen :

1. Wir halten es für durchaus richtig, wenn die Bibelkommission

die Worte des Herrn: «Von jenem Tag aber und von
jener Stunde weiss niemand, auch nicht die Engel im Himmel,
auch nicht der Sohn (diese Worte sind in der Übersetzung Kiste-
makers wie in der lateinischen Vulgata weggelassen), sondern allein
der Vater» (Matth. 24, 36J, in dem Sinne versteht, es sei nicht
Sache der Menschen, über die Zeit der Wiederkunft Christi etwas
zu wissen. Das sogar vom Sohne ausgesagte Nichtwissen hat den
Sinn, die Bestimmung der Zeit der Parusie gehöre überhaupt nicht
zu der durch Christus zu vermittelnden Gottesoffenbarung.

2. Sofern daher der Apostel Paulus doch die Meinung gehabt
haben sollte, er könne sich zum Beweise dafür, dass die Parusie noch zu
seinen Lebzeiten eintreten werde, auf ein «Wort des Herrn > (1. Thess.

4, 15) berufen, so ist hierbei nicht an eine Aussage zu denken,
die Jesus in seinen Reden über die sog. letzten Dinge getan hätte.
Eine solche Aussage könnte der Apostel nur aus einer «Apokalypse»
empfangen zu haben glauben, ähnlich etwa den Offenbarungen, die
den Propheten der apostolischen Gemeinden zugeschrieben wurden
(vgl. I. Kor. 14, 26). Der Apostel erkennt an, dass Gemeindemitglieder

durch den heiligen Geist befähigt sein können, religiöse
Wahrheit zu offenbaren. Aber es ist ihm sehr wohl bekannt, dass

bei solchem Reden auch Selbsttäuschung mit unterlaufen kann.
Er will in der versammelten Gemeinde höchstens zwei oder drei
«Propheten» zu Worte kommen lassen und räumt den übrigen das

Recht ein, das Gesagte zu «beurteilen» (1. Kor. 14, 29). Auch in
der Gemeinde zu Thessalonich, an die er die in Frage stehenden
Worte richtet, regte sich der prophetische Geist der religiösen Rede,
und Paulus wollte nicht, dass man ihn «auslösche» (1. Thess. 5,

19); darum fügt er sofort bei: «Weissagungen verachtet nicht»
(V. 20), warnt aber im Zusammenhang damit nun gleich auch:
«Prüfet alles: das Gute behaltet» (V. 21). Für unfehlbar also hält
der Apostel dieses prophetische Reden nicht. An Geistesgaben
wollte er selbst andern nicht nachstehen (1. Kor. 14, 18; 7,40);
aber er weiss doch, dass er zwischen Gottes Offenbarung und eigener
Meinung unterscheiden muss (1. Kor. 7, 25). In Demut gesteht er:
«Mangelhaft ist unser Wissen, und mangelhaft unser Weissagen»
(1. Kor. 13, 9). Wenn er also auch eine Weissagungsrede vorträgt,
die er vom Geist empfangen zu haben glaubt, also vom Herrn her-



— 340 —

leitet, so liegt nach seiner eigenen Anschauung und Lehre eben
doch die Möglichkeit vor, dass in dieser Rede menschliche Elemente
enthalten sind, die nicht streng buchstäblich verstanden werden
müssen. Zu einer solchen Weissagungsrede oder «Apokalypse»
erhebt er sich I. Kor. 15, 51, wo er auch wieder auf die letzten
Dinge zu sprechen kommt. Der erste Satz der Bibelkommission
scheint uns also bei aller Ehrfurcht vor dem Apostel Paulus sehr
anfechtbar zu sein.

3. Wie steht es nun aber mit der Behauptung, in den

Äusserungen des Apostels über die Zeit der Parusie sei nichts enthalten,
was nicht vollkommen dem Wort des Herrn entspreche, darüber
könne der Mensch nichts wissen Hat Paulus wirklich darüber

gar nichts zu wissen geglaubt? Es kommt hauptsächlich auf die

Deutung der Worte an, die ausnahmsweise auch im Dekret der
Bibelkommission nach dem griechischen Urtext zitiert werden :

faltig 01 Çwvcfç 01 negt/sinouevoi («Wir, die da leben, die übrig
sind», 1. Thess. 4, 15). So lautet wirklich der fragliche Text. Nur
hätte die Bibelkommission noch die folgenden Worte beifügen
sollen: slg xi]v nagovaiav xov xvgiov. Auch in der offiziellen
lateinischen Vulgata werden diese Worte mit den unmittelbar
vorhergehenden verbunden : nos, qui vivimus, qui residui sumus in ad-
ventum Domini: «Wir, die da leben, die auf die Wiederkunft des

Herrn übrig bleiben. » Noch etwas genauer übersetzt, würde die
Stelle lauten: « Wir, die Lebenden, die auf die Parusie des Herrn
übrig gelassen werden. » Der Apostel darf nicht einfach von den
Lebenden reden; denn von diesen wird bis zu jenem Tage
voraussichtlich noch eine gewisse Anzahl sterben ; er will aber etwas
über diejenigen aussagen, die bei der Wiederkunft Christi noch am
Leben sind, also bis dahin auf die Parusie gleichsam aufgespart werden.

In Thessalonich, wo man von der Hoffnung auf die unmittelbar
bevorstehende Wiederkunft Christi ganz besonders ergriffen war,
herrschte Betrübnis darüber, dass bereits einige Mitglieder der
jungen Gemeinde gestorben und so, wie man glaubte, der Seligkeit
verlustig gegangen waren, deren sie sonst beim Wiedererscheinen
des Herrn teilhaftig geworden wären. Dieser Meinung tritt der
Apostel entgegen mit der Lehre, dass in dieser Hinsicht das frühere
oder spätere Sterben keinen Unterschied bedinge : die Gestorbenen
werden auferstehen und gleichzeitig mit ihnen die dann noch
Lebenden in die selige Gemeinschaft mit dem verklärten Herrn
eingehen. Zu denen aber, die am Tage der Wiederkunft Christi noch
am Leben sind, rechnet der Apostel sich selbst. Er hat also die
bestimmte Vorstellung, dass die Parusie noch zu seinen Lebzeiten
eintreten werde, und glaubte folglich — wenigstens damals — über diesen
Punkt mehr zu wissen, als nach Jesu Wort ein Mensch wissen kann.



— 341 —

Die Bibelkommission befiehlt, « die in den katholischen Schulen
traditionelle Erklärung » (interpretationem in scholis catholicis tradi-
tionalem) festzuhalten, nach welcher die angeführte Stelle nicht
den Sinn habe, Paulus habe irrtümlicherweise damals die Hoffnung
gehabt, mit andern den Tag der Wiederkunft Christi noch zu
erleben. In Parenthese wird bemerkt, dass «sogar die Neuerer des

XVI. Jahrhunderts » dieser (katholischen, Meinung gewesen seien. Eine
solche Redeweise flösst kein grosses Vertrauen auf die exegetische
Richtigkeit der vorgetragenen Auffassung ein. Es scheint uns, man
sollte auf den inspirierten Charakter des Schriftwortes grösseres
Gewicht legen, als auf die Parteistellung der Exegeten : ist in dem
Schriftwort eine religiöse Wahrheit enthalten, so kann diese für
Katholiken nicht wohl eine andere sein, als für Protestanten und
umgekehrt. Übrigens war uns bisher unbekannt, dass es eine
«traditionelle katholische Erklärung » der fraglichen Äusserung des

Apostels gibt. Soll am Ende gar die italienische Seminartheologie
zur katholischen Tradition gestempelt werden und massgebende
Bedeutung erlangen Im vorigen Jahrhundert hatte « in den
katholischen Schulen » diesseits der Alpen kein katholischer Exegete
grösseres Ansehen als Dr. Aug. Bisping, Professor in Münster (Westfalen).

Er hat in den Jahren 1854—1871 einen Kommentar zum
ganzen Neuen Testament herausgegeben. In der 1857 erschienenen
Erklärung der Thessalonicherbriefe gibt er zu 1. Thess. 4, 15
folgende Exegese :

«.Aus dieser Fassung der Worte geht unzweifelhaft hervor,
dass er (der Apostel Paulus) sich selbst mit zu denjenigen rechnet,
die das Eintreten der Parusie Christi vielleicht noch erleben zviirden.
Dass er aber sein Erleben der Parusie nur als subjektive Vermutung,
nur als Hoffnung (rein menschliche Vorstellung) ausspreche,
erhellt sofort aus Kap. 5, 1 ff., wo er die Unbestimmbarkeit ihres
Eintritts voraussetzt. Ob dieser Zeitpunkt noch bei seinem Leibesleben

eintreten werde oder nicht, war Nebensache : er hofft es aber,
ia er erwartet est. Dann weist Bisping «die gewaltsame Erklärung»

zurück, mit der man den klaren Sinn der apostolischen
Äusserung zu beseitigen suchte. Schon in dem 1854 erschienenen
Kommentar zum ersten Korintherbrief bemerkt er zu der Stelle
I. Kor. 15, 51 ff: tAus jener Stelle (1, Thess. 4, 16. 17) geht
klar hervor, dass Paulus den Tag der Wiederkunft Christi zum
Gericht als nahe bevorstehend erwartete, dass er diesen hienieden
noch zu erleben hoffte. > Was Bisping unter Pius IX. noch lehren
durfte und unangefochten drucken lassen konnte, gilt heute unter
Benedikt XV. bereits als unkatholisch. Das von Tillmann in Bonn
1912 in Verbindung mit andern katholischen deutschen Gelehrten
begonnene Bibelwerk durfte leider nicht zu Ende geführt werden



— 342 —

und enthält keinen Kommentar zu den paulinischen Briefen. Wir
möchten aber gerne sehen, wie sich Prof. Steinmann in Braunsberg,

der diesen Teil des Werkes übernommen hatte, nun mit dem
neuen päpstlichen Erlass abfindet. Ein auch nur einigermassen
unterrichteter und objektiv urteilender Exeget kann, wie uns scheint,
der nun am 18. Juni 1915 «rechtskräftig» gewordenen päpstlichen
Deutung des so völlig klaren Textes nicht zustimmen.

Eine solche Zustimmung hätte später nicht einmal der Apostel
Paulus gefordert. Schon der zweite Thessalonicherbrief enthält eine
gewisse Korrektur. Man hatte aus dem Glauben an die unmittelbar
bevorstehende Wiederkunft Christi eine Konsequenz gezogen, die
der Apostel nicht billigen konnte (2. Thess. 3, 10 ff.). Darum muss
er nun bestimmt sagen, dass es falsch wäre, sich vorzustellen, < der
Tag des Herrn » sei schon da (2, 2). Wer diesen zweiten Brief
nicht für unecht halten will, muss zugeben, dass die Thessalonicher
— eben auch durch den ersten Brief — die Meinung bekommen
hatten, die Partisie stehe unmittelbar bevor. Das ist der erste
Kommentar zu der Stelle, die nun die Bibelkommission anders deuten
will. Aber die Vorstellung, dass vor der Wiederkunft Christi « nicht
alle entschlafen (sterben) werden », hatte Paulus freilich noch, als

er 4—5 Jahre später den ersten Korintherbrief schrieb. Es ist
heute allgemein anerkannt, dass die Stelle 15, 52 lautet: «Nicht
alle werden wir entschlafen — nämlich vor der Parusie Christi—;
alle aber werden wir verwandelt werden. » Das stimmt überein mit
der im gleichen Brief (1. Kor. 11, 30) vorausgesetzten Anschauung,
dass es als ein warnendes Missgeschick anzusehen sei, vor der
Wiederkunft dem Tode anheimzufallen. Indessen ist auch diese

Anschauung im zweiten Korintherbrief schon wieder ein wenig
abgeschwächt, wenn (5, 1 ff.) nur noch von der Sehnsucht gesprochen
wird, der sterblichen Hülle nicht entkleidet zu werden. Wieder
etwa 6 Jahre später aber ist der Apostel mit dem Gedanken an
den Tod so vollkommen ausgesöhnt, dass er nicht weiss, was er
vorziehen soll : zu sterben oder noch länger am Leben zu bleiben ;

der Tod scheidet ihn nicht von Christus, sondern bringt ihn in
selige Gemeinschaft mit ihm ; längeres Leben aber ist nützlich für
die Gemeinden (Phil. 1, 20—25). Noch bestimmter ist dieser
Gedanke im letzten paulinischen Briefe ausgesprochen, der im Neuen
Testamente steht. Timotheus muss eilen (2. Tim. 4, 9), wenn er den
Apostel noch am Leben finden will: denn dieser weiss, dass die
Zeit seiner Auflösung herbeigekommen ist (V. 6) ; aber diese Gewissheit

beraubt ihn seiner Hoffnung keineswegs, sondern verschafft
ihm nur den Trost, dass er sich nun des Kranzes der Gerechtigkeit
wert gemacht habe (V. 7. 8). Dabei kommt nicht mehr in Betracht,
ob «jener Tag» mehr oder weniger nahe sei ; die menschliche Vor-



— 343 -
Stellung, er werde noch zu Lebzeiten des Apostels eintreten, ist
endgültig dahingefallen.

Die Bibelkommission hätte wohl besser getan, diesen Wechsel
in der Stimmung und Vorstellung des Apostels zu beachten und
anzuerkennen, als einer einzelnen Äusserung gewaltsam einen Sinn
zu unterschieben, den diese nun einmal nicht hat und nicht haben
kann. Man darf vermuten, die neue Leistung des eigenartigen päpstlichen

Instituts erwecke auch in römisch-katholischen Kreisen diesseits

der Alpen den Wunsch, es möchte mit den bisherigen «

rechtskräftigen » biblischen Feststellungen sein Bewenden haben. E. H.

Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Die
nordamerikanische Vorbereitungskonferenz, die in Garden City,
Long Island, New York, in den Tagen vom 4.—6. Januar 1916
abgehalten worden ist, ist im zweiten Heft unserer Zeitschrift, S. 127,
kurz erwähnt worden. Die Versammlung ist aber von so
grundsätzlicher Bedeutung, dass wir darauf zurückkommen möchten, um
insbesondere die gefassten Beschlüsse und Réglemente mitzuteilen,
die einen Begriff geben, wie grossangelegt und weitherzig gefasst
das ganze Unternehmen ist. Mit Ausnahme der römischen Kirche
waren alle bedeutenderen Gemeinschaften Nordamerikas auf der
Konferenz vertreten, und zwar die Episcopal Church, die Church
of England in Canada, die Northern Baptist Convention, die Seventh
Day Baptist General Conference, das National Council of
Congregational Churches, die Disciples of Christ, the Friends, die General
Synod of the Evangelical Lutheran Church, die Methodist
Episcopal Church, die Moravian Church in America (Northern Province),
die Presbyterian Church in the U. S. A, die Presbyterian Church
in the U. S., die United Presbyterian Church of North America,
das Executive Committee of the Executive Commission of the
Alliance of Reformed Churches holding the Presbyterian System
(Western or American Section) und die Reformed Church in U. S.
Diese 15 Kirchen hatten 61 Abgeordnete zur Konferenz geschickt.
Der Generalsekretär berichtete, dass 57 kirchliche Gemeinschaften
ihre Bereitwilligkeit ausgesprochen haben, sich an der Weltkonferenz

zu beteiligen, und zu diesem Zwecke Kommissionen gebildet
haben, die mit der Kommission in Amerika in Verbindung stehen.
Auf der Konferenz wurde insbesondere beraten, in welcher Weise

vorgegangen werden soll, um die Weltkonferenz richtig vorzubereiten

und durchzuführen. Es wurden Beschlüsse gefasst über den

grundsätzlichen Standpunkt der Konferenz, und Réglemente zur
Vorbereitung und Durchführung der Konferenz aufgestellt. Wir
lassen sie hier in deutscher Übersetzung folgen :



— 344 —

Erklärung : Erst vor fünf Jahren wurde der Vorschlag
gemacht, eine Weltkonferenz christlicher Kirchen zu veranstalten. Wir
hatten damals noch keine Ahnung, dass sich Volk wider Volk zu
erheben im Begriffe war, und dass die heutige Drangsal, wie eine
solche nicht gewesen ist von Anbeginn der Welt bis anjetzt,
eintreten werde. Die Katastrophe, die über die moderne Zivilisation
hereingebrochen ist, dürfte die Zeit beschleunigen, in der als
einheitliche Macht mit einheitlichem Gehorsam, die christliche Ordnung
zum Gesetz der Nationen zu machen, eine vereinigte Kirche zur
Erscheinung kommt. Wir dürfen uns dem frommen Vertrauen
hingeben, dass sich zu diesem Ziel, ohne dass Menschen das vorhersehen

konnten, die Einladung zu einer Versammlung von
Vertretern christlicher Kirchen jeder Benennung und aus allen Ländern
unter höherer Leitung als erster Schritt zur Wiederherstellung der
Einheit erweisen wird. Die von Gott vorherbestimmte Stunde wird
kommen, wenn der Krieg ausgebrannt ist. In dem neuen Zeitalter,
erzeugt von der Arbeit der Nationen, wird sich für die christliche
Wiederherstellung der menschlichen Gesellschaft eine neue Gelegenheit

bieten. Entsprechend der günstigen Gelegenheit ist die
Verpflichtung der Kirche Christi. Es ist nun die unerlässliche Aufgabe
der organisierten Christenheit, mit Reue über ihre Sünden und mit
aller Hingebung den Weg des Herrn zu bereiten. Für die
amerikanischen Kirchen beginnt diese höchste Verpflichtung im eigenen
Land. Um was an uns liegt ganz zu tun, müssen wir so ernsthaft,
wie nie zuvor, die Dinge erwägen, die zum Frieden dienen. In
tiefer Demut, wie sie die höchste und darum weitherzigste
Anschauung von der Kirche Gottes und ihrer Weltmission in der
gegenwärtigen Generation einflösst, möchten wir hier als Vertreter
unserer bezüglichen kirchlichen Gemeinschaften gegenseitig die
Versicherung unserer Mitarbeit zur Förderung der Ziele der Weltkonferenz

erneuern, und wir geben unserer aufrichtigen Erwartung
Ausdruck, dass wir auf dem Wege der Konferenz, den wir
betreten haben, zur Erkenntnis dessen geführt werden mögen, was
für Seine Kirche in der ganzen Welt der Wille Gottes ist, der gute,
der wohlgefällige, der vollkommene.

Geistiger Standpunkt der Weltkonferenz. — I. Der Standpunkt
der Weltkonferenz ist der Glaube der ganzen Kirche, geschaffen
durch Christus, beruhend auf der Inkarnation (Menschwerdung
Gottes) und fortgesetzt von Zeitalter zu Zeitalter durch Sein
innewohnendes Leben, bis Er kommt.

II. Die Einladung zur Weltkonferenz wendet sich direkt an die
christliche Überzeugung von der wesentlichen und unzerstörbaren
Ganzheit der einen Kirche Gottes in der ganzen Welt. < Ich bin



— 345 —

der Weinstock, ihr seid die Schosse », sagte der Plerr zu seinen

Jüngern. « Christi Leib, die Fülle dessen, der alles erfüllt in allem »,

sagte der Apostel den Heidenchristen. « Gemeinschaft mit uns in
dem Leben, das geoffenbart worden ist », erklärte der hl. Johannes.
Dieses ursprüngliche christliche Bewusstsein von der Einheit der
Kirche fand Ausdruck in dem frühesten Gebrauch des Wortes
« katholisch ». « Wo immer Jesus Christus ist, da ist die katholische
Kirche », sagte Ignatius beim Beginn des (zweiten) Jahrhunderts
nach Christus. Dieses lebendige Bewusstsein von der Einheit der
Kirche wurde ausgesprochen in dem Glaubensbekenntnis der alten
katholischen Kirche. Es ist noch vorhanden im Glauben der hl.
orthodoxen Kirche des Morgenlandes und der römisch-katholischen
Kirche. Ungeachtet der Glaubensstreitigkeiten des Zeitalters der
Reformation wurden in allen Bekenntnissen und Glaubenserklärungen
der verschiedenen Gemeinschaften diese bedeutsamen Worte immer
wiederholt. *

« Eine heilige allgemeine Kirche, die Gemeinschaft und
Versammlung aller Heiligen die Einheit der katholischen Kirche » 1) ;

« Eine katholische oder allgemeine Kirche »2) ; « Welche Kirche ist
katholisch, d. i. allgemein » 3) : « Die katholische oder allgemeine
Kirche »4) ; « Eine Kirche in der Welt »6) ; « Die heilige allgemeine
christliche Kirche » 6); « Die sichtliche katholische Kirche Christi » 7);

« Wir glauben an die heilige katholische Kirche » 8) : « So glauben
und beten wir, dass eine heilige Kirche immer sein wird » 9).

III. Die Einladung des Geistes der Christenheit zu einer
Weltkonferenz in dieser epochemachenden Stunde ist gegeben in des
Herrn neuem Gebot der Liebe : es ist die Einladung der Liebe
Christi an eine ganze Kirche, Erlösung zu bringen der ganzen Welt.

IV. Die Methode der Konferenz ist einfach, da sie höchst
christlich ist. Jede Gemeinschaft soll denken und handeln im Sinne
des ganzen. Sie ist positiv, denn durch unser Verhältnis zur ganzen
Kirche sollen wir richtig und endgültig unsere Beziehungen zueinander

bestimmen. Sie ist negativ, nur insofern sie gegen die
Fortsetzung der Trennung protestiert.

') Erste helvetische Konf. (1536).
a) Belg. Konf. (1561).
3) Schott. Konf. (1560).
*1 Westminster Konf. (1647), ebenso die Konf. der englischen Baptisten (1677).
5) Konf. der Waldenser (1655).
6) Osterlitanei der mährischen Kirche (174g).
7) Sav. Dekl. Conf. (1658).
8) Erklärung des National Conf. Council (1871).
°) Augsb. Konf. (1530). Die Methodisten stimmen mit der Kirche Englands

iiberein. Ähnliche Zitate könnten aus verschiedenen katholischen und weniger
wichtigeren Erklärungen beigefügt werden.



— 346 —

Die Stellung und Aufgabe der nordamerikanische?i
Vorbereitungskonferenz. — Ihre Arbeit ist einleitend und vorbereitend, aber
nicht endgültig oder verbindlich weder für die nordamerikanische
Vorbereitungskonferenz noch für andere Konferenzen. Kein Schritt
dieser Konferenz soll irgendwie als eine Beschränkung der Befugnis
des Rates (der Delegierten) der Kommissionen aufgefasst werden,
wenn dieser einmal eingesetzt ist, die Weltkonferenz anzuordnen
und zu leiten.

Die Vorbereitung der Weltkonferenz. — Die Massregeln, um zur
Beschlussfassung und zu den zweckdienlichen Mitteln zu gelangen,
können in folgender Weise zusammengefasst werden :

I. Vorbereitung des Verhandlungsgegenstandes der Weltkonferenz.

Wir müssen uns die Beiträge aller an der Weltkonferenz
teilnehmenden Gemeinschaften sichern. Sie umfassen Feststellungen
der allgemeinen Übereinstimmungen und hauptsächlichen
Verschiedenheiten, der versöhnenden Grundsätze und aller möglichen Pläne
und Annäherungsversuche zur Einheit. Im allgemeinen beziehen
sich die wichtigeren Fragen der Konferenz auf folgende
Gegenstände: I. Die Kirche, ihr Wesen und ihre Aufgaben. IL Die
katholischen Glaubensbekenntnisse als Mittel zur Bewahrung des

Glaubens der Kirche. III. Die Gnade und die Sakramente im
allgemeinen. IV. Das geistliche Amt, sein Wesen und seine
Aufgaben. V. Praktische Fragen, die mit der Mission und andern
Verwaltungsaufgaben der Kirche verbunden sind.

Wir denken nicht daran, diese Probleme zu erörtern, bevor
die Wege und Mittel der Wiedervereinigung nach allen Richtungen
sorgfältig untersucht worden sind. Zu diesem Werk nicht unsere
kompetentesten Männer herbeizuziehen, würde uns als ein Mangel
an der kirchlichen « Staatsklugheit » (statesmanship) erscheinen,
welche die gegenwärtigen Verhältnisse erheischen. Zur Weltkonferenz

ohne diese Vorbereitung zusammenzukommen, dürfte für
sie die Bedeutung haben, dass sie mit einer Sprachenverwirrung
endet. Es ist wünschenswert, dass in dieser Richtung einleitende
Schritte nicht länger hinausgeschoben werden.

Die nordamerikanische Vorbereitungskommission. — Die in
Nordamerika wohnhaften Mitglieder des mit der Kommission der
protestantisch-bischöflichen Kirche in Verbindung stehenden Komitees
der Mitarbeiter (aus andern Kirchen) werden

I. ein Komitee von fünf oder mehr Mitgliedern wählen, das

möglichst bald eine Vorbereitungskommission von Theologen,
Kirchenrechtslehrern und andern Personen, die nicht notwendig
Mitglieder des Komitees der Mitarbeiter sein müssen, ernennen.
Diese Vorbereitungskommission soll als Subkomitee des Komitees



— 347 -
der Mitarbeiter gelten. Frei werdende Stellen dürfen ausgefüllt,
weitere Mitglieder dürfen ernannt werden durch den Vorsitzenden
des Komitees der Mitarbeiter auf Empfehlung der Vorbereitungskommission.

II. Der Vorbereitungskommission liegt ob :

i. sich von jeder Kommission (der einzelnen kirchlichen
Gemeinschaften) in Nordamerika geben zu lassen : eine Formulierung
von Sätzen über Glauben und Kirchenverfassung gemäss den
Bestimmungen von Abteilung 3 des allgemeinen Reglements, die
folgendermassen lautet : « Jede Kommission oder andere offizielle
Vertretung (einer besondern kirchlichen Gemeinschaft) soll unter
Mithülfe geeigneter Experten Sätze über Glauben und Kirchenverfassung

formulieren, von denen sie glaubt, dass sie

a) sowohl von der eigenen Gemeinschaft wie von der übrigen
Christenheit angenommen seien,

b) nur von der eigenen Gemeinschaft als ihre besondere Gabe
und als Grund, sich von andern Gemeinschaften zu scheiden,

angenommen seien.
Zwei oder mehr Kommissionen oder andere offizielle

Vertretungen können sich zur Formulierung solcher Sätze
vereinigen. »

2. bezüglich jeder Gemeinschaft eine Bibliographie all der
Werke von anerkanntem Wert, die ihre Lehren darzustellen suchen,
zu verfassen :

3. einen Bericht vorzubereiten über die Übereinstimmungen
und Verschiedenheiten zwischen den einzelnen Gemeinschaften ;

4. die Mitarbeit jeder Kommission (der besondern Kirchenj zu

gewinnen :

5. von Zeit zu Zeit dem Komitee der Mitarbeiter Bericht zu
erstatten.

III. Die Vorbereitungskommission hat die Befugnis,
Gegenstände, Vorschläge oder Fragen betreffend Glauben und
Kirchenverfassung anzuregen, die sie im Lichte ihrer Studien zur Behandlung

durch die Weltkonferenz für geeignet hält.
IV. Das von der Vorbereitungskommission gesammelte Material

soll dem Rat (Council) der Kommissionen (der verschiedenen Kirchen)
zur Verfügung stehen, sobald er sich konstituiert hat. Die
Vorbereitungskommission kann nach Gutfinden ebenfalls Komitees
einsetzen.

V. Die Vorbereitungskommission kann die Abhaltung von
Konferenzen von Vertretern verschiedener kirchlicher Gemeinschaften
im Interesse der Weltkonferenz fördern.

VI. Die Vorbereitungskommission kann ein Publikationskomitee
bezeichnen.



— 348 —

VII. Die Vorbereitungskommission soll, so oft sie es für nützlich

hält, Versammlungen der nordamerikanischen vorbereitenden
Konferenz veranstalten.

Die Versammlung der nordamerikanischen Konferenz vom
4.—6. Januar 1916 zu Garden City genehmigt für das Vorgehen
zur Vorbereitung der Weltkonferenz über Glauben und
Kirchenverfassung nachstehendes Reglement.

1. Aus den Kommissionen oder andern offiziellen Vertretungen
der teilnehmenden Gemeinschaften soll ein Rat (Council) gebildet
werden.

Jede Kommission oder andere berechtigte Vertretung ist
befugt, einen Delegierten und für das erste Mal oder von Zeit zu
Zeit einen weitern Delegierten auf jede halbe Million Kommunikanten

der eigenen Gemeinschaft zu ernennen. Doch soll die Zahl
von 50 Delegierten nicht überschritten werden — vorausgesetzt,
dass dem allgemeinen Nutzen gedient ist, wenn nicht mehr
Delegierte bezeichnet werden, als zur entsprechenden Vertretung für
nötig erachtet werden. Jede Kommission oder andere befugte
Vertretung hat dafür zu sorgen, dass Vakate in ihrer eigenen Delegation

ausgefüllt werden.
2. Der Rat (Council) ist durch den Delegierten oder, falls mehr

als ein Delegierter bezeichnet worden ist, durch den Senior der
Delegierten der Kommission der bischöflichen Kirche der Vereinigten

Staaten zusammenzurufen, es sei denn, dass diese Kommission
anders bestimme. Die Delegierten, die der Einladung Folge leisten,
sind berechtigt, an der Verhandlung teilzunehmen. Der Rat
konstituiert sich, wählt seine Beamten, ernennt die Kommissionen,
genehmigt die Geschäftsordnung nach eigenem Gutfinden. Jede
Kommission kann von Zeit zu Zeit eine Persönlichkeit, die nicht
Mitglied des Rates ist, als Ersatzmann bezeichnen, um an Stelle des
Vertreters der Kommission, der der Versammlung oder den Versammlungen

nicht anwohnen kann, an der Verhandlung teilzunehmen.
Völlige Einstimmigkeit soll zur Beschlussfassung des Rates

nicht notwendig sein, aber dieser soll analog den alten kanonischen
Regeln danach trachten, so weit möglich mit wesentlicher
Einstimmigkeit zu beschliessen.

3. Jede Kommission oder andere offizielle Vertretung soll unter
Mithülfe geeigneter Experten Sätze über Glauben und
Kirchenverfassung formulieren, von denen sie glaubt, dass sie

a) sowohl von der eigenen Gemeinschaft wie von der übrigen
Christenheit angenommen seien,

b) nur von der eigenen Gemeinschaft als ihre besondere Gabe
und als Grund, sich von andern Gemeinschaften zu scheiden,
angenommen seien.



— 349 —

Zwei oder mehr Kommissionen oder andere offizielle
Vertretungen können sich zur Formulierung solcher Sätze

vereinigen.
4. Der Rat wählt ein Kollegium von Konsultoren (Board of

Advisers). Es ist darauf zu achten, dass die verschiedenen Familien
in Sachen des Glaubens und der Kirchenverfassung im Kollegium
angemessen und gerecht vertreten sind, nicht notwendig in dem
Sinne, dass aus einer jeden christlichen Gemeinschaft ein oder
mehrere Konsultoren zu wählen seien, sondern in der Meinung,
dass wenigstens aus jeder der Hauptgruppen, in die die Christenheit

geteilt ist, ein oder mehrere Konsultoren genommen werden.
Die von den verschiedenen Kommissionen oder andern

offiziellen Vertretungen formulierten Sätze über Glauben und
Kirchenverfassung sind an das Kollegium der Konsultoren zu übermitteln,
das aus denselben die Punkte zusammenstellt, die wesentlich von
allen angenommen sind und die Gründe zu besonderer
Kirchenorganisation bilden. Der Rat kann, wenn es ihm ratsam erscheint,
zu diesem Zweck auch andere Kommissionen ernennen.

5. Wie sich nach und nach eine jede kirchliche Gemeinschaft
der Bewegung für eine Weltkonferenz anschliesst, soll ihre
Kommission oder eine andere offizielle Vertretung ihre eigenen Sätze
formulieren. Der Rat (der von Zeit zu Zeit durch die Beifügung
von Vertretern anderer neu beitretender Gemeinschaften zu erweitern
ist) vermehrt den Umständen gemäss auch die Zahl der Mitglieder
des Kollegiums der Konsultoren. Das Kollegium reiht fortwährend
die Sätze der verschiedenen Gemeinschaften ein, wie es sie erhält.

6. Sobald der Rat es für zeitgemäss erachtet, soll er das Kollegium

der Konsultoren einladen, Verhandlungsgegenstände über
Glauben und Kirchenverfassung zur Behandlung durch die
Weltkonferenz festzustellen. Nach dem erhaltenen Bericht werden durch
den Rat die Gegenstände, die je nach Umständen durch seine
Autorität revidiert oder amendiert weiden können, formuliert.

7. Der Rat hat die Befugnis, Zeit und Ort der Weltkonferenz
zu bestimmen und die nötigen Anordnungen zu treffen. Die
Einladung zur Konferenz an die teilnehmenden Gemeinschaften wird
durch den Rat oder in seinem Auftrag erlassen.

8. Jede Gemeinschaft bezeichnet nach ihrer eigenen Weise
die Konferenzdelegierten. Das Verhältnis der Vertretung an der
Konferenz wird durch den Rat zur Zeit der Einladung festgesetzt.

9. Die zur Behandlung formulierten Gegenstände werden an
der Konferenz diskutiert in der Absicht, eine wirkliche gegenseitige
Verständigung über die vorhandenen Übereinstimmungen und
Verschiedenheiten zwischen den christlichen Gemeinschaften bezüglich



— 350 —

der Fragen des Glaubens und der Kirchenverfassung als ersten
Schritt zur Einigung herbeizuführen.

io. Abänderungsvorschläge zu diesem Reglement können durch
jede Kommission oder andere offizielle Vertretung (der teilnehmenden

Gemeinschaften) an den Rat gerichtet werden ; werden sie vom
Rat, sei es in der vorgeschlagenen Form oder mit Änderungen,
genehmigt, so treten sie in Kraft und das Reglement ist
dementsprechend geändert.

Der Sekretär der nordamerikanischen Vorbereitungskonferenz
erhält den Auftrag, von den vorstehenden Beschlüssen den
verschiedenen Kommissionen der beigetretenen Gemeinschaften Kenntnis

zu geben.

Der Aufsatz Talbot Rogers über « Bischof Grafton und die
östlichen orthodoxen Kirchen » enthält in der Hauptsache zwei
Schreiben des im August 1912 verstorbenen amerikanischen Bischofs
an den Metropoliten Antonius von St. Petersburg über eine mögliche

Union der anglo-katholischen Kirche Nordamerikas mit den
orthodoxen Kirchen des Orients. Es ist bemerkenswert, dass die
dogmatischen Richtlinien, die Grafton als Grundlage für eine Union
zieht, ganz im Sinne der Bonner Unionskonferenzen und ihres geistigen
Leiters Döllinger gehalten sind. Hier besteht zweifellos eine
erfreuliche Übereinstimmung mit den Zielen unserer Zeitschrift, wie
sie bei ihrer Begründung auf dem Luzerner Kongress festgestellt
worden sind. — Etwas anders steht es mit einigen weltpolitischen
Gedanken, die Grafton im Hintergrund seiner Unionsbestrebungen
auftreten lässt: sie sind, wenn auch in anderer Form, während des

Weltkriegs auch in dem Verkehr der englischen Hochkirche und
der russischen Orthodoxie geäussert worden. Bei Grafton finden
wir sie in den Sätzen angedeutet, dass die Zukunft des Fortschritts
in der Welt hauptsächlich bei den slavisch und englisch redenden
Arölkern ruhe, während das Kolonisationswerk der lateinischen Rasse
zumeist getan sei. Soll diese Bemerkung dem Unionsgedanken als

Empfehlung dienen und sollte hier mehr als eine persönliche
Ansicht Graftons, sollte hier die Meinung leitender Kreise der anglo-
katholischen und der orthodoxen Kirchen zum Ausdruck kommen,
so würde das für die ausser der englischen und slavischen
Sprachgemeinschaft lebenden romfreien katholischen Kirchen den Anfang
vom Ende in der Pflege der Unionsbeziehungen bedeuten. Denn
wir müssen es ablehnen, den Unionsgedanken zu irgendwelchen
politischen Zielen in Beziehung zu setzen. Er hat und kann für
uns nur religiöse Bedeutung haben. — Nicht der geringste Vorhalt,
den wir gegen die römische Kirche erheben, ist dieser, dass sie
durch ihre politischen Weltherrschaftsansprüche sich dem Wort



— 351 —

des Herrn entfremdet habe «Mein Reich ist nicht von dieser Welt».
— Wenn nun irgendeine der romfreien Nationalkirchen oder eine

Gruppe von solchen das Erbe Roms für sich beanspruchen möchten
und das kirchliche mit dem politischen Ausbreitungsbedürfnis
verbänden, so würden sie derselben Schädigung der religiösen Idee
sich schuldig machen, die für das römische Kirchenwesen so
verhängnisvoll geworden ist. Und ganz gewiss würden alle
Unionsverhandlungen in ihrer religiösen Aufrichtigkeit geschädigt, wenn
auch nur dem Gedanken politischer Nebenabsichten irgendeine
Stelle freigelassen werden könnte. Es ist nötig, das in einer
Zeitschrift zu sagen, die dem Unionsgedanken unter den romfreien
katholischen Kirchen dienen will, aber in der Voraussetzung der
Gleichberechtigung dieser Kirchen in der Pflege ihrer nationalen
Eigenart. In diese Voraussetzung eingeschlossen ist der Gedanke,
dass eine jede Nation so auch jede Kirche ihre Kulturmission mit
den ihr verliehenen Gaben in dem Kreise ihrer Volks- und Glaubensgenossen

nach dem Willen der göttlichen Vorsehung zu erfüllen
hat. Ein Vorrecht einzelner Völker oder Sprachgemeinschaften hat
deutlich genug schon Paulus abgewehrt: «Hier gilt nicht Jude,
noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht Mann noch Weib ;

denn ihr seid alle einer in Christus Jesus». (Gaiat. 3, 28.) R. K.

Eine Besprechung des Andachtsbuches von Bischof Dr.
E. Herzog. — In der amerikanischen Wochenschrift «The Living
Church» Nr. 6 vom 10. Juni 1916 findet sich eine Rezension des

von Bischof Dr. E. Herzog herausgegebenen Andachtsbuches «Gott
ist die Liebe». Ölten: Verlagsanstalt des «Offner Tagblattes». 1914.
Sie enthält Wendungen, die zu allerlei Missverständnissen führen
könnten, so dass sich der Verfasser des Buches zu einigen
Gegenbemerkungen genötigt sieht. Wir drucken hier die fragliche
Rezension und im Anschluss daran die Aussetzungen des Herrn Bischofs
in extenso ab :

In this volume of 336 pages Bishop Herzog presents (in German)

prayers and devotions for private and home use for every religious
exercise that a Catholic may wish to engage in. He proposes to
supplement, not to supplant for devout Christian Catholics, the
Book of Common Prayer of the Swiss Church. No other man, we
believe, is so well qualified for rendering so responsible and holy
a service to his people as is Dr. Herzog—beloved Bishop (consecrated

in 1876), peerless leader, and gifted author of innumerable
treatises and articles, both scientific and popular—the Grafton of
Christian Catholicism in Switzerland.

The book is divided into five parts: I, Daily Prayers. II, Devotions

during Mass, with a separate set of devotions for the Mass



— 352 —

of the dead. Ill, Meditations on Christian Dogma and Morals for
every Sunday and Holy Day of the Church Year, each meditation
closing with an appropriate prayer. From the first to the tenth
Sunday after Pentecost, the Ten Commandments are considered
consecutively: from the eighteenth to the twenty-fourth Sunday
after Pentecost, the seven sacraments; there follow meditations for
the feasts of the Blessed Virgin, for All Saints', and for All Souls',
respectively. Part IV is made up of an examination of conscience,
an Instruction on the Sacrament of Penance, and Prayers before and
after Communion. Part V gives Prayers for Various Occasions.

As the article "Old Catholics" in Addis and Arnold's Catholic
Dictionary broadly charges the Old Catholic movement with having
"changed the Tridentine doctrine on Auricular Confession", Dr.
Herzog's meditations on this Sacrament (pp. 288-291 ; pp. 223-226),
reflecting as they do adequately the faith of the Swiss Church as
exhibited in her liturgical formularies, demand brief notice here.

Dr. Herzog expounds the well-known theory and belief that
Penance has sprung from Matt. 18: 15-20. "Jesus, who is where
two or three are assembled in His Name, pardons the offender,
penitent and confessing, through the intercession of the called and
ordained organ of the local assembly." "The Catholic Church has
thus from the earliest times obeyed the apostolic injunction: 'Confess

your sins one to another, and pray for one another.' St.
Augustine, in the fifth century, was to private confession a stranger.
However, often it may be very salutary for one to resort to some
godly priest for counsel, direction, and comfort: if then the priest
intercedes for the penitent, his prayer is nevertheless an act of
the assembly" (p. 226). "Obligatory private confession dates in the
West from the year 1215: in the East no general synod ever
passed such a law" (p. 290). Note, however, that in Germany the
Old Catholic Church declares private confession and absolution,
i. e., sacramental confession, to be "obligatory" (pflichtmässig) "for
one who is conscious of having fallen from grace," i. e., committed
mortal improper; comp. Kath. Rituale. Bonn. Verlag der bischöfl.
Kanzlei, p. 107. Dr. Herzog, then, espouses a certain theory as

to the origin, essence, and development of Penance as an Sacrament,

a theory that was championed by him, years ago, in a

famous controversy with a noted Roman Catholic prelate, the very
theory apparently which underlies the formularies of our American
Book of Common Prayer.

Dr. Herzog's meditations also include one on the Lord's Supper.
In it he teaches that communion (consumption of the consecrated
elements) is the essence of the Eucharistie sacrifice. "There is no
^-presentation of the one, bloody sacrifice"—repraesentalione sacri-



— 353 —

fidi cruenti semel peracti per consecrationem panis in corpus et

vini in sanguinem ab ortu solis usque ad occasum omnique in loco

facienda—"there (only) is a remembrance of the same, the faithful
claiming it for themselves and supplicating our heavenly Father
graciously to look on it as having been offered for themselves. In
this sense, then, the celebration of the Holy Eucharist is, indeed,
a sacrificial action" (p. 231 ; "The Lord's Supper," p. 228-235,
passim). Dr. Herzog, therefore, excludes "the doctrina communisf
according to which the Church does now, through representation
(consecration), remembrance (faith), and impetration, offer the one
sacrifice with Christ as He offered the same once for them and
still is offering it within the Holy of Holies. One would like to
make note of the fact that throughout the volume the Bishop misses

no opportunity of asserting and stressing the divinely imposed
obligation of celebrating the Mass every Sunday and other "day
of obligation."

American Churchmen might think it strange to find the Filioque
missing from the Niceno-Constantinopolitan Creed : in the liturgy
of the Swiss Church, however, that clause is not found. The collects
for the dead faithfully adhere to the Latin patterns ; even the well-
known "fac eas morte transirc ad vitam"—"cause them to pass
from death unto life"—asserts its right to a place, though Dr. Herzog
criticises somewhat severely certain allegedly mediaeval views, e.g.,
that "our intercessions serve to save the souls of the departed from
God's punitive justice." A. A. M.

Bischof Dr. E. Herzog schreibt uns dazu :

Wollen Sie zur Vermeidung von Missverständnissen und langen
Erörterungen zu der vorstehenden freundlichen Besprechung des

«Andachtsbuches» einige Gegenbemerkungen gestatten. Es scheint
mir nämlich, dass der Herr Rezensent einfach infolge ungenauer
Auffassung des deutschen Wortlauts auf die Meinung gekommen
sei, ich entferne mich in gewissen Punkten von der katholischen
Lehre. Ich beschränke mich auf folgende Beispiele:

1. Ich sage S. 231, die «Opferung» des neutestamentlichen
Passahlammes habe ein- für allemal auf Golgatha stattgefunden ;

« eine Wiederholung der Opferung ist nicht möglich und nicht
notwendig». Dieser Gedanke ist von A. A. M. mit dem Satz "There
is no ^-presentation of the one, bloody sacrifice" nicht richtig
wiedergegeben. Ich lehne nur eine repetition of the immolation ab,
allein keineswegs eine Darstellung und Vergegenwärtigung
(representation) des ein- für allemal dargebrachten Opfers (sacrifice). Diese
Idee ist im Gegenteil im Opfergebet unserer Messliturgie sehr
bestimmt ausgesprochen: «Ihn stellen wir dir dar» usw.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1916. 24



— 354 —

2. Demgemäss sage ich a. a. O. durchaus nicht, dass die
eucharistische Feier nur eine « Erinnerung » (remembrance) an das einfür

allemal dargebrachte Opfer sei. Das Wort « Erinnerung » steht

gar nicht da, obwohl es A. A. M. in Anführungszeichen setzt.
Vielmehr erkläre ich, dass wir in der Feier der hl. Eucharistie « den
himmlischen Vater bitten, es (das Opfer Christi) auch zu unserem
Heile hinnehmen zu wollen », d. h. wir erinnern uns nicht bloss an
das Opfer, sondern bitten Gott, es auch für uns als gültig
anzusehen und entgegenzunehmen.

3. Ganz unrichtig ist es auch, wenn A. A. M. sagt, ich lehre,
«der Genuss der konsekrierten Elemente sei das Wesen des
eucharistischen Opferss. Das wäre eine völlig neue Theorie. Ich sage
nur: «Die eigentliche » Form, Christi Erlösungsopfer für uns in
Anspruch zu nehmen, ist die wirkliche Teilnahme am Opfermahle. »

Ich rede also von der Kommunion, nicht von der Darstellung und
Vergegenwärtigung des Golgathaopfers.

4. Sehr bestimmt muss ich auch die Unterschiebung ablehnen,
ich leugne die Fortdauer des priesterlichen Eintretens Christi im
Allerheiligsten des Himmels. In dem (von mir verfassten) Opfergebet

der Messliturgie berufen wir uns ausdrücklich auf den unter
uns weilenden und ewig vor Gottes Angesicht stehenden
Hohenpriester, der für uns eintritt, um uns selig zu machen.

5. Endlich sei noch erwähnt, dass ich nicht begreife, wie A. A.M.
an meinem Satz Anstoss nehmen kann: die Vorstellung sei «im-
christlichi, man habe «die Hingeschiedenen wider die Strafgerechtigkeit

des himmlischen Vaters zu schützen ». Ich bin nicht abgeneigt,
eine solche Vorstellung geradezu als blasphemisch zu bezeichnen.
Ich glaube nämlich, dass « Gott die Liebe » ist und dass daher
auch die Mittel und Wege, die Hingeschiedenen zur Vollkommenheit

zu führen, Erweise der Liebe Gottes sind. Das hindert mich
nicht, mich mit den Hingeschiedenen und für sie an die Liebe
des himmlischen Vaters zu wenden. Mit der Feier der hl. Eucharistie
für Verstorbene stützen wir unsere Fürbitte auf den höchsten
Erweis der Liebe Gottes.



— 355 -
Zeitschriften.

Bulletin de Littérature ecclésiastique, publié par l'Institut
catholique de Toulouse, Toulouse, Librairie Ed. Privat. Quatrième
série. Tome VII. 1915/16. N° 1. La rédaction: L'Université de

Louvain. F. Cavallera: Le décret du concile de Trente sur les

sacrements en général. Notes et critiques. — N° 2. Lettre de

son Eminence le Cardinal Mercier. L. Saltet: L'ancienne Université
de Toulouse (fin). F. Cavallera: Le décret du concile de Trente sur
les sacrements en général. Notes et critiques. — N° 3. Mgr l'évêque
d'Agen : Du subjectivisme allemand à la philosophie catholique.
Notes et critiques. Chronique de l'Institut.

Echos d'Orient. Revue bimestrielle. Paris, Maison de la bonne

presse, 5, rue Bayard. 18e Année. 1916. N08 110—m. R. Janin :

Les Arméniens. J. Salaville : Les rites orientaux et la théologie,
d'après un récent ouvrage de S. Em. le Cardinal van Rossum.
A. Catoire: Lois et règlements de l'Eglise roumaine, traduits et
annotés. P. Horste: Les Malheurs de l'Arménie. S. Salaville: Bulletin
de liturgie historique et de théologie liturgique ; Histoire de la messe,
le Canon, la consécration et l'epiclèse. Chronique religieuse.
Bibliographie.

Die Eiche. Vierteljahrsschrift für Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Ein Organ für soziale und internationale Ethik.
Herausgegeben von Friedr. Siegmund-Schultze. Berlin, Fr. Zillessen.

4. Jahrg. Nr. 1. 1916. I. Kirchliche Stimmen aus England. II.
Kirchliche Stimmen aus der Schweiz. III. Aus dem kirchlichen
Leben Russlands. — Nrn. 2 und 3. Caritas inter arma. I.
Hilfsarbeit für Zivilisten, die durch den Krieg in Not geraten sind. II.
Hilfsarbeit für die Gefangenenlager.

Franziskanische Studien. Ouartalschrift. Münster i. W., Aschen-
dorffsche Verlagsbuchhandlung, 1916. 3. Jahrgang. 1. Heft. Cl.
Baeumker : Roger Bacons Naturphilosophie, insbesondere seine Lehre
von Materie und Form. C. Schmitz: Der Anteil der süddeutschen
Observantenvikarie an der Durchführung der Reform (Forts.). P.

Minges Abhängigkeitsverhältnis zwischen der Summe Alexanders
von Haies und dem hl. Thomas von Aquin. L. Öliger: Ein
unbekannter Traktat gegen die Mendikanten von Nikolaus Palmerius,
O. S. A., Bischof von Orte. Kleinere Beiträge. Besprechungen. —
2. Heft. Cl. Bseumker: Roger Bacons Naturphilosophie. W. Dersch:
Ein Widmungsblatt des polnischen Reformatenklosters Biala. H.
Dausend : Die St. Gregor von Nazianz-Stellen in den Werken des

hl. Bonaventura. P. Hosp : Ketzertum und deutsche Kaisersage beim
Minoriten Johann von Winterthur. G. Haselbeck : Die Anfänge des



— 356 —

Franziskanerklosters Tauberbischofsheim. Kleinere Beiträge.
Besprechungen.

Goodwill. A Journal of International Friendship. Published
under the auspices of the British Group of the World Alliance of
Churches for promoting International Friendship. 41, Parliament
Street, London S. W. Vol. II. N° 1. 1916. Who will shew us any
good? World Alliance of Churches for promoting International
Friendship : Proceedings of the International Committee held at
Berne 1915. A new American Peace League. The War and the
Unity of the Church of Jesus Christ. The World's Young Women's
Christian Association. America and the War. The Resources at the
Command of Christ. The Treatment of German Missionaries
captured in the Cameroons. A Prayer for all Nations.

The Christian Union Quarterly. A Journal in the Interest of
Peace in the divided Church of Christ. Edited by Peter Ainslie.
Published by Christian Board of Publication, 2712, Pine Street,
St. Louis, Mo. Fifth year. January 1916. Vol. V. N° XIX.
Editorial: The Garden City Conference. Ch. Cl. Morrison : Thomas
Campbell, Pioneer of Christian Unity. T. W. Grafton: Alexander
Campbell and Christian Union. R. W. Miller: Philip Schaff, Prophet
and Pioneer. — April 1916. Vol. V. N° XX. Editorial: The Poison
in the way of Christian Unity. Francis J. Hall: Unity Through
Truth. W. P. Aylsworth: The Ultimate Basis of Union. M. M. Davis:
The Restoration Movement of the Nineteenth Century. J.G. Jnman:
The Panama Congress.

The Constructive Quarterly. A Journal of the faith, work and
thought of Christendom, edited by Silas McBee. New York, George
H. Doran Company. Volume four 1916. Number One. J. J. Sokoloff:
The orthodox Church of Constantinople. R. E. Speer : Some aspects
and problems of Missions in the far East. F. Niebergall : Prayer
and the answer to prayer. J. T. F. Farquhar : The holy eucharist.
T. R. Glover : Immortality and the Person of Jesus Christ. R. See-

berg: Fundamental characteristics of New Testament christology.
Cl. Besser: Intellectualist Theodicy in France. J. B. Remensnyder :

The basic call for the World Conference on Church unity. Richard
Roberts : Catholicity and Nationality. E. Rochat : Christianity a

unifying power in war-time. B. W. Wells : Archbishop Theodore.
Roma e l'Oriente. Rivista criptoferratense per l'unione delle

chiese. Publicazione mensile. Badia di Grottaferrata (Prov. Roma).
Anno VI. Num. 61. Er dvdgénotg êvôoxta. Ancora Dante e la
Chiesa Greca. Giambografi sconosciuti del sec. XI. Matteo Angelo
Panaretos e cinque suoi opuscoli. Cronaca. — Num. 62. Disciplina
liturgica. L. B. Degli Alberti e la Messa unica. Ilarione da Verona



— 357 —

e la sua «Crisias». Matteo Angelo Panaretos e cinque suoi opuscoli.

Rivista della stampa. Cronaca. — Num. 63—64. L'amministrazione

dei Sacramenti nella Chiesa greca e latina. Il Vescovato ed

il Collegio italo-greco degli Albanesi della Calabria. Questioni
religiose greco-slave negli Scrittori del Rinascimento. Giambografi greci.
Matteo Angelo Panaretos e cinque suoi opuscoli. Necrologio. Rivista
della stampa. Spoglio delle Riviste. Cronaca.

Zeitschrift für Briidergcschichte. IX. Jahrg. 1915. Herrnhut im
Verlag des Vereins für Brüdergeschichte, in Kommission der Uni-
tätsbuchhandlung in Gnadau. J. Vancura : Hus in der böhmischen
Geschichte und Literatur. J. Th. Müller: Inhaltsverzeichnis der Acta
Unitatis Fratrum. J. Th. Müller: Magister Nikolaus von Dresden.
J. A. Comenius: Der Trauernden dritter Teil. Deutsch von F. Sla-
menik. Kurze Mitteilungen. Geschäftliches.

Theologische Studien. Tijdschrift onder redactie van F. E.
Daubanton, met vaste medewerking van W. J. Aalders, L. H. K. Blee-
ker G. H. zn., A. van der Flier G. J. zn., J. A. C. van Leeuwen,
H. T. Oberman, D. Plooy, A. J. de Sopper, A. van Veldhuizen, G.

Vellenga, A. J. Wensinck en J. de Zwaan (Utrecht-Kemink en Zoon).
34. Jahrgang. 1916. Aflevering I en II. Th. L. W. van Ravesteyn :

God en Mensch in Babel en Bijbel (I). F. E. Daubanton : Ter in-
leiding tot de Didaktiek des Nieuwen Verbonds (VI). Boekaan-
kondigingen. Nieuwe Uitgaven aan de Redactie toegezonden. A. van
Veldhuizen : Uit de kaartenkast. Belangrijke verschijnselen vooral
op het gebied van N. Tische en Praktische Theologie. Inhoud van
Tijdschriften. — Aflevering III. D. Plooy: Jezus en de Oorlog. F. E.
Daubanton : Ter inleiding tot de Didaktiek des Nieuwen Verbonds
(VII). A. van Veldhuizen: Een vertaling van Paulus' ieD Brief aan
de Korinthiërs. Boekaanhoudigingen.

Theologisch Tijdschrift onder Redactie van Dr. B. D. Eerd-
mans, Hoogleeraar a/d Rijks-Universiteit te Leiden. (Leiden, S. C.

van Doesburgh.) 50. Jahrgang (Neue Folge, 8. Jahrgang). 1916.
Aflevering I. Dr. L. Kuipers : Het natuurlijk zedelijk bewustzijn.
Dr. R. Miedema: Twee Oostersche Martyrologieën. Berichten. Mede-
deelingen. — Aflevering II en III. Dr. M. Wolff: Is hetBoek Esther
historie of fictie r K. Vos : lets over Gods almacht. Prof. Dr. F. M.
Th. Bohl : Ausgewählte Keilschrifttexte aus Boghaz-Köi, umschrieben

und übersetzt. Prof. D. Hans Windisch : Christenheit und
Paulinismus. B. D. Eerdmans: Grondwetsherziening en Openbaar Onder-
wijs. Berichten. Mededeelingen.

Zeitschrift für Kirchengeschichte, herausgegeben von Prof. Lie.
B.Bess. XXXV. Band. 1./2. Heft. 1915/16. Lenz: Theodor Brieger



— 358 —

zum Gedächtnis. Bess: Verzeichnis der Schriften Theodor Briegers.
Bess: Die Lehre vom Tyrannenmord auf dem Konstanzer Konzil.
Buchwald: Die Leipziger Universitätspredigt in den ersten
Jahrzehnten des Bestehens der Universität. Analekten. Nachrichten.

Zeitschrift für Theologie und Kirche. Organ für systematische
und prinzipielle Theologie. Herausgegeben von D. W. Herrmann
und D. M. Rade. 1916. 26. Jahrgang. 1./2. Pleft. H. Lehmann: Der
Krieg und Gott. Über die Bedeutung der Gottesvorstellung bei
Überwindung kultureller Katastrophen. Th. Steinmann : Der Pietismus

und sein Problem. Eine Auseinandersetzung mit Liebes Wort
«Wider den Pietismus».

ExxlrjGiaOxixòg (Vdgog (Kirchlicher Leuchtturm),
wissenschaftlich-theologische Zeitschrift, erscheint jeden Monat, während des

Krieges vierteljährlich. Redakteur: Gregorios Papamichaël. 15. Jahrg.
108. Heft, Januar-März. Alexandrien, Druckerei des Patriarchats. 1916.
Inhalt: Gregorios Papamichaël: Die heilige Verkündigung (Predigt),
kurzer historischer Rückblick. Johannes J. Sokoloph, Professor der
kaiserlichen theologischen Akademie in St. Petersburg: Byzanz als
Wächter der Rechtgläubigkeit (Schluss). Gregorios Papamichaël :

Theater und Kirche (Schluss des Kapitels : Ästhetik und Christentum).

Neue Werke und Studien: Ägyptologie. Alexandrinisches :

G. Arbanitaki.

Isgàg 2vvâeOi.iog (Heiliger Bund), kirchl. Zeitschrift des
gleichnamigen Vereins, an dessen Spitze der Metropolit Theokletos von
Athen steht: erscheint halbmonatlich. Druckerei der Metropole.
Herausgeber K. J. Dyobuniotis. 11. Jahrg. Nr. 257 vom 15. Januar
1916: Die Feier des Untertauchens des hl. Kreuzes im Piräus,
Das Kloster am Hermon. Die Feier der Théophanie im Piräus. Aus
Leben und Werken des Georgios Zawira. Miszelle. Nachrichten. —
Nr. 258 vom 1. Februar: Rundschreiben des hl. Synod der griechischen

Kirche (Verbot des Theaterbesuchs für alle, die das geistliche
Gewand tragen). Die mütterliche Sorge der Kirche für die orthodoxe
Herde. Studie über Kallinikos III., Patriarchen von Konstantinopel.
Konferenz des hl. Bundes. Miszelle. Nachrichten. — Nr. 260 vom
i.März: Kallinikos, Patriarch von Konstantinopel. Historische und
archäologische Untersuchung über Intention und Opfergebet. Spy-
ridon, Erzbischof von Kephallenia. Nachrichten. — Nr. 261 vom
15. März: Der grosse Photios, Vortrag des Archimandriten Chrysost.
A. Papadopulos. Ansprache im Pfarrverein « Heiliger Bund».
Kallinikos, Patriarch von Konstantinopel. Biographie des Erzbischofs
von Kephallenia. Die Prophétie des Agathangelos. Nachrichten. —
Nr. 262 vom 1. April : Unveröffentlichte Rede des Albertos Marinos



— 359 —

auf die Kreuzigung Christi. Lösung eines Zweifels über Ehehindernis.
Muttersorge der Kirche. Autobiographie Spyridons Kompothekra.
Verzeichnis einer Reihe sonntäglicher Vorträge religiös patriotischen
Inhalts in der Hofkirche. Kallinikos III. Miszelle. Nachrichten. —
Xr. 263 vom 15. April: Über die Kreuzigung unseres Herrn.
Kollekten in Amerika. Bericht über Blindenheim. Kallinikos, Patriarch
von Konstantinopel. Antrittspredigt des neugewählten Pfarrers an
der «Prophet Daniel »-Kirche in Athen. Die grosse Fastenzeit in
der alten Kirche. Nachrichten. — Nr. 264 vom 1. Mai: Über die
Kreuzigung unseres Herrn Jesu Christi. Kallinikos, Patriarch von
Konstantinopel. Unveröffentlichte Rede des Albertos Marinos.
Miszelle. Nachrichten.

Udvxcavog, Wochenbeilage zum PExxXrfiiaGxixòg (Pdgog-p.
Redakteur: Gregorios Papamichaël. 8. Jahrg. Alexandrien, Druckerei
des Patriarchats. Nr. 1 G. Papamichaël: Hat das Christentum
bankrott gemacht Archimandrit Chrysostomos A. Papadopulos,
Universitätsprofessor : Die Referenten der autokephalen Kirchengründung

in Griechenland von 1833 ''Forts.). Chronik. — Nr. 2

Archimandrit Professor Chrysostomos A. Papadopulos: Die Referenten der
autokephalen Kirchengründung in Griechenland von 1833 (Schluss).
Pfarrer Georgios Zacharulis : Einige Worte zum Artikel des Herrn
Gardiner. Chronik. — Nr. 3 Erzbischof Sebastianos von Korfu und
Paseos: Der Altkatholik Michaud (eine improvisierte Monographie).
N. Stauridis : Einiges zur Liturgie. Entwurf des Grundgesetzes der
orthodoxen Kirche von Griechenland (Fortsetzung aus 2. Jahrgang).
Chronik. — Nr. 4 Erzbischof Sebastianos: Der Altkatholik Michaud.
Gesetzesentwurf (Forts.). Chronik. — Nr. 5 Gesetzesentwurf für die
orthodoxe Kirche von Griechenland. Archimandrit Papadopulos:
Aus der griechischen Kirche. Chronik. — Nr. 6 Archimandrit
Chrysostomos A. Papadopulos: Zusammenkunft der Erzpriester Griechenlands

im Jahre 1833. Aberglaube und Geisterfurcht. Gesetzesentwurf

(Forts.). Chronik. — Nr. 7 Seraphim Phokas : Einheit und
Einigung. Georgios Burlakis : Misstrauet den Fremden (auf Grund
von Genes. 24, 3 ff.). Gesetzesentwurf der orthodoxen Kirche
Griechenlands (Ende). Chronik. — Nr. 8 Gregorios Papamichaël : Die
morgendlichen Evangelien aus den Frühgottesdiensten).
Einleitung. Das erste Frühevangelium. Timotheos: Die Hostie.Chronik.
— Nr. 9 Gregor. Papadopulos: Die Morgenevangelien. Das Zweite.
Generalvikar Nikolaos : Am Rande des Grabes. Chronik. — Nr. 10
G. Papadopulos: Die Morgenevangelien. II. (Schluss). Kleanth. B.
Moschopulos : Die Zukunft unserer Kinder. Chronik. — Nr. 11

Georgios Burlakis: «Sei gegrüsst, durch die, die Freude erstrahlt...
K. B. Moschopulos: Die Zukunft unserer Kinder (Schluss). Chronik.



— 360 —

— Nr. 12 G. P.: Die Morgenevangelien. Archimandrit Papadopulos:
Ist es den Priestern gestattet, mit den Bischöfen zusammen zu
konferieren Chronik.

Kurze Notizen.

Seit Januar 1915 erscheint das Organ des deutschen
Reformkatholizismus und der ihm nahe stehenden Kreise in neuem
Gewände und mit neuem, d. h. doch wieder altem Namen.
„Das neue Jahrhundert" wird nämlich seither als Monatsschrift
unter dem Titel „Freie deutsche Blätter" herausgegeben.
Verleger ist wie bisher die Krausgesellschaft in München. Die
Zeitschrift hat nicht nur äusserlich gewonnen, sofern sie jetzt
in stattlichen Monatsheften herauskommt. Auch ihr Inhalt ist
reicher und umfassender geworden. Insbesondere wird das

politische und kulturgeschichtliche Gebiet eingehender behandelt

wie zuvor. Aber auch religiös-ethische und religiös-kulturelle

Fragen finden eine ansprechende Darstellung. Wir
verweisen besonders auf die feinsinnigen Studien von Philipp Funk :

„Auf Féneloiis Spuren" und „Die tote Stadt" (Brügge). Dazu
treten noch eine Reihe von interessanten literarhistorischen
Aufsätzen und kirchengeschichtlichen Schilderungen, so in dem
letzten uns vorliegenden Heft (11. November) Auszüge aus der
Richentalschen Chronik vom Konstanzer Konzil. — Die
Zeitschrift macht ihren Herausgebern Ehre und wir können nur
den Wunsch aussprechen, dass sich ihr Leserkreis unter den

gebildeten und religiös interessierten Katholiken erweitern möge,
womit übrigens nicht gesagt ist, dass die Zeitschrift ein
konfessionell beschränktes Gepräge an sich trägt. — Der
Vierteljahrspreis beträgt nur 2 Mark. R. K.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Kirchliche Chronik

