Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die pipstliche Bibelkommission iiber die paulinische Lehre
von der Parusie. — Die letzte Kundgebung der pépstlichen Bibel-
kommission unter Pius X., erschienen am 10. August 1914, dem
Todestage des Papstes, handelte vom Verfasser des Hebrierbriefes.
Bei der Besprechung dieses Erlasses (s. diese Zeischrift, 1915, S. 17
bis 26) ausserten wir die Vermutung, die Bibelkommission werde
unter dem neuen Papst ihre Tatigkeit einzustellen haben. Das
sollte fiir diesen eine ehrende Anerkennung sein. Wir erwarteten
namlich, der einsichtige Benedikt XV. werde finden, es sei rich-
tiger, bibelkritische Fragen der theologischen Wissenschaft zu iiber-
lassen und iiber solche Dinge keine Entscheidungen zu proklamieren,
die, wie die Erfahrung geniigend gezeigt hatte, auch fiir die unter-
wiirfigsten Vertreter der Bibelwissenschaft eine unertrigliche Situa-
tion schaffen konnten. Wir haben uns getiuscht. Die Bibelkom-
mission hat ihre Arbeit fortgesetzt und im Laufe eines Jahres wieder
ein Dekret fertiggebracht, das sich nun nicht mehr bloss auf die
Abfassung eines biblischen Buches bezieht, sondern direkt in das
Gebiet der Schrifterklarung eingreift.

Der neue Erlass stellt in der ublichen Form von Frage und
Antwort folgende Dinge fest:

I. Dem katholischen Exegeten ist nicht gestattet, zur Losung
gewisser Schwierigkeiten in den apostolischen Briefen da, wo von
der Parusie oder von der Wiederkunft Christi die Rede ist, die
Behauptung aufzustellen, die Apostel hitten, wenn sie auch ver-
moge der Inspiration keinen Irrtum lehrten, eben doch auch ihre
eigenen menschlichen Gedanken, die dem Irrtum und der Tduschung
unterliegen konnen, ausgesprochen.

II. Der Apostel Paulus hat in seinen Schriften durchaus nichts
gesagt, was nicht vollkommen mit der Erklirung des Herrn iber-
einstimmt, es sei nicht Sache der Menschen, tiber die Zeit der Pa-
riusie etwas zu wissen. ,

III. Man darf die «traditionelle Auffassung», nach welcher die
Worte des Apostels 1. Thess. 4, 15—17 keineswegs auf der Vor-
stellung beruhen, die Parusie sei so nahe, dass der Apostel und
seine Leser sie noch erleben, nicht verwerfen.



— 339 —

Das Dekret wurde am 18. Juni 1915 von Benedikt XV. in aller
Form bestdatigt und in Rechtskraft (publici juris) erkliart. Dem-
gemiss ist es im Amtsblatt (Acta apostolicae sedis) vom 20. Juli
promulgiert.

Zur Wiirdigung dieses Erlasses moge es an folgenden Bemer-
kungen genugen:

1. Wir halten es fiir durchaus richtig, wenn die Bibelkom-
mission die Worte des Herrn: ¢Von jenem Tag aber und von
jener Stunde weiss niemand, auch nicht die Engel im Himmel,
auch nicht der Sohn (diese Worte sind in der Ubersetzung Kiste-
makers wie in der lateinischen Vulgata weggelassen), sondern allein
der Vater» (Matth. 24, 36), in dem Sinne versteht, es sei nicht
Sache der Menschen, iiber die Zeit der Wiederkunft Christi etwas
zu wissen. Das sogar vom Sohne ausgesagte Nichtwissen hat den
Sinn, die Bestimmung der Zeit der Parusie gehore iiberhaupt nicht
zu der durch Christus zu vermittelnden Gottesoffenbarung.

2, Sofern daher der Apostel Paulus doch die Meinung gehabt
haben sollte, er konne sich zum Beweise dafur, dass die Parusie noch zu
seinen Lebzeiten eintreten werde, auf ein « Wort des Herrn» (1. Thess.
4, 15) berufen, so ist hierbei nicht an eine Aussage zu denken,
die Jesus in seinen Reden tiber die sog. letzten Dinge getan hitte.
Eine solche Aussage konnte der Apostel nur aus einer « Apokalypse »
empfangen zu haben glauben, dhnlich etwa den Offenbarungen, die
den Propheten der apostolischen Gemeinden zugeschrieben wurden
(vgl. 1. Kor. 14, 26). Der Apostel erkennt an, dass Gemeindemit-
glieder durch den heiligen Geist befahigt sein konnen, religiose
Wahrheit zu offenbaren. Aber es ist ihm sehr wohl bekannt, dass
bei solchem Reden auch Selbsttiuschung mit unterlaufen kann.
Er will in der versammelten Gemeinde hochstens zwei oder drei
«Propheten» zu Worte kommen lassen und rdumt den iibrigen das
Recht ein, das Gesagte zu <beurteilen» (1. Kor. 14, 29). Auch in
der Gemeinde zu Thessalonich, an die er die in Frage stehenden
Worte richtet, regte sich der prophetische Geist der religicsen Rede,
und Paulus wollte nicht, dass man ihn ¢auslosche» (1. Thess. g,
19); darum fiigt er sofort bei: <« Weissagungen verachtet nichts
(V. 20), warnt aber im Zusammenhang damit nun gleich auch:
«Priifet alles: das Gute behaltet> (V. 21). Fiir unfehlbar also hilt
der Apostel dieses prophetische Reden nicht. An Geistesgaben
wollte er selbst andern nicht nachstehen (1. Kor. 14, 185 7, 40);
aber er weiss doch, dass er zwischen Gottes Offenbarung und eigener
Meinung unterscheiden muss (1. Kor. 7, 25). In Demut gesteht er:
«Mangelhaft ist unser Wissen, und mangelhaft unser Weissagen»
(1. Kor. 13, 9). Wenn er also auch eine Weissagungsrede vortragt,
die er vom Geist empfangen zu haben glaubt, also vom Herrn her-



— 340 —

leitet, so liegt nach seiner eigenen Anschauung und Lehre eben
doch die Moglichkeit vor, dass in dieser Rede menschliche Elemente
enthalten sind, die nicht streng buchstdablich verstanden werden
miissen. Zu einer solchen Weissagungsrede oder «Apokalypse»
erhebt er sich 1. Kor. 15, 51, wo er auch wieder auf die letzten
Dinge zu sprechen kommt. Der erste Satz der Bibelkommission
scheint uns also bei aller Ehrfurcht vor dem Apostel Paulus sehr
anfechtbar zu sein.

3. Wie steht es nun aber mit der Behauptung, in den Ausse-
rungen des Apostels iiber die Zeit der Parusie sei nichts enthalten,
was nicht vollkommen dem Wort des Herrn entspreche, dariiber
konne der Mensch nichts wissen? Hat Paulus wirklich dariiber
gar nichts zu wissen geglaubt? Es kommt hauptsichlich auf die
Deutung der Worte an, die ausnahmsweise auch im Dekret der
Bibelkommission nach dem griechischen Urtext zitiert werden:
ruele ol {wrvreg ol meotlavwopsvor («Wir, die da leben, die iibrig
sind», 1. Thess. 4, 15). So lautet wirklich der fragliche Text. Nur
hiatte die Bibelkommission noch die folgenden Worte beifiigen
sollen: &l vrv agoveiay tod xvofov. Auch in der offiziellen la-
teinischen Vulgata werden diese Worte mit den unmittelbar vorher-
cgehenden verbunden: nos, qui vivimus, qui residui sumus in ad-
ventum Domini: « Wir, die da leben, d7e auf die Wiederkunft des
Herrn iibrig bleiben.» Noch etwas genauer iibersetzt, wiirde die
Stelle lauten: « Wir, die Lebenden, die auf dic Paruste des Herrn
iibrzg gelassen werden.> Der Apostel darf nicht einfach von den
Lebenden reden; denn von diesen wird bis zu jenem Tage voraus-
sichtlich noch eine gewisse Anzahl sterben; er will aber etwas
uber diejenigen aussagen, die bei der Wiederkunft Christi nocZ am
Leben sind, aiso bis dahin auf die Parusie gieichsamn aufgespait wer-
den. In Thessalonich, wo man von der Hoffnung auf die unmittelbar
bevorstehende Wiederkunft Christi ganz besonders ergriffen war,
herrschte Betriibnis dariiber, dass bereits einige Mitglieder der
jungen Gemeinde gestorben und so, wie man glaubte, der Seligkeit
verlustig gegangen waren, deren sie sonst beim Wiedererscheinen
des Herrn teilhaftig geworden waren. Dieser Meinung tritt der
Apostel entgegen mit der Lehre, dass in dieser Hinsicht das frithere
oder spatere Sterben keinen Unterschied bedinge: die Gestorbenen
werden auferstehen und gleichzeitig mit ihnen die dann noch Le-
benden in die selige Gemeinschaft mit dem verklarten Herrn ein-
gehen. Zu denen aber, die am Tage der Wiederkunft Christi noch
am Leben sind, reckhnet der Apostel sickh selbst. Er hat also die
bestimmte Vorstellung, dass dze Parusie nockh zu seinen Lebzeiten ein-
treten werde, und glaubte folglich — wenigstens damals — iiber diesen
Punkt mehr zu wissen, als nach Jesu Wort ein Mensch wissen kann.



— 341 —

Die Bibelkommission befiehlt, «die in den katholischen Schulen
traditionelle Erklarung » (znterpretationein in scholis catholicis tradi-
tionalem) festzuhalten, nach welcher die angefiihrte Stelle nicht
den Sinn habe, Paulus habe irrtiimlicherweise damals die Hoffoung
gehabt, mit andern den Tag der Wiederkunft Christi noch zu er-
leben. In Parenthese wird bemerkt, dass «sogar die Neuerer des
XVI. Jahrhunderts » dieser (katholischen) Meinung gewesen seien. Eine
solche Redeweise flosst kein grosses Vertrauen auf die exegetische
Richtigkeit der vorgetragenen Auffassung ein. Es scheint uns, man
sollte auf den inspirierten Charakter des Schriftwortes grosseres
Gewicht legen, als auf die Parteistellung der Exegeten: ist in dem
Schriftwort eine religiose Wahrheit enthalten, so kann diese fiir
Katholiken nicht wohl eine andere sein, als fiir Protestanten und
umgekehrt. Ubrigens war uns bisher unbekannt, dass es eine «tra-
ditionelle katholische Erklirung » der fraglichen Ausserung des
Apostels gibt. Soll am Ende gar die italienische Seminartheologie
zur katholischen Tradition gestempelt werden und massgebende
Bedeutung erlangen? Im vorigen Jahrhundert hatte «<in den katho-
lischen Schulen» diesseits der Alpen kein katholischer Exegete
grosseres Ansehen als Dr. dug. Bisping, Professor in Miinster (West-
falen). Er hat in den jahren 1854—1871 einen Kommentar zum
ganzen Neuen Testament herausgegeben. In der 1837 erschienenen
Erklarung der Thessalonicherbriefe gibt er zu 1. Thess. 4, 15 fol-
gende Exegese:

-« Aus dieser Fassung dev Worte geht unsweifelhaft hervor,
dass er (der Apostel Paulus) sick selbst mit su denjenigen rechnet,
die das Eintreten der Parvusie Christ: vielleicht nock erieben wiivden.
Dass er aber sein Erleben der Parusie nur als subjektive Vermutung,
nur als Hoffnung (rein menschliche Vorstellung) ausspreche, er-
hellt sofort aus Kap. 5, 1 ff., wo er die Unbestimmbarkeit ihres
Eintritts voraussetzt. Ob dieser Zeitpunkt noch bei seinem Leibes-
leben eintreten werde oder nicht, war Nebensache; ¢» kojft es aber,
1a er erwartet es». Dann weist Bisping «die gewaltsame Erkla-
rung» zuriick, mit der man den klaren Sinn der apostolischen
Ausserung zu beseitigen suchte. Schon in dem 1854 erschienenen
Kommentar zum ersten Korintherbrief bemerkt er zu der Stelle
1. Kor. 15, 31 ff.: «Aus jener Stelle (1, Thess. 4, 16. 17) geht
klar hervor, dass Pauwlus den Tag der Wiederkunft Christi zum
Gericht als nake bevorstehend evwaritete, dass ev diesen hienieden
nockh zu erleben hoffte.> Was Bisping unter Pius IX. noch lehren
durfte und unangefochten drucken lassen konnte, gilt heute unter
Benedikt XV. bereits als unkatholisch. Das von 7z/mann in Bonn
1912 in Verbindung mit andern katholischen deutschen Gelehrten
begonnene Bibelwerk durfte leider nicht zu Ende gefithrt werden



— 342 —

und enthilt keinen Kommentar zu den paulinischen Briefen. Wir
mochten aber gerne sehen, wie sich Prof. Stezmmann in Brauns-
berg, der diesen Teil des Werkes {ibernommen hatte, nun mit dem
neuen papstlichen Erlass abfindet. Ein auch nur einigermassen
unterrichteter und objektiv urteilender Exeget kann, wie uns scheint,
der nun am 18. Juni 1915 «<rechtskriftig» gewordenen pipstlichen
Deutung des so vollig klaren Textes nicht zustimmen.

Eine solche Zustimmung hitte spater nicht einmal der Apostel
Paulus gefordert. Schon der zweite Thessalonicherbrief enthilt eine
gewisse Korrektur. Man hatte aus dem Glauben an die unmittelbar
bevorstehende Wiederkunft Christi eine Konsequenz gezogen, die
der Apostel nicht billigen konnte (2. Thess. 3, 10 ff.). Darum muss
er nun bestimmt sagen, dass es falsch wire, sich vorzustellen, ¢der
Tag des Herrn» sei schon da (2, 2). Wer diesen zweiten Brief
nicht fiir unecht halten will, muss zugeben, dass die Thessalonicher
— eben auch durch den ersten Brief — die Meinung bekommen
hatten, die Pavusie stehe wunmnittelbar bevor. Das ist der erste Kom-
mentar zu der Stelle, die nun die Bibelkommission anders deuten
will. Aber die Vorstellung, dass vor der Wiederkunft Christi «<nicht
alle entschlaten (sterben) werden », hatte Paulus freilich noch, als
er 4—35 Jahre spiter den ersten Korintherbrief schrieb. Es ist
heute allgemein anerkannt, dass die Stelle 15, 52 lautet: «Nicht
alle werden wir entschlafen — namlich vor der Parusie Christi —;
alle aber werden wir verwandelt werden.» Das stimmt liberein mit
der im gleichen Brief (1. Kor. 11, 30) vorausgesetzten Anschauung,
dass es als ein warnendes Missgeschick anzusehen sei, vor der
Wiederkunft dem Tode anheimzufallen. Indessen ist auch diese
Anschauung im zweiten Korintherbrief schon wieder ein wenig ab-
geschwicht, wenn (5, 1 ff.) nur noch von der Sednsuciht gesprochen
wird, der sterblichen Hiille nicht entkleidet zu werden. Wieder
etwa 6 Jahre spiater aber ist der Apostel mit dem Gedanken an
den Tod so vollkommen ausgesohnt, dass er nicht weiss, was er
vorziehen soll: zu sterben oder noch linger am Leben zu bleiben;
der Tod scheidet ihn nicht von Christus, sondern bringt ihn in
selige Gemeinschaft mit ihm; lingeres Leben aber ist niitzlich fiir
die Gemeinden (Phil. 1, 20—25). Noch bestimmter ist dieser Ge-
danke im letzten paulinischen Briefe ausgesprochen, der im Neuen
Testamente steht. Timotheus muss eilen (2. Tim. 4, 9), wenn er den
Apostel noch am Leben finden will; denn dieser weiss, dass die
Zeit seiner Auflosung herbeigekommen ist (V. 6); aber diese Gewiss-
heit beraubt ihn seiner Hoffnung keineswegs, sondern verschafft
thm nur den Trost, dass er sich nun des Kranzes der Gerechtigkeit
wert gemacht habe (V. 7. 8). Dabei kommt nicht mehr in Betracht,
ob «jener Tag» mehr oder weniger nahe sei; die menschliche Vor-



— 343 —

stellung, er werde noch zu Lebzeiten des Apostels eintreten, ist
endgiiltig dahingefallen.

Die Bibelkommission hitte wohl besser getan, diesen Wechsel
in der Stimmung und Vorstellung des Apostels zu beachten und
anzuerkennen, als einer einzelnen Ausserung gewaltsam einen Sinn
zu unterschieben, den diese nun einmal nicht hat und nicht haben
kann. Man darf vermuten, die neue Leistung des eigenartigen papst-
lichen Instituts erwecke auch in romisch-katholischen Kreisen dies-
seits der Alpen den Wunsch, es mochte mit den bisherigen «rechts-
kraftigen» biblischen Feststellungen sein Bewenden haben. E. H.

Die Weltkonferenz iliber Glauben und Verfassung. — Die
nordamerikanische Vorbereitungskonferenz, die in Garden City,
Long Island, New York, in den Tagen vom 4.—6. Januar 1916
abgehalten worden ist, ist im zweiten Heft unserer Zeitschrift, S. 127,
kurz erwahnt worden. Die Versammlung ist aber von so grund-
sdtzlicher Bedeutung, dass wir darauf zuriickkommen mochten, um
insbesondere die gefassten Beschliisse und Reglemente mitzuteilen,
die einen Begriff geben, wie grossangelegt und weitherzig gefasst
das ganze Unternehmen ist. Mit Ausnahme der romischen Kirche
waren alle bedeutenderen Gemeinschaften Nordamerikas auf der
Konferenz vertreten, und zwar die Episcopal Church, die Church
of England in Canada, die Northern Baptist Convention, die Seventh
Day Baptist General Conference, das National Council of Congre-
gational Churches, die Disciples of Christ, the Friends, die (zeneral
Synod of the Evangelical Lutheran Church, die Methodist Epis-
copal Church, die Moravian Church in America (Northern Province),
die Presbyterian Church in the U. S. A, die Presbyterian Church
in the U. S,, die United Presbyterian Church of North America,
das Executive Committee of the Executive Commission of the
Alliance of Reformed Churches holding the Presbyterian System
(Western or American Section) und die Reformed Church in U. S.
Diese 15 Kirchen hatten 61 Abgeordnete zur Konferenz geschickt.
Der Generalsekretar berichtete, dass 37 kirchliche Gemeinschaften
ihre Bereitwilligkeit ausgesprochen haben, sich an der Weltkon-
ferenz zu beteiligen, und zu diesem Zwecke Kommissionen gebildet
haben, die mit der Kommission in Amerika in Verbindung stehen.
Auf der Konferenz wurde insbesondere beraten, in welcher Weise
vorgegangen werden soll, um die Weltkonferenz richtig vorzube-
reiten und durchzufithren. Es wurden Beschliisse gefasst iiber den
grundsitzlichen Standpunkt der Konferenz, und Reglemente zur
Vorbereitung und Durchfihrung der Konferenz aufgestellt. Wir
lassen sie hier in deutscher Ubersetzung folgen:



— 344 —

Erklidrung: Erst vor fiinf Jahren wurde der Vorschlag ge-
macht, eine Weltkonferenz christlicher Kirchen zu veranstalten. Wir
hatten damals noch keine Ahnung, dass sich Volk wider Volk zu
erheben im Begriffe war, und dass die heutige Drangsal, wie eine
solche nicht gewesen ist von Anbeginn der Welt bis anjetzt, ein-
treten werde. Die Katastrophe, die iiber die mocerne Zivilisation
hereingebrochen ist, diirfte die Zeit beschleunigen, in der als ein-
heitliche Macht mit einheitlichem Gehorsam, die christliche Ordnung
zum Gesetz der Nationen zu machen, eine vereinigte Kirche zur
Erscheinung kommt. Wir diirfen uns dem frommen Vertrauen hin-
geben, dass sich zu diesem Ziel, ohne dass Menschen das vorher-
sehen konnten, die Einladung zu einer Versammlung von Ver-
tretern christlicher Kirchen jeder Benennung und aus allen Landern
unter hoherer Leitung als erster Schritt zur Wiederherstellung der
Einheit erweisen wird. Die von Gott vorherbestimmte Stunde wird
kommen, wenn der Krieg ausgebrannt ist. In dem neuen Zeitalter,
erzeugt von der Arbeit der Nationen, wird sich fiir die christliche
Wiederherstellung der menschlichen Gesellschaft eine neue Gelegen-
heit bieten. Entsprechend der giinstigen Gelegenheit ist die Ver-
pflichtung der Kirche Christi. Es ist nun die unerlassliche Aufgabe
der organisierten Christenheit, mit Reue iiber ihre Siinden und mit
aller Hingebung den Weg des Herrn zu bereiten. Fiir die ameri-
kanischen Kirchen beginnt diese hochste Verpflichtung im eigenen
Land. Um was an uns liegt ganz zu tun, miissen wir so ernsthaft,
wie nie zuvor, die Dinge erwidgen, die zum Frieden dienen. In
tiefer Demut, wie sie die hochste und darum weitherzigste An-
schauung von der Kirche Gottes und ihrer Weltmission in der
gegenwadrtigen (Generation einflosst, mochten wir hier als Vertreter
unserer bezliglichen kirchlichen Gemeinschaften gegenseitig dic Ver-
sicherung unserer Mitarbeit zur Forderung der Ziele der Weltkon-
ferenz erneuern, und wir geben unserer aufrichtigen Erwartung
Ausdruck, dass wir auf dem Wege der Konferenz, den wir be-
treten haben, zur Erkenntnis dessen gefithrt werden mogen, was
fir Seine Kirche in der ganzen Welt der Wille Gottes ist, der gute,
der wohlgefillige, der vollkommene.

Geistiger Standpunkt der Weltkonferens. — 1. Der Standpunkt
der Weltkonferenz ist der Glaube der ganzen Kirche, geschaffen
durch Christus, beruhend auf der Inkarnation (Menschwerdung
Gottes) und fortgesetzt von Zeitalter zu Zeitalter durch Sein inne-
wohnendes Leben, bis Er kommt.

II. Die Einladung zur Weltkonferenz wendet sich direkt an die
christliche Uberzeugung von der wesentlichen und unzerstérbaren
Ganzheit der einen Kirche Gottes in der ganzen Welt. <« Ich bin



— 345 —

der Weinstock, ihr seid die Schosse », sagte der Herr zu seinen
Jiingern. « Christi Leib, die Fiille dessen, der alles erfiillt in allem »,
sagte der Apostel den Heidenchristen. < Gemeinschaft mit uns in
dem Leben, das geoffenbart worden ist », erkldrte der hl. Johannes.
Dieses urspriingliche christliche Bewusstsein von der Einheit der
Kirche fand Ausdruck in dem frihesten Gebrauch des Wortes
¢« katholisch ». ¢« Wo immer Jesus Christus ist, da ist die katholische
Kirche », sagte Ignatius beim Beginn des (zweiten) Jahrhunderts
nach Christus. Dieses lebendige Bewusstsein von der Einheit der
Kirche wurde ausgesprochen in dem Glaubensbekenntnis der alten
katholischen Kirche. Es ist noch vorhanden im Glauben der hl.
orthodoxen Kirche des Morgenlandes und der romisch-katholischen
Kirche. Ungeachtet der Glaubensstreitigkeiten des Zeitalters der
Reformation wurden in allen Bekenntnissen und Glaubenserklarungen
der verschiedenen Gemeinschaften diese bedeutsamen Worte immer
wiederholt. ‘

« Eine heilige allgemeine Kirche, die Gemeinschaft und Ver-
sammlung aller Heiligen . . . die Einheit der katholischen Kirche » %) ;
¢ Eine katholische oder allgemeine Kirche » 2); « Welche Kirche ist
katholisch, d. i. allgemein » 3); « Die katholische oder allgemeine
Kirche »4); « Eine Kirche in der Welt»?); « Die heilige allgemeine
christliche Kirche » %); « Die sichtliche katholische Kirche Christi » 7);
« Wir glauben an die heilige katholische Kirche» 8); «So glauben
und beten wir, dass eine heilige Kirche immer sein wird » ?).

III. Die Einladung des Geistes der Christenheit zu einer Welt-
konferenz in dieser epochemachenden Stunde ist gegeben in des
Herrn neuem Gebot der Liebe; es ist die Einladung der Liebe
Christi an eine ganze Kirche, Erlosung zu bringen der ganzen Welt.

IV. Die Methode der Konferenz ist einfach, da sie hochst
christlich ist. Jede Gemeinschaft soll denken und handeln im Sinne
des ganzen. Sie ist positiv, denn durch unser Verhiltnis zur ganzen
Kirche sollen wir richtig und endgiiltig unsere Beziehungen zuein-
ander bestimmen. Sie ist negativ, nur insofern sie gegen die Fort-
setzung der Trennung protestiert.

') Erste helvetische Konf. (1536).

%) Belg. Konf. (1561).

%) Schott. Konf. (1560).

) Westminster Konf, (1647), ebenso die Konf. der englischen Baptisten (1677).

®) Konf. der Waldenser (16353).

®) Osterlitanei der mihrischen Kirche (1749).

") Sav. Dekl, Conf. (1658).

®) Erklirung des National Conf. Council (1871).

) Augsb, Konf. (1530). Die Methodisten stimmen mit der Kirche Englands
iiberein. Ahnliche Zitate konnten aus verschiedenen katholischen und weniger wich-
tigeren Erklirungen beigefiigt werden.



— 346 —

Die Stellung und Aufgabe der nordamerikanischen Vorberei-
tungskonferens. — lhre Arbeit ist einleitend und vorbereitend, aber
nicht endgiiltic oder verbindlich weder fiir die nordamerikanische
Vorbereitungskonferenz noch fiir andere Konferenzen. Kein Schritt
dieser Konferenz soll irgendwie als eine Beschrankung der Befugnis
des Rates (der Delegierten) der Kommissionen aufgefasst werden,
wenn dieser einmal eingesetzt ist, die Weltkonferenz anzuordnen
und zu leiten.

Die Vorbereitung der Weltkonferens. — Die Massregeln, um zur
Beschlussfassung und zu den zweckdienlichen Mitteln zu gelangen,
konnen in folgender Weise zusammengefasst werden:

I. Vorbereitung des Verhandlungsgegenstandes der Weltkon-
ferenz. Wir miissen uns die Beitrige aller an der Weltkonferenz
teilnehmenden Gemeinschaften sichern. Sie umfassen Feststellungen
der allgemeinen Ubereinstimmungen und hauptsichlichen Verschie-
denheiten, der verschnenden Grundsitze und aller moglichen Plane
und Anndherungsversuche zur Einheit. Im allgemeinen beziehen
sich die wichtigeren Fragen der Konferenz auf folgende Gegen-
stande: 1. Die Kirche, ihr Wesen und ihre Aufgaben. II. Die
katholischen Glaubensbekenntnisse als Mittel zur Bewahrung des
Glaubens der Kirche, III. Die Gnade und die Sakramente im all-
gemeinen. IV. Das geistliche Amt, sein Wesen und seine Auf-
gaben. V. Praktische Fragen, dig mit der Mission und andern
Verwaltungsaufgaben der Kirche verbunden sind.

Wir denken nicht daran, diese Probleme zu erortern, bevor
die Wege und Mittel der Wiedervereinigung nach allen Richtungen
sorgfaltig untersucht worden sind. Zu diesem Werk nicht unsere
kompetentesten Manner herbeizuziehen, wiirde uns als ein Mangel
an der kirchlichen ¢ Staatsklugheit s (statesmanship) erscheinen,
welche die gegenwirtigen Verhiltnisse erheischen. Zur Weltkon-
ferenz ohne diese Vorbereitung zusammenzukommen, diirfte fiir
sie die Bedeutung haben, dass sie mit einer Sprachenverwirrung
endet. Es ist wiinschenswert, dass in dieser Richtung einleitende
Schritte nicht linger hinausgeschoben werden.

Dze nordamerikanische Vorbereitungskommission. — Die in
Nordamerika wohnhaften Mitglieder des mit der Kommission der
protestantisch-bischoflichen Kirche in Verbindung stehenden Komitees
der Mitarbeiter (aus andern Kirchen) werden

I. ein Komitee von fiinf oder mehr Mitgliedern wihlen, das
moglichst bald eine Vorbereitungskommission von Theologen,
Kirchenrechtslehrern und andern Personen, die nicht notwendig
Mitglieder des Komitees der Mitarbeiter sein miissen, ernennen,
Diese Vorbereitungskommission soll als Subkomitee des Komitees



— 347 —

der Mitarbeiter gelten. Frei werdende Stellen diirfen ausgefillt,
weitere Mitglieder diirfen ernannt werden durch den Vorsitzenden
des Komitees der Mitarbeiter auf Empfehlung der Vorbereitungs-
kommission.

II. Der Vorbereitungskommission liegt ob:

1. sich von jeder Kommission (der einzelnen kirchlichen Ge-
meinschaften) in Nordamerika geben zu lassen: eine Formulierung
von Sitzen uber Glauben und Kirchenverfassung gemaiss den Be-
stimmungen von Abteilung 3 des allgemeinen Reglements, die fol-
gendermassen lautet: ¢ Jede Kommission oder andere offizielle Ver-
tretung (einer besondern kirchlichen Gemeinschaft) soll unter Mit-
hiilfe geeigneter Experten Sdtze iiber Glauben und Kirchenver-
fassung formulieren, von denen sie glaubt, dass sie

a) sowohl von der eigenen Gemeinschaft wie von der iibrigen
Christenheit angenommen seien,

6) nur von der eigenen Gemeinschaft als ihre besondere Gabe
und als Grund, sich von andern Gemeinschaften zu scheiden,
angenommen seien.

Zwei oder mehr Kommissionen oder andere offizielle Ver-
tretungen konnen sich zur Formulierung solcher Sitze ver-
einigen. »

2. beziiglich jeder Gemeinschaft eine Bibliographie all der
Werke von anerkanntem Wert, die ihre Lehren darzustellen suchen,
zu verfassen;

3. einen Bericht vorzubereiten iiber die Ubereinstimmungen
und Verschiedenheiten zwischen den einzelnen Gemeinschaften;

4. die Mitarbeit jeder Kommission (der besondern Kirchen) zu
gewinnen ;

5. von Zeit zu Zeit dem Komitee der Mitarbeiter Bericht zu
erstatten.

II. Die Vorbereitungskommission hat die Betugnis, Gegen-
stinde, Vorschlige oder Fragen betreffend Glauben und Kirchen-
verfassung anzuregen, die sie im Lichte ihrer Studien zur Behand-
lung durch die Weltkonferenz fiir geeignet halt.

IV. Das von der Vorbereitungskommission gesammelte Material
soll dem Rat (Council) der Kommissionen (der verschiedenen Kirchen)
zur Verfugung stehen, sobald er sich konstituiert hat. Die Vor-
bereitungskommission kann nach Gutfinden ebenfalls Komitees ein-
setzen.

V. Die Vorbereitungskommission kann die Abhaltung von Kon-
ferenzen von Vertretern verschiedener kirchlicher Gemeinschaften
im Interesse der Weltkonferenz fordern. |

VI. Die Vorbereitungskommission kann ein Publikationskomitee
bezeichnen.



— 318 —

VII. Die Vorbereitungskommission soll, so oft sie es fiir niitz-
lich halt, Versammlungen der nordamerikanischen vorbereitenden
Konferenz veranstalten.

Die Versammlung der nordamerikanischen Konferenz vom
4.—6. Januar 1916 zu Garden City genehmigt tir das Vorgehen
zur Vorbereitung der Weltkonferenz uber Glauben und Kirchen-
verfassung nachstehendes Reglement.

1. Aus den Kommissionen oder andern otfiziellen Vertretungen
der teilnehmenden Gemeinschaften soll ein Rat (Council) gebildet
werden.

Jede Kommission oder andere berechtigte Vertretung ist be-
fugt, einen Delegierten und fiir das erste Mal oder von Zeit zu
Zeit einen weitern Delegierten auf jede halbe Million Kommuni-
kanten der eigenen Gemeinschaft zu ernennen. Doch soll die Zahl
von 50 Delegierten nicht iiberschritten werden — vorausgesetzt,
dass dem allgemeinen Nutzen gedient ist, wenn nicht mehr Dele-
gierte bezeichnet werden, als zur entsprechenden Vertretung fir
notig erachtet werden. Jede Kommission oder andere befugte Ver-
tretung hat dafiir zu sorgen, dass Vakate in ihrer eigenen Delega-
tion ausgefiillt werden.

2. Der Rat (Council) ist durch den Delegierten oder, falls mehr
als ein Delegierter bezeichnet worden ist, durch den Senior der
Delegierten der Kommission der bischoflichen Kirche der Vereinig-
ten Staaten zusammenzurufen, es sei denn, dass diese Kommission
anders bestimme. Die Delegierten, die der Einladung Folge leisten,
sind berechtigt, an der Verhandlung teilzunehmen. Der Rat kon-
stituiert sich, widhlt seine Beamten, ernennt die Kommissionen, ge-
nehmigt die Geschéaftsordnung nach eigenem Gutfinden. Jede Kom-
mission kann von Zeit zu Zeit eine Personlichkeit, die nicht Mit-
glied des Rates ist, als Ersatzmann bezeichnen, um an Stelle des
Vertreters der Kommission, der der Versammlung oder den Versamm-
lungen nicht anwohnen kann, an der Verhandlung teilzunehmen.

Vollige Einstimmigkeit soll zur Beschlussfassung des Rates
nicht notwendig sein, aber dieser soll analog den alten kanonischen
Regeln danach trachten, so weit moglich mit wesentlicher Ein-
stimmigkeit zu beschliessen.

3. Jede Kommission oder andere offizielle Vertretung soll unter
Mithiilfe geeigneter Experten Sitze iiber Glauben und Kirchen-
verfassung formulieren, von denen sie glaubt, dass sie

a) sowohl von der eigenen Gemeinschaft wie von der iibrigen

Christenheit angenommen seien,

b) nur von der eigenen Gemeinschaft als ihre besondere Gabe
und als Grund, sich von andern Gemeinschaften zu scheiden,
angenommen seien.



— 349 —

Zwei oder mehr Kommissionen oder andere offizielle
Vertretungen konnen sich zur Formulierung solcher Sitze
vereinigen.

4. Der Rat wihlt ein Kollegium von Konsultoren (Board of
Advisers). Es ist darauf zu achten, dass die verschiedenen Familien
in Sachen des Glaubens und der Kirchenverfassung im Kollegium
angemessen und gerecht vertreten sind, nicht notwendig in dem
Sinne, dass aus einer jeden christlichen Gemeinschaft ein oder
mehrere Konsultoren zu wihlen seien, sondern in der Meinung,
dass wenigstens aus jeder der Hauptgruppen, in die die Christen-
heit geteilt ist, ein oder mehrere Konsultoren genommen werden.

Die von den verschiedenen Kommissionen oder andern offi-
ziellen Vertretungen formulierten Sidtze iiber Glauben und Kirchen-
verfassung sind an das Kollegium der Konsultoren zu ibermitteln,
das aus denselben die Punkte zusammenstellt, die wesentlich von
allen angenommen sind und die Griinde zu besonderer Kirchen-
organisation bilden. Der Rat kann, wenn es ihm ratsam erscheint,
zu diesem Zweck auch andere Kommissionen ernennen.

5. Wie sich nach und nach eine jede kirchliche Gemeinschaft
der Bewegung fiir eine Weltkonferenz anschliesst, soll ihre Kom-
mission oder eine andere offizielle Vertretung ihre eigenen Satze
formulieren. Der Rat (der von Zeit zu Zeit durch die Beifligung
von Vertretern anderer neu beitretender Gemeinschaften zu erweitern
ist) vermehrt den Umstdnden gemaiss auch die Zahl der Mitglieder
des Kollegiums der Konsultoren. Das Kollegium reiht fortwahrend
die Siatze der verschiedenen Gemeinschaften ein, wie es sie erhalt,

6. Sobald der Rat es fur zeitgemass erachtet, soll er das Kolle-
gium der Konsultoren einladen, Verhandlungsgegenstinde iber
Glauben und Kirchenverfassung zur Behandlung durch die Welt-
konferenz festzustellen. Nach dem erhaltenen Bericht werden durch
den Rat die Gegenstinde, die je nach Umstinden durch seine
Autoritat revidiert oder amendiert werden konnen, formuliert.

7. Der Rat hat die Befugnis, Zeit und Ort der Weltkonferenz
zu bestimmen und die nétigen Anordnungen zu treffen. Die Ein-
ladung zur Konferenz an die teilnehmenden Gemeinschaften wird
durch den Rat oder in seinem Auftrag erlassen.

3. Jede Gemeinschaft bezeichnet nach ihrer eigenen Weise
die Konferenzdelegierten. Das Verhiltnis der Vertretung an der
Konferenz wird durch den Rat zur Zeit der Einladung festgesetzt.

9. Die zur Behandlung formulierten Gegenstinde werden an
der Konferenz diskutiert in der Absicht, eine wirkliche gegenseitige
Verstindigung iiber die vorhandenen Ubereinstimmungen und Ver-
schiedenheiten zwischen den christlichen Gemeinschaften beziiglich



— 300 —

der Fragen des Glaubens und der Kirchenverfassung als erstem
Schritt zur Einigung herbeizufiihren.

10. Abanderungsvorschlage zu diesem Reglement konnen durch
jede Kommission oder andere offizielle Vertretung (der teilnehmen-
den Gemeinschaften) an den Rat gerichtet werden; werden sie vom
Rat, sei es in der vorgeschlagenen Form oder mit Anderungen,
genehmigt, so treten sie in Kraft und das Reglement ist dement-
sprechend gedndert.

Der Sekretir der nordamerikanischen Vorbereitungskonferenz
erhidlt den Auftrag, von den vorstehenden Beschliissen den ver-
schiedenen Kommissionen der beigetretenen Gemeinschaften Kennt-
nis zu geben.

Der Aufsatz Talbot Rogers iiber «Bischof Grafton und die
ostlichen orthodoxen Kirchen» enthilt in der Hauptsache zwei
Schreiben des im August 1912 verstorbenen amerikanischen Bischofs
an den Metropoliten Antonius von St. Petersburg iiber eine mog-
liche Union der anglo-katholischen Kirche Nordamerikas mit den
orthodoxen Kirchen des Orients. Es ist bemerkenswert, dass die
dogmatischen Richtlinien, die Grafton als Grundlage fiir eine Union
zieht, ganz im Sinne der Bonner Unionskonferenzen und ihres geistigen
Leiters Dollinger gehalten sind. Hier besteht zweifellos eine er-
freuliche Ubereinstimmung mit den Zielen unserer Zeitschrift, wie
sie bei ihrer Begriindung auf dem ILuzerner Kongress festgestellt
worden sind. — Etwas anders steht es mit einigen weltpolitischen
Gedanken, die Grafton im Hintergrund seiner Unionsbestrebungen
auftreten lasst; sie sind, wenn auch in anderer Form, wiahrend des
Weltkriegs auch in dem Verkehr der englischen Hochkirche und
der russischen Orthodoxie gedussert worden. Bei Grafton finden
wir sie in den Sitzen angedeutet, dass die Zukunft des Fortschritts
in der Welt hauptsdchlich bei den slavisch und englisch redenden
Volkern ruhe, wihrend das Kolonisationswerk der lateinischen Rasse
zumeist getan sei. Soll diese Bemerkung dem Unionsgedanken als
Empfehlung dienen und sollte hier mehr als eine personliche An-
sicht Graftons, sollte hier die Meinung leitender Kreise der anglo-
kkatholischen und der orthodoxen Kirchen zum Ausdruck kommen,
so wiirde das fiir die ausser der englischen und slavischen Sprach-
gemeinschaft lebenden romfreien katholischen Kirchen den Anfang
vom Ende in der Pflege der Unionsbeziehungen bedeuten. Denn
wir miissen es ablehnen, den Unionsgedanken zu irgendwelchen
politischen Zielen in Beziehung zu setzen. Er hat und kann fiir
uns nur religiose Bedeutung haben. — Nicht der geringste Vorhalt,
den wir gegen die romische Kirche erheben, ist dieser, dass sie
durch ihre politischen Weltherrschaftsanspriiche sich dem Wort



— 351 —

des Herrn entfremdet habe « Mein Reich ist nicht von dieser Welt .
— Wenn nun irgendeine der romfreien Nationalkirchen oder eine
Gruppe von solchen das Erbe Roms fiir sich beanspruchen mochten
und das kirchliche mit dem politischen Ausbreitungsbediirfnis ver-
banden, so wiirden sie derselben Schadigung der religiosen Idee
sich schuldig machen, die fir das romische Kirchenwesen so ver-
hingnisvoll geworden ist. Und ganz gewiss wirden alle Unions-
verhandlungen in ihrer religiosen Aufrichtigkeit geschidigt, wenn
auch nur dem Gedanken politischer Nebenabsichten irgendeine
Stelle freigelassen werden konnte. Es ist nétig, das in einer Zeit-
schrift zu sagen, die dem Unionsgedanken unter den romfreien
katholischen Kirchen dienen will, aber in der Voraussetzung der
Gleichberechtigung dieser Kirchen in der Pflege ihrer nationalen
Eigenart. In diese Voraussetzung eingeschlossen ist der Gedanke,
dass eine jede Nation so auch jede Kirche ihre Kulturmission mit
den ihr verliehenen Gaben in dem Kreise ihrer Volks- und Glaubens-
genossen nach dem Willen der gottlichen Vorsehung zu erfiillen
hat, Ein Vorrecht einzelner Volker oder Sprachgemeinschaften hat
deutlich genug schon Paulus abgewehrt: «Hier gilt nicht Jude,
noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht Mann noch Weib;
denn ihr seid alle einer in Christus Jesus». (Galat. 3, 28.) R. K.

Eine Besprechung des Andachtsbuches von Bischof Dr.
E. Herzog. — In der amerikanischen Wochenschrift «The Living
Church» Nr. 6 vom 10. Juni 1916 findet sich eine Rezension des
von Bischof Dr. E. Herzog herausgegebenen Andachtsbuches «Gott
ist die Liebe». Olten: Verlagsanstalt des «Oltner Tagblattess. 1914.
Sie enthidlt Wendungen, die zu allerlei Missverstindnissen fiihren
konnten, so dass sich der Verfasser des Buches zu einigen Gegen-
bemerkungen gendtigt sieht. Wir drucken hier die fragliche Re-
zension und im Anschluss daran die Aussetzungen des Herrn Bischofs
in extenso ab:

In this volume of 336 pages Bishop Herzog presents (in German)
prayers and devotions for private and home use for every religious
exercise that a Catholic may wish to engage in. He proposes to
supplement, not to supplant for devout Christian Catholics, the
Book of Common Prayer of the Swiss Church. No other man, we
believe, is so well qualified for rendering so responsible and holy
a service to his people as is Dr. Herzog—beloved Bishop (conse-
crated in 1876), peerless leader, and gifted author of innumerable
treatises and articles, both scientific and popular—the Grafton of
Christian Catholicism in Switzerland.

- The book is divided into five parts: I, Daily Prayers. II, Devo-
tions during Mass, with a separate set of devotions for the Mass



— 352 —

of the dead. III, Meditations on Christian Dogma and Morals for
every Sunday and Holy Day of the Church Year, each meditation
closing with an appropriate prayer. From the first to the tenth
Sunday after Pentecost, the Ten Commandments are considered
consecutively ; from the eighteenth to the twenty-fourth Sunday
after Pentecost, the seven sacraments; there follow meditations for
the feasts of the Blessed Virgin, for All Saints’, and for All Souls’,
respectively. Part IV is made up of an examination of conscience,
an Instruction on the Sacrament of Penance, and Prayers before and
after Communion. Part V gives Prayers for Various Occasions.

As the article “Old Catholics” in Addis and Arnold’s Catkolic
Dictionary broadly charges the Old Catholic movement with having
“changed the Tridentine doctrine on Auricular Confession”, Dr.
Herzog’s meditations on this Sacrament (pp. 288-291; pp. 223-226),
reflecting as they do adequately the faith of the Swiss Church as
exhibited in her liturgical formularies, demand brief notice here.

Dr. Herzog expounds the well-known theory and belief that
Penance has sprung from Matt. 18: 15-20. “Jesus, who is where
two or three are assembled in His Name, pardons the offender,
penitent and confessing, through the intercession of the called and
ordained organ of the local assembly.” “The Catholic Church has
thus from the earliest times obeyed the apostolic injunction: ‘Con-
fess your sins one to another, and pray for one another.” St. Au-
gustine, in the fifth century, was to private confession a stranger.
However, often it may be very salutary for one to resort to some
godly priest for counsel, direction, and comfort; if then the priest
intercedes for the penitent, his prayer is nevertheless an act of
the assembly” (p. 226). ‘“Obligatory private confession dates in the
West from the year 1215; in the East no general synod ever
passed such a law” (p. 290). Note, however, that in Germany the
Old Catholic Church declares private confession and absolution,
z. e, sacramental confession, to be “obligatory’ (pflzchtmisszg) “for
one who is conscious of having fallen from grace,” 7. ¢.,, committed
mortal sin proper; comp. Kath. Rituale. Bonn. Verlag der bischofl.
Kanzlei. p. 107. Dr. Herzog, then, espouses a certain theory as
to the origin, essence, and development of Penance as an Sacra-
ment, a theory that was championed by him, years ago, in a
famous controversy with a noted Roman Catholic prelate, the very
theory apparently which underlies the formularies of our American
Book of Common Prayer.

Dr. Herzog’s meditations also include one on the Lord’s Supper.
In it he teaches that communion (consumption of the consecrated
elements) is the essence of the Eucharistic sacrifice. “There is no
re-presentation of the one, bloody sacrifice’’—repraesentatione sacri-



— 353 —

ficii cruent: semel pevacti per consecratiomems panis in corvpus ot
venz in sanguinem ab ortu solis usque ad occasum omnique in loco
facienda—""there (only) is a remembrance of the same, the faithful
claiming it for themselves and supplicating our heavenly IFather
graciously to look on it as having been offered for themselves. In
this sense, then, the celebration of the Holy Eucharist is, indeed,
a sacrificial action” (p. 231; “The Lord’s Supper,” p. 228-233,
passzm). Dr. Herzog, therefore, excludes “the doctrina communzs,”
according to which the Church does now, through representation
(consecration), remembrance (faith), and impetration, offer the one
sacrifice w2 Christ as He offered the same once for them and
still is offering it within the Holy of Holies. One would like to
make note of the fact that throughout the volume the Bishop misses
no opportunity of asserting and stressing the divinely imposed
obligation of celebrating the Mass every Sunday and other “day
of obligation.”

American Churchmen might think it strange to find the Fzlzoque
missing from the Niceno-Constantinopolitan Creed; in the liturgy
of the Swiss Church, however, that clause is not found. The collects
for the dead faithfully adhere to the Latin patterns: even the well-
known “fac eas wmorte transire ad vitam”—“cause them to pass
from death unto life”’—asserts its right to a place, though Dr. Herzog
criticises somewhat severely certain allegedly mediaeval views, ¢. ¢,
that “our intercessions serve to save the souls of the departed from
God’s punitive justice.” A. A. M.

Bischof Dr. E. Herzog schreibt uns dazu:

Wollen Sie zur Vermeidung von Missverstindnissen und langen
Erorterungen zu der vorstehenden freundlichen Besprechung des
« Andachtsbuches» einige Gegenbemerkungen gestatten. Es scheint
mir ndmlich, dass der Herr Rezensent einfach infolge ungenauer
Auffassung des deutschen Wortlauts auf die Meinung gekommen
sei, ich entferne mich in gewissen Punkten von der katholischen
Lehre. Ich beschranke mich auf folgende Beispiele:

1. Ich sage S. 231, die «Opferung» des neutestamentlichen
Passahlammes habe ein- fiir allemal auf Golgatha stattgefunden;
<eine Wiederholung der Opferung ist nicht moglich und nicht
notwendig ». Dieser Gedanke ist von A. A. M. mit dem Satz “There
is no re-presentation of the one, bloody sacrifice’” nicht richtig
wiedergegeben. Ich lehne nur eine repetetion of the zminolation ab,
allein keineswegs eine Darstellung und Vergegenwirtigung (repre-
sentation) des ein- fiir allemal dargebrachten Opfers (sacrifice). Diese
Idee ist im Gegenteil im Opfergebet unserer Messliturgie sehr be-
stimmt ausgesprochen: «Ihn stellen wir dir dar» usw.

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1916. 24



— 354 —

2. Demgemass sage ich a. a. O. durchaus nicht, dass die eucha-
ristische Feier nur eine <Erinnerung» (remembrance) an das ein-
fur allemal dargebrachte Opfer sei, Das Wort «Erinnerung » steht
gar nicht da, obwohl es A. A. M. in Anfiihrungszeichen setzt. Viel-
mehr erklare ich, dass wir in der Feier der hl. Eucharistie «den
himmlischen Vater bitten, es (das Opfer Christi) awuck zu wunserem
Hedle hinnehmen su wollen», d. h. wir erinnern uns nicht bloss an
das Opfer, sondern bitten Gott, es auch fir uns als giiltig anzu-
sehen und entgegenzunehmen.

3. Ganz unrichtig ist es auch, wenn A. A. M. sagt, ich lehre,
«der Genuss der konsekrierten Elemente sei das Wesen des cucha-
vistischen Opferss. Das wire eine vollig neue Theorie. Ich sage
nur: <Die eigentliches Forim, Christi Erlosungsopfer fiir wuns in
Anspruch zu nehmen, ist die wirkliche Teilnahme am Opfermakle. »
Ich rede also von der Kommunion, nicht von der Darstellung und
Vergegenwartigung des (olgathaopfers.

4. Sehr bestimmt muss ich auch die Unterschiebung ablehnen,
ich leugne die Fortdauer des priesterlichen Eintretens Christi im
Allerheiligsten des Himmels. In dem (von mir verfassten) Opfer-
gebet der Messliturgie berufen wir uns ausdriicklich auf den unter
uns weilenden und ewig vor Gottes Angesicht stehenden Hohen-
priester, der flir uns eintritt, um uns selig zu machen.

5. Endlich sei noch erwahnt, dass ich nicht begreife, wie A. A M.
an meinem Satz Anstoss nehmen kann: die Vorstellung sei «wun-
christlzch», man habe «die Hingeschiedenen wzder die Strafgerechtig-
keit des himmlischen Vaters zu sc/iiizenz». Ich bin nicht abgeneigt,
eine solche Vorstellung geradezu als blasphemisch zu bezeichnen.
Ich glaube namlich, dass «Gott die Liebe» ist und dass daher
auch die Mittel und Wege, die Hingeschiedenen zur Vollkommen-
heit zu fiihren, Erweise der Liebe Gottes sind. Das hindert mich
nicht, mich »z¢ den Hingeschiedenen und /7%» sie an die lLiebe
des himmlischen Vaters zu wenden, Mit der Feier der hl. Eucharistie
fir Verstorbene stiitzen wir unsere Fiirbitte auf den hochsten Er-
weis der Liebe Gottes.



Zeitschriften.

Bulletin  de  Littérature eccléstastique, publié par lnstitut
catholique de Toulouse, Toulouse, Librairie Ed. Privat. Quatriéme
série. Tome VII. 1915/16. N° 1. La rédaction: L’Universit¢ de
Louvain. F. Cavallera: Le décret du concile de Trente sur les
sacrements en général. Notes et critiques. — N° 2. Lettre de
son Eminence le Cardinal Mercier. L. Saltet: L’ancienne Université
de Toulouse (fin). F. Cavallera: Le décret du concile de Trente sur
les sacrements en général. Notes et critiques. — N° 3. Mgr I'évéque
d’Agen: Du subjectivisme allemand a la philosophie catholique.
Notes et critiques. Chronique de I'Institut.

Echos d’'Orient. Revue bimestrielle. Paris, Maison de la bonne
presse, 5, rue Bayard. 18° Année. 1916. N° 110—i111. R. Janin:
Les Arméniens. ]. Salaville: Les rites orientaux et la théologie,
d’aprés un récent ouvrage de S. Em. le Cardinal van Rossum.
A. Catoire: Lois et réeglements de I'Eglise roumaine, traduits et an-
notés. P. Horste: Les Malheurs de I’Arménie. S. Salaville: Bulletin
de liturgie historique et de théologie liturgique; Histoire de la messe,
le Canon, la consécration et l'epiclese. Chronique religieuse. Biblio-
graphie.

Die FEicke. Vierteljahrsschrift fiir Freundschaftsarbeit der Kir-
chen. Ein Organ fiir soziale und internationale Ethik. Heraus-
gegeben von Friedr. Siegmund-Schultze. Berlin, Fr. Zillessen.
4. Jahrg., Nr. 1. 1916. I. Kirchliche Stimmen aus England. IL
Kirchliche Stimmen aus der Schweiz. III. Aus dem kirchlichen
Leben Russlands. — Nrn. 2 und 3. Caritas inter arma. I. Hilfs-
arbeit fiir Zivilisten, die durch den Krieg in Not geraten sind. IL
Hilfsarbeit fiir die Gefangenenlager.

Franziskanische Studien. Quartalschrift. Miinster i. W., Aschen-
dorffsche Verlagsbuchhandlung, 1916. 3, Jahrgang. 1. Heft. CL
Beumker : Roger Bacons Naturphilosophie, insbesondere seine Lehre
von Materie und Form. C. Schmitz: Der Anteil der siiddeutschen
Observantenvikarie an der Durchfiihrung der Reform (Forts.). P.
Minges Abhingigkeitsverhiltnis zwischen der Summe Alexanders
von Hales und dem hl. Thomas von Aquin. L. Oliger: Ein unbe-
kannter Traktat gegen die Mendikanten von Nikolaus Palmerius,
O. S. A, Bischof von Orte. Kleinere Beitrige. Besprechungen. —
2, Heft. Cl. Bieumker: Roger Bacons Naturphilosophie. W. Dersch:
Ein Widmungsblatt des polnischen Reformatenklosters Biala. H.
Dausend: Die St. Gregor von Nazianz-Stellen in den Werken des
hl. Bonaventura. P. Hosp: Ketzertum und deutsche Kaisersage beim
Minoriten Johann von Winterthur. G. Haselbeck: Die Anfinge des



— 356 —

Franziskanerklosters Tauberbischofsheim. Kleinere Beitrage. Be-
sprechungen.

Goodwell. A Journal of International Friendship. Published
under the auspices of the British Group of the World Alliance of
Churches for promoting International Friendship. 41, Parliament
Street, London S. W. Vol. II. N° 1. 1916. Who will shew us any
good? World Alliance of Churches for promoting Internaticial
Friendship: Proceedings of the International Committee held at
Berne 1915. A new American Peace League. The War and the
Unity of the Church of Jesus Christ. The World’s Young Women’s
Christian Association. America and the War. The Resources at the
Command of Christ. The Treatment of German Missionaries cap-
tured in the Cameroons. A Prayer for all Nations.

The Christian Union Quarterly. A Journal in the Interest of
Peace in the divided Church of Christ. Edited by Peter Ainslie.
Published by Christian Board of Publication, 2712, Pine Street,
St. Louis, Mo. Fifth year. January 1916. Vol. V. N° XIX. Edi-
torial: The Garden City Conference. Ch, Cl. Morrison: Thomas
Campbell, Pioneer of Christian Unity. T. W. Grafton: Alexander
Campbell and Christian Union. R. W. Miller: Philip Schaff, Prophet
and Pioneer. — April 1916. Vol. V. N° XX. Editorial: The Poison
in the way of Christian Unity. Francis J. Hall: Unity Through
Truth. W. P. Aylsworth: The Ultimate Basis of Union. M. M. Davis:
The Restoration Movement of the Nineteenth Century. J. G. Jnman:
The Panama Congress.

The Constructive Quarterly. A Journal of the faith, work and
thought of Christendom, edited by Silas McBee. New York, George
H. Doran Company. Volume four 1916. Number One. J. J. Sokoloff:
The orthodox Church of Constantinople. R. E. Speer: Some aspects
and problems of Missions in the far East. F. Niebergall: Prayer
and the answer to prayer. J. T. F. Farquhar: The holy ecucharist.
T. R. Glover: Immortality and the Person of Jesus Christ. R. See-
berg: Fundamental characteristics of New Testament christology.
Cl. Besser: Intellectualist Theodicy in France. J. B. Remensnyder:
The basic call for the World Conference on Church unity. Richard
Roberts: Catholicity and Nationality. E. Rochat: Christianity a uni-
tying power in war-time. B. W. Wells: Archbishop Theodore.

Roma ¢ I'Orzente. Rivista criptoferratense per l'unione delle
chiese. Publicazione mensile, Badia di Grottaferrata (Prov. Roma).
Anne VI Num. 61. Er «vdgdmowc svdoxee. Ancora Dante e la
Chiesa Greca. Giambografi sconosciuti del sec. XI. Matteo Angelo
Panaretos e cinque suoi opuscoli. Cronaca. — Num, 62. Disciplina
liturgica. L. B. Degli Alberti e la Messa unica, Ilarione da Verona



— 357 —

e la sua «Crisias». Matteo Angelo Panaretos e cinque suoi opus-
coli. Rivista della stampa. Cronaca. — Num. 63—64. L’amministra-
zione dei Sacramenti nella Chiesa greca e latina. II Vescovato ed
il Collegio italo-greco degli Albanesi della Calabria. Questioni reli-
giose greco-slave negli Scrittori del Rinascimento. Giambografi greci.
Matteo Angelo Panaretos e cinque suoi opuscoli. Necrologio. Rivista
della stampa. Spoglio delle Riviste. Cronaca.

Zeitschrift fiiv Briidevgeschichte. 1X. Jahrg. 1915. Herrnhut im
Verlag des Vereins fiir Briidergeschichte, in Kommission der Uni-
tatsbuchhandlung in Gnadau. J. Van¢ura: Hus in der bohmischen
Geschichte und Literatur. J, Th. Miiller: Inhaltsverzeichnis der Acta
Unitatis Fratrum. J, Th. Miiller: Magister Nikolaus von Dresden.
J. A. Comenius: Der Trauernden dritter Teil. Deutsch von F. Sla-
menik. Kurze Mitteilungen. Geschiftliches.

Theologische Studzen. Tijdschrift onder redactie van F. E. Dau-
banton, met vaste medewerking van W. J. Aalders, L. H. K. Blee-
ker G. H. zn., A. van der Flier G. J. zn,, J. A. C. van Leeuwen,
H. T. Oberman, D. Plooy, A. J. de Sopper, A. van Veldhuizen, G.
Vellenga, A. J. Wensinck en J. de Zwaan (Utrecht-Kemink en Zoon).
34. Jahrgang. 1916, Aflevering I en II. Th. L. W. van Ravestevn:
God en Mensch in Babel en Bijbel (I). F. E. Daubanton: Ter in-
leiding tot de Didaktiek des Nieuwen Verbonds (VI). Boekaan-
kondigingen. Nieuwe Uitgaven aan de Redactie toegezonden. A. van
Veldhuizen: Uit de kaartenkast. Belangrijke verschijnselen vooral
op het gebied van N. Tische en Praktische Theologie. Inhoud van
Tijdschriften. — Aflevering III. D. Plooy: Jezus en de Oorlog. F. E.
Daubanton: Ter inleiding tot de Didaktiek des Nieuwen Verbonds
(VII). A.van Veldhuizen: Een vertaling van Paulus’ 1°® Brief aan
de Korinthiérs. Boekaanhoudigingen.

Theologisch Tijdschrift onder Redactie van Dr. B. D. Eerd-
mans, Hoogleeraar a/d Rijks-Universiteit te Leiden. (Leiden, S. C.
van Doesburgh.) s50. Jahrgang (Neue Folge, 8. Jahrgang). 1916.
Aflevering I. Dr. L. Kuipers: Het natuurlijk zedelijk bewustzijn.
Dr. R. Miedema: Twee Oostersche Martyrologieén. Berichten. Mede-
deelingen. — Aflevering II en III. Dr. M. Wolft: Is het Boek Esther
historie of fictie! K. Vos: Iets over Gods almacht. Prof. Dr. F. M.
Th. Bohl: Ausgewihlte Keilschrifttexte aus Boghaz-Ko6i, umschrie-
ben und iibersetzt. Prof. D. Hans Windisch: Christenheit und Pau-
linismus. B. D. Eerdmans: Grondwetsherziening en Openbaar Onder-
wijs. Berichten. Mededeelingen.

Zewtschrift fiir Kirchengeschichte, herausgegeben von Prof, Lic.
B. Bess. XXXV. Band. 1./2. Heft. 1915/16. Lenz: Theodor Brieger



’ — 358 —

zum Gedidchtnis, Bess: Verzeichnis der Schriften Theodor Briegers.
Bess: Die Lehre vom Tyrannenmord auf dem Konstanzer Konzil.
Buchwald: Die Leipziger Universititspredigt in den ersten Jahr-
zehnten des Bestehens der Universitdt. Analekten. Nachrichten.

Zetschrift fitr Theologie und Kirche. Organ fir systematische
und prinzipielle Theologie. Herausgegeben von D. W. Herrmann
und D. M. Rade. 1916. 26. Jahrgang. 1./2. Heft. H. Lehmann: Der
Krieg und Gott. Uber die Bedeutung der Gottesvorstellung bei
Uberwindung kultureller Katastrophen. Th. Steinmann: Der Pietis-
mus und sein Problem. Eine Auseinandersetzung mit Liebes Wort
« Wider den Pietismus>».

Exxlnoiaovizog Ddgog (Kirchlicher Leuchiturm), wissenschaft-
lich-theologische Zeitschrift, erscheint jeden Monat, wahrend des
Krieges vierteljahrlich, Redakteur: Gregorios Papamichaél. 1. Jahrg.
108. Heft, Januar-Marz. Alexandrien, Druckerei des Patriarchats. 19160.
Inhalt: Gregorios Papamichaél: Die heilige Verkundigung (Predigt),
kurzer historischer Riickblick. Johannes J. Sokoloph, Professor der
kaiserlichen theologischen Akademie in St. Petersburg: Byzanz als
Wachter der Rechtglaubigkeit (Schluss). Gregorios Papamichaél:
Theater und Kirche (Schluss des Kapitels: Asthetik und Christen-
tum). Neue Werke und Studien: Agyptologie. Alexandrinisches:
G. Arbanitaki.

Tegoc Svvdsouog (Heiliger Bund), kirchl. Zeitschrift des gleich-
namigen Vereins, an dessen Spitze der Metropolit Theokletos von
Athen steht; erscheint halbmonatlich, Druckerei der Metropole.
Herausgeber K. ]J. Dyobuniotis. 11. Jahrg. Nr. 2357 vom 13. Januar
1916: Die Feier des Untertauchens des hl. Kreuzes im Pirdus.
Das Kloster am Hermon. Die Feier der Theophanie im Pirdus. Aus
I.eben und Werken des Georgios Zawira. Miszelle. Nachrichten. —
Nr. 258 vom I. Februar: Rundschreiben des hl. Synod der griechi-
schen Kirche (Verbot des Theaterbesuchs fiir alle, die das geistliche
Gewand tragen). Die mutterliche Sorge der Kirche fiir die orthodoxe
Herde. Studie tiber Kallinikos III., Patriarchen von Konstantinopel.
Konferenz des hl. Bundes. Miszelle. Nachrichten. — Nr. 260 vom
1. Marz: Kallinikos, Patriarch von Konstantinopel. Historische und
archédologische Untersuchung iber Intention und Opfergebet. Spy-
ridon, Erzbischof von Kephallenia. Nachrichten. — Nr. 261 vom
15. Marz: Der grosse Photios, Vortrag des Archimandriten Chrysost.
A. Papadopulos. Ansprache im Pfairverein « Heiliger Bund ». Kalli-
nikos, Patriarch von Konstantinopel. Biographie des Erzbischofs
von Kephallenia. Die Prophetie des Agathangelos. Nachrichten. —
Nr. 262 vom 1. April: Unveroffentlichte Rede des Albertos Marinos



— 359 —

auf die Kreuzigung Christi. Losung eines Zweifels iiber Ehehindernis.
Muttersorge der Kirche. Autobiographie Spyridons Kompothekra.
Verzeichnis einer Reihe sonntidglicher Vortrage religios patriotischen
Inhalts in der Hofkirche. Kallinikos 1II. Miszelle. Nachrichten. —
Nr. 263 vom 13. April: Uber die Kreuzigung unseres Herrn. Kol-
lekten in Amerika. Bericht iiber Blindenheim. Kallinikos, Patriarch
von Konstantinopel. Anotrittspredigt des neugewahlten Pfarrers an
der <«Prophet Daniel»-Kirche in Athen. Die grosse Fastenzeit in
der alten Kirche. Nachrichten. — Nr. 264 vom 1. Mai: Uber die
Kreuzigung unseres Herrn Jesu Christi. Kallinikos, Patriarch von
Konstantinopel. Unveroffentlichte Rede des Albertos Marinos. Mis-
zelle. Nachrichten.

lldvravoe, Wochenbeilage zum ¢ ExxAncieorizos dcpos». Re-
dakteur: Gregorios Papamichaél. 8. Jahrg. Alexandrien, Druckerei
des Patriarchats. Nr. 1 G. Papamichaél: Hat das Christentum ban-
krott gemacht? Archimandrit Chrysostomos A. Papadopulos, Uni-
versitiatsprofessor: Die Referenten der autokephalen Kirchengriin-
dung in Griechenland von 1833 (Forts.). Chronik. — Nr. 2 Archi-
mandrit Professor Chrysostomos A. Papadopulos: Die Referenten der
autckephalern Kirchengriinduag in Griechenland von 1833 (Schluss).
Pfarrer Georgios Zacharulis: Einige Worte zum Artikel des Herrn
Gardiner. Chronik. — Nr. 3 Erzbischof Sebastianos von Korfu und
Paseos: Der Altkatholik Michaud (eine improvisierte Monographie).
N. Stauridis: Einiges zur Liturgie. Entwurf des Grundgesetzes der
orthodoxen Kirche von Griechenland (Fortsetzung aus 2. Jahrgang).
Chronik. — Nr. 4 Erzbischof Sebastianos: Der Altkatholik Michaud.
Gesetzesentwurf (Forts.). Chronik. — Nr. 5 Gesetzesentwurf fir die
orthodoxe Kirche von Griechenland. Archimandrit Papadopulos:
Aus der griechischen Kirche. Chronik. — Nr. 6 Archimandrit Chry-
sostomos A. Papadopulos: Zusammenkunft der Erzpriester Griechen-
lands im Jahre 1833. Aberglaube und Geisterfurcht. Gesetzes-
entwurf (Forts.). Chronik. — Nr. 7 Seraphim Phokas: Einheit und
Einigung. Georgios Burlakis: Misstrauet den Fremden (auf Grund
von Genes. 24, 3 ff.). Gesetzesentwurf der orthodoxen Kirche Grie-
chenlands (Ende). Chronik. —- Nr. 8 Gregorios Papamichaél: Die
morgendlichen Evangelien (= aus den Friihgottesdiensten). Ein-
leitung. Das erste Frihevangelium. Timotheos: Die Hostie.Chronik.
— Nr. 9 Gregor. Papadopulos: Die Morgenevangelien. Das Zweite.
Generalvikar Nikolaos: Am Rande des Grabes. Chronik. — Nr. 10
G. Papadopulos: Die Morgenevangelien. II. (Schluss). Kleanth. B.
Moschopulos: Die Zukunft unserer Kinder, Chronik, — Nr. 11
Georgios Burlakis: « Sei gegriisst, durch die, die Freude erstrahlt...-.
K. B. Moschopulos: Die Zukunft unserer Kinder (Schluss). Chronik.



— 360 —

— Nr. 12 G. P.: Die Morgenevangelien. Archimandrit Papadopulos:
Ist es den Priestern gestattet, mit den Bischéfen zusammen zu kon-
ferierent Chronik.

Kurze Notizen.

Seit Januar 1915 erscheint das Organ des deutschen Reform-
katholizismus und der ihm nahe stehenden Kreise in neuem
Gewande und mit neuem, d. h. doch wieder altem Namen.
,Das neue Jahrhundert“ wird némlich seither als Monatsschrift
unter dem Titel , Freie deutsche Bldtter* herausgegeben. Ver-
leger ist wie bisher die Krausgesellschaft in Miinchen. Die
Zeitschrift hat nicht nur Ausserlich gewonnen, sofern sie jetzt
in stattlichen Monatsheften herauskommt. Auch ihr Inhalt ist
reicher und umfassender geworden. Insbesondere wird das
politische und kulturgeschichtliche Gebiet eingehender behan-
delt wie zuvor. Aber auch religios-ethische und religios-kultu-
relle Fragen finden eine ansprechende Darstellung. Wir ver-
weisen besonders auf die feinsinnigen Studien von Philipp Funk:
LAuf Fénelons Spuren“ und ,Die tote Stadt* (Briigge). Dazu
treten noch eine Reihe von interessanten literarhistorischen
Aufsitzen und kirchengeschichtlichen Schilderungen, so in dem
letzten uns vorliegenden Heft (11. November) Auszilige aus der
Richentalschen Chronik vom Konstanzer Konzil. — Die Zeit-
schrift macht ihren Herausgebern Ehre und wir kénnen nur
den Wunsch aussprechen, dass sich ihr Leserkreis unter den
gebildeten und religios interessierten Katholiken erweitern moge,
womit {ibrigens nicht gesagt ist, dass die Zeitschrift ein kon-
fessionell beschriinktes Gepréige an sich tragt. — Der Viertel-
jahrspreis betrigt nur 2 Mark. R K.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern,



	Kirchliche Chronik

