Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 104 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Ein Weltbund fiir Freundschaftsarbeit der Kirchen. — Wir
hatten schon wiederholt Gelegenheit, von der Gesellschaft zur Pflege
freundschaftlicher Beziehungen zwischen Grossbritannien und Deutsch-
land Notiz zu nehmen. Die Gesellschaft schien vor dem Krieg
mit Erfolg zu arbeiten, zdhlte sie doch in Deutschland gooo und
in Grossbritannien 10,000 Mitglieder. Ihre Ziele fanden besonders
in den Vereinigten Staaten in pazifistischen kirchlichen Kreisen
Anklang, so dass hier der Gedanke entstand, eine dhnliche Gesell-
schaft auf breiterer Basis fiir alle Volker ins Leben zu rufen, damit
moglichst alle Kirchen dafiir gewonnen werden konnten, freund-
schaftliche Beziehungen unter den Volkern zu pflegen. Schon
friher — im Jahre 1905 — hatte die Synode der protestantischen
Kirche des schweizerischen Kantons Waadt angeregt, die Kirchen
Europas fiir die Friedensidee zu gewinnen. Sie fand aber nicht
einmal Anklang bei den iibrigen schweizerischen protestantischen
Kirchen, die in der Kirchenkonferenz ein Organ zur Behandlung
gemeinsamer Angelegenheiten besitzt. Nach den Balkankriegen
griffen die Waadtlander ihren Plan wieder auf. Diesmal mit besserem
Erfolg. Die Kirchenkonferenz erliess im Januar 1914 einen Appell
an samtliche Kirchen Europas mit der Einladung, fiir die Friedens-
idee zu arbeiten und Delegierte an einen Kongress zu senden, der
fur das Jahr 1914 in Bern in Aussicht genommen war. Auf dem
Kongress sollte beraten werden, was die Kirchen fiir die Friedens-
idee, fiir die Abrilistung und fiir die Verminderung des Kriegsrisikos
tun konnten. Der Kongress kam nicht zustande, mehrere Kirchen
antworteten gar nicht, so die anglikanische und die romische, die
deutschen Protestanten lehnten entschieden ab. Den Amerikanern
entging auch dieser Appell nicht. Hier hatte sich im Jahre 1913
die Peace Church Union zur Verbreitung der Friedensidee in den
Kirchen gebildet. Sie war von A. Carnegie mit einer Stiftung von
zehn Millionen Franken ausgestattet worden. Die Stiftung stellte
den Schweizern ihre Hilfe zur Verfigung, falls sie den Amerikanern
ihre Mitarbeit zusagten. Um nun all diese Versuche zu einem ein-
heitlichen Ziele zu fiihren, wurde beschlossen, zwei Konferenzen
einzuberufen, die eine fiir die Kirchen des Protestantismus am 3.
und 4. August 1914 in Konstanz, die zweite am 10. August 1914
fir die romische Kirche in Liittich, Den Beschluss fiir die erste



103 —

Versammlung fasste die deutsch-englische Gesellschaft in ihrer
Sitzung vom 8. Mai 1914 in London, an der drei deutsche Dele-
gierte teilgenommen hatten, in Ubereinstimmung mit den Schweizern
und der Church Peace Union. Es sollten dazu Vertreter der
protestantischen Kirchen mit Einschluss der anglikanischen und
der amerikanischen protestantisch-bischoflichen Europas und der
Vereinigten Staaten eingeladen werden. Die Konferenz sollte insbe-
sondere die Einberufung des Kongresses der offiziellen Vertreter
der Kirchen beraten. Sie kam wirklich zusammen. Allein sie
wurde durch die Ereignisse der Augusttage des Jahres 1914 jiah
unterbrochen. Von den 153 Personlichkeiten aus 12 Landern und
35 verschiedenen Kirchen gelangten nur 80 nach Konstanz. Diese
hielten am 2. August zwel Versammlungen ab, am folgenden Tage
mussten sie die Stadt verlassen. Die Englinder und Amerikaner
fuhren direkt nach London, wo sie sich am 5. August noch einmal
zu einer Sitzung einfanden?). In Konstanz war folgende Resolution
gefasst worden: 1. In Anbetracht, dass die Forderung der Ver-
sohnung und der Freundschaft eine wesentlich christliche Aufgabe
ist, ist es notwendig, dass die Kirchen in allen Landern Volk,
Parlamente und Regierungen beeinflussen, gute und freundschaft-
liche Beziehungen unter den Volkern herzustellen, so dass sie ge-
miss dem Grundsatz einer friedlichen Zivilisation das allgemeine
Wohlwollen verwirklichen, den das Christentum immer vertreten
hat. 2. In Anbetracht, dass alle Gemeinschaften der christlichen
Kirche in gleicher Weise von der Aufrechterhaltung des Friedens
und der Forderung guter Beziehungen unter allen Rassen der Welt
interessiert sind, ist es angezeigt, dass sie einmiitig so handeln,
um diese Resolution zu verwirklichen. 3. Um den verschiedenen
Kirchen zu ermoglichen, einander niher zu kommen, sollen sie in
jedem Lande nach den gegebenen Verhiltnissen konfessionelle oder
interkonfessionelle Kommissionen bilden. Ihre Aufgabe wire, die
Kirchen zu gewinnen, dass sie internationale Freundschaft fordern
und den Krieg meiden. Zu diesem Zweck soll ein Zentralbureau
eingerichtet werden, um die Beziehungen unter den einzelnen Kom-
missionen zu erleichtern, um Informationen zu vermitteln und die
allgemeinen Arbeiten zu leiten, die mit der Bewegung zusammen-
hangen. 4. Die Durchfiihrung der Resolution wird einem Komitee
iibertragen, das sich ergidnzen kann. Das Komitee erhilt den Auf-
trag, eine spdtere Konferenz vorzubereiten und ihr iiber seine Tatig-
keit Bericht zu erstatten. Das Komitee wurde aus folgenden Mit-
gliedern bestellt: J. Allen Baker, M. P., London: the Right Hon.
W. H. Dickinson, M. P., London; dem inzwischen verstorbenen

1) Vgl. The Churches and international Friendship Report of Conference held
at Constance 1914. World Alliance, 41 Parliament Street, London S. W.



— 106 —

Prof. Dr. L. Emery, Lausanne; M. le pasteur Elie Gounelle, Paris;
Rev. E. R. Hendrix, D. D., L. L. D., New York; Hofprediger
Kessler, Dresden; Konsistorialrat Luttgert, Berlin; Rev. Frederick
Lynch, D. D.,, New York; Edwin D. Mead, Esq., M. A., Boston;
Rev. W. P. Merrill, D. D.,, New York; M. le pasteur Jacques
Pannier, Paris; M. le Sénateur E. Reveillaud, Versailles; Prof. Dr.
Richter, Berlin; Rev. ]J. H. Rushbrooke, M. A., London; Pastor
Lic. Siegmund-Schultze, Berlin; Very Rev. the Dean of Worcester.

In der Versammlung in London wurde der Gesellschaft noch
der Name gegeben: ¢ World Alliance of Churches for promoting
international Friendship — Weltbund fiir Freundschaftsarbeit der
Kirchen — Alliance universelle des Eglises pour promouvoir I'amitié
entre les nations ». Da dasKomitee wegen des Krieges nicht zusammen-
arbeiten konnte, wurde endlich beschlossen, jedes Mitglied soll in
seinem Vaterland eine Gruppe des Weltbundes mit Gleichgesinnten
bilden. Solche Gruppen sind bis jetzt gegriindet worden in England,
Deutschland, der Schweiz, Ddanemark, Holland, Norwegen, den Ver-
einigten Staaten.

Die englische Gruppe hat eine Kundgebung iber die Stellung
der Christen zum Krieg und das Problem der internationalen Be-
ziehungen nach dem Krieg erlassen?). Sie gipfelt in folgenden
Siatzen: 1. Die christlichen Grundsitze bilden den Masstab des
Lebens der Staaten und der Einzelnen. 2. Gerechtigkeit und Briider-
lichkeit miissen kiinftig die internationalen Beziehungen leiten.
3. Alie internationalen Konflikte sind auf dem Wege des Rechtes
und der Verséhnung zu lésen. 4. Die englisch-amerikanischen Ver-
trige sollen als Vorbild dienen fiir friedliche Beilegung von Kon-
flikten zwischen den Nationen. 3. Briiderlichkeit und der Wunsch
nach Versohnung sollen die Haltung der Christen gegeniiber den
Feinden wiahrend des Krieges und beim Friedensschluss bestimmen. —
Als Organ der Gruppe erscheint seit dem 1. Januar 1915 eine Zeit-
schrift « Goodwill ». Redakteur ist Rev. J. H. Rushbrooke, M. A.,
41 Parliament Street, London S. W,

In Berlin hat sich als deutsche Gruppe des Weltbundes ein
Arbeitsausschuss fiir Freundschaftsarbeit der Kirchen gebildet. Schritt-
fihrer ist Lic. Siegmund - Schultze, Friedenstrasse 60. Er gibt das
Organ der Gruppe «<Die Eiche» heraus. In Verbindung damit sind
folgende Arbeitszweige entstanden : Seelsorge an Gefangenen, soziale
Fiirsorge fiir Gefangene, eine Auskunfts- und Hilfsstelle fiir Deutsche
im Ausland und Auslinder in Deutschland, eine Bibliothek fiir
Literatur und Zeitschriften der auslindischen Kirchen.

Am 9. November 1914 beschlossen die schweizerischen Dele-

13 Vgl. die franzosische Ubersetzung in der Zeitschrift «Le mouvement pacifistes
1915, Heft 7/9, S. 88 ff.



— 107 —

gierten der Konstanzer Konferenz, die protestantischen Kirchen der
Schweiz einzuladen, dem Weltbund beizutreten. Am 17. Mirz 1915
tagten die Delegierten der kantonalen und der freien protestanti-
schen Kirchen in Bern. Sie beschlossen, eine Gruppe des Welt-
bundes zu bilden. Mit Ausnahme der Delegierten aus dem Aargau
und aus Graubiinden waren alle mit der Griindung einverstanden.
Die gefassten Beschliisse lauten: 1. Die Griindung eines schwei-
zerischen Zweiges des Weltbundes zu beschliessen. 2. Einen Aus-
schuss von neun Mitgliedern zu wihlen. 3. Diesem Ausschuss zu
beantragen, der jahrlichen schweizerischen Kirchenkonferenz einen
Bericht iliber die Tatigkeit des schweizerischen Zweiges vorzulegen.
Sekretar ist Pfarrer Miiller in Wattwil.

The Anglican and Eastern Association. — Ende Oktober
hielt die Anglican and Eastern Association ihre neunte Jahresver-
sammlung in London ab. Der iibliche Erofinungsgottesdienst wurde
in der Kirche St. Michael gefeiert. Am Gottesdienst nahm der ser-
bische Theologieprofessor Dr. Nicolai Velimirovitsch aus Belgrad
teil, der sich in besonderer Mission des serbischen Metropoliten in
England befand. An der Abendversammlung im Church House zu
Westminster erschienen u. a. Dr. Velimirovitsch und eine Vertretung
der serbischen Gesandtschaft. Die Verhandlungen sind insofern von
Bedeutung, weil die Kikuyuverordnung zur Sprache kam, soweit sie
die Beziehungen der anglikanischen Kirche zu derjenigen des Orients
beriihrt. Dr. Headlam verteidigte in Artikeln der ¢ Church Quarterly
Review» den Entscheid des Erzbischofs von Canterbury in der
Kikuyukontroverse und vertrat den Standpunkt, dass die Taufe zum
Empfang der Kommunion geniige. Er erinnerte dabei daran, dass
ein Mitglied der armenischen Kirche mit Erlaubnis des verstorbenen
Bischofs von Salisbury, Dr. Wordsworth, das h. Abendmahl in der
anglikanischen Kirche empfing. Dieser Armenier sei ja sojar ein
Haretiker, nicht bloss ein Schismatiker gewesen. Eine katholische
Basis fiir eine Union miisse vorhanden sein. Als solche Basis be-
zeichnet Dr. Headlam das Sakrament der Taufe, Die fundamentale
Tatsache sei, dass ein getaufter Christ ein Glied der katholischen
Kirche sei und deshalb das Wesentliche besitze, um an der Kom-
munion teilnehmen zu konnen. Er trat besonders Rev. Leighton
Pullan, dem eifrigsten Verteidiger des entgegengesetzten Stand-
punktes, entgegen. Dieser antwortete ithm nun in einem Vortrag
in der erwihnten Versammlung. Wir folgen dem Bericht uber den
Vortrag, den «The Guardian» am 28. Oktober gebracht hat. Rev.
Leighton Pullan fithrte aus:

¢« Wir beten um Einigkeit. Aber um Einigkeit in der Zukunft
zu sichern, miissen wir die Kontinuitat mit der Vergangenheit fest-



— 108 —

halten. Jedes Glied einer jeden alten Kirche in der ganzen Welt
schiatzt unsern Glauben an die Kontinuitit. Im 16. Jahrhundert
nahm uns die Regierung eher als unsere Kirche viel von dem, was
schon und niitzlich in unserm religiosen Leben war. Aber nicht
einmal die Regierung Eduards VI. beraubte uns dauernd der Dinge,
die fir unsere Abstammung von der Kirche St. Augustins und des
Erzbischofs Theodor wesentlich sind. Stolz auf vornehme geistliche
Abstammung kann reine Aufgeblasenheit werden. Es ist aber keine
Aufgeblasenheit, wenn wir Gott danken fiir alles, was er fiir unsere
Viter in alten Zeiten getan. Es ist kein Zeichen niedriger Gesinnung,
wenn man sich der Gemeinschaft der Heiligen freut. Wo immer
in England unsere Wiege stand, wir riihmen uns dessen, dass das
Kreuz der Mittelpunkt der heiligen Lebensfilhrungen war, deren
Gedichtnis unsern L.ebenspfad umgibt. Namen wie Aidan und Hilda,
Edwin und Willibrord sind fiir uns nicht tote Buchstaben. Alles,
was fiir ihr Leben und die Regierung ihrer Kirche wesentlich war,
das ist auch wesentlich fur uns. Das Priestertum, das sie schatzten,
schidtzen auch wir; die Sakramente, die sie liebten, lieben wir ebenfalls.

Die geschichtliche Kontinuitit ist neuerdings bedroht worden.
Die russische, in Petersburg erscheinende Zeitung «Der Kirchen-
bote» gab im Mai einen genauen, verbindlich gehaltenen Bericht
iiber die Ausserungen des Erzbischofs von Canterbury iiber Kikuyu.
Nach einer sympathischen Charakterisierung einiger massgebender
Sdtze dieses Erlasses fiigt der russische Verfasser bei: «In der Ent-
scheidung des Erzbischofs sind auch unbeiriedigende Punkte, z. B.
die Zulassung von Religionsdienern protestantischer Sekten zur Pre-
digt in anglikanischen Kirchen, die natiirlich ihren Zuhorern keine
rein katholischen Lehren vorbringen konnen; ebenso die Zulassung
von Nicht-Anglikanern zur Kommunion in anglikanischen Kirchen,
die man schwerlich aus der Geschichte der Kirche rechtfertigen
kann.» Gewiss, das meinen wir auch. Das driickt genau aus, was
auch unser Komitee denkt.

Wir haben ein Sprichwort, das heisst: «Jedes Ding hat zweil
Seiten. » Ich habe mich bemiiht, die andere Seite zu sehen. Sie
ist uns sorgfaltig in Dr. Headlams Artikeln der « Church Quarterly
Review » dargestellt. Dr. Headlam hat bei fritheren Gelegenheiten
gezeigt, dass er selbst ein warmer und gelehrter Freund der ortho-
doxen Kirche des Morgenlandes ist. Ich war daher froh, wahrzu-
nehmen, dass er nicht verfehlte, zu bemerken, der Erlass des Pri-
mas miisse in Verbindung mit der Frage der Wiedervereinigung
betrachtet werden. Ohne sich selbst zu verteidigen, versucht er in
ritterlicher Weise den Erzbischof zu verteidigen, aber diese Vertei-
digung ist tatsdchlich eine Blosstellung. Er sagt, wir miissten etwas
caufgeben»: «Sowohl die Kirche des Morgenlandes wie wir selbst



— 109 —

miissen einen grossen Teil der Erstarrung aufgeben, womit gewisse
Gewohnheiten und Glaubensbekenntnisse von beiden festgehalten wer-
den. Wir miissen zugeben, dass weder die Dekrete der Synode von
Bethlehem, noch die 39 Artikel die ganze christliche Wahrheit ent-
halten. Beide Kirchen miissen ihre starre Auslegung der katholi-
schen Tradition aufgeben und einen guten Teil des Geistes der un-
geteilten Kirche zu erfassen suchen. Tatsdchlich ist eine Wieder-
vereinigung mit den Orientalen nur moglich, wenn in beiden Kirchen
genau derselbe Geist herrscht, der die erzbischofliche Verordnung
durchdringt. »

Gehort alles dieses zur Sache: Ich glaube nicht. Ich habe
niemals gehort, dass ein Anglikaner daran festhilt, die 39 Artikel
enthalten die ganze christliche Wahrheit. Ich bin niemals einem
Orientalen begegnet, der behauptete, dass alle christliche Wahrheit
in den Dekreten der Synode von Bethlehem des 17. Jahrhunderts
enthalten sei. Dr. Headlam irrt sich gleichfalls, wenn er behauptet,
dass die Freunde, die den entgegengesetzten Gesichtspunkt ver-
treten, «den Episkopat als das eznzzg notwendige Ding betrachten,
um eine wahre Kirche zu bilden». Wir meinen, dass dies ezz not-
wendiges Ding ist, eine wahre Kirche zu bilden. Ich habe immer
vorausgesetzt, dass die Entscheidungen von Lokalsynoden in Uber-
einstimmung mit der hl. Schrift und dem Geistesleben der Gesamt-
kirche ausgelegt werden miissen. Und jetzt handelt es sich um
die Frage, ob eine Wahrheit, die tief in diesen Schriften und in
diesem Leben wurzelt, aufzugeben oder festzuhalten ist. Die Griin-
dung einer sichtbaren Kirche hat die Autoritit des Herrn selber
fir sich. Dieser Kirche gab er die Binde- und Losegewalt — eine
Gewalt, welche die Kirche entschlossen ausiibte. Die Kirche, welche
thre Glieder vom mosaischen Gesetz loste, band diese, nach dem
Grundsatze zu handeln, dass eine Kirche ohne Bischof keine Kirche
ist, dass Wejhen, die nicht von einem Bischof erteilt sind, eben
keine Weihen sind, dass Brot und Wein, die von einem ungeweihten
Geistlichen konsekriert sind, nicht als die Teilnahme am Leibe und
Blute des Herrn gewihrleistet sind. Nach den ernsten, aber nicht
zu ernsten Worten des Bischofs von Oxford ist ¢die Annahme
nicht bischoflicher Geistlicher ein Akt ausdricklicher Auflehnung
gegen die Autoritit der alten und ungeteilten Kirche, im Vergleich
zu der es keine vollkommenere Auflehnung geben kann». Dr. Head-
lam bemiihte sich ferner, den Primas in der Betonung dessen, «<dass
alle getauften Christen Glieder der Kirche sind», zu verteidigen.
Er besteht darauf, dass getaufte Nonkonformisten nicht von der
Kirche getrennt sind, weil sie Glieder Christi sind. Ich antworte mit
den Worten eines fiihrenden Evangelical (protestantische Richtung
der anglikanischen Kirche), «dass im Leibe Christi nach dem



— 110 —

Wunsche des Herrn und der Absicht der Apostel das Aussere
und das Innere aneinanderstossen solltens. Ist das nicht genau die
Wahrheit? Die nicht bischoflichen Gemeinschaften haben nach un-
serm Glauben und zu unserm Schmerz durch dussere Organisationen,
die Menschenwerk und nicht Christi Anordnung sind, eine Trennung
herbeigefithrt. Dadurch haben sie sich selbst eines realen Anteils
an der innern Vereinigung mit Christus beraubt. Und man hat
nicht mehr Recht, zu sagen: «Ich glaube nicht, dass Gottes Gnade
durch solche Bedingungen begrenzt ist», als zu sagen: «Ich glaube
nicht an die Begrenzung der Liebe Gottes, die enthalten ist in den
Worten: Es ist in keinem andern Heil, als in Jesus Christus.»

Der Erzbischof lisst etwas gelten, was Dr. H. nicht zu ver-
teidigen wagte, etwas, was «dem Geiste der ungeteilten Kirche» so-
gleich widerstrebt haben wiirde. Er lasst die neue Theorie gelten,
dass verschiedene Systeme, verschiedene Organisationen, die tat-
sachlich erfunden sind, um der Kirche zu opponieren, in der Kirche
bleiben konnten. Ich muss leider an die Tatsache erinnern, dass
1903 ein offizieller Brief der russischen Kirche als Hindernis ¢einer
Union die Existenz einer calvinistischen Stromung, welche die Kirche
im wesentlichen verwirft», an der Seite und mit einer andern,
bessern Stromung in der Kirche von England erwahnte. Alles und
jedes, was die Idee starkt, wir pflegten den Calvinismus, wird
notwendig ein Hindernis der Union sein. Nun sind die Formularien
der Kirche von England nicht calvinistisch. Der beste Beweis hier-
fiir ist, dass die Calvinisten des 16. und 17. jahrhunderts sie als
durchaus unbefriedigend erachteten. Und doch sind der Erzbischof
und Dr. Headlam bereit, Presbyterianer, obwohl sie Presbyterianer
bleiben, ohne dass sie auf einen einzigen calvinistischen Irrtum ver-
zichten, zur Kommunion an unsern Altaren zuzulassen, Tatsichlich
iibertrifft Dr. Headlam den Erzbischof noch durch die Klarheit, mit
der er festlegt, dass es «weder recht noch billig» ist, einen pres-
byterianischen Schotten zu iiberreden, die Kirche, in der er auf-
gewachsen ist, zu verlassen. Trotzdem sei ihm die hl. Kommunion
zu reichen.

Die Stelle, an der diese erstaunlichen Worte vorkommen, igno-
riert gdnzlich die Tatsache, dass in Schottland eine Kirche mit
apostolischer Lehre und apostolischem Priestertum besteht, die keine
Spur von Calvinismus zeigt.

Es macht mir kein Vergniigen, von dem aufrechterhaltenen
Tadel einiger presbyterianischer Formularien oder der eifersiichtigen
Abneigung zu sprechen, welche sich in Schottland noch jetzt gegen
unsere Kirche wegen ihres apostolischen Priestertums aussert. Ich
bedaure jene Abneigung tiefer, als ich sagen kann, aber man kann
sie nicht ignorieren. Sie ist zuriickzufiihren auf die Zeit von John



— 111 —

Knox, dem Griinder des schottischen Protestantismus. Knox be-
hauptete, dass ein Sakrament ungiiltig oder, wie er sich kraftig aus-
driickte, <seelenlos» sei, wenn es von einem Priester gespendet
sei, der nicht «das Wort predigt>. Unter dem «Wort» verstand
er die Bibel, die mit der calvinischen Lehre von einem Gott be-
fleckt war, der viele Wesen schuf, die verdammt werden miissten,
«mogen sie tun, was sie wollen». Presbyterianismus und Noncon-
formity in jeder Form brachen scharf und endgiiltig mit dem von
den Aposteln eingefiihrten Priestertum. Die Kirche von England
brach damit nicht. :

Im 16. Jahrhundert behielten wir die wesentlichen Weihen, die
wir von Anfang an hatten. Und wir behielten sie so, dass wir das
mystische Leben der Kirche sicherstellten. Der Unterschied ist
tief. Ich erhielt kiirzlich einen langen Brief aus Russland, der be-
sagte, dass in Russland noch grosses Missverstindnis und grosse
Verwirrung iiber die anglikanischen Weihen herrsche. Und ich
fiirchte, dass die Feststellung des Primas mit ihrem Stillschweigen
iber das Wesen der apostolischen Nachfolge, mit ihrer halben An-
erkennung der sektierischen Geistlichen und mit ihrer aussergewohn-
lichen Annahme, Korperschaften und Systeme, die im Gegensatz
zur Kirche gegriindet seien, konnen nichtsdestoweniger innerhalb
der Kirche als Systeme sein, eine Feststellung ist, die in gleicher
Weise die Geister unserer orientalischen Briider verwirrt, wie sie
deren Herzen betaubt.

Das ist noch nicht alles. Wir geben einen wesentlichen Grund-
satz auf, wenn wir einmal zugeben, dass es gesetzlich sei, irgend-
einen Teil des Credo in einem Sinne zu rezitieren, den das Credo
tatsichlich ausschliesst. Der Bischof von Oxford hat recht, wenn
er sagt, dass die Behandlung des Credo ein Grundfehler in dem
vorgeschlagenen Kompromiss ist. Was fiir ein Nutzen kann mog-
licherweise von einer Union kommen, die auf einer solchen Grund-
lage aufgebaut ist? Wie konnen wir uns einbilden, dass das Leben
der Kirche innerlich durchdringend, erhebend und erweiternd sein
kann, wenn wir den Kongregationalisten auffordern, zu sagen, er
glaube an die katholische Kirche, und den Baptisten, zu bekennen,
er glaube an ezne Taufe zur Vergebung der Siinden? Wie konnen
wir das tun und dann dem Russen, Serben, Griechen sagen: «<In
diesem Geiste erstreben wir eine Vereinigung mit euch»? Konnte
er nicht mit Recht antworten: <Eure Religion scheint eine Art
von Religion zu sein, die mit einem feierlichen Vertrag wie mit
einem ¢Fetzen Papier» umgeht: Wo, so konnte er sagen, zieht
ihr die Grenzlinie? Wenn ihr so gewisse Sitze des Credo behan-
delt, wie kann ich wissen, ob ihr nicht wiinscht, man solle das
Credo nur hersagen, obgleich man nicht daran glaubt, dass Christus



— 112 —

am dritten Tage auferstanden ist, oder dass seine Mutter eine jung-
frauliche Mutter ist?» Gerade hier hat der Primas in der Kirche
am meisten Anstoss erregt. Er hat die Kikuyubehandlung des Credo
geduldet, angenommen. Eine der grossten Gefahren fiir die Kirche
von England in dieser Zeit ist die Verbreitung des deutschen Ra-
tionalismus in Oxford und Cambridge, eine Propaganda, die im Be-
griffe steht, die Aufrichtigkeit der jungen Maianner beim Beginne
ihrer Laufbahn zu vergiften, indem sie sie lehrt, es sei erlaubt, zu
sagen, was sie nicht glauben, sofern sie nur von Jesus Christus
sprechen. Ich bin dessen gewiss, dass der Erzbischof dieser Pro-
paganda nicht zu helfen wiinscht. Aber er hat unbewusst allen
Verteidigern des Credo den Riicken durchbohrt.» —

Im Oktober fand in New York die Jahresversammlung der
amerikanischen Schwestergesellschaft statt. Im Eroffnungsgottes-
dienst in der russischen Kathedrale wurde die Liturgie in englischer
Sprache vom russischen Erzbischof von Nordamerika, Rev. Evdo-
kim, gefeiert. Rev. Evdokim ist kiirzlich zum Nachfolger des Erz-
bischofs Platon ernannt worden. Dass er gewillt ist, in die Fuss-
stapfen seines Vorgdngers zu treten und die freundschaftlichen
Beziehungen zur amerikanischen und bischéflichen Kirche zu pflegen,
bekundete er beim Antritt seines Amtes. An der Feier nahmen
die Bischofe Dr. Greer von New York, Dr. Darlington von Harris-
bury und Bischof Courtney teil. In der Versammlung wurde eine
neue Organisation angenommen, welche Provinzialvereine vorsieht.
Im Winter sollen offentliche Versammiungen veranstaltet werden.
Es wurde beschlossen, an den Prdsidenten der Vereinigten Staaten
eine Petition zu richten, damit er wegen der bedriangten Lage der
Armenier interveniere. Eine Sammlung fiir die Notleidenden in
Serbien ergab eine grossere Summe. Bemerkenswert ist eine Zu-
schrift des Erzbischofs Evdokim iber die Unionsfrage. Er gibt
~darin der Uberzeugung Ausdruck, dass alle Probleme der Mensch-
heit ihre Losung finden in der Liebe, wie sie Christus von den
Seinen verlange und wie er im hohenpriesterlichen Gebete bitte
Joh. 17, 21. «Diese Wortes, so fahrt der Erzbischof fort, «treffen
mein Herz, und ich erschrecke, weil ich erkenne, wie unermesslich
weit wir noch von diesem Verlangen Christi entfernt sind. Gegen-
wartig konnen wohl einige von uns sich riihmen, dass sie iber
Union miteinander gesprochen haben, oder dass wir bisweilen leib-
lich nahe beieinander sind. Doch vor uns liegt ein finsterer, schwarzer
Abgrund, den nichts iiberbriicken kann. Der Schieier ist noch nicht
von unsern Augen gefallen. Wie ein schwerer Vorhang umgeben
uns die Vorurteile unserer Erziehung und Bildung. Gegensitze der
Rasse und Nationalitit erlauben uns nicht, frei zu sehen. In den
internationalen Beziehungen sind wir an Hinden und Fissen ge-



— 113 —

bunden. Wir sind Sklaven unserer Gewohnheiten und unserer festen
Anschauungen. Wir wollen dem andern in nichts nachgeben, und
der Becher der Briiderschaft, den Christus der Herr uns zum ge-
meinsamen Besitz fiir alle Ewigkeit gegeben hat, bleibt bis heute
unberiihrt. Christus der Herr bleibt noch immer ohne die eine
Herde.» Auch in den Kreisen, welche von aufrichtigen Freund-
schaftsgefiilhlen gegeneinander erfiillt sind, erkennt man klarer und
deutlicher denn je die grossen Schwierigkeiten, die einer Union
zwischen der anglikanischen Kirche und der Orthodoxie entgegen-
stehen. Es fehlte deshalb nicht an Stimmen, die eine solche geradezu
als aussichtslos erkldren. In der Zeitschrift « ExxAroiaowxros Pcigog» in
Alexandrien IX 1912 z. B. zerstorte Dr. Campell alle diese Hoffnungen
und erklarte, dass die verschiedenen Gesellschaften, die eine Union
anstreben, keine Aussicht auf Erfolg hatten. Anderseits diirfen
doch die grossen praktischen Erfolge dieser Verstindigungsarbeit
nicht ausser acht gelassen werden, auf die an dieser Stelle schon
wiederholt hingewiesen worden ist. Zwei weitere Fille seien hier
erwahnt. In Belgrad wurde dem anglikanischen Geistlichen die
serbische Kathedrale zur Abhaltung der Totenfeier fiir eine ver-
storbene anglikanische Krankenschwester eingerdumt, und der angli-
kanische Kaplan in Petersburg teilte dem Erzbischof Sergius, dem
Prasidenten der russischen Gesellschaft fur Union, mit, dass die
anglikanische Kirche in Petersburg das dreitdgige Fasten und Beten
halte, das die h. Synode angeordnet habe. Er ersuchte den Erz-
bischof, dass den Anglikanern ein Platz in der Prozession zuge-
wiesen wiirde, die in dieser Zeit abgehalten werde. Es sind das
gewiss keine wichtigen Begebenheiten, aber sie bekunden doch,
dass sich die Communicatio in sacris in géwissem Sinne mehr und
mehr einbiirgert. :

Es sei noch erwahnt, dass am 7. Juli 1915 im Lower House
der Convocation of Canterbury folgende Resolution begriindet und
von mehreren Rednern unterstitzt wurde: Das Haus anerkennt,
dass die Allianz mit Russland in dem grossen europdischen Krieg
eine einzige Gelegenheit bietet, die freundschaftlichen Beziehungen
zwischen uns und der orthodoxen morgenlindischen Kirche zu ver-
tiefen und auszudehnen. Nach gewalteter Diskussion wurde die
Motion angenommen: Das Haus ersucht den Prisidenten, entweder
selbst oder durch geeignete Personlichkeiten in Verbindung mit Ver-
tretern der orthodoxen morgenlandischen Kirche zu treten, in der
Absicht, die gegenwartige Gelegenheit zu beniitzen, freundschaft-
liche Beziehungen zwischen der Kirche von England und der ortho-
doxen Kirche zu fordern.

Die orthodoxen Kirchen des Orients. — Die tirkische Re-
gierung hat nach ihrem Eingreifen in den europdischen Krieg alle

Internat. kirchl., Zeitschrift, Heft 1, 191¢. 8



— 114 —

bestehenden Vorrechte und Privilegien der fremden Staaten wie
des Okumenischen Patriarchates in Konstantinopel aufgehoben, eine
Massregel, deren Folgen noch nicht ilibersehen werden konnen.
Grosse Besorgnis erregt bei der griechischen Bevolkerung der Tirkei
der Fall der Vorrechte des Patriarchates. Sie waren durch die
Verfassungsinderung des Jahres 1909 nicht in Frage gestellt worden,
mit der einzigen Ausnahme, dass die Christen zum Militardienst ver-
pflichtet worden waren. In einem Artikel des protestantischen Pfarrers
M. Brunau in Saloniki «Zur Lage des okumenischen Patriarchates
in der Gegenwart>» im Novemberheft 1915 der Zeitschrift « Deutsch-
Evangelisch» werden die Privilegien, die der orthodoxen Kirche
und dem Patriarchat nach langen Verhandlungen durch den Gatti
Humajum vom 18. Februar 1856 zugestanden wurden, auf Grund
authentischen Materials wie folgt umschrieben:

1. Der Patriarch ibt nicht nur kirchliche und geistliche Befug-
nisse iber die ihm unterstellten Bischofe, Bistiimer und Kloster
aus, sondern hat fiir die orthodoxen Christen des ottomanischen
Reiches auch die Amtsgewalt und Befugnisse, die sonst die Minister
des Kultus, der Justiz und des Unterrichtes ausiiben, und ist oberste
Rechtsinstanz in vielen Fragen. Er ernennt mit der h. Synode den
oberen Klerus und hat iiber den ganzen Klerus Aufsichtsrecht und
Disziplinargewalt. Mit den beiden ihm beigeordneten Korperschaften,
der h. Synode und dem «gemischten Volksrat», der aus Klerikern
und Laien besteht, ist er die Appellationsinstanz fiir die von den
Metropoliten und Bischofen gefillten Urteile. Alle Fragen, die
Kirchen, Kloster, Schulen, Hospitdler und christliche gemeinniitzige
Stiftungen jeder Art betreffen, kommen vor seine Instanz. Ferner
ist er die oberste Behorde des christlichen Unterrichts. Er ist zu-
gleich der Hohen Pforte gegeniiber Vertreter der ganzen christ-
lichen Bevolkerung des Reiches, und die tiirkische Behorde ver-
kehrt mit ihr nur durch ihn und die Metropoliten in allen irgendwie
mit den Privilegien zusammenhingenden Fragen.

2. Seitens tiirkischer Behorden konnen Anklagen tiirkischer
Beamten gegen den hoheren Klerus oder der Antrag auf Absetzung
oder Verbannung nur dann in Erwiagung gezogen werden, wenn
vorher der Antrag vom Patriarchen und der h. Synode genau
gepriift worden ist.

3. Gegen den Patriarchen und den hoheren Klerus dari ein
Rechtsstreit oder Strafverfahren nur in der Hauptstadt gefiihrt werden.

4. Wenn Priester in politischen Prozessen oder in Kriminal-
sachen vereidigt werden miissen, so schworen sie im Patriarchat
oder in dem Bureau des Metropoliten nach den Ordnungen der
Kirche. Untersuchungshaft bringen sie in den Gebiduden des
Patriarchats oder der Metropole zu. Auch bei Strafsachen gehen



— 115 —

die Vorladungen ihnen durch die kirchliche Behorde zu. Wenn
die Schuld erwiesen ist und es sich um Vergehen handelt, so sitzen
sie die Haft im Patriarchat oder in der Metropole ab, und erst,
wenn es sich um ein Verbrechen handelt, das sie der geistlichen Wiirde
verlustig erkldrt, biissen sie ihre Strafe im gewohnlichen Gefangnis.

5. Die griechischen Gemeinden haben und unterhalten aus
eigenen Mitteln eigene Schulen. Die kirchlichen Behoérden mit
griechischen Schulinspektoren im kirchlichen Dienst bestimmen den
Lehrstoff der Schule und geben an Lehrer und Lehrerinnen die
Zeugnisse und Befahigungsnachweise. Die tiirkischen Schulbehorden
haben nur das Recht, den Lehrstoff vorlegen zu lassen, um zu
priifen, ob irgend etwas Staatsgefdhrliches darin enthalten ist, und
darauf zu sehen, dass die Lehrpersonen die vorgesehenen kirch-
lichen Befdahigungsnachweise besitzen. Aber es steht ihnen nicht
das Recht zu, Revisionen in der Schule vorzunehmen.

6. Kranken-, Armen- und Waisenhduser und gemeinniitzige
Stiftungen jeder Art werden von den griechischen Gemeinden fiir
ihre Mitglieder gegriindet und unterhalten.

7. Beim Patriarchat und den Metropoliten bestehen besondere
Gerichtshofe, welche nach christlichem Recht die unter Orthodoxen
entstehenden Rechtsstreitigkeiten betreffs Verlobung, Ehe, Lebens-
unterhalt, Mitgift, Vermichtnisse usw. entscheiden. Tiirkische Be-
horden haben mit all diesen Fragen, soweit sie Christen beriihren,
sich nicht zu befassen. |

8. Die christlichen Gemeinden in Dorfern und Stidten sind
vom Staat anerkannt, fiilhren ein eigenes Siegel, werden 'von einem
Vorstand, den Demogeronten, verwaltet und unterstehen der Auf-
sicht des Metropoliten. Die Demogeronten werden jahrlich gewahlt
und verwalten das Vermogen der Gemeinde und sorgen fir die
Erhaltung der Kirche und Schule,

9. Beim Todesfall eines Christen, der ohne Testament un-
miindige oder nicht verfiigungsfahige Erben hinterlasst, ernennt die
Gemeinde resp. die Demogerusie einen Vormund und iiberwacht
seine Amtsfiihrung und Zuverlassigkeit.

10. Kein Christ darf zum Ubertritt zum Islam gezwungen
werden. Will jemand gleichwohl iibertreten, so soll er vorher noch
der Einwirkung seiner Kirche zuginglich gemacht werden. Kinder
unter 15 Jahren diirfen iiberhaupt nicht {ibertreten.

Dazu kommt, dass den Metropoliten im Vilajetsrat Sitz und
Stimme eingeraumt war, so dass die Interessen der christlichen
Bevolkerung jederzeit gewahrt werden konnten. Der Patriarch
hatte ausserdem das Recht, Beschwerden an die tiirkischen Behorden
einzureichen, und konnte sich im schlimmsten Fall an die Bot-
schafter der Grossmachte wenden., Der letzte schwere Konflikt des



— 116 —

Patriarchen mit der tiirkischen Regierung vor Ausbruch des Krieges
wurde durch die Auswanderung der Griechen aus dem tiirkischen
Thrazien und von der Kiiste Kleinasiens hervorgerufen. Der Patriarch
protestierte dagegen, da einige seiner Didzesen verddet wurden,
und als die Proteste nichts fruchteten, griff er zum letzten Mittel,
indem er viele Kirchen und Schulen schloss und die Kirche als
«verfolgt» erklirte. Uber die Griinde dieser Auswanderung be-
richtet M. Brunau a. a, O.: «Durch eine Erklarung des Patriarchen
Germanos V. aus letzter Zeit ist auf die Ursachen dieser Griechen-
auswanderung neues Licht gefallen. Danach hat die englische Presse
und Diplomatie den Plan der Hohen Pforte betreffs Austausches
der Bevolkerung ermutigt und begiinstigt, und wungliicklicherweise
wurde der Austausch auch von Griechenland vorgeschlagen. Es
hat also sicher beides zusammengewirkt: Griechische Agenten haben
die griechische Bevolkerung aus Thrazien mit vielen Versprechungen
zur Einwanderung in Mazedonien veranlasst, und andernteils hat
gegeniiber Chios und Mytilene die tilirkische Regierung viele Tau-
sende griechischer Familien zur Auswanderung gendotigt, weil sie
von diesen Inseln her, sicher nicht ohne Grund, eine Erhebung mit
Bandenbewegung beflirchten musste. Es ist mir damals von urteils-
fahigen Leuten, die jene Gegenden bereist haben, versichert worden,
dass im ganzen Gewalttitigkeiten gegen Einzelpersonen, auch Brennen
und Rauben nicht angewendet sind. Die Bevolkerung wurde zum
Abzug gendtigt und an ihre Stelle tiirkische Mazedonier gesetzt,
in deren Besitz die anatolischen Griechen in Mazedonien treten
sollten, Natiirlich war damit der wirtschaftliche Ruin unzihliger
Familien verkniipft, um so mehr, als auch die, die freiwillig ge-
gangen waren, in Mazedonien bei der Armut des Landes, dem
Geldmangel und der mangelnden Fiirsorge der Regierung sich in
ihren Hoffnungen enttiuscht und betrogen sahen. »

Seit Ausbruch des Krieges sind wiederholt Griechen von der
Kiiste ins Innere Kleinasiens abtransportiert worden. Auf die wieder-
holten Proteste des Patriarchen erfolgte die Antwort, die Massregel
erfolge aus militarischen Griinden. Durch die Abschaffung der Pri-
vilegien wird hauptsédchlich das Schulwesen getroffen. Es sind Ge-
setze erlassen worden, durch die die Patriarchatsschulen unter das
Staatsgesetz gestellt werden, durch die die tiirkische Sprache in
ebensoviel Stunden gelehrt werden soll wie die griechische und fiir
Geographie und Geschichte nur das Tiirkische erlaubt wird. Die
Proteste des Patriarchen blieben ebenfalls erfolglos. Brunau erklart
es iibrigens fiir unmoglich, dass alle Privilegien einfach abgeschafft
bleiben. «Das wire moglich, wenn die Tiirkei schon ein moderner
Staat wiare und nicht die Theokratie des Islams noch aus allen
Ecken der konstitutionellen Tiirkei hervorschaute. Man kann eben



— 11T —

nicht das ganze Familienrecht, das Erbrecht usw., das auf dem
Koran basiert, auf die Christen anwenden, wenn man sie nicht in
ihren berechtigtsten Forderungen und heiligsten Empfindungen zu-
gunsten der islamitischen Bevolkerung vergewaltigen will. Haben
nicht nur die Balkanstaaten, sondern alle Kulturstaaten, die moham-
medanische Untertanen haben, diesen ihre Schulen, ihr Familien-
recht, ihr Erbrecht, ihre kirchliche Selbstverwaltung gelassen, so
wird notgedrungen die Tiirkei nicht umhinkonnen, ihren christlichen
Untertanen ein Gleiches zu gewidhren. Die Vorrechte des christ-
lichen Klerus vor dem Gesetz diirfen wohl fallen. Es ist nicht nétig,
dass ein Kleriker, der in politische Umtriebe sich einldsst oder sonst
eine Unlauterkeit begeht, sich hinter seinem geistlichen Gewande
verkriecht. Aber die Garantie der Religionsfreiheit, der Schutz der
christlichen Religion als einer mit dem Islam gleichberechtigten
wird das Aquivalent sein miissen. Will der Staat die Aufsicht iiber
die Schule in die Hand nehmen, so wird er namentlich das hohere
Schulwesen neu organisieren miissen, damit alle Gefahr, als geriete
das christliche Element in die Gefahr der Islamisierung, schwindet,
Es wird also alles davon abhingen, ob der ottomanische Staat der
Umwandlung in ein modernes Staatswesen fahig ist oder nicht.
Wenn es der Fall wire, wiirde Raum fiir ein gesichertes Bestehen
der griechischen Kirche auch ohne Privilegien vorhanden sein.»
Die nationale Kirche Bulgariens verlor im Juli 1915 ihren
Exarchen Joseph I. Im April 1877 war er dem ersten Exarchen
. der bulgarischen Kirche, Anthimos, nach dessen Absetzung durch
die tirkische Regierung im Amt gefolgt und hatte es seither mit
Eifer verwaltet. Es war ihm beschieden, den Aufstieg seines Volkes
mitzuerleben und die Autonomie seiner Kirche auszubauen und zu
befestigen. Seinem Geschick gelang es, im Jahre 1884 in Ochrida
und Uskiib und im Jahre 1896 in Monastir, Dibra und Strumitza
bulgarische Bischofe einzusetzen. Nach dem ersten Balkankrieg
gingen alle bulgarischen Didzesen der Tiirkei verloren. Der Exarch
verlegte deshalb im November 1913 seinen Sitz von Konstantinopel
nach Sofia. Als die Union mit Rom in Bulgarien eifrig besprochen
wurde, erklirte er sich im Januar 1914 in einem Hirtenbrief im
Einverstindnis mit der Synode seiner Kirche entschieden dagegen.
Die Kundgebung gipfelte in dem Satz: ¢Der Orthodoxie und dem
Slaventum gehort die Zukunft.» Besonders verdient machte sich
der Patriarch um das Schulwesen. Er errang fiir es von der tiir-
kischen Regierung eine Reihe von Begiinstigungen. Es wurde
systematisch iiber die Provinzen der europdischen Tiirkei verbreitet als
bestes Mittel der bulgarischen Propaganda in Mazedonien. Im Jahre
1907/08 gab es in der europdischen Tiirkei 1635 bulgarische Schulen
mit 1148 mannlichen und 487 weiblichen Lehrkriften, davon fielen



— 118 —

auf das Vilajet Monastir 434, auf das Vilajet Kossovo (Skopie) 351
und auf das Vilajet Saloniki 602 Schulen. 1317 waren Elementar-
und 328 hohere Schulen!?).

In Griechenland hat das zur Ausarbeitung von kirchlichen Re-
formen gewihlte Komitee (vgl. Intern. kirchl. Zeitschr. 1913, S. 22%)
Vorschlage festgesetzt und seine Beratungen am 9. Juni 1915 a. St.
geschlossen. Es wurden neun grossere Gesetzesentwiirfe fertiggestellt.
Sie beziehen sich auf die Zusammensetzung der h. Synode in Athen,
Bischofe und Bistiimer, Besoldungen des Klerus, Predigt, kirchliche
Schulen und Vorbildung der Geistlichen, Verwaltung der Kloster,
kirchliches Disziplinargesetz, Monopol des Wachses fiir den kirch-
lichen Gebrauch, Griindung einer allgemeinen kirchlichen Kasse.
Eine Versammlung des hoheren Klerus von Alt- und Neugriechen-
land priift die Entwiirfe.

In Russland ist die kirchliche Reform Diskussionsthema der
weissen Geistlichkeit. Eine Neubelebung des kirchlichen Lebens
wird von einer grosseren Unabhidngigkeit der Hierarchie vom Staat,
der Heranziehung der Geistlichkeit bei der Verwaltung der Kirche
und einer besseren Ausbildung des niedern Klerus erwartet. Grosse
Hoffnungen setzen die Reformfreunde auf den neuen Prokurator
der h. Synode A. D. Samarin, ein liberales Parteihaupt, der als
energischer Mann und geschickter Organisator gilt. Alle ihre
Wiinsche haben die Reformfreunde in einer Eingabe sidmtlicher
Dumaabgeordneter geistlichen Standes an die h. Synode nieder-
gelegt. Die Denkschrift ist in Nr. 32 1915 der Petersburger « Zer-
kowen Vjesnik» abgedruckt. «<Unser kirchliches Leben», so wird
ausgefiihrt, <geht nicht vollig den normalen Weg. ... Nicht nur
in den Kreisen der Gebildeten, sondern auch unter dem Volk ist
heute eine Entfremdung von der Kirche, ein Riickgang des reli-
giosen Geistes und das Uberhandnehmen der Sektiererei wahrzu-
nehmen. Das Ansehen der Geistlichkeit sinkt mehr und mehr, so
dass die Besten und Tatkraftigsten mutlos werden. Die orthodoxe
Kirche bestand und wird ewig bestehen. Aber sie hat wiirdige
Vertreter notig. Vor allem bedarf sie Priester mit hinreichender
Ausbildung und klarer Auffassung der Aufgaben und Bediirfnisse
der Kirche. In heutiger Zeit braucht nicht nur die gebildete Ge-
sellschaft, sondern auch die Dorfbevolkerung gut gebildete Priester.
Priester ohne geniigende Vorbildung gereichen der Kirche zum
Verderben, ihr Ansehen leidet bedeutend im Urteil der Glaubigen.
Die Geistlichkeit verfolgt mit Kummer die Versuche, das Niveau
der Ausbildung des Klerus herabzudriicken. ... Viele geraten in

) Vgl. Statistique des Ecoles bulgares en Turquie d’Europe 19o7/1908. Salo-
nique, J. P. Jartzeff & Cie., 1910,



— 119 —

Schrecken, weil die Schiiler der geistlichen Seminarien die priester-
liche Laufbahn verlassen und den hoheren IL.ehrberuf ergreifen.
Lasst sie gehen. Aus solchen Fliichtlingen gibt es sowieso keine
guten Geistlichen. Die Flucht kann und soll nicht mit Zwangs-
massregeln aufgehalten werden. Eine bedenkliche Erscheinung ist,
dass die verwitweten Bischéfe ihre Kinder meistens in Staatsschulen
erziehen lassen. Das sagt deutlich, dass die Lage des Klerus keine
angenehme ist. Sie verzichten von vornherein, den geistlichen Stand
aus den Reihen des Klerus zu erginzen.» Uber die geistlichen Lehr-
anstalten wird folgendes gesagt: «Die heutigen Seminarien konnen
ihren Zoglingen aufrichtigen Glauben und herzliche Liebe zur Kirche
nicht einfléssen. Von den vielen Mangeln der Schulen ist in erster
Linie auf die ungeniigenden Lehrkrifte hinzuweisen. Sie werden
meistens dem Ordensklerus entnommen, der iiber wenig pidagogische
Erfahrung verfiigt. In vielen Fillen wird der Monch im 25. oder
26. Altersjahr Schulleiter oder Seminarinspektor. Auf den Stand
der gelehrten Monche iibt solche Bevorzugung einen ungiinstigen
Einfluss aus. Ein grosser Teil der jungen Leute, die sich voreilig
fir das Monchswesen entschlossen haben, geraten oft in Gleich-
giiltigkeit und scgar in Widerspruch mit ihren Geliibden. Das
traurigste ist aber, dass die meisten Monche werden, um leichter
hohere Stellungen zu bekommen. Sie lassen sich nicht fiir den
Himmel, sondern fiir die Erde zu ihrem personlichen Vorteil ein-
kleiden. Der Akademie wie der Kirche werde es zum Segen ge-
reichen, wenn der Eintritt in den Monchsstand wahrend der Studien-
zeit unmoglich wire. ... Nach langem Schwanken hat sich die
Dumageistlichkeit», heisst es weiter, ¢mit tiefer Betriibnis entschlossen,
die anormalen Verhiltnisse zwischen dem hoéhern und niedern Klerus,
zwischen Bischofen und Pfarrern zur Sprache zu bringen. Jahr-
hundertelang wurde die russische Geistlichkeit in der Achtung gegen
die bischoflichen Wiirdentrager erzogen, diese sind ihr aber zu
ihrem Leidwesen unnahbar. Sie muss jede viaterliche Fiihrung durch
die Bischofe entbehren. Sie ist durch einen kiihlen, aussschliesslich offi-
ziellen und papiernen Verkehr ersetzt. .Das Recht des Geistlichen
ist nicht geschiitzt. Eine miindliche Klage des Polizeivorstehers
geniigt, um ihn in eine andere Pfarrei zu versetzen. Es kommt
nicht selten vor, dass die Bischife die Geistlichen vor der zur An-
dacht versammelten Gemeinde erniedrigen und sie mit scharfen,
schonungslosen Vorwiirfen zurechtweisen. »

Im weitern Verlauf der Denkschrift werden Reformen in der
bischoflichen Verwaltung und eine Vertretung der Geistlichkeit in
der Synode verlangt. Das Bediirfnis nach einer allrussischen Synode
sei vorhanden. Wenn die jetzigen kriegerischen Ereignisse ihrer
Einberufung nicht giinstig seien, so sei sie doch notwendig. Eine



— 120 —

solche Synode erfiille aber ihren Zweck nur, wenn in ihr nicht
nur die Bischofe, sondern auch die Laien und die weisse Geist-
lichkeit vertreten seien. Als Last werden die vielen Kollekten in
den Kirchen empfunden, die viele vom Besuch abhalten. Wenn
die Pfarrkirchen davon befreit wiirden, werde es moglich sein, die
Wohltitigkeit in den Pfarreien auszubauen. Dazu sollen auch die
Kloster herangezogen werden. Von weitern Postulaten ist der Wunsch
nach besserer Vertretung der Geistlichkeit in der Land- und Stadt-
verwaltung und nach besserer finanzieller Stellung hervorzuheben.
Wenn diese nicht durchgefiihrt werde, werde das Ansehen des
Klerus in den Augen des Volkes nicht zunehmen. Am Schluss
werden endlich Reformen im Eparchialmissionswesen verlangt, das
oft Mannern anvertraut sei, die die Priesterwiirde nicht besitzen.

Schon im Jahre 1905 hatte die oberste kirchliche Behgrde in
Russland, die h. Synode, an den Zaren das Gesuch gestellt, die
Bischofe der russischen Kirche zu einer allgemeinen Versammlung
einzuberufen, um kirchliche Reformen zu besprechen. Es wurde
damals eine vorbereitende Kommission gewiahlt, die die Frage
priiffen sollte. Es tauchten Reformvorschlige auf, die sich mit den
Postulaten der Dumageistlichkeit decken. Der seither verstorbene
General A. Kiréeff hat in unserer Zeitschrift 1906 dariiber referiert.
Die nach dem russisch-japanischen Krieg einsetzende Reaktion machte
die Durchfiihrung des Planes unmoglich. Lange Zeit war es ver-
pont, iiberhaupt von kirchlichen Reformen zu sprechen. Jetzt ist
der Bann aufs neue gebrochen. Selbst in den hochsten kirchlichen
Kreisen erkennt man, dass das Leben der Kirche in Stagnation
geraten ist. Das hat der Prokurator der h. Synode in seinem Be-
richt an die h. Synode konstatieren miissen !). So ist Aussicht vor-
handen, dass der Reformgedanke diesmal auf fruchtbareren Boden
fallt,

1) Vgl. « The Churchman» vom g. Oktober 1915: «The Russian Church
to-day ».

Adolf KURY.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern,



	Kirchliche Chronik

