Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Eine neue Untersuchung zur Geschichte des , Jansenismus,

Im Jahre 1914 erschien bei Niemeyer in Halle a. S. als
Sonderdruck aus der Festschrift fir Alois Riehl, in der Stirke
von 59 S.: ,Ein Heiliger von Port-Royal und Kardinal Richelieu®.
Verfasser ist Hans Lindau. Er tiberblickt in befriedigender Weise
die Quellen (vgl. S. 101—103). Bedenklich erscheint die rick-
haltlos hingeworfene Behauptung, fir Arnauld, Nicole und die
Herren von Port-Royal tiberhaupt habe ,die titige Nichstenliebe
hoher gestanden, als die wissenschaftliche Wahrheit“. ,,Die Be-
achtung von handschriftlichen Abweichungen und Vermeidung
eigener Zutaten sei diesen Herausgebern ihren Freunden gegen-
tiber fremd gewesen“ (S.84). L. spricht zum Beweis des Gesagten
nur ganz allgemein von den ,zurechtgestutzten“ Uberarbeitungen
St. Cyrans und Pascals (S. 84—85) und nennt beildufig Pintheraus
von du Vivier (1702) nen besorgte Sammlung der Briefc Jansens
(S. 59), die Ausgabe der Briefe St. Cyrans vom Jahre 1679
(Lyon) und die Ausgabe der Briefe Angelica Arnaulds (1742)
(S. 85). Wie aber will er seine Behauptung in ihrem ganzen
Umfange auch nur anndihernd erhérten? Es liegt zudem ein
offener Widerspruch vor, wenn es in einer Anmerkung heisst:
,Dass tibrigens den Herren von Port-Royal der Sinn fir das
nicht abging, was wir als sittlichen Gehalt der wissenschaftlichen
Arbeit tiefer und tiefer wiirdigen gelernt haben, die Gediegen-
heit und Ehrlichkeit ernster Arbeit, das wissen alle Geschichts-
forscher, die bei ihren Untersuchungen dem im Boden von
Port-Royal wurzelnden Tillemont sich verpflichtet fiihlen“ (S. 85,
Anm. 1). Gegen L.s ersterwahntes Urteil, den ,jansenistischen®
Quellen mangle insgesamt jede Genauigkeit und Beobachtung
handschriftlicher Abweichungen, michten wir nur auf die uns
mehr bekannten, an dieser Stelle schon verschiedenfach behan-
delten Arbeiten Arnaulds mit ihren ungezéhlten geschichtlichen



— 455 —

Belegen hinweisen. Unmittelbar vorbildlich fiir den auch von
den ,Jansenisten® peinlich gepflogenen Handschriftenvergleich
ist die Ausgabe des ,Nouveau Testament de Mons“. Man lese
einmal bei Arnauld nach, wie sehr er es verteidigt, dass jene
Ausgabe neben der Vulgata das griechische Neue Testament
beriicksichtigt habe. Ja Arnauld tritt entschieden fiir die Beach-
tung der hebriischen Urschrift ein, wenn es sich um die Wieder-
gabe des Alten Testamentes handle (vgl. z. B. Oeuvres de M. A. A.
Arnauld, Paris, Lausanne 1775—1178t, Bd. 6, S. 561—562).

L. hat Arnaulds Werke in der Hand gehabt. Allein er scheint
nur das tiber St. Cyran handelnde Vorwort zum 29. Bande
und ,De la Fréquente Communion® (S. 83—84) eingehender
gelesen zu haben. Seine sonstige Kenntnis der Arnauldschen
Werke dinkt uns wenig tiber die sprachliche und gedankliche
Form hinauszugehen (vgl. S. 83—84).

Doch nun zu dem Inhalt des Werkchens, welcher eine weitere
Beurteilung von L.s Quellenkenntnis ermoglicht. Mit grosser
Liebe, aber auch mit nicht zu leugnender Uberschwenglichkeit,
die schon der Buchaufschrift eigen ist, wird St. Cyrans Leben
und Wirken im Kampf mit der Person und Geisteswelt Richelieus
geschildert. ,St. Cyran wollte die reine Lehre von der Gnade
und Busse wiederherstellen“ (S, 57), und L. nimmt an, dass in
dieser Hinsicht ,St. Cyran der Lehrer Jansens geworden ist
und nicht umgekehrt Jansen der seinige“ (S. 49). ,Darum hitte
man den ,Jansenismus‘ auch ,St. Cyranismus‘ nennen kénnen,
wenn nicht die gedankliche Hauptleistung in Jansens,Augustinus
erschienen wire“ (ebenda). Mit diesem Urteil gibt L. deutlich
genug zu verstehen, dass seine inhaltliche Kenntnis der ,jan-
senistischen“ Quellen nicht viel mehr als St. Cyrans Schriften
umfassen kann. Er folgt der landlaufigen Auffassung, man ge-
wanne den grundlegenden Eindruck vom Wesen des ,Jansenis-
mus“, wenn mau Jansens ,Augustinus“, Arnaulds ,De la Fréquente
Communion“ und Pascals ,Lettres Provinciales gelesen habe
(S. 102). Dann muss man allerdings bei dem Urteile stehen
bleiben: ,Es war die Zeit, in der aus der Beschiftigung mit
der &lteren theologischen Spekulation und einer auf das inner-
liche Leben in Gottseligkeit gerichteten Bemiihung sich wie ein
geistiger Organismus wieder der von der katholischen Kirche
als Gespenst verworfene Strukturzusammenhang von Glaubens-
sitzen und Gefithlen bilden sollte, der in der jansenistischen



— 456 —

Gestalt des Neu-Augustinismus noch so viele Opfer forderte . . .
Aufdereinen Seite lebte der alte Pelagius wieder auf und verkiirzte
den Einfluss des Himmels, um der menschlichen Freiheit Raum
zu schaften. Auf der andern Seite erhob, oder richtiger: beugte
wiederum die kraftvolle Mystik Augustins ihre Stirn. Alles ist
Gabe und Gnade. — Die einzelnen Vertreter sagen ihren Spruch
und versinken, um in der Kirche, der ,wunderschénen Stadt,
darinnen so manche Soldaten begraben liegen, den ewigen Schlaf
zu schlafen. Aber die Stimmen der Ideen verstummen nicht: sie
setzen sich geheimnisvoll fort, wie im antiken Trauerspiel aus
dem Munde eines Uberlebenden noch die wohlvertrauten Klinge
derselben Person ertonen, die hinter einer andern Maske starb®
(S.49—50). Soll mit derart blumigen Worten der — , Jansenismus®
dargetan sein?

Der wirkliche ,Jansenismus® war kein gefithlsmiissiger Mysti-
zismus. Leicht ist der oberfiichliche Beobachter zu solcher
Annahme bereit, wenn er die der Bewegung eigene siissliche
Sprache der ,verfolgten Kirche“ (vgl. den Aufsatz: ,Kurze Ge-
schichte der Entstehung der alt-katholischen Kirche Hollands®,
sDeutscher Merkur“, Bonn 1916, Nr.4, S.29) vernimmt. Der
sJansenismus“ war eine scharf umschriebene Erneuerung der
frihkatholischen Glaubenssétzlichkeit, ein Stiick ,,Gallikanismus*
unter anderem Namen. Fiir die ganze Bewegung ist Arnaulds
Wort bezeichnend: ,Quand il s’'agit de juger d'une opinion
pour savoir si elle est vraie ou fausse, je n’ai point d’autres
regles que de consulter ce que l'Ecriture, les Peres et les
livres de l'Eglise nous en apprennent, et d'examiner si elle
est ancienne ou nouvelle. Je la crois téméraire et imprudente
lorsqu’elle me paroit nouvelle et formée sur des raisonnements
humains; et je me jugerois coupable d'un grand péché si jen
avois produit ou soutenu quelqu’une dans I'Eglise de cette nature;
parce qu’il me semble que je ne le pourrois faire sans un trés-
grand orgueil, et sans renoncer & cette humilité qui doit étre
le fondement de la piété d’un Théologien, de ne juger point des
choses de Dieu par-son propre esprit; de ne dire dans I'Eglise
que ce qu'on a appris de I'Eglise méme, et de ceux qu’elle veut
que nous révérions comme ses Maitres et sesDocteurs” (Oeuvres 23,
210). Das hier kundgetane Bestreben besteht in der katholischen
Kirche, solange von einem nach Unfehlbarkeit und Allgewalt
strebenden Papsttume die Rede ist. In der Teilerscheinung des



o= BT —

LJansenismus® stellt es eine ganz gewaltige Geistesmacht dar,
die nicht von heute auf morgen ,versinkt“, sondern erschiitternde
Kampfe mit dem Jesuitentum ihrer Tage ausficht, bei denen es
oft genug ,sehr menschlich“ zugeht.

Und in den Rahmen dieser Geschehnisse gehort auch St.
Cyran. Fir diese Tatsache bedeutet es nichts, dass er am Anfange
eines ,neuen Abschnittes* der sich im Grunde stets gleichblei-
benden ,bischoflichen Stromung® in der Kirche steht und darum
fur flichtige Blicke vielleicht sehr vereinsamt erscheint. An dieser
Tatsache #&ndert es auch nichts, dass St. Cyran im Gegensatz
zuandern ,Jansenisten offenbar sehr weltabgechlossenen Wesens
war. Wer die ,Apologie pour Feu Monsieur I’Abbé de St. Cyran®
(Oeuvres, Bd. 29, S. 175 ff.) bloss auf ihre Uberschriften nach-
prift, muss deutlich merken, wie sehr St. Cyran die Glaubenssdtz-
lichkeil des dibrigen ,Jansenismus® teilt. Fur ihn gibt es wie fir
jeden andern ,Jansenisten“ eine ,sichtbare Kirche®, streng ge-
nommen nur — ,, die Kirche¥, der man Verstand und , Gefihl* unter-
werfen muss. Von einer ,unsichtbaren® Kirche zu reden, ist in seinen
Augen eine Ketzerei (Oeuvres 29, S. 295). In St. Cyrans ,Kate-
chismus®!) kommt diese Auffassung in den Worten zum Ausdruck :
,Jesus Christ et 'Eglise ne peuvent étre séparés. Tous les fideles
qui sont dans le monde, sont unis dans un Corps, qu’on appelle
I'Eglise Catholique. Ce Corps est saint, parce que le S. Esprit
ne l'abandonne jamais, mais le forme et I’anime toujours. Tous
les fideles lui doivent étre unis pour étre sauvés. Le lien et 'ame
de I'Eglise, c’est le S. Esprit, et le feu de sa charité. Les Schis-
matiques ne sont point dans I’Eglise, encore qu’ils aient la méme
fol que nous; parce qu’ils ne gardent point I’'union, qui est néces-
saire entre les membres de I’Eglise. Jesus Christ a donné & son
Eglise la puissance de remettre les peéchés, et cette rémission
ne se peut acquérir en nulle autre Société qu’en celle de 'Eglise
Catholique. Et enfin les Evéques succéderont aux Apotres, jusques
4 la fin du monde, et nous ne pouvons avoir la foi, que par
l'instruction de I’Egise“ (ebenda).

Ein entsprechendes Urteil des Bischofs Laval tiber St. Cyran
ist L. keineswegs unbekannt: ,Dieser gelehrte Mann habe durch-
aus nicht andern Ansichten gehuldigt, als solchen, die er aus der

1) Genauer Name: ,Théologie familiére ete.“, vgl. Reusch: Index 1I
1, S. 462.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1816. 31



— 458 —

Heiligen Schrift und der Lirchlichen Uberlieferung geschépft habe
(S. 6D). Auch schreibt L. den Satz nieder, ,aus der Beschiftigung
mitden Kirchenviitern seischliesslich die Ketzerei desJansenismus
entstanden (S. 56). Und endlich erwihnt L. den 1632—1633 zum
ersten Male erschienenen ,Petrus Aurelius“ '), an dessen Abfassung
St.Cyran hauptsédchlich beteiligt war. In diesem so beriihmt gewor-
denen Werke wird die bischofliche Kirchenverfassung im Gegen-
satz zur Lehre der Jesuiten nachdriicklich verteidigt. L. erledigt
es mit den Worten: ,Es handelt sich um Verfassungsfragen
innerhalb der Kirchenherrschaft von tiberwiegend kirchenpoli-
tischer Bedeutung, bei der die philosophische und psychologische
“Einstellung des Verfassers bei weitem nicht so deutlich hervor-
tritt, wie dies in den wunderbar weltitberlegenen Briefen der
Fall ist. Wohl finden wir schon die bezeichnende Betonung
echter Religiositit in der Liebe als des Gesetzes Erfiillung, doch
scheint die kimpferische Absicht dieser geschichtlichen Gelegen-
heitsschriften dem rauheren Handwerke zu entsprechen, das sich
im Dienste der Liebe und ihrer beseligenden Kiinste einstweilen
leider noch etwas iusserlich mit Waffen des Urteils schliagt und
verteidigt. Als der Theologe zum Heiligen wird, verwandeln
sich seine kriegerischen Tuchtigkeiten in lauter Liebe und Giite.
,Der schwere Panzer wird zum Fligelkleide'® (S. 60—61).

Zusammenfassend sagt L., ,St. Cyran sei die Kirche auf
Erden das Hehrste gewesen® (8. 74). Aber er weiss — was schon
aus dem Bisherigen hervorgeht -— gar nicht zu ermessen, eine
welch wirkliche Bedeutung diese ,Kirche‘ und ihr Lehrgehalt fir
St.Cyran hat, wie einschneidend dessen Gegensatz zur Papstkirch
ist. L. sagt, ,St. habe sich so viel Miihe gegeben, nur um das
Altertum zu erforschen, nur in theoretischen Interessen® (S. 57).
dazu veranlasst ,insbesondere durch die allzu weltfreundliche
Haltung des Jesuitismus“ (ebenda). ,So blass und nichtssagend
scheint ihm das Geprige aller irdischen Dinge, so bedeutungslos
alle Befriedigung leerer Wissbegierde, die nur dem Verstande
etwas bieten mochte, ohne das Herz zu speisen, dass es sich dem
Betrachter seiner Lebensschicksale beinahe mitteilt und er in
Gefahr geriit, von genaueren gleichgiiltigen Daten nicht viel
erfahren zu wollen® (S. 48).

Im Gegensatz zu Honigsheim (vgl. Intern. Kirchl. Zeitschrift
1915, S. 444—468) kennt L. die gangbarsten ,jansenistischen

1) Vgl Index I, 1, S. 3821



— 459 —

Quellenschriften und beschrinkt sich seinem Vorwurfe gemiiss
auf deren alleinige Benutzung. Gleichwohl verfillt er trotz man-
cher sachgemiisser Wiedergaben in Honigheims schweren Fehler,
durch die titige Frommigkeit des ,Jansenismus“ geblendet, nicht
tiefer in die Quellen einzudringen und ganz davon abzusehen,
ein wie scharf gegliederter gedanklicher Lehraufbau dahinter
steht. Und der tiefste Grund dieses Fehlers? Genau wie bei H.:
L. geht der — ,theologische Blick* ab. Er fuhlt sich von der sittlich-
religiosen Grosse des ,Jansenismus* angezogen und mochte diesem
ein priachtiges Denkmal setzen. Allein dies Denkmal wird nach —
,schongeistigen Gesichtspunkten“ aufgebaut. So kommt denn
ein Bild des ,Heiligen“ zustande, das in seinem Kern aus lose
zusammengestellten sittlich-religiosen Ergiissen St. Cyrans besteht.
Und diese Zusammenstellung umfasst bloss zehn Seiten (5. 89—99).
Die tubrigen Teile des Biichleins sind in Wirklichkeit , kiinstlich
geschaffene” — wir wollen zugeben: ,gewiss kunstvoll angeord-
nete“ -— _Ausstrahlungen*® jenes Bildes, von ntichternen Tatsachen
aus St. Cyrans Leben umrahmt. Diese geschichtlichen Tatsachen
sind zum Teil wdrtlich entlehnt (stark wurde die ,,Préface histo-
rique“ zum 29. Bande von Arnaulds Werken benutzt).

Wir sagen éhnlich wie in dem Aufsatze ,Zur jansenistischen
Staats- und Gemeinschaftslehre“ (Intern. Kirchl. Zeitschrift, wie
oben): Wir freuen uns iiber jeden, der aufrichtig gewillt ist,
zur jammervoll vernachlissigten Erforschung des ., Jansenismus*
einen Baustein beizutragen. Wir méchten aber eindringlich da-
vor warnen, ,die Sache zu leicht zu nehmen* und tiber der dusseren
Erscheinung den inneren — nicht immer ganz so blendenden —
Gehalt des ,Jansenismus” unbeachtet zu lassen. Es ist hochste
Zeit, dass die Fachwissenschaft sich nachdriicklich an den
wJansenismus® heranmacht, wenn nicht unter der Hand von Un-
berufenen ein Zerrbild dieser so gewaltigen katholischen Er-
neuerungsbewegung entstehen soll.

Stichlingen (Baden). Ernst Moog.

BossurT: sa correspondance, T. X, juin 1698—décembre 1698 :
Paris, Hachette, par Urbain et Levesque.

Ces 108 lettres, suivies de quelques piéces précieuses sur

les affaires théologiques, roulent sur les matieres les plus diverses

et notamment sur les affaires de la cabale ultramontaine; ce



— 460 —

ne sont «que des subtilités, ou plutot des sottises » (p. 35). «In-
trigues qui font voir ce qu’il faut attendre de l’amitié du car-
dinal de Bouillon. Vous devez étre assuré, écrit 'abbé Bossuet
& son oncle, que, s’il pouvait me voir mort ou hors de Rome,
rien ne lui causerait plus de joie» (p. 130).

Mais surtout Feénelon est peint sur le vif. Parlant de Fé-
nelon, Bossuet dit tout net qu’il a été toute sa vie «un parfait
hypocrite » (p. 28); le témoignage authentique du roi et le déeri
universel ou était ce prélat et sa doctrine (p. 1561); «sil’on ne
frappe fort, on ne sera pas longtemps sans s’en repentir, écrit
Bossuet; M. de Cambrai est un homme sans mesure, qui donne
tout & lesprit, & la subtilité et & l'invention; qui a voulu tout
gouverner, et méme I’Etat, par la direction, ou rampant, ou
insolent outre mesure» (p. 190). Bossuet ajoute (p. 145): «J'ai
presque achevé la réponse de M. de Cambrai. Elle est trouvée
pitoyable; et l'on s’étonne beaucoup ici que M. le cardinal
de Bouillon se déclare le protecteur d’'un homme qui ne fait
que se moquer du public. On s’étonne aussi qu’il retourne aux
congregations. »

« Ceux qui sont opposeés au livre de M. de Cambrai ont fini
d’exposer leur avis. On a publié ici que le P. Granelli avait
parlé dans son dernier discours devant le pape contre les mceurs
de M. de Cambrai, se servant de paroles libres; mais cela est
faux. Il n’a rien dit que de bien, que de vrai sur la liaison
avec M= Guyon, qu’il a prouvée par le témoignage de M. de
Cambrai lui-méme » (p. 197). « Ma réponse fera voir le dange-
reux caractére de 'homme (Fénelon), et combien 1'Eglise a A
craindre de tels esprits, qui donnent aux faits et & la doctrine
tous les tours qu’ils veulent. C'est proprement, avec la hauteur
et la présomption, ce qui fait les chefs de parti dans I'Eglise,
et en un mot les hérésiarques» (p. 206).

«De quelque opinion qu’on soit sur les actes propres des
vertus d'espérance et de charité, quand je viens a la pratique,
c'est 14 ou je puis montrer et sans réplique, le faux de toutes
ces vaines spéculations ... Toutes les solutions de M. de Cambrai
tombent par terre aussi aisément. Les grands arguments sur la
liberté de Dieu n'ont que de la fumée. Le securius haec dixit
de St. Augustin 'accable. Prétendre que rapporter la béatitude
a la gloire de Dieu n’est pas vouloir la beéatitude, ni la désirer
de quelque maniére que ce soit, pas méme subordinate, c’est



— 461 —

assurément une belle chimere. Enfin toutes les défaites de ce
prélat, quand on les reduit &4 une idée exacte, ne présentent
que de misérables sophismes» (p. 238—239).

L’abbé Bossuet écrit que la cabale est trés forte, «tant on
est ignorant» (p. 249). Il fréquentait beaucoup le cardinal de
Bouillon avec Mgr. Giori, qui les recevait & merveille. «Nous
ne nous fions ni plus ni moins & M. le cardinal de Bouillon, ni
M. le cardinal de Bouillon & nous, comme vous le pouvez croire,
écrit 'abbé Bossuet & Bossuet. Heureusement pour nous, le pape
connait M. le cardinal de Bouillon et le méprise» (p. 262).
Fénelon dans son livre parle avec une insolence outrée de
toutes les personnes qui ne suivent pas aveuglément sa cabale.
Sa hardiesse, son arrogance et ses impostures s’y découvrent
plus que jamais. M. le cardinal de Bouillon, en m’en parlant
la premiéere fois, disant que cet ouvrage était le plus grand
effort de l'esprit humain, fut obligé de m’avouer que M. de
Cambrai était hors des gonds, et qu’il défendait plus que jamais
Mm™e Guyon. Pour moi, je n'y trouve que le caractere d’un char-
latan, d’'un déclamateur et du plus dangereux de tous les
hommes» (p. 31).

Bossuet juge ainsi Camus, 1'évéque de Belley: «c’est un
auteur si confus et dont la théologie est si peu preécise, qu’il
n'y a point & s’inquiéter de ce qu’il dit» (p. 231).

Bossuet disait « qu’il faut prendre le bon de tout le monde »
(p. 330); mais il attaquait fort les mystiques. «Je les mettrai
dans leur rang, disait-il, qui sera bien bas, non par mes paroles,
mais par lui-méme, comme il convient & des auteurs sans exac-
titude. Je ferai pourtant valoir ce qu’ils ont de bon, afin que
ceux qui les aiment ne se croient pas méprisés» (p. 341).

Dans un entretien avec le pape, I’abbé Bossuet fit ressortir
les injustices de M. de Cambrai. Le pape «en fut étonné. Cela
fit impression sur son esprit. Je le priai de n’ajouter aucune
foi & de pareils libelles qu'on cachait aux parties. Je lui fis
faire attention sur le parjure de M. de Cambrai & la face de
toute la terre, qui prenait Dieu & témoin, dans son instruction
pastorale que, par intérét propre, il n’avait jamais entendu
I'objet de I'espérance surnaturelle ; que cependant M. de Chartres
produisait un écrit de lui ou il assurait tout le contraire; que
je le suppliais la-dessus de juger de la bonne foi du prélat dans
tout le reste. Il me témoigne une grande douleur de l’entéte-



ment de cet archevéque, et m’assure qu’'on serait content pour-
vu qu'on edt patience» (p. 399).

A la p. 462, dans une lettre au cardinal de Bouillon, Jacques
Langlois insiste sur l'ignorance des moines de Rome.

Bref, ce volume est, comme Jes précédents, trés curieux,
trés instructif, et on le lira avec lé plus vif intérét.

K. MICHAUD.

Denio, Ludwig: Innozenz IV. und England. Ein Beitrag zur
Kirchengeschichte des 13. Jahrhunderts. Berlin und Leipzig,
G. J. Goschen, 1914. X und 84 S. Br. «#£ 3. 60.

In Ermangelung einer neueren vollstindigen Biographie
Innozenz’ IV. ist jede Spezialuntersuchung zur Regierung dieses
bedeutenden Papstes mit besonderem Dank zu verzeichnen,
weill sie uns dem Ziel einer umfassenden Darstellung niaher brin-
gen kann. Aber auch fir die englische Landes- und namentlich
Verfassungsgeschichte fullt die vorliegende Untersuchung eine
empfindliche Liicke aus. Denn was die Vorginge in der Kirche
und die Wechselfille der Kirchenpolitik betrifft, ist das Jahr-
zehnt englischer Geschichte von 1243 — 1254 bisher nur stief-
miitterlich behandelt worden. _

Mitten in dem letzten heissen Ringen zwischen Kaisertum
und Papsttum ist Innozenz [V. zur Papstwiirde gelangt. Erst
nach und nach trat es zutage, welch unverséhnlicher Gegner
nicht nur fiir Kaiser Friedrich II., sondern dem ganzen stau-
fischen Kaisertum in ihm erstanden war, welch kaltherziger,
jeder religiosen Innerlichkeit abgewandter Rechner damit die
Leitung der abendlindischen Kirche in die Hand genommen
hatte. Je erbitterter der Kampf schliesslich gefiihrt wurde,
je hiufiger der Augenblick einer endgiiltigen Wendung zu-
gunsten der kaiserlichen Sache nahe schien, um so mehr sah sich
der Papst darauf hingewiesen, die finanziellen Mittel der Landes-
kirchen fiir sich in Anspruch zu nehmen. In Frankreich erzeugte
dieser pépstliche Druck eine bedrohliche Bewegung gegen die
Anspriiche der Kurie, und nun erfahren wir durch Dehio des
genaueren, wie in England die verschiedenen Faktoren des
offentlichen Lebens, Konig, Klerus und Adel sich den Forderungen
des Papstes gegeniiber verhiclten. Seit der Regierung des
schwachen Konigs Johann ,,ohne Land® war England péapstliches



— 463 —

Lehen, und fast geradesolange waren gewisse Gesetze des
Landes, welche die Freiheit der Person und die Sicherheit des
Eigentums garantierten, in der Magna Charta niedergelegt. Die
Nachfolgér Innozenz' III. erkannten die Unmoglichkeit einer
volligen Beherrschung des englischen Staates und beschrinkten
ihre Anspriiche auf die englische Kirche. Trotzdem liessen sich
Reibungen nicht ganz vermeiden, Widerspriiche seitens der
kirchlichen Kreise blieben nicht aus. Innozenz IV. musste schliess-
lich einen formlichen Kaufpreis fiir die Besteuerung des Klerus
zahlen, indem er diesen gleichzeitig ermahnte, dem Konige eine
anstindige Unterstiitzung zu gewidhren. Denn dieser war nicht
minder in Geldverlegenheit als die Kurie, und mit Forderungen
an die Stinde heranzutreten, musste ihm in einem Augenblick
untunlich erscheinen, wo diese sich offensichtlich auf einen ent-
scheidenden Verfassungskampf vorbereiteten. Wider Erwarten
hatte das pépstliche Mahnschreiben keinerlei Erfolg. Die Geist-
lichkeit hielt zur Sache der Stinde, und es gelang, den Konig
ginzlich vom Papste zu trennen. Man begniigte sich seitens der
Stinde mit einer Erneuerung der Magna Charta, wogegen dem
Konige eine Steuer, wenn auch in einer ihm wenig zusagenden
Form, bewilligt wurde. Der Klerus aber wies die péapstliche
Besteuerung zuriick, der sie fordernde Nuntius wurde gewaltsam
aus dem Reiche geschafft. Aber die Nation stand dem Papste
keineswegs geschlossen gegentiber. Unter den Bischéfen waren
nicht wenige, welche die letzte Schwenkung in der Politik
nicht mitmachten und dem Papste treu blieben, allen voran
der bekannte Bischof von Lincoln Grosseteste. Auch zeigte der
Papst in dieser heiklen Lage in eminenter Weise sein staats-
minnisches Geschick, wenn er auch auf die Krone nicht so
weit Ricksicht nahm, wie auf die nationale Erregung der éffent-
lichen Meinung und der Stinde. Auch in der Zeit der grossten
Spannung waren die Fiaden zwischen dem englischen und dem
papstlichen Hofe nie ganz abgerissen, und so gelang es dem
Papste bald, in das Bindnis des schwachen Konigs und der iiber-
miichtigen Stinde Bresche zu schlagen. Dem Koénig war es um
eine von den Stinden unabhingige Einnahmequelle zu tun.
Nachdem er sich gegeniiber péapstlicher Besteuerung der Kirche
wiederholt nachsichtig erwiesen, erhielt er endlich selbst vom
Papst die Zuweisung eines kirchlichen Zehnten fir drei Jahre,
woftir er, um der Form zu geniigen, einen Kreuzzug geloben



— 464 —

musste. Auch die ganze iibrige Kirchenpolitik zeigte sich bald
beherrscht von diesem Einvernehmen zwischen Koénig und Papst.
Je niher sich Papst und Konig kamen, um so straffer konnte
der Papst die Ziigel des gesamten Kirchenregimentes anziehen.
Die Folgezeit brachte den Kampf von Klerus und Volk gegen
Konig und Papst, den Baronenkrieg, der mit einer erheblichen
Erweiterung der Volksrechte endete.

In gedriingter Kiirze, neben der die wiinschenswerte Klar-
heit nicht selten leidet, so dass die breiter angelegten Teile der
Untersuchung um so erfreulicher wirken, wird uns diese Ent-
wicklung von Dehio vorgefiihrt. Auf Grund seiner gewissenhaften
Quellenstudien erfahren wir, wie tief und ins einzelne gehend
schon in dieser ersten Hélfte des 13. Jahrhunderts die Eingriffe
des Papsttums in die Regierung der Kirche sein konnten, so
dass es auch jetzt schon nicht an kirchlich gesinnten Méinnern
tehlte, welche die romische Kurie als Quelle allen Ubels an-
sahen. Selbst ein Grosseteste wurde von seiner bisherigen
Papstverherrlichung griindlich bekehrt. Die gesamte Situation
erinnert lebhaft an eine spitere Zeit in Frankreich wiahrend
des grossen Schismas, wo wiederholt Konig und Papst sich zu
gemeinsamer Beherrschung und Ausbeutung der Landeskirche
zusammenfinden, wo aber auch die Klagen tiber die Verwelt-
lichung der Kirche ihren Gipfel erreicht haben. Diese Zustéinde
filhrten zur ersten Kodifizierung der mit dem Namen ,Galli-
kanismus“ bezeichneten Kirchengesetze. Johannes Haller hat
zuerst darauf hingewiesen, wie dieser Gesetzgebung eine 4hnliche
in England vorausgegangen war, und nun hat uns Dehio im einzel-
nen und fiir einen bestimmten Zeitraum gezeigt, wie ganz
dhnliche Ereignisse wie in Frankreich auch der englischen
+esetzgebung vorhergegangen sind.

Bonn. C. K.

GROSHEINTZ, D* O.: L’esthétique cratoire de Bossuet. Berne,
Max Drechsel, 1915, in-8°, 135 p., 4 fr.

Cette étude littéraire de M. le D" Grosheintz est faite avec
beaucoup de méthode. L’auteur distingue la valeur littéraire
de Bossuet et sa valeur théologique. Il pense, avec la « Revue
internationale de théologie» dont les théses 'ont certainement
inspiré, que la valeur littéraire de Bossuet ira toujours en gran-



dissant avec l’évolution romantique et réaliste du classicisme
francais, mais que sa valeur théologique, trés éprouvée par
la critique moderne, ira en faiblissant toujours davantage (voir
p. 16 et 17).

Ce point de vue est juste. Nous ne pouvons, faute d’espace,
entrer dans le fond et les riches détails de 1’étude de M. Gros-
heintz, mais nous la recommandons trés sérieusement a tous
les lecteurs sérieux qui veulent apprécier l'esthétique oratoire
de Bossuet comme elle le mérite. E. M.

VERESS, Dr. Andreas: Acta et Epistolae relationum Transyl-
vaniae Hungariaeque cum Moldavia et VYalachia. Vol. I.
1468—1540. (Vierter Band der Fontes rerum Transylvanicarum.)
In Kommission bei Alfred Holder. Wien und Leipzig 1914.
Preis 10 Kronen.

Die drei ersten Binde dieser grossen Aktensammlung haben
wir angezeigt in dieser Zeitschrift 1912, S. 561—563; 1914,
S. 273—276 und S. 426—429.

Der vorliegende Band enthédlt Aktenstiicke, die die Bezie-
hungen zwischen Ungarn-Siebenbiirgen einerseits und der Mol-
dau und der Walachei anderseits betreffen. Der Herausgeber be-
ginnt mit dem Jahr 1468, weil erst um diese Zeit, d. h. nach dem
Krieg zwischen Koénig Mathias Corvinus von Ungarn und dem
Woiwoden der Moldau, Stephan 1II., die Beziehungen enger
geworden sind. Die Dokumente sind meistens in lateinischer,
einige in italienischer und deutscher Sprache abgefasst und
geméss den Grundsitzen, die 1895 von der dritten Versammlung
deutscher Historiker zu Frankfurt aufgestellt worden sind,
genau nach den Originalien wiedergegeben. Ein deutscher Leser
hiitte daher einige Miihe, sich mit den Orts- und Personennamen
zurechtzufinden, wenn nicht in einem sehr ausfiihrlichen Namen-
und Sachregister (S. 317—339) die heutige Schreibweise und an-
dere aufkldarende Notizen mitgeteilt worden wiéren.

Veress erkliart ausdriicklich, dass er auch Dokumente habe
aufnehmen miissen, die sich auf das Verhidltnis Ungarns zu
Polen, Deutschland und zur Tirkei beziehen, weil die einen
zur Erlauterung der andern dienen. Das begreift jeder, dem
die (reschichte des genannten ungarischen Koénigs und seiner



— 466 —

Nachfolger auch nur oberflichlich bekannt ist. Vielleicht ist
dem einen oder andern unserer Leser die kleine Schritt
von A. Ph. von Segesser: ,Die Beziehungen der Schweizer zu
Mathias Corvinus, Kénig von Ungarn, in den Jahren 1476—1490*
(Luzern 1860), zuganglich. Aus ibhr erfihrt man, dass sich in
jener Zeit der politische Einfluss der ungarischen Krone tliber
Osterreich hinweg bis nach Burgund erstreckte. Konig Mathias
hatte noch im Jahr 1468 den von Paul II. exkommunizierten
bohmischen Kénig Georg Podiebrad, einen Kalixtiner, mit Krieg
iiberzogen und sich dann 1469 von den péapstlich gesinnten
Bohmen zum Konig ausrufen lassen. Das missfiel dem Kaiser
Friedrich III., der Bohmen fiir Osterreich in Anspruch nahm.
Die damit zusammenhiingenden Feindseligkeiten veranlassten
den Konig von Ungarn, sich mit den Eidgenossen, deren Kriegs-
tiichtigkeit damals von sich reden machte, in freundschaftliche
Beziehungen zu setzen.

Nun ist das dritte Dokument, das Veress mitteilt, ein Schreiben
des Konigs Podiebrad, mit welchem dieser unterm 9. Februar
1468 von Prag aus dem Konig Mathias in etwas weit hergeholten
schonen Redensarten sagt, wie schmerzlich es ihn beriihrt habe,
vernchmen zu miissen, dass er (Mathias) in einem Kampf gegen
den Woiwoden der Walachei verwundet worden sei, und wie
sehr er sich freue, zu horen, dass die Wunde wieder geheilt sei.
Der ,liebste Bruder“ scheint von dieser Teilnahme nicht tief
gerithrt worden zu sein; sie hinderte ihn nicht, im gleichen
Jahre die Hilfte von Bohmen zu besetzen. Doch schreibt er
unoch unterm 13. Juni 1477 den Eidgenossen, dass er auch gegen
Osterreich Krieg fiihre, weil Friedrich III. sogar dem Papste
zum Trotz die Ketzer in Bohmen unterstiitze. In diesen Streit
wurde auch Polen verwickelt; aber wiederum hatte Mathias
den Papst auf seiner Seite.

Dass der michtige Konig mit Sixtus IV. (1471—1484) in
gutem Einvernehmen war, bestitigen die Briefe, die er an diesen
Papst gerichtethat und diein die vorliegende Sammlung aufgenom-
men worden sind. Es handelt sich darin wesentlich um die Abwehr
der Tirken, die immer wieder nach der Moldau und Walachei
und bis nach Siebenbiirgen vordrangen.

Unterm 3. November 1475 antwortet Mathias auf mehrere
Schreiben, mit denen er von der Kurie aufgefordert worden war,
dem Woiwoden der Moldau wider die Tirken zu Hilfe zu kom-



men; cer bezeugt mit Fusskuss seine ehrerbietigste Bereitwilligkeit,
bemerkt aber, dass er bisher durch den bohmischen Krieg, den
er ja ebenfalls aus Gehorsam gegen den Papst unternommen
habe, abgehalten worden sei, gegen den ,ruchlosen Verwiister
christlicher Provinzen“ vorzugehen. Uberhaupt beziehen sich
nun die folgenden Dokumente meistens auf die zahllosen Feld-
ziuge, die teils durch die Einfille der Turken in die Moldau
und Walachei, teils auch durch die Treulosigkeit der Vasallen in
diesen Lindern notwendig geworden waren. Wihrend aber in
der Reglerungszeit des Konigs Mathias (1458-—1490) die papstliche
Kurie an diesen Kampfen daslebhafteste Interesse nahm, scheinen
sich die Nachfolger Sixtus’ IV. ( 1484), Innozenz VIII., Ale-
xander VI., Pius III., Julius II. etc., weniger mehr darum be-
kiimmert zu haben, wer in den genannten Landschaften regiere.
Erst unter Paul I11. (1534—1549) fangen die péapstlichen Nuntien
wieder an, iiber diese Konflikte nach Rom zu berichten und
Ratschlidge zu erteilen. Aber Ungarn ist nun viel schlimmer
daran als unter dem miéchtigen und erfolgreichen Konig Mathias
Corvinus. Am 22. November 1538 muss der Wiener Nuntius
Fabius Mignanelli unter anderm nach Rom melden: ,Der neue
Woiwode der Moldau ist nun 30 Jahre alt, von denen er un-
gefihr 25 am Hofe des Tiirken zugebracht hat. Er verfiigt iiber so
grosse Truppenmacht, dass Siebenbiirgen ganz seiner Willkiir
preisgegeben ist. Daraus ergibt sich die vollige Auflosung des
Restes des ungarischen Reiches. Dieses ist bis zur Stunde durch
das Tiurkentum und das Luthertum zum grossten Teil von der
wahren katholischen Religion abwendig gemacht . .. Sie sehen,
wenn die katholischen Fiirsten nicht héren auf die heilige Stimme
Unseres Herrn (des Papstes), der sie immer zu der wahren und
notwendigen Einigung aufgefordert hat und noch auffordert, nach
so vielen Rissen, die wir namentlich in Deutschland, an dem
ungenihten Rocke wahroehmen, die ganze Christenheit nach
einiger Zeit, so Gottes Vorschung die Dinge nicht anders wendet,
schweren Schaden nehmen kénnte.“

Obwohl sich die vorliegenden Dokumente nur auf ein relativ
beschrinktes Gebiet beziehen, werfen sie doch, wie man sieht,
viel Licht auf die europiische Geschichte im allgemeinen.



— 468 —

Zeitschriften.

Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1915/16. N 4
et 5. . Breton: Les Catholiques et la liberté de conscience. Louis
Desnoyers: Les crises dynastiques du régne de David. Notes et
critiques. Notes bibliographiques. Chronique de I'Institut. — N 6
et 7. Jean Riviere: Le probléme de la science humaine du Christ.
Alphonse Auguste: Les origines du Jansénisme a Toulouse; notes
et documents. Notes et critiques.

Franziskanische Studien. Minster i. W. 19106. 3. Heft. B. Klein-
schmidt: Zur Geschichte des Portiunkulaablasses. A. Gottron: Zur
Geschichte der Mainzer Lull-Ausgabe. R. Bowing: Murillos Portiun-
kulabild im Kolner Wallraf-Richartz-Museum. F. Doelle: Die Reform-
bewegung unter dem Visitator regiminis der sdchs. Ordensprovinz.
L. Lemmens: Der heutige Stand der Portiunkulafrage.

Goodw:ll. London 1916. N° 3. The World Alliance for promo-
ting international Friendship through the Churches. The american
Group of the World Alliance. The French Committee of the World
Alliance. The Military Training of Boys from an educational
standpoint: Prof. F. W. Feerster. Scouts and Soldiers. Dutch Christian
Opinion on the War. Some Effects of the War upon Danish Religious
Life. Some Neutral Reflections, « Earth’s Day Shall Dawn.» German
Work for Necessitous Aliens and others. Towards a New International
Order. K. C. F. Krause — the Good European.

The Christian Union Quarterly. St. Louis, Mo., 1916. N 21.
Editorial: An Agreement between the Presbyterians and the Dis-
ciples of Christ. Ch. E. Tebbetts: Church Union. P.Beckett Moncriefi:
Christian Union in England. Alva W. Taylor: A Basis of Union
Suggested by the Joint Committee from the Churches of Christ and
the Baptist Churches. A. L. Lilley: Christian Unity.

The Constructive Quarterly. New York 1916, N° 2. David
S. Schaff: The movement Towards Church Unity. W. B. Selbie: .
The War Revival and Reunion. Leonid Turkerich: The Church
and the Choir. Gilbert Reid: Appreciation of Another’s Faith.
N. R. Best: The Free Church Viewpoint. Georges Michelet: The
War and the moral Crisis. W, C. Gorgas: Sanitation and morality.
Georges Wobbermin: Theology from the Viewpoint of the Science
of Religion. George W. Richards: Kantian Philosophy and Christian
Theology. Bishop John E. Mercer: The Churches and Secularist
Democrats. Lester Leake Riley: Social Worship. Newman Smyth:
John Dury.



— 469 —

Revue de Théologie et de Philosophie. Lausanne, 30 Rue d’Etraz.
Nouvelle série. Tome quatrieme, 1916. N°18. A. Reymond: L’hypo-
these héliocentrique et la condamnation de Galilée. G. Jéquier: Le
Sinai et 'Exode. H. Gressmann: I.’archéologie de I’Ancien Testa-
ment. Ed. Platzhoff-Lejeune: La propaganda antiecclésiastique et
I'exode organisé en Allemagne. Revue des Revues: Miscellanées. —
N° 19. P. Bovet: L'instinct combatif dans l'expérience chrétienne.
Ch. Dutoit: Déterminisme moral. H. L. Miéville: Pourquoi cherchons-
nous a justifier nos opinions? Ch. Schnetzler: Martin Bucer. Mis-
cellanées.

Roma ¢ ['Oriente. Badia Grottaferrata (Prov. Roma). 1916.
Num. 65—66. Breve del S. P. Benedetto XV. Decreti della S. C. de
Propaganda Fide. Il Bilancio del S. Sinodo alla Duma e l'imminente
riforma della Chiesa dominante. Questioni religiose greco-slave negli
Scrittori del Rinascimento. Vita giambica di S. Nicola di Mira
secondo il codice messinese 30. Vestigi di Grecismo in terra d’Otranto,
Appunti e documenti. Rivista della stampa. Spoglio delle Riviste.
Cronaca.

Theologische Studzén. Utrecht. 34. Jaargang. Aflevering IVen V.
Inhalt: F. W. Grosheide: Matth. 28, 19. F. E. Daubanton: Ter
inleiding tot de Didaktiek des Nieuwen Verbonds (Slot). Boekaan-
kondigingen. J. de Zwaan: Litteratuuroverzicht. A. van Veldhuizen:
Uit de kaartenkast. Mededeelingen, vooral op het gebied van N. T.ische
en Praktische Theologie. Inhoud van toegezonden tijdschriften.
Nieuwe uitgaven aan de Redactie toegezonden.

Theologisch Tzjdschrift. Leiden, 50. Jaargang (nieuwe reeks
8. jg.). Aflevering IV en V. Prof. Dr. H. U. Meyboom: De Kerk.
Prof. Dr. F. M. Th. Bohl: Ausgewaihlte Keilschrifttexte aus Boghaz-
Ko1, umschrieben und tbersetzt von —. C. Pekelharing: Eenige
woorden over het begrip <«Bekeering». P. Eldering: De weten-
schappelijke waarde van het Spiritisme. J.P. Palache: Drie plaatsen
uit het boek Job. E.Italie: Dooven, stommen en doofstommen in de
joodsche oudheid. Dr.K.F.Proost: Adam-Christus-Satan. B.D. Eerd-
mans: De onderwijsvraag en de Volksontwikkeling. Berichten: Varia.
Mededeelingen: Professoraten. Remonstrantsch Seminarium.

Exxlnoiaorizog MDdgos. Alexandrien. 15. Jahrgang, 109.—1T11.
Heft, April-Juni 1916. — Protopresbyter Konstantin N. Kallinikos:
Die Beichte. Greg. Papamichaél: Theater und Kirche. Neue Werke
und Studien: I. Kritiken: Spyr.Nik. Lagopati, Patriarch Germanos II.
von Konstantinopel (rezensiert von Chrys. Papadopulos). J.]J.Sokoloph:
Aus den Eparchien der Kirche von Konstantinopel: Eparchats-
verwaltung im Recht und in derPraxisder Kirchevon Konstantinopel zur



— 470 —

Jetztzeit (rezensiert von Chr.Papadopulos). IL. Bibliographie: J.A.Papa-
dopulos: Die Sprache des N. T. nach den neuern Studien. G. Walther:
Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Vaterunser-Exegese.
Nektarios, Metropolit der Pentapolis: Studien iiber die hl. Sakramente.
Ignatius Jannakopulos: Die Universalitait der Erbsiinde. Konst. N.
Kallinikos: Der Krieg und die Kirche. Archimandrit Jakobus: Die
sittliche Freiheit des Menschen im Christentum, u. a.

Ndvrawoe, Wochenbeilage zum ¢« Exxlnoiaotizog @cgoc». Ale-
xandrien. 8. Jahrgang. Nr. 13. Gregorios Papamichaél: Die Morgen-
evangelien (Fortsetzung). Archimandrit Polykarpos Synodinos: Das
Gebet der Katechumenen. Archim. Andr. Triantaphyllos: Die ent-
scheidendsten religiosen Augenblicke (Passionsbetrachtg.). Chronik. -—
Nr. 14. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos: Die Gottesdienste des
Patriotismus und die des Christianismus. Amilka S. Alibizatos: Das
Werk der Gesetzesvorbereitung und die Einberufung der Hierarchie.
Chronik. — Nr. 15. Greg. Papamichaél: Das Golgotha Christi und
das Golgotha der Menschheit. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos:
Die Gottesdienste des Patriotismus und die des Christianismus (Fort-
setzg.). Chronik. — Nr. 16. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos: Die
Gottesdienste des Patriotismus und die des Christianismus. Chronik. —-
Nr. 17. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos: Die Gottesdienste des
Patriotismus und des Christianismus (Ende). Generalvikar Nikolaos:
Am Rande des Grabes. Bischof Timotheos: Gottliche Verehrung.
Chronik. — Nr. 18. Gr. Papamichaél: Morgenevangelien (Fortsetzg.).
Generalvikar Nikolaos: Am Rande des Grabes (Forts.). Chronik. —
Nr. 19. G. P.: Morgenevangelien. K. K.: Meine erste Predigt. Geor-
gios Burlakis: Woher kommt der gegenwirtige Krieg. Chronik. —
Nr. 20. G. P.: Zeige dich recht. Archim. Polyk. J. Synodinos:
Religitse Erinnerungen von der Rundreise in Mane. Archim. Pantel.
Phostines: Die beiden idealen Pole der griechischen Psyche. Georg.
Burlakis: Woher kommt der gegenwirtige Krieg. Chronik. — Nr. 21.
G. P.: Ein Werk der Gerechtigkeit. Generalvikar Nikolaos Evan-
gelides: Am Rande des Grabes. Archim. P. J. Synodinos: Erinne-
rungen (Forts.). G. Burlakis: Woher der Krieg (Forts.). Chronik. —
Nr. 22. Ein unglaubliches Ungliick (Tod von Lord XKitchener).
Konst. Kallinikos: Der Krieg und das alte Israel. Chronik. — Nr. 23.
G. P.: Die Morgenevangelien. K. Kallinikos: Der Krieg und Jesus
Christus. Chrenik. -— Nr. 24. G. P.: Morgenevangelien. K. Kallini-
kos: Der Krieg und der Christ. Chronik. — Nr. 25. K. Kallinikos:
Der Krieg und die gottliche Vernunft. Chronik. — Nr. 26. Das
Fest der Sainte-Chapelle in Paris. Ansprache an die Kandidaten
der Ampeteios-Schule durch deren Leiter Valakis. Chronik. —
Nr. 27. G. P.: Die Morgenevangelien (Fortsetzung). Ansprache an



- 491 —

Kandidaten (Schluss). Chronik. — Nr. 28. G. P.: Morgenevangelien
(Forts, und Schluss). Christophoros von Leontopolis : Uber Gymnasial-
examina. G. Burlakis: Der Sykophant. Chronik. — Nr. 29. G. P.:
Morgenevangelien. Christophoros: Kirchliche Malerei. Aufruf zu-
gunsten der Kriegsopfer in Syrien. Chronik. — Nr. 30. G. P.:
Morgenevangelien. Christophoros: Daskirchliche Vermogen. Chronik.
— Nr. 31. G. P.: Die Morgenevangelien. P. N, Trempelas: Die
darwinistische Hypothese von der Bildung der Arten des Lebens
entwickelt und beurteilt. Chronik. — Nr. 32. Christophoros: Russ-
land, Krieg, Orthodoxie. Trempelas: Darwinistische Hypothese (IFort-
setzg.). Chronik. — Nr. 33. Christophoros: Klerus und Politik.
Protopresbyter K. N. Kallinikos: Kirchenbeleuchtung. Chronik. —
Nr. 34. K. N. Kallinikos: Kirchenbeleuchtung (Endej. P. N. Trem-
pelas: Darwinistische Hypothese (Ende). Leichenrede auf den sel.
Kyrillos von Cypern. Chronik. — Nr. 35. G. P.: Morgenevangelien
(Forts.). Archimandrit Polyk. J. Synodinos: Die kirchliche Lage in
Griechenland. Die Proklamation des Gross-Scherif von Mekka.
Chronik.

Tegor Zdrdsopoc. Athen. 12. Jahrgang. Nr. 265. Vortrag, ge-

= ]

halten im Vereinssaal des Tepog ZvvdeGuoc, iiber den hl. Petrus.
Zur Ehegesetzgebung. Die Kirche und ihr Verhiltnis gegeniiber
Selbstmordern. Kallinikos III, Patriarch von Konstantinopel (Fort-
setzung). Verschiedenes. — Nr. 266. Kirchliche Feier am Namens-
tag des Konigs Konstantin (21. Mai) in der Metropolitankirche.
Kirchengesetz und Pfarrwahl. Synodalschreiben des Erzbischofs von
Konstantinopel. Der Priester als Verwalter der Sakramente. Der
allcemeine Friede in der Welt. Lebensbeschreibung des Spyridon
von Kephallinia. Kallinikos III. Biicheranzeigen. Nachrichten. —
Nr. 267. Rundschreiben des hl. Synod (die Priesterweihe soll nur
vom Heimatbischof erteilt werden). Uber Karystos Neophytos.
Biographie des sel. Bischofs von Euboea. Stiftungsbericht der Rhiza-
rischen Schulstiftung. Die Eparchien des alten Griechenland vor
1821. Vortrag gehalten im Verein Tegoc Zvrdsouoc uber die Priester-
wiirde (Fortsetzg.). Kallinikos ITI. Nachrichten. — Nr. 268. 1 Metro-
polit Gervasios von Epirus. Vortrag (Fortsetzg.). Kallinikos. Lebens-
beschreibung des Spyridon Kompothekra. Die alten Eparchien.
Lebensbeschreibung des Makaritos, Bischofs von Euboea (Fortsetzg.).
Nachrichten. Blindenanstalt. — Nr. 269. Agapios Leonardos. Vor-
trag (Fortsetzg.). Die alten Eparchien (Forts.). Kallinikos III
(Fortsetzg.). Urteil des bischofl. Metropolitangerichts von Athen (iiber
einen Priester, der die vorgeschriebenen Fiirbitten fiir den Konig
Konstantin, die Konigin Olga, die ganze konigliche Familie usw.
eigenmichtig abgedndert hatte: Suspension im Amt und Verlust



— 472 —

der Pfrundgefalle fir 1 Monat (= susp. totalis ab omni et officio
et beneficio). Das Sakrament der letzten Olung. Lebensbeschreibung
des Bischofs von Euboea. Nachrichten. Blindenanstalt. — Nr. 270.
Gebet des Metropoliten fiir den Konig. Der religiose und patrio-
tische Sinn im Heere. Kallinikos III. (Forts.). Christophoros: Die
alten Eparchien (Forts.). Nachrichten. — Nr. 271. Ansprache an
Generalstab und Kommandanten auf Panzerschiff ¢« Lemnos». Erz-
bischof Kyrillos von Cypern. Unsere Kirche und die Heiden in
Griechenland. l.ebensbeschreibung des sel. Bischofs von Euboea
(Forts.). Aus Gesetzesbinden der Nationalbibliothek. Kallinikos
(Forts.). Das Sakrament der letzten Olung (Forts.). Nachrichten. —
Nr. 272. Rundschreiben des hl. Synod. Kallinikos III. (Fortsetzg.).
Bilder aus der alten Kirche. Vortrag im Verein Tegog Zvrdetuoc.
Lebensbeschreibung des sel. Bischofs von Euboea (Fortsetzg.). Nach-
richten.

Neu eingegangen:

Anglican and Foreign Church Society. Report and accounts for
1915. London: Society for promoting christian Knowledge,
68 Haymarket S. W. 1916. Price: Six pence.

The Church and Permanent Peace. Report of the first annual
~ Conference of the national council of the World Alliance for
promoting International Friendship through the Churches. 105 East
228 Street, New York City.

League to Enforce Peace, American Branch. Independence Hall
Conference held in the City of Philadelphia. Printed by the
League to Enforce Peace. 3507 Fifth Avenue, New York.

Menschen- und Vilkerleben. Jahrg. 1. Heft 1—7. Verlag von
W. Langguth. Esslingen a/N.

Stocker, Helene: Menschlichkeit. Sonderdruck der ¢« Neuen Gene-
ration». Heft 1/2. 1916. Oesterheld & Co., Verlag. Berlin W 15.

Zimmermann, Otto, S. J.: Soll die Religion national sein? Frei-
burg i/B. 1916. Herdersche Verlagshandlung. £ 2. 20.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

