
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


454

BIBLIOGRAPHIE.

Eine neue Untersuchung zur Geschichte des „Jansenismus".

Im Jahre 1914 erschien bei Niemeyer in Halle a. S. als
Sonderdruck aus der Festschrift für Alois Riehl, in der Stärke
von 59 S. : „Ein Heiliger von Port-Royal und Kardinal Richelieu".
Verfasser ist Hans Lindau. Er überblickt in befriedigender Weise
die Quellen (vgl. S. 101—103). Bedenklich erscheint die
rückhaltlos hingeworfene Behauptung, für Arnauld, Nicole und die
Herren von Port-Royal überhaupt habe „die tätige Nächstenliebe
höher gestanden, als die wissenschaftliche Wahrheit". „Die
Beachtung von handschriftlichen Abweichungen und Vermeidung-
eigener Zutaten sei diesen Herausgebern ihren Freunden gegenüber

fremd gewesen" (S. 84). L. spricht zum Beweis des Gesagten
nur ganz allgemein von den „zurechtgestutzten" Überarbeitungen
St. Cyrans und Pascals (S. 84—85) und nennt beiläufig Pintheraus
von du Vivier (1702) neu besorgte Sammlung der Briefe Jansens
(S. 59), die Ausgabe der Briefe St. Cyrans vom Jahre 1679

(Lyon) und die Ausgabe der Briefe Angelica Arnaulds (1742)
(S. 85). Wie aber will er seine Behauptung in ihrem ganzen
Umfange auch nur annähernd erhärten? Es liegt zudem ein
offener Widerspruch vor, wenn es in einer Anmerkung heisst:
„Dass übrigens den Herren von Port-Royal der Sinn für das
nicht abging, was wir als sittlichen Gehalt der wissenschaftlichen
Arbeit tiefer und tiefer würdigen gelernt haben, die Gediegenheit

und Ehrlichkeit ernster Arbeit, das wissen alle Geschichtsforscher,

die bei ihren Untersuchungen dem im Boden von
Port-Royal wurzelnden Tillemont sich verpflichtet fühlen" (S. 85,
Anm. 1). Gegen L.s ersterwähntes Urteil, den „jansenistischen"
QueUen mangle insgesamt jede Genauigkeit und Beobachtung
handschriftlicher Abweichungen, möchten wir nur auf die uns
mehr bekannten, an dieser Stelle schon verschiedenfach behandelten

Arbeiten Arnaulds mit ihren ungezählten geschichtlichen



— 455 —

Belegen hinweisen. Unmittelbar vorbildlich für den auch von
den „Jansenisten" peinlich gepflogenen Handschriftenvergleich
ist die Ausgabe des „Nouveau Testament de Mons". Man lese
einmal bei Arnauld nach, wie sehr er es verteidigt, dass jene
Ausgabe neben der Vulgata das griechische Neue Testament
berücksichtigt habe. Ja Arnauld tritt entschieden für die Beachtung

der hebräischen Urschrift ein, wenn es sich um die Wiedergabe

des Alten Testamentes handle (vgl. z. B. Oeuvres de M. A. A.
Arnauld, Paris, Lausanne 1775—1781, Bd. 6, S. 561—562).

L. hat Arnaulds Werke in der Hand gehabt. Allein er scheint
nur das über St. Cyran handelnde Vorwort zum 29. Bande
und „De la Fréquente Communion" (S. 83—84) eingehender
gelesen zu haben. Seine sonstige Kenntnis der Arnauldschen
Werke dünkt uns wenig über die sprachliche und gedankliche
Form hinauszugehen (vgl. S. 83—84).

Doch nun zu dem Inhalt des Werkchens, welcher eine weitere
Beurteilung von L.s Quellenkenntnis ermöglicht. Mit grosser
Liebe, aber auch mit nicht zu leugnender Uberschwenglichkeit,
die schon der Buchaufschrift eigen ist, wird St. Cyrans Leben
und Wirken im Kampf mit der Person und Geisteswelt Richelieus
geschildert. „St. Cyran wollte die reine Lehre von der Gnade
und Busse wiederherstellen" (S. 57), und L. nimmt an, dass in
dieser Hinsicht „St. Cyran der Lehrer Jansens geworden ist
und nicht umgekehrt Jansen der seinige" (S. 49). „Darum hätte
man den ,Jansenismus' auch ,St. Cyranismus' nennen können,
wenn nicht die gedankliche Hauptleistung in Jansens,Augustinus'
erschienen wäre" (ebenda). Mit diesem Urteil gibt L. deutlich
genug zu verstehen, dass seine inhaltliche Kenntnis der
„jansenistischen" Quellen nicht viel mehr als St. Cyrans Schriften
umfassen kann. Er folgt der landläufigen Auffassung, man
gewänne den grundlegenden Eindruck vom Wesen des „Jansenismus",

wenn man Jansens „Augustinus", Arnaulds „De la Fréquente
Communion" und Pascals „Lettres Provinciales" gelesen habe
(S. 102). Dann muss man allerdings bei dem Urteile stehen
bleiben: „Es war die Zeit, in der aus der Beschäftigung mit
der älteren theologischen Spekulation und einer auf das innerliche

Leben in Gottseligkeit gerichteten Bemühung sich wie ein
geistiger Organismus wieder der von der katholischen Kirche
als Gespenst verworfene Strukturzusammenhang von Glaubenssätzen

und Gefühlen bilden sollte, der in der jansenistischen



— 456 —

Gestalt des Neu-Augustinismus noch so viele Opfer forderte
Auf der einen Seite lebte der alte Pelagius wieder auf und verkürzte
den Einfluss des Himmels, um der menschlichen Freiheit Raum
zu schaffen. Auf der andern Seite erhob, oder richtiger: beugte
wiederum die kraftvolle Mystik Augustins ihre Stirn. Alles ist
Gabe und Gnade. — Die einzelnen Vertreter sagen ihren Spruch
und versinken, um in der Kirche, der ,wunderschönen Stadt',
darinnen so manche Soldaten begraben liegen, den ewigen Schlaf
zu schlafen. Aber die Stimmen der Ideen verstummen nicht ; sie

setzen sich geheimnisvoll fort, wie im antiken Trauerspiel aus
dem Munde eines Überlebenden noch die wohlvertrauten Klänge
derselben Person ertönen, die hinter einer andern Maske starb"
(S. 49—50). Soll mit derart blumigen Worten der — „Jansenismus"
dargetan sein?

Der wirkliche „Jansenismus" war kein gefühlsmässiger
Mystizismus. Leicht ist der oberflächliche Beobachter zu solcher
Annahme bereit, wenn er die der Bewegung eigene süssliche
Sprache der „verfolgten Kirche" (vgl. den Aufsatz: „Kurze
Geschichte der Entstehung der alt-katholischen Kirche Hollands",
„Deutscher Merkur", Bonn 1916, Nr. 4, S. 29) vernimmt. Der
„Jansenismus" war eine scharf umschriebene Erneuerung der
frühkatholischen Glaubenssätzlichkeit, ein Stück „Gallikanismus"-
unter anderem Namen. Für die ganze Bewegung ist Arnaulds
Wort bezeichnend: „Quand il s'agit de juger d'une opinion
pour savoir si elle est vraie ou fausse, je n'ai point d'autres
règles que de consulter ce que l'Ecriture, les Peres et les
livres de l'Eglise nous en apprennent, et d'examiner si elle
est ancienne ou nouvelle. Je la crois téméraire et imprudente
lorsqu'elle me paroît nouvelle et formée sur des raisonnements
humains; et je me jugerois coupable d'un grand péché si j'en
avois produit ou soutenu quelqu'une dans l'Eglise de cette nature;
parce qu'il me semble que je ne le pourrois faire sans un très-
grand orgueil, et sans renoncer à cette humilité qui doit être
le fondement de la piété d'un Théologien, de ne juger point des

choses de Dieu par son propre esprit ; de ne dire dans l'Eglise
que ce qu'on a appris de l'Eglise même, et de ceux qu'elle veut
que nous révérions comme ses Maîtres et sesDocteurs" (Oeuvres 23,
210). Das hier kundgetane Bestreben besteht in der katholischen
Kirche, solange von einem nach Unfehlbarkeit und Allgewalt
strebenden Papsttume die Rede ist. In der Teilerscheinung des



— 457 —

.„Jansenismus" stellt es eine ganz gewaltige Geistesmacht dar,
die nicht von heute auf morgen „versinkt", sondern erschütternde
Kämpfe mit dem Jesuitentum ihrer Tage ausficht, bei denen es

oft genug „sehr menschlich" zugeht.
Und in den Rahmen dieser Geschehnisse gehört auch St.

Cyran. Für diese Tatsache bedeutet es nichts, dass er am Anfange
eines „neuen Abschnittes" der sich im Grunde stets gleichbleibenden

„bischöflichen Strömung" in der Kirche steht und darum
für flüchtige Blicke vielleicht sehr vereinsamt erscheint. An dieser
Tatsache ändert es auch nichts, dass St. Cyran im Gegensatz
zu andern „Jansenisten" offenbar sehr weltabgechlossenen Wesens

war. Wer die „Apologie pour Feu Monsieur l'Abbé de St. Cyran"
(Oeuvres, Bd. 29, S. 175 ff'.) bloss auf ihre Überschriften nachprüft,

muss deutlich merken, wie sehr St. Cyran die Glaubenssätz-
lichkeit des übrigen „Jansenismus" teilt. Für ihn gibt es wie für
jeden andern „Jansenisten" eine „sichtbare Kirche", streng
genommen nur— „ die Kirche", der man Verstand und „Gefühl"
unterwerfen muss. Von einer „unsichtbaren" Kirche zu reden, ist in seinen

Augen eine Ketzerei (Oeuvres 29, S. 295). In St. Cyrans
„Katechismus" 1) kommt diese Auffassung in den Worten zum Ausdruck :

„Jesus Christ et l'Eglise ne peuvent être séparés. Tous les fidèles
qui sont dans le monde, sont unis dans un Corps, qu'on appelle
l'Eglise Catholique. Ce Corps est saint, parce que le S. Esprit
ne l'abandonne jamais, mais le forme et l'anime toujours. Tous
les fidèles lui doivent être unis pour être sauvés. Le lien et l'ame
de l'Eglise, c'est le S. Esprit, et le feu de sa charité. Les
Schismatiques ne sont point dans l'Eglise, encore qu'ils aient la même
foi que nous; parce qu'ils ne gardent point l'union, qui est nécessaire

entre les membres de l'Eglise. Jesus Christ a donné à son
Eglise la puissance de remettre les péchés, et cette rémission
ne se peut acquérir en nulle autre Société qu'en celle de l'Eglise
Catholique. Et enfin les Evêques succéderont aux Apôtres, jusques
à la fin du monde, et nous ne pouvons avoir la foi, que par
l'instruction de l'Egise" (ebenda).

Ein entsprechendes Urteil des Bischofs Laval über St. Cyran
ist L. keineswegs unbekannt: „Dieser gelehrte Mann habe durchaus

nicht andern Ansichten gehuldigt, als solchen, die er aus der

') Genauer Name: „Théologie familière etc.", vgl. Reusch: Index II
S. 462.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 191G. 31



— 458 —

Heiligen Schrift und der kirchlichen Überlieferung geschöpft habe"
(S. 65). Auch schreibt L. den Satz nieder, „aus der Beschäftigung
mit den Kirchenvätern sei schliesslich die Ketzerei des Jansenismus
entstanden" (S. 56). Und endlich erwähnt L. den 1632—1633 zum
ersten Male erschienenen „Petrus Aurelius" *), an dessen Abfassung
St. Cyran hauptsächlich beteiligt war. In diesem so berühmt gewordenen

Werke wird die bischöfliche Kirchenverfassung im Gegensatz

zur Lehre der Jesuiten nachdrücklich verteidigt. L. erledigt
es mit den Worten: „Es handelt sich um Verfassungsfragen
innerhalb der Kirchenherrschaft von überwiegend kirchenpolitischer

Bedeutung, bei der die philosophische und psychologische
'Einstellung des Verfassers bei weitem nicht so deutlich hervortritt,

wie dies in den wunderbar weltüberlegenen Briefen der
Fall ist. Wohl finden wir schon die bezeichnende Betonung
echter Religiosität in der Liebe als des Gesetzes Erfüllung, doch
scheint die kämpferische Absicht dieser geschichtlichen
Gelegenheitsschriften dem rauheren Handwerke zu entsprechen, das sich
im Dienste der Liebe und ihrer beseligenden Künste einstweilen
leider noch etwas äusserlich mit Waffen des Urteils schlägt und
verteidigt Als der Theologe zum Heiligen wird, verwandeln
sich seine kriegerischen Tüchtigkeiten in lauter Liebe und Güte.
,Der schwere Panzer wird zum Flügelkleide'" (S. 60—61).

Zusammenfassend sagt L., „St. Cyran sei die Kirche auf
Erden das Hehrste gewesen" (S. 74). Aber er weiss — was schon
aus dem Bisherigen hervorgeht — gar nicht zu ermessen, eine
welch wirkliche Bedeutung diese ,Kirche' und ihr Lehrgehalt für
St. Cyran hat, wie einschneidend dessen Gegensatz zur Papstkirche
ist. L. sagt, „St. habe sich so viel Mühe gegeben, nur um das
Altertum zu erforschen, nur in theoretischen Interessen" (S. 57),
dazu veranlasst „insbesondere durch die allzu weltfreundliche
Haltung des Jesuitismus" (ebenda). „So blass und nichtssagend
scheint ihm das Gepräge aller irdischen Dinge, so bedeutungslos
alle Befriedigung leerer Wissbegierde, die nur dem Verstände
etwas bieten möchte, ohne das Herz zu speisen, dass es sich dem
Betrachter seiner Lebensschicksale beinahe mitteilt und er in
Gefahr gerät, von genaueren gleichgültigen Daten nicht viel
erfahren zu wollen" (S. 48).

Im Gegensatz zu Honigsheim (vgl. Intern. Kirchl. Zeitschrift
1915, S. 444—468) kennt L. die gangbarsten „jansenistischen"

') Vgl. Index II, 1. S. 382 f.



— 459 —

Quellenschriften und beschränkt sich seinem Vorwurfe gemäss
auf deren alleinige Benutzung. Gleichwohl verfällt er trotz mancher

sachgemässer Wiedergaben in Honigheims schweren Fehler,
durch die tätige Frömmigkeit des „Jansenismus" geblendet, nicht
tiefer in die Quellen einzudringen und ganz davon abzusehen,
ein wie scharf gegliederter gedanklicher Lehraufbau dahinter
steht. Und der tiefste Grund dieses Fehlers Genau wie bei H. :

L. geht der — „theologischeBlick" ab. Er fühlt sich von der
sittlichreligiösen Grösse des „Jansenismus" angezogen und möchte diesem
ein prächtiges Denkmal setzen. Allein dies Denkmal wird nach —
„schöngeistigen Gesichtspunkten" aufgebaut. So kommt denn
ein Bild des „Heiligen" zustande, das in seinem Kern aus lose
zusammengestellten sittlich-religiösen Ergüssen St. Cyrans besteht.
Und diese Zusammenstellung umfasst bloss zehn Seiten (S. 89—99).
Die übrigen Teile des Büchleins sind in Wirklichkeit „künstlich
geschaffene'- —- wir wollen zugeben : „gewiss kunstvoll angeordnete"

— „Ausstrahlungen** jenes Bildes, von nüchternen Tatsachen
aus St. Cyrans Leben umrahmt. Diese geschichtlichen Tatsachen
sind zum Teil wörtlich entlehnt (stark wurde die „Préface
historique" zum 29. Bande von Arnaulds Werken benutzt).

Wir sagen ähnlich wie in dem Aufsatze „Zur jansenistischen
Staats- und Gemeinschaftslehre" (Intern. Kirchl. Zeitschrift, wie
oben): Wir freuen uns über jeden, der aufrichtig gewillt ist,
zur jammervoll vernachlässigten Erforschung des „Jansenismus"
einen Baustein beizutragen. Wir möchten aber eindringlich
davor warnen, „die Sache zu leicht zu nehmen" und über der äusseren
Erscheinung den inneren — nicht immer ganz so blendenden —
Gehalt des „Jansenismus" unbeachtet zu lassen. Es ist höchste
Zeit, dass die Fachwissenschaft sich nachdrücklich an den
„Jansenismus" heranmacht, wenn nicht unter der Hand von
Unberufenen ein Zerrbild dieser so gewaltigen katholischen Er-
neuerungsbewegung entstehen soll.

Stallungen (Baden). Ernst Moog.

Bossuet: sa correspondance, T. X, juin 1698—décembre 1698:
Paris, Hachette, par Urbain et Levesque.

Ces 108 lettres, suivies de quelques pièces précieuses sur
les affaires théologiques, roulent sur les matières les plus diverses
et notamment sur les affaires de la cabale ultramontaine; ce



— 460 —

ne sont «que des subtilités, ou plutôt des sottises » (p. 35).
«Intrigues qui font voir ce qu'il faut attendre de l'amitié du
cardinal de Bouillon. Vous devez être assuré, écrit l'abbé Bossuet
ä son oncle, que, s'il pouvait me voir mort ou hors de Rome,
rien ne lui causerait plus de joie » (p. 130).

Mais surtout Fénelon est peint sur le vif. Parlant de
Fénelon, Bossuet dit tout net qu'il a été toute sa vie « un parfait
hypocrite » (p. 28) ; le témoignage authentique du roi et le décri
universel où était ce prélat et sa doctrine (p. 151); «si l'on ne
frappe fort, on ne sera pas longtemps sans s'en repentir, écrit
Bossuet; M. de Cambrai est un homme sans mesure, qui donne
tout à l'esprit, à la subtilité et à l'invention ; qui a voulu tout
gouverner, et même l'Etat, par la direction, ou rampant, ou
insolent outre mesure» (p. 190). Bossuet ajoute (p. 145): «J'ai
presque achevé la réponse de M. de Cambrai. Elle est trouvée
pitoyable; et l'on s'étonne beaucoup ici que M. le cardinal
de Bouillon se déclare le protecteur d'un homme qui ne fait
que se moquer du public. On s'étonne aussi qu'il retourne aux
congrégations. »

« Ceux qui sont opposés au livre de M. de Cambrai ont fini
d'exposer leur avis. On a publié ici que le P. Granelli avait
parlé dans son dernier discours devant le pape contre les mœurs
de M. de Cambrai, se servant de paroles libres; mais cela est
faux. Il n'a rien dit que de bien, que de vrai sur la liaison
avec Mme Guyon, qu'il a prouvée par le témoignage de M. de
Cambrai lui-même » (p. 197). « Ma réponse fera voir le dangereux

caractère de l'homme (Fénelon), et combien l'Eglise a à
craindre de tels esprits, qui donnent aux faits et à la doctrine
tous les tours qu'ils veulent. C'est proprement, avec la hauteur
et la présomption, ce qui fait les chefs de parti dans l'Eglise,
et en un mot les hérésiarques » (p. 206).

« De quelque opinion qu'on soit sur les actes propres des
vertus d'espérance et de charité, quand je viens à la pratique,
c'est là où je puis montrer et sans réplique, le faux de toutes
ces vaines spéculations Toutes les solutions de M. de Cambrai
tombent par terre aussi aisément. Les grands arguments sur la
liberté de Dieu n'ont que de la fumée. Le securius haec dixit
de St. Augustin l'accable. Prétendre que rapporter la béatitude
à la gloire de Dieu n'est pas vouloir la béatitude, ni la désirer
de quelque manière que ce soit, pas même subordinate, c'est



— 461 —

assurément une belle chimère. Enfin toutes les défaites de ce
prélat, quand on les réduit à une idée exacte, ne présentent
que de misérables sophismes » (p. 238—239).

L'abbé Bossuet écrit que la cabale est très forte, « tant on
est ignorant» (p. 249). Il fréquentait beaucoup le cardinal de
Bouillon avec Mgr. Giori, qui les recevait à merveille. « Nous
ne nous fions ni plus ni moins à M. le cardinal de Bouillon, ni
M. le cardinal de Bouillon à nous, comme vous le pouvez croire,
écrit l'abbé Bossuet à Bossuet. Heureusement pour nous, le pape
connaît M. le cardinal de Bouillon et le méprise» (p. 262).
Fénelon dans son livre parle avec une insolence outrée de

toutes les personnes qui ne suivent pas aveuglément sa cabale.
Sa hardiesse, son arrogance et ses impostures s'y découvrent
plus que jamais. M. le cardinal de Bouillon, en m'en parlant
la première fois, disant que cet ouvrage était le plus grand
effort de l'esprit humain, fut obligé de m'avouer que M. de
Cambrai était hors des gonds, et qu'il défendait plus que jamais
Mme Guyon. Pour moi, je n'y trouve que le caractère d'un
charlatan, d'un déclamateur et du plus dangereux de tous les
hommes » (p. 315).

Bossuet juge ainsi Camus, l'évêque de Belley: «c'est un
auteur si confus et dont la théologie est si peu précise, qu'il
n'y a point à s'inquiéter de ce qu'il dit» (p. 231).

Bossuet disait « qu'il faut prendre le bon de tout le monde»
(p. 330) ; mais il attaquait fort les mystiques. « Je les mettrai
dans leur rang, disait-il, qui sera bien bas, non par mes paroles,
mais par lui-même, comme il convient à des auteurs sans
exactitude. Je ferai pourtant valoir ce qu'ils ont de bon, afin que
ceux qui les aiment ne se croient pas méprisés» (p. 341).

Dans un entretien avec le pape, l'abbé Bossuet fit ressortir
les injustices de M. de Cambrai. Le pape « en fut étonné. Cela
fit impression sur son esprit. Je le priai de n'ajouter aucune
foi à de pareils libelles qu'on cachait aux parties. Je lui fis
faire attention sur le parjure de M. de Cambrai à la face de

toute la terre, qui prenait Dieu à témoin, dans son instruction
pastorale que, par intérêt propre, il n'avait jamais entendu
l'objet de l'espérance surnaturelle ; que cependant M. de Chartres
produisait un écrit de lui où il assurait tout le contraire; que
je le suppliais là-dessus de juger de la bonne foi du prélat dans
tout le reste. Il me témoigne une grande douleur de l'entête-



— 462 —

ment de cet archevêque, et m'assure qu'on serait content pourvu

qu'on eût patience » (p. 399).
A la p. 462, dans une lettre au cardinal de Bouillon, Jacques

Langlois insiste sur l'ignorance des moines de Rome.
Bref, ce volume est, comme les précédents, très curieux,

très instructif, et on le lira avec lé plus vif intérêt.
E. Michaud.

Dehio, Ludwig: Innozenz IT. und England. Ein Beitrag zur
Kirchengeschichte des 13. Jahrhunderts. Berlin und Leipzig-,
G. J. Göschen, 1914. X und 84 S. Br. Jk'ò. 60.

In Ermangelung einer neueren vollständigen Biographie
Innozenz' IV. ist jede Spezialuntersuchung zur Regierung dieses
bedeutenden Papstes mit besonderem Dank zu verzeichnen,
weil sie uns dem Ziel einer umfassenden Darstellung näher bringen

kann. Aber auch für die englische Landes- und namentlich
Verfassungsgeschichte füllt die vorliegende Untersuchung eine
empfindliche Lücke aus. Denn was die Vorgänge in der Kirche
und die Wechselfälle der Kirchenpolitik betrifft, ist das
Jahrzehnt englischer Geschichte von 1243 — 1254 bisher nur
stiefmütterlich behandelt worden.

Mitten in dem letzten heissen Ringen zwischen Kaisertum
und Papsttum ist Innozenz IV. zur Papstwürde gelangt. Erst
nach und nach trat es zutage, welch unversöhnlicher Gegner
nicht nur für Kaiser Friedrich IL, sondern dem ganzen
staufischen Kaisertum in ihm erstanden war, welch kaltherziger,
jeder religiösen Innerlichkeit abgewandter Rechner damit die
Leitung der abendländischen Kirche in die Hand genommen
hatte. Je erbitterter der Kampf schliesslich geführt wurde,
je häufiger der Augenblick einer endgültigen Wendung*
zugunsten der kaiserlichen Sache nahe schien, um so mehr sah sich
der Papst darauf hingewiesen, die finanziellen Mittel der Landeskirchen

für sich in Anspruch zu nehmen. In Frankreich erzeugte
dieser päpstliche Druck eine bedrohliche Bewegung gegen die
Ansprüche der Kurie, und nun erfahren wir durch Dehio des

genaueren, wie in England die verschiedenen Faktoren des

öffentlichen Lebens, König, Klerus und Adel sich den Forderungen
des Papstes gegenüber verhielten. Seit der Regierung des
schwachen Königs Johann „ohne Land" war England päpstliches



— 463 —

Lehen, und fast geradesolange waren gewisse Gesetze des

Landes, welche die Freiheit der Person und die Sicherheit des

Eigentums garantierten, in der Magna Charta niedergelegt. Die
Nachfolger Innozenz' III. erkannten die Unmöglichkeit einer
völligen Beherrschung des englischen Staates und beschränkten
ihre Ansprüche auf die englische Kirche. Trotzdem Hessen sich
Reibungen nicht ganz vermeiden, Widersprüche seitens der
kirchlichen Kreise blieben nicht aus. Innozenz IV. musste schliesslich

einen förmlichen Kaufpreis für die Besteuerung des Klerus
zahlen, indem er diesen gleichzeitig ermahnte, dem Könige eine
anständige Unterstützung zu gewähren. Denn dieser war nicht
minder in Geldverlegenheit als die Kurie, und mit Forderungen
an die Stände heranzutreten, musste ihm in einem Augenblick
untunlich erscheinen, wo diese sich offensichtlich auf einen
entscheidenden Verfassungskampf vorbereiteten. Wider Erwarten
hatte das päpstliche Mahnschreiben keinerlei Erfolg. Die
Geistlichkeit hielt zur Sache der Stände, und es gelang, den König
gänzlich vom Papste zu trennen. Man begnügte sich seitens der
Stände mit einer Erneuerung der Magna Charta, wogegen dem
Könige eine Steuer, wenn auch in einer ihm wenig zusagenden
Form, bewilligt wurde. Der Klerus aber wies die päpstliche
Besteuerung zurück, der sie fordernde Nuntius wurde gewaltsam
aus dem Reiche geschafft. Aber die Nation stand dem Papste
keineswegs geschlossen gegenüber. Unter den Bischöfen waren
nicht wenige, welche die letzte Schwenkung in der Politik
nicht mitmachten und dem Papste treu blieben, allen voran
der bekannte Bischof von Lincoln Grosseteste. Auch zeigte der
Papst in dieser heiklen Lage in eminenter Weise sein
staatsmännisches Geschick, wenn er auch auf die Krone nicht so

weit Rücksicht nahm, wie auf die nationale Erregung der öffentlichen

Meinung und der Stände. Auch in der Zeit der grössten
Spannung waren die Fäden zwischen dem englischen und dem
päpstlichen Hofe nie ganz abgerissen, und so gelang es dem
Papste bald, in das Bündnis des schwachen Königs und der
übermächtigen Stände Bresche zu schlagen. Dem König war es um
eine von den Ständen unabhängige Einnahmequelle zu tun.
Nachdem er sich gegenüber päpstlicher Besteuerung der Kirche
wiederholt nachsichtig erwiesen, erhielt er endlich selbst vom
Papst die Zuweisung eines kirchlichen Zehnten für drei Jahre,
wofür er, um der Form zu genügen, einen Kreuzzug geloben



— 464 —

musste. Auch die ganze übrige Kirchenpolitik zeigte sich bald
beherrscht von diesem Einvernehmen zwischen König und Papst.
Je näher sich Papst und König kamen, um so straffer konnte
der Papst die Zügel des gesamten Kirchenregimentes anziehen.
Die Folgezeit brachte den Kampf von Klerus und Volk gegen
König und Papst, den Baronenkrieg, der mit einer erhebliehen
Erweiterung der Volksrechte endete.

In gedrängter Kürze, neben der die wünschenswerte Klarheit

nicht selten leidet, so dass die breiter angelegten Teile der
Untersuchung um so erfreulicher wirken, wird uns diese
Entwicklung von Dehio vorgeführt. Auf Grund seiner gewissenhaften
Quellenstudien erfahren wir, wie tief und ins einzelne gehend
schon in dieser ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts die Eingriffe
des Papsttums in die Regierung der Kirche sein konnten, so
class es auch jetzt schon nicht an kirchlich gesinnten Männern
fehlte, welche die römische Kurie als Quelle allen Übels
ansahen. Selbst ein Grosseteste wurde von seiner bisherigen
Papstverherrlichung gründlich bekehrt. Die gesamte Situation
erinnert lebhaft an eine spätere Zeit in Frankreich während
des grossen Schismas, wo wiederholt König* und Papst sich zu
gemeinsamer Beherrschung- und Ausbeutung der Landeskirche
zusammenfinden, wo aber auch die Klagen über die Verweltlichung

der Kirche ihren Gipfel erreicht haben. Diese Zustände
führten zur ersten Kodifizierung* der mit dem Namen
„Gallikanismus" bezeichneten Kirchengesetze. Johannes Haller hat
zuerst daraufhingewiesen, wie dieser Gesetzgebung eine ähnliche
in England vorausgegangen war, und nun hat uns Dehio im einzelnen

und für einen bestimmten Zeitraum gezeigt, wie ganz
ähnliche Ereignisse wie in Frankreich auch der englischen
Gesetzgebung vorhergegangen sind.

Bonn. C. K.

Gkosheintz, Dr O.: L'esthétique oratoire de Bossuet. Berne,
Max Drechsel, 1915, in-8°, 135 p., 4 fr.

Cette étude littéraire de M. le Dr Grosheintz est faite avec
beaucoup de méthode. L'auteur distingue la valeur littéraire
de Bossuet et sa valeur thèologique. Il pense, avec la « Revue
internationale de théologie» dont les thèses l'ont certainement
inspiré, que la valeur littéraire de Bossuet ira toujours en gran-



— 465 -
dissant avec l'évolution romantique et réaliste du classicisme
français, mais que sa valeur théologique, très éprouvée par
la critique moderne, ira en faiblissant toujours davantage (voir
p. 16 et 17).

Ce point de vue est juste. Nous ne pouvons, faute d'espace,
entrer dans le fond et les riches détails de l'étude de M. Gros-
heintz, mais nous la recommandons très sérieusement à tous
les lecteurs sérieux qui veulent apprécier l'esthétique oratoire
de Bossuet comme elle le mérite. E. M.

Veress, Dr. Andreas: Acta et Epistolae relationum Transyl-
vaniae Hungariaeque cum Moldavia et Valachia. Vol. I.
1468—1540. (VierterBand der Foutes rerumTransylvanicarum.)
In Kommission bei Alfred Holder. Wien und Leipzig 1914.

Preis 10 Kronen.

Die drei ersten Bände dieser grossen Aktensammlung* haben
wir angezeigt in dieser Zeitschrift 1912, S. 561—563; 1914,
S. 273—276 und S. 426—429.

Der vorliegende Band enthält Aktenstücke, die die
Beziehungen zwischen Ungarn-Siebenbürgen einerseits und der Moldau

und der WTalachei anderseits betreffen. Der Herausgeber
beginnt mit dem Jahr 1468, weil erst um diese Zeit, d. h. nach dem

Krieg zwischen König Mathias Corvinus von Ungarn und dem
Woiwoden der Moldau, Stephan III., die Beziehungen enger
geworden sind. Die Dokumente sind meistens in lateinischer,
einige in italienischer und deutscher Sprache abgefasst und
gemäss den Grundsätzen, die 1895 von der dritten Versammlung-
deutscher Historiker zu Frankfurt aufgestellt worden sind,
genau nach den Originalien wiedergegeben. Ein deutscher Leser
hätte daher einige Mühe, sich mit den Orts- und Personennamen
zurechtzufinden, wenn nicht in einem sehr ausführlichen Namen-
und Sachregister (S. 317—339) die heutige Schreibweise und
andere aufklärende Notizen mitgeteilt worden wären.

Veress erklärt ausdrücklich, class er auch Dokumente habe
aufnehmen müssen, die sich auf das Verhältnis Ungarns zu
Polen, Deutschland und zur Türkei beziehen, weil die einen
zur Erläuterung der andern dienen. Das begreift jeder, dem
die Geschichte des genannten ungarischen Königs und seiner



— 466 —

Nachfolger auch nur oberflächlich bekannt ist. Vielleicht ist
dem einen oder andern unserer Leser die kleine Schrift
von A. Ph. von Segesser: „Die Beziehungen der Schweizer zu
Mathias Corvinus, König von Ungarn, in den Jahren 1476—1490"

(Luzern 1860), zugänglich. Aus ihr erfährt man, dass sich in

jener Zeit der politische Einfluss der ungarischen Krone über
Österreich hinweg bis nach Burgund erstreckte. König Mathias
hatte noch im Jahr 1468 den von Paul IL exkommunizierten
böhmischen König Georg Podiebrad, einen Kalixtiner, mit Krieg
überzogen und sich dann 1469 von den päpstlich gesinnten
Böhmen zum König ausrufen lassen. Das missfiel dem Kaiser
Friedrich III., der Böhmen für Österreich in Anspruch nahm.
Die damit zusammenhängenden Feindseligkeiten veranlassten
den König von Ungarn, sich mit den Eidgenossen, deren
Kriegstüchtigkeit damals von sich reden machte, in freundschaftliche
Beziehungen zu setzen.

Nun ist das dritte Dokument, das Veress mitteilt, einschreiben
des Königs Podiebrad, mit welchem dieser unterm 9. Februar
1468 von Prag aus dem König* Mathias in etwas weit hergeholten
schönen Redensarten sagt, wie schmerzlich es ihn berührt habe,
vernehmen zu müssen, dass er (Mathias) in einem Kampf gegen
den Woiwoden der Walachei verwundet -worden sei, und wie
sehr er sich freue, zu hören, dass die Wunde wieder geheilt sei.

Der „liebste Bruder" scheint von dieser Teilnahme nicht tief
gerührt worden zu sein; sie hinderte ihn nicht, im gleichen
Jahre die Hälfte von Böhmen zu besetzen. Doch schreibt er
noch unterm 13. Juni 1477 den Eidgenossen, dass er auch gegen
Österreich Krieg führe, weil Friedrich III. sogar dem Papste
zum Trotz die Ketzer in Böhmen unterstütze. In diesen Streit
wurde auch Polen verwickelt; aber wiederum hatte Mathias
den Papst auf seiner Seite.

Dass der mächtige König mit Sixtus IV. (1471—1484) in
gutem Einvernehmen war, bestätigen die Briefe, die er an diesen

Papst gerichtet hat und die in die vorliegende Sammlung aufgenommen

worden sind. Es handelt sich darin wesentlich um die Abwehr
der Türken, die immer wieder nach der Moldau und Walachei
und bis nach Siebenbürgen vordrangen.

Unterm 3. November 1475 antwortet Mathias auf mehrere
Schreiben, mit denen er von der Kurie aufgefordert worden war,
dem Woiwoden der Moldau wider die Türken zu Hülfe zu kom-



— 467 -
men ; er bezeugt mitFusskuss seine ehrerbietigste Bereitwilligkeit,
bemerkt aber, dass er bisher durch den böhmischen Krieg, den
er ja ebenfalls aus Gehorsam gegen den Papst unternommen
habe, abgehalten worden sei, gegen den „ruchlosen Verwüster
christlicher Provinzen" vorzugehen. Überhaupt beziehen sich
nun die folgenden Dokumente meistens auf die zahllosen
Feldzüge, die teils durch die Einfälle der Türken in die Moldau
und Walachei, teils auch durch die Treulosigkeit der Vasallen in
diesen Ländern notwendig geworden waren. Während aber in
der Regierungszeit des Königs Mathias (1458—1490) die päpstliche
Kurie an diesen Kämpfen das lebhafteste Interesse nahm, scheinen
sich die Nachfolger Sixtus' IV. (f 1484), Innozenz VIIL,
Alexander VI., Pius III., Julius II. etc., weniger mehr darum
bekümmert'zu haben, wer in den genannten Landschaften regiere.
Erst unter Paul III. (1534—1549) fangen die päpstlichen Nuntien
wieder an, über diese Konflikte nach Rom zu berichten und
Ratschläge zu erteilen. Aber Ungarn ist nun viel schlimmer
daran als unter dem mächtigen und erfolgreichen König Mathias
Corvinus. Am 22. November 1538 muss der Wiener Nuntius
Fabius Mignanelli unter anclerm nach Rom melden: „Der neue
Woiwode der Moldau ist nun 30 Jahre alt, von denen er
ungefähr 25 am Hofe des Türken zugebracht hat. Er verfügt über so

grosse Truppenmacht, dass Siebenbürgen ganz seiner Willkür
preisgegeben ist. Daraus ergibt sich die völlige Auflösung des
Restes des ungarischen Reiches. Dieses ist bis zur Stunde durch
das Türkentum und das Luthertum zum grössten Teil von der
wahren katholischen Religion abwendig- gemacht Sie sehen,
wenn die katholischen Fürsten nicht hören auf die heilige Stimme
Unseres Herrn (des Papstes), der sie immer zu der wahren und
notwendigen Einigung aufgefordert hat und noch auffordert, nach
so vielen Rissen, die wir namentlich in Deutschland, an dem

ungenähten Rocke wahrnehmen, die ganze Christenheit nach
einiger Zeit, so Gottes Vorsehung die Dinge nicht anders wendet,
schweren Schaden nehmen könnte."

Obwohl sich die vorliegenden Dokumente nur auf ein relativ
beschränktes Gebiet beziehen, werfen sie doch, wie man sieht,
viel Licht auf die europäische Geschichte im allgemeinen.

E. H.



— 468 —

Zeitschriften.
Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1915/16. N0> 4

et 5. G. Breton: Les Catholiques et la liberté de conscience. Louis
Desnoyers : Les crises dynastiques du règne de David. Notes et
critiques. Notes bibliographiques. Chronique de l'Institut. — N08 6
et 7. Jean Rivière: Le problème de la science humaine du Christ.
Alphonse Auguste : Les origines du Jansénisme à Toulouse ; notes
et documents. Notes et critiques.

Franziskanische Studien. Münster i. W. 1916. 3. Heft. B.
Kleinschmidt : Zur Geschichte des Portiunkulaablasses. A. Gottron : Zur
Geschichte der Mainzer Lull-Ausgabe. R. Bowing : Murillos
Portiunkulabild im Kölner Wallraf-Richartz-Museum. F. Doelle: Die Reform-
bewegung unter dem Visitator regiminis der sächs. Ordensprovinz.
L. Lemmens : Der heutige Stand der Portiunkulafrage.

Goodwill. London 1916. N° 3. The World Alliance for promoting

international Friendship through the Churches. The american
Group of the World Alliance. The French Committee of the World
Alliance. The Military Training of Boys from an educational
standpoint: Prof. F.W. Fœrster. Scouts and Soldiers. Dutch Christian
Opinion on the War. Some Effects of the War upon Danish Religious
Life. Some Neutral Reflections. « Earth's Day Shall Dawn. > German
Work for Necessitous Aliens and others. Towards a New International
Order. K. C. F. Krause — the Good European.

The Christian Union Quarterly. St. Louis, Mo., 1916. Nu 21.
Editorial : An Agreement between the Presbyterians and the
Disciples of Christ. Ch.E.Tebbetts: Church Union. P. Beckett Moncrieff:
Christian Union in England. Alva W. Taylor: A Basis of Union
Suggested by the Joint Committee from the Churches of Christ and
the Baptist Churches. A. L. Lilley : Christian Unity.

The Constructive Quarterly. New York 1916. N° 2. David
S. Schaff: The movement Towards Church Unity. W. B. Selbie :

The War Revival and Reunion. Leonid Turkerich: The Church
and the Choir. Gilbert Reid: Appreciation of Another's Faith.
N. R. Best : The Free Church Viewpoint. Georges Michelet : The
War and the moral Crisis. W. C. Gorgas : Sanitation and morality-
Georges Wobbermin : Theology from the Viewpoint of the Science
of Religion. George W. Richards : Kantian Philosophy and Christian
Theology. Bishop John E. Mercer: The Churches and Secularist
Democrats. Lester Leake Riley : Social Worship. Newman Smyth:
John Dury.



-- 469 —

Revue de Théologie et de Philosophie. Lausanne, 30 Rue d'Etraz.
Nouvelle série. Tome quatrième, 1916. N° 18. A. Reymond: L'hypothèse

héliocentrique et la condamnation de Galilée. G. Jéquier: Le
Sinai et l'Exode. H. Gressmann : L'archéologie de l'Ancien Testament.

Ed. Platzhoff-Lejeune : La propaganda antiecclésiastique et
l'exode organisé en Allemagne. Revue des Revues: Miscellanées. —
N° 19. P. Bovet: L'instinct combatif dans l'expérience chrétienne.
Ch. Dutoit: Déterminisme moral. H. L. Miéville: Pourquoi cherchons-
nous à justifier nos opinions? Ch. Schnetzler: Martin Bucer.
Miscellanées.

Roma e l'Oriente. Badia Grottaferrata (Prov. Roma). 1916.
Num. 65—66. Breve del S. P. Benedetto XV. Decreti della S. C. de

Propaganda Fide. Il Bilancio del S. Sinodo alla Duma e l'imminente
riforma della Chiesa dominante. Questioni religiose greco-slave negli
Scrittori del Rinascimento. Vita giambica di S. Nicola di Mira
secondo il codice messinese 30. Vestigi di Grecismo in terra d'Otranto.
Appunti e documenti. Rivista della stampa. Spoglio delle Riviste.
Cronaca.

Theologische Studien. Utrecht. 34. Jaargang. Aflevering IV en V.
Inhalt: F. W. Grosheide: Matth. 28, 19. F. E. Daubanton: Ter
inleiding tot de Didaktiek des Nieuwen Verbonds (Slot). Boekaan-
kondigingen. J. de Zvvaan : Litteratuuroverzicht. A. van Veldhuizen:
Uit de kaartenkast. Mededeelingen, vooral op het gebied van N. T.ische
en Praktische Theologie. Inhoud van toegezonden tijdschriften.
Nieuwe uitgaven aan de Redactie toegezonden.

Theologisch Tijdschrift. Leiden. 50. Jaargang (nieuwe reeks
8. jg.). Aflevering IV en V. Prof. Dr. H. U. Meyboom : De Kerk.
Prof. Dr. F. M. Th. Bohl : Ausgewählte Keilschrifttexte aus Boghaz-
Köi, umschrieben und übersetzt von —. C. Pekelharing : Eenige
woorden over het begrip «Bekeering>. P. Eidering: De weten-
schappelijke waarde van het Spiritisme. J. P. Palache: Drie plaatsen
uit het boek Job. E. Italie : Dooven, stammen en doofstommen in de
joodscheoudheid. Dr. K. F. Proost: Adam-Christus-Satan. B.D.Eerd-
mans: De onderwijsvraag en de Volksontwikkeling. Berichten: Varia.
Mededeelingen: Professoraten. Remonstrantsch Seminarium.

ExxXrjOiuOxixòc (Ddgog. Alexandrien. 15. Jahrgang, 109.— in.
Heft, April-Juni 1916. — Protopresbyter Konstantin N. Kallinikos:
Die Beichte. Greg. Papamichaël : Theater und Kirche. Neue Werke
und Studien: I.Kritiken: Spyr. Nik. Lagopati, Patriarch Germanos II.
von Konstantinopel (rezensiertvon Chrys. Papadopulos). J.J.Sokoloph:
Aus den Eparchien der Kirche von Konstantinopel : Eparchats-
verwaltung im Recht und in derPraxisder Kirche vonKonstantinopelzur



— 470 —

Jetztzeit (rezensiert von Chr.Papadopulos). II. Bibliographie: J.A.Papa-
dopulos: Die Sprache des N. T. nach den neuern Studien. G. Walther:
Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Vaterunser-Exegese.
Nektarios, Metropolit der Pentapolis: Studien über die hl. Sakramente.
Ignatius Jannakopulos: Die Universalität der Erbsünde. Konst. N.
Kallinikos : Der Krieg und die Kirche. Archimandrit Jakobus : Die
sittliche Freiheit des Menschen im Christentum, u. a.

nüvxaivog, Wochenbeilage zum « Exxi.rfiicioxixòg (Ddgog ».
Alexandrien. 8. Jahrgang. Nr. 13. Gregorios Papamichaël : Die
Morgenevangelien (Fortsetzung). Archimandrit Polykarpos Synodinos : Das
Gebet der Katechumenen. Archim. Andr. Triantaphyllos : Die
entscheidendsten religiösen Augenblicke (Passionsbetrachtg.). Chronik. —
Nr. 14. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos: Die Gottesdienste des

Patriotismus und die des Christianismus. Amilka S. Alibizatos : Das
Werk der Gesetzesvorbereitung und die Einberufung der Hierarchie.
Chronik. — Nr. 15. Greg. Papamichaël: Das Golgotha Christi und
das Golgotha der Menschheit. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos :

Die Gottesdienste des Patriotismus und die des Christianismus (Fort-
setzg.). Chronik. — Nr. 16. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos: Die
Gottesdienste des Patriotismus und die des Christianismus. Chronik. —
Nr. 17. Protopresbyter Konst. J. Kallinikos: Die Gottesdienste des

Patriotismus und des Christianismus (Ende). Generalvikar Nikolaos:
Am Rande des Grabes. Bischof Timotheos: Göttliche Verehrung.
Chronik. — Nr. 18. Gr. Papamichaël: Morgenevangelien (Fortsetzg.).
Generalvikar Nikolaos: Am Rande des Grabes (Forts.). Chronik. —
Nr. 19. G. P.: Morgenevangelien. K. K. : Meine erste Predigt. Georgios

Burlakis : Woher kommt der gegenwärtige Krieg. Chronik. —
Nr. 20. G. P. : Zeige dich recht. Archim. Polyk. J. Synodinos :

Religiöse Erinnerungen von der Rundreise in Mane. Archim. Pantel.
Phostines : Die beiden idealen Pole der griechischen Psyche. Georg.
Burlakis: Woher kommt der gegenwärtige Krieg. Chronik. — Nr. 21.
G. P. : Ein Werk der Gerechtigkeit. Generalvikar Nikolaos Evan-
gelides : Am Rande des Grabes. Archim. P. J. Synodinos : Erinnerungen

(Forts.). G. Burlakis: Woher der Krieg (Forts.). Chronik. —
Nr. 22. Ein unglaubliches Unglück (Tod von Lord Kitchener).
Konst. Kallinikos: Der Krieg und das alte Israel. Chronik. — Nr. 23.
G. P. : Die Morgenevangelien. K. Kallinikos: Der Krieg und Jesus
Christus. Chronik. — Nr. 24. G. P. : Morgenevangelien. K. Kallinikos

: Der Krieg und der Christ. Chronik. — Nr. 25. K. Kallinikos :

Der Krieg und die göttliche Vernunft. Chronik. — Nr. 26. Das
Fest der Sainte-Chapelle in Paris. Ansprache an die Kandidaten
der Ampeteios-Schule durch deren Leiter Valakis. Chronik. —
Nr. 27. G. P. : Die Morgenevangelien (Fortsetzung). Ansprache an



— 471 —

Kandidaten (Schluss). Chronik. — Nr. 28. G. P. : Morgenevangelien
(Forts, und Schluss). Christophoros von Leontopolis : Über Gymnasialexamina.

G. Burlakis : Der Sykophant. Chronik. — Nr. 29. G. P. :

Morgenevangelien. Christophoros: Kirchliche Malerei. Aufruf
zugunsten der Kriegsopfer in Syrien. Chronik. — Nr. 30. G. P. :

Morgenevangelien. Christophoros: Das kirchliche Vermögen. Chronik.
— Nr. 31. G. P.: Die Morgenevangelien. P. N. Trempelas : Die
darwinistische Hypothese von der Bildung der Arten des Lebens
entwickelt und beurteilt. Chronik. — Nr. 32. Christophoros: Russland,

Krieg, Orthodoxie. Trempelas: Darwinistische Hypothese (Fort-
setzg.). Chronik. — Nr. 33. Christophoros: Klerus und Politik.
Protopresbyter K. N. Kallinikos : Kirchenbeleuchtung. Chronik. —
Nr. 34. K. N. Kallinikos: Kirchenbeleuchtung (Ende). P. N. Trempelas

: Darwinistische Hypothese (Ende). Leichenrede auf den sei.

Kyrillos von Cypern. Chronik. — Nr. 35. G. P. : Morgenevangelien
(Forts.). Archimandrit Polyk. J. Synodinos: Die kirchliche Lage in
Griechenland. Die Proklamation des Gross-Scherif von Mekka.
Chronik.

Isgòc 2vrâsOfioç. Athen. 12. Jahrgang. Nr. 265. Vortrag,
gehalten im Vereinssaal des Isgàg SvvâsG/.ioç, über den hl. Petrus.
Zur Ehegesetzgebung. Die Kirche und ihr Verhältnis gegenüber
Selbstmördern. Kallinikos III., Patriarch von Konstantinopel
(Fortsetzung). Verschiedenes. — Nr. 266. Kirchliche Feier am Namenstag

des Königs Konstantin (21. Mai) in der Metropolitankirche.
Kirchengesetz und Pfarrwahl. Synodalschreiben des Erzbischofs von
Konstantinopel. Der Priester als Verwalter der Sakramente. Der
allgemeine Friede in der Welt. Lebensbeschreibung des Spyridon
von Kephallinia. Kallinikos III. Bücheranzeigen. Nachrichten. —
Nr. 267. Rundschreiben des hl. Synod (die Priesterweihe soll nur
vom Heimatbischof erteilt werden). Über Karystos Neophytos.
Biographie des sei. Bischofs von Euboea. Stiftungsbericht der Rhiza-
rischen Schulstiftung. Die Eparchien des alten Griechenland vor
1821. Vortrag gehalten im Verein Isgòg 2vrâsffj.ioç über die Priesterwürde

(Fortsetzg.). Kallinikos III. Nachrichten. — Nr. 268. f Metropolit

Gervasios von Epirus. Vortrag (Fortsetzg.). Kallinikos.
Lebensbeschreibung des Spyridon Kompothekra. Die alten Eparchien.
Lebensbeschreibung des Makaritos, Bischofs von Euboea (Fortsetzg.).
Nachrichten. Blindenanstalt. — Nr. 269. Agapios Leonardos. Vortrag

(Fortsetzg.). Die alten Eparchien (Forts.). Kallinikos III.
'Fortsetzg.). Urteil des bischöfl. Metropolitangerichts von Athen (über
einen Priester, der die vorgeschriebenen Fürbitten für den König
Konstantin, die Königin Olga, die ganze königliche Familie usw.
eigenmächtig abgeändert hatte: Suspension im Amt und Verlust



— 472 —

der Pfrundgefälle für i Monat susp. totalis ab omni et officio
et beneficio). Das Sakrament der letzten Ölung. Lebensbeschreibung
des Bischofs von Euboea. Nachrichten. Blindenanstalt. — Nr. 270.
Gebet des Metropoliten für den König. Der religiöse und patriotische

Sinn im Heere. Kallinikos III. (Forts.). Christophoros: Die
alten Eparchien (Forts.). Nachrichten. — Nr. 271. Ansprache an
Generalstab und Kommandanten auf Panzerschiff «Lemnos».
Erzbischof Kyrillos von Cypern. Unsere Kirche und die Heiden in
Griechenland. Lebensbeschreibung des sei. Bischofs von Euboea
(Forts.). Aus Gesetzesbänden der Nationalbibliothek. Kallinikos
(Forts.). Das Sakrament der letzten Ölung (Forts.). Nachrichten. —

Nr. 272. Rundschreiben des hl. Synod. Kallinikos III. (Fortsetzg.).
Bilder aus der alten Kirche. Vortrag im Verein 'hgòg 2vvôsGixoç.

Lebensbeschreibung des sei. Bischofs von Euboea (Fortsetzg.).
Nachrichten.

Neu eingegangen:
Anglican and Foreign Church Society. Report and accounts for

1915. London: Society for promoting christian Knowledge,
68 Haymarket S.W. 1916. Price: Six pence.

The Church and Permanent Peace. Report of the first annual
Conference of the national council of the World Alliance for
promoting International Friendship through the Churches. 105 East
22nd Street, New York City.

League to Enforce Peace, American Branch. Independence Hall
Conference held in the City of Philadelphia. Printed by the
League to Enforce Peace. 507 Fifth Avenue, New York.

Menschen- und Völker leben. Jahrg. 1. Heft 1—7. Verlag von
W. Langguth. Esslingen a/N.

Stocker, Helene: Menschlichkeit. Sonderdruck der «Neuen
Generation». Heft 1/2. 1916. Oesterheld & Co., Verlag. Berlin W 15.

Zimmermann, Otto, S. J.: Soll die Religion national sein? Freiburg

i/B. 1916. Herdersche Verlagshandlung. -Je. 2. 20.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

