Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 4

Artikel: Bischof Dr. John Wordsworth

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 361 —

Bischof Dr. John Wordsworth.

E. W. Watson: Life of Bishop John Wordsworth. Longmans, Green
and Co., London 1915, 409 S., Preis 12 sh., 6 d.

Am 16.August 1911 erhielt Bischof Wordsworth von Salisbury,
der noch am Tage vorher in der Kathedrale zelebriert und
Ansprachen gehalten hatte, von seinem Arzt die bestimmte
Weisung, sich bis zum Januar 1912 in der Verwaltung des
bischoflichen Amtes vertreten zu lassen, da er zur Wiederher-
stellung seiner Gesundheit langer Ruhe bediirfe. Wordsworth
war von dieser Eroffnung nicht wenig betroffen, kam aber doch
zum Lunch in den bischoflichen Garten herunter, unterhielt
sich mit seinen Kindern iiber die Frage, was sie werden wollten,
spielte dann mit einem M#dchen Halma und begab sich wieder
auf sein Zimmer. Eine Stunde spéiter war er verschieden. Ein
Herzschlag hatte seinem Leben ein Ende gemacht.

John Wordsworth, geb. am 21. September 1843, entstammte
einer sehr angesehenen englischen Familie, die dem Lande eine
Reihe hervorragender Méanner geistlichen und weltlichen Standes
geschenkt hat. Sein Vater war der Theologe Christophor Words-
worth, der einen Kommentar fast zur ganzen Bibel herausgegeben
hat und 1868 zum Bischof von Lincoln ernannt worden ist. Vater
und Sohn, letzterer bereits Professor der Universitat Oxford,
waren im September 1872 zum zweiten altkatholischen Kongress
nach Koéln gekommen. Das Protokoll dieses Kongresses enthilt
eine lingere, in lateinischer Sprache verfasste Rede, die der
Bischof von Lincoln vorgetragen hat. Ende Oktober 1881 waren
die beiden Bischiéfe Reinkens und Herzog in Riseholme bei
Lincoln seine Géste. Bischof Christophor starb 1885. Im gleichen
Jahre wurde sein Sohn, erst 42 Jahre alt, aber in der ganzen
anglikanischen Kirche als Professor und theologischer Schrift-
steller bereits hoch angesehen, zum Bischof von Salisbury ernannt.
Als solcher pflegte er sich in altkirchlicher Weise John Sarum
zu nennen. Wir erinnern hier zunidchst an seine Beziehungen
zu den Altkatholiken.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1916, 29



— 362 —

Schon ein Jahr nach seinem Amtsantritt unternahm
Wordsworth eine Reise nach Italien, um sich mit dem Grafen
Campello und seinem Unternehmen nidher bekannt zu machen.
Leider bekam er keine sehr ermutigenden Eindriicke. Doch
blieb er eine freue Stiitze der altkatholischen Genossenschaften
in Italien bis zur Riickkehr des Grafen unter die pépstliche
Obedienz. Dabeilag ihm sehrdaran, dassdieltalienerdiekirchliche
Gemeinschaft mit den Altkatholiken diesseits der Alpen aufrecht-
hielten und pflegten. Oft verhandelte er iiber diese Frage
namentlich mit Bischof Herzog.

Im folgenden Jahre 1887 stattete Bischof Wordsworth im
Verein mit Bischof Maclagan von Lichfield (dem nachherigen
Erzbischof von York) den altkatholischen Kirchen in Deutschland,
in der Schweiz und in Osterreich einen offiziellen Besuch ab.
Die Anregung war von ihm ausgegangen, hatte aber die formelle
Sanktion des Erzbischofs von Canterbury erhalten. In der Schweiz
hat der Empfang am 19. Oktober 1887 zu Olten stattgefunden;
er bestand in einem feierlichen Gottesdienst und einer daran
sich anschliessenden Konferenz, an welcher ausser dem Bischof
und einigen Geistlichen auch Dr. Weibel und Dr. Steiger aus
Luzern teilnahmen. Im Juni 1888 kam Bischof Wordsworth mit
Bischof Wilberforce von Newcastle, wiederum im Auftrage des
Erzbischofs von Canterbury, nach Holland, um mit der dortigen
altkatholischen Kirche in niahere Beziehung zu treten. Die Ver-
handlungen fanden am 14. Juni im Hause des Erzbischofs Hey-
kamp zu Utrecht statt. Ausser den drei hollindischen Bischéfen
beteiligten sich daran der damalige Vorsieher des Seminars zu
Amersfoort, J. van Thiel, und sein Freund Th. van Santen, Pfarrer
zu Dordrecht.

Diese Besuche wurden altkatholischerseits anlésslich der
III. Lambethkonferenz 1888, auf besondere Einladung hin, erwi-
dert. Ausser Bischof Herzog waren damals Bistumsverweser Cech
aus Wien und Pfarrer van Santen von Dordrecht im bischof-
lichen Palast zu Salisbury die Giste des Bischofs Wordsworth.
Von ihm wurden sie am 1. August beim Erzbischof Benson von
Canterbury eingefiihrt und auf den 3. August nach dem Schlosse
Farnham, der Residenz des Bischofs von Winchester, geleitet,
wo ein grosses Meeting stattfand, an dem sich auch Campello aus
Arrone und Cabrera aus Madrid beteiligten. Ein dhnliches Meet-
ing wurde am 4. August in Salisbury selbst veranstaltet.



— 363 —

Eine fast zufillige, aber nicht unwichtige Zusammenkunft
zwischen Bischof Wordsworth und den Bischofen Reinkens und
Herzog fallt in das Jahr 1889. Es handelte sich darum, die holléin-
dische, deutsche und schweizerische Kirche in kanonische Be-
ziehung zueinander zu bringen. Auf der Reise nach Holland,
an einem schonen Septembertag, trafen unterhalb Mainz Words-
worth und Herzog auf dem Rheindampfer zusammen, Obwohl
nach der Stellung, die die alte holliindische Kirche von jeher
eingenommen hatte, nicht daran zu denken war, dass die beab-
sichtigte altkatholische Union die Anndherung zwischen Angli-
kanern und Altkatholiken in absehbarer Zeit férdern werde,
war doch Wordsworth entschieden der Ansicht, es sei nun zu-
nichst Pflicht der Altkatholiken, die gegenseitigen Beziehungen
zueinander zu regeln und zu befestigen. Dazu wurden in Bonn
die noétigen Vorbereitungen getroffen. In Krefeld, wo Herzog
am 22. September in seiner ehemaligen Gemeinde Gottesdienst
hielt, bot sich in dem gastfreundlichen Hause des Herrn Gobbers,
in dem auch die Bischofe Reinkens und Wordsworth Aufnahme
gefunden hatten, Gelegenheit zu weiterer Besprechung. In den
Tagen vom 23. und 24. September 1889 wurde in Utrecht die
altkatholische Union geschlossen.

Eine Besiegelung der Union war der erste internationale
Altkatholikenkongress, derinden Tagen vom 11. bis 14. September
1890 in Kéln versammelt war, Zu den Gésten gehorte wiederum
der nunmehrige Bischof von Salisbury. In seiner Ansprache ge-
- dachte er der hervorragenden Médnner, mit welchen er 18 Jahre
vorher am zweiten deutschen Kongresse teilgenommen hatte;
dann bemerkte er, er habe sich in den letzten Jahren eine genaue
Kenntnis von dem Stand der altkatholischen Bestrebungen ver-
schafft und die Uberzeugung gewonnen, dass es sich hier um
ein heiliges und segensreiches Unternehmen handle, fir das er
die besten Wiinsche hege,

Am 15. August 1891 wurde in Luzern der Grundstein zur
Erbauung der Christuskirche gelegt. An dieser Feier beteiligte
sich Wordsworth in bischéflichem Ornat. Der Grundsteinlegung
selbst ging in der protestantischen Kirche ein Gottesdienst mit
gemeinschaftlicher Kommunion voraus. Auf dem Bauplatze hielt
nach der Rede des christkatholischen Bischofs auch Bischof
Wordsworth eine Ansprache. Am 19. Mirz 1892 konnte die
Christuskirche eingeweiht werden. An dieser Feier hat der Bischof



— 564 —

von Salisbury nicht teilgenommen. (Watson's Notizen tiber diese
Besuche S. 324 f. sind mehrfach ungenau.) Wohl aber war er
im gleichen Jahre zum zweiten internationalen Altkatholiken.
kongress erschienen, der (13. bis 15. September 1892) in Luzern
abgehalten wurde. Bei diesem Anlasse hielt er eine bemerkens-
werte Rede iiber die Herstellung der Interkommunion. Er warnte
namentlich vor Uberstiirzung und empfahl eine moglichst milde
Form in der Polemik. Nach dem Antrag des Generals Kirejew
beschloss der Luzerner Kongress, es sei wiinschenswert, dass
eine internationale theologische Zeitschrift gegriindet werde und
und dass die theologische Fakultidt an der Universitit Bern inter-
nationalen Charakter erhalte. Zur Verwirklichung dieses Wun-
sches wurde eine internationale Kommission eingesetzt, zu deren
hervorragendsten Mitgliedern ausser dem General Kirejew der
ebenfalls anwesende griechische Erzbischof Nikephoros Kalogeras
von Patras und Bischof Wordsworth gehorten. Diesen beiden
Bischofen verlieh anlidsslich der Hochschulfeier die Universitiit
Bern auf den Antrag der kath.-theologischen Fakultiit beim Beginn
des Wintersemesters 1892 den theologischen Doktortitel honoris
causa.

Das war — wenn auch nicht der Abschluss — so doch der
Hohepunkt der aktiven Beziehungen des Bischofs von Salisbury
zum Altkatholizismus im allgemeinen. Bald nach dem Luzerner
Kongress erkrankte Mrs. Wordsworth, die ihren Mann bisher
auf allen grossern Reisen begleitet hatte, und starb nach langem
Leiden am 23. Juni 1894. Der Verlust ging dem Bischof so zu
Herzen, dass er gern die Mission iibernahm, in Neuseeland eine
Bischofsweihe zu vollziehen, In der Folgezeit traten andere Um-
stinde ein, die ihn wiederholt nach dem Orient, einmal nach
den Vereinigten Staaten, einmal nach Schweden fiihrten, und
ihn, abgesehen von der Verwaltung seiner grossen Di¢zese und
vielen literarischen Arbeiten, so in Anspruch nahmen, dass er
dem Altkatholizismus nicht mehr die bisherige Aufmerksamkeit
widmen konnte. Doch stand er bis an sein Lebensende in freund-
lichster Beziehung z. B. mit dem christkatholischen Bischof,
beehrte diesen auf jeder Schweizerreise mit seinem Besuch und
liess ihm jede grossere Schrift zukommen, die er publizierte.
Eines der letzten bedeutendsten Werke wurde in dieser Zeitschrift
angezeigt, das 1901 erschienene Buch ,The Ministry of Grace*
(I. Th. Z. 1902, 8. 191 ff.). Uber das noch spiter (1911) erschienene



— 365 —

grosse Werk , The National Church of Sweden“ brachte der ,Ka-
tholik* 1911, S. 118, eine kurze Anzeige. Leider ist Wordsworth
nicht dazu gekommen, das (, Ministry of Grace*, S. 100) in Aussicht
gestellte Werk ,The Means of Grace“ erscheinen zu lassen.
Dieses wiirde ihm Veranlassung gegeben haben, sich iiber alle
Punkte zu dussern, auf welche von katholischen Theologen in
der Darstellung der sog. Unterscheidungslehren Gewicht gelegt
wird. Die wichtigste Frage, die in Betracht kommt, sobald vom
Verhaltnis zwischen Anglikanismus und Romanismus die Rede
ist, betrifft aber die Giltigkeit der anglikanischen Weihen. Uber
diesen Gegenstand hat sich Wordsworth in einer &usserst be-
merkenswerten Schrift ausgesprochen. Am 13. September 1896
hatte Leo XIII. die Bulle ,Apostolicae curae“ erlassen, mit der
die anglikanischen Weihen in feierlichstem Tone als null und
nichtig erklirt worden sind. Zur Widerlegung des pépstlichen
Urteils war niemand befdhigter als John Sarum. Er schrieb die
berithmte ,, Responsio“, die im Namen der Erzbischofe von Canter-
bury und York an Leo XIII. gerichtet wurde. (Genaue Einzelheiten
iiber die Entstehung dieser Antwort teilt Wordsworth in der
»English Church Review“ 1910, Nr. 7 ff., mit, wo auch eine englische
Ubersetzung der in lateinischer Sprache verfassten Abhandlung
abgedruckt ist.) J. varn Thiel, damals noch Prisident des Seminars
von Amersfoort, schrieb unterm 22. Méirz 1897 an John Sarum:
,Pour la réponse, ses arguments me semblent trés convaincants;
4 mon avis c’est une réponse sans réplique.“

Watson teilt in dem vorliegenden Werke ein chronologisches
Verzeichnis der Schriften mit, die der Bischof von Salisbury seit
seinem Amtsantritt im Jahre 1885 bis zuseinem Todeim Jahre 1911
veroffentlicht hat. Kein Jahr verging, ohne dass er in irgendeiner
wichtigen Frage seine Stimme hoéren liess. Von den.zahllosen
Kundgebungen und Mitteilungen in dem offiziellen Didzesan-
blatt ist dabei ganz abgesehen. Eine schriftstellerische Arbeit
aber, die ihn schon in Oxford beschéftigt hat, jedoch erst nach
seinem Tode zu einem gewissen Abschluss gelangt ist, die kritische
Ausgabe des Vulgatatextes des N.T., sei hier noch besonders
erwahnt. Watson hat iiber diesen Teil der Lebensarbeit des
verstorbenen Bischofs den Mitarbeiter am genannten Werk,
Rev. Prof. Dr. H. J. White in London, zu Worte kommen lassen
(S. 140—156).

Die nach Erfindung der Buchdruckerkunst erschienenen zahl-
reichen Ausgaben des lateinischen Textes der Bibel hatten die



— 366 —

vorhandenen Varianten nicht bloss offenkundig, sondern auch
unertriglich gemacht. Um dem Ubelstand zu wehren, erklirte
das Trienter Konzil am 8. April 1546, dass der Vulgatatext
als der authentische anzusehen und in méglichster Verbesserung
(quam emendatissime) zu drucken sei. Allein es zeigte sich bald,
dass es nicht leicht sei, den Text so herzustellen, wie er ,aus
der Hand des Ubersetzers (Hieronymus) hervorgegangen war®.
Eine erste, von Sixtus V. approbierte Ausgabe (1590) musste als
fehlerhaft wieder zuriickgezogen werden. Unter Klemens VIII.
erschien 1592 eine neue Ausgabe, die nicht mehr geindert werden
sollte, von der aber natiirlich immer noch nicht gesagt werden
konnte, dass sie genau den hieronymianischen Text enthalte, oder
gar eine vollkommen korrekte Ubersetzung des griechischen Tex-
tes biete. Im Jahr 1907 hat Pius X. den Benediktinerorden mit der
Aufgabe betraut, eine neue Verbesserung des lateinischen Textes
vorzunehmen. Von den Arbeiten der betreffenden, unter Kardinal
Gasquet stehenden Kommission ist bisher nichts an die Offent-
lichkeit gelangt.

John Wordsworth hat den Plan, einen moglichst zuverlissigen
Vulgatatext herzustellen, schon im Jahre 1878 der Clarendon
Press (Oxforder Universititsdruckerei) mitgeteilt, damals aber
noch an die ganze lateinische Bibel gedacht. Er beschriankte seinen
Plan aber bald auf die neutestamentlichen Biicher. Watson ver-
mag nicht zu sagen, wie der junge Professor dazu gekommen
ist, gerade dieses Thema zum Hauptgegenstand seiner wissen-
schaftlichen Lebensarbeit zu machen. Es versteht sich aber von
selbst, dass er an eine solche Aufgabe nicht hétte denken kénnen,
wenn er die lateinische Sprache nicht vollkommen beherrscht
und nicht reiche paldographische Kenntnisse besessen hiitte.
Wollte er niamlich zu einem positiven Resultate gelangen, so
musste er namentlich das handschriftliche Material studieren
und moglichst viele und moglichst alte Manuskripte vergleichen.
Deren gibt es aber allein schon in den Bibliotheken Englands
eine kaum zu ilbersehende Menge. Wordsworth vereinfachte
sich den Uberblick dadurch, dass er auch auf die lateinischen
Bibelhandschriften die Methode anwandte, die Bengel fiir die
Beurteilung der griechischen Manuskripte eingefiihrt hat, die
Unterscheidung von ,Familien, die die genaue Kontrollierung
aller Exemplare gleicher Abstammung entbehrlich macht. Aber
auch so gelangte er in einigen Jahren zu einer Fiille von Ma-
terial, zumal er sich mit den Fachgenossen aller Linder in



— 367 —

Beziehung setzte und keine Miihen und keine Kosten scheute,
wenn es sich darum handelte, irgendwo ein altes Dokument
zu kollationieren. Im Jahre 1884 erhielt er an dem jungen
Theologen H.J. White einen ausgezeichneten Gehiilfen. Words-
worth war als Inhaber seines Lehrstuhls in Oxford zugleich
Domherr von Rochester, wo er in den Ferien die beziiglichen
Dienste zu verrichten hatte. White beschreibt die ersten Stunden
gemeinschaftlicher Arbeit in einer Weise, die den verstorbenen
Bischof allen, die ihn personlich kannten, nach seiner ganzen
Eigenart in Erinnerung ruft. An einem heissen Augusttag war
‘White nach Rochester gekommen. Wordsworth war ausgegangen,
kehrte aber bald zuriick, griisste seinen Gast mit zufriedenem
Blick und fragte ihn, ob er seine Notizen mitgebracht habe.
Als dieser mit Ja antwortete, machten sich die beiden sofort
an die Arbeit und blieben, abgesehen von der kurzen Unter-
brechung fiir das Abendessen, bis um 11 Uhr nachts beisammen.
Nur beim Abendessen selbst machte sich Wordsworth einen
Augenblick von seinem Thema los und fragte den Gast: ,Sie ken-
nen doch Ihr Schlafzimmer ?“ Das war gliicklicherweise der Fall,
so dass man sich sofort wieder mit den Varianten zum Geschlechts-
register Jesu nach dem Matthiusevangelium beschiftigen konnte.

Damit ndmlich wurde der Anfang gemacht. Als Wordsworth
nach Salisbury iibergesiedelt war, nahm auch White seine
Wohnung in dem dortigen bischoflichen Palast, einem ausge-
dehnten, von einem grossen Park umgebenen Schlosse. Die
bischéfliche Bibliothek umfasste viele tausend Binde. Wenn
aber irgendwo eine alte lateinische Bibelausgabe, oder ein auf
die Latinitit bezligliches Werk, oder ein lateinischer Kirchen-
vater, oder eine textkritische Abhandlung zu erwerben war,
so beeilte sich der Bischof, die ihm zur Verfiigung stehende
reiche Literatur zu ergidnzen. So erhielt man nach und nach
einen schwer zu bewiltigenden Stoff, der durch den Besuch der
alten Bibliotheken auf dem Festland jedes Jahr vermehrt wurde.
Wie man daran ging, den zuverlissigsten Text festzustellen und
in den Anmerkungen die Varignten zu wiirdigen, konnte man
bei fleissiger Arbeit an einem Tag funf bis sechs Verse erledigen.
Bis zum Jahr 1895 erschienen die vier Evangelien. Mehr und
mehr hatte White das Material zusammenzustellen und zusichten;
allein der Bischof nahm Kenntnis von jedem Detail und gab in
schwierigen Fillen die Entscheidung. Auch schrieb, bzw. dik-
tierte er die lateinischen Vorreden und das Nachwort. So tief



— 368 —

versenkte er sich in alle Einzelheiten dieses Studiums, dass er
seinen Mitarbeiter White am Abend mit einer halb formulierten
Erkliarung verlassen und am folgenden Tag mit der abgerundeten
Formulierung wiederkommen konnte.

Dr. White kam 1895 als Tutor an das Merton College in Ox-
ford. Dadurch und durch die fortwihrend wachsenden Aufgaben
und die immer mehr sich erweiternden personlichen Beziehungen
des Bischofs wurde die Fortsetzung des Werkes verlangsamt.
Der Text der Apostelgeschichte erschien erst 1905, der des
Romerbriefes erst 1913, zwei Jahre nach dem Tode des Bischofs.
Dr. White, jetzt Theologieprofessor in London, hat sich mit dem
Gedanken vertraut gemacht, dass er selbst bis zum Ende seines
Lebens mit der Arbeit beschéiftigt sein werde.

Indessen hat er nun doch dafiir gesorgt, dass der gelehrten
Welt schon jetzt das lateinische Neue Testament nach einem
Text zur Verfiigung steht, der an Korrektheit jede andere Aus-
gabe der Vulgata iibertrifft und auch durch die in Aussicht
stehende Benediktinerausgabe wohl nicht wird {ibertroffen werden
konnen. Schon 1907 regte die grosse englische Bibelgesellschaft,
die das Neue Testament in allen Sprachen und Dialekten ver-
breitet, die sich in der Presse vernehmen lassen konnen, eine
Ausgabe des revidierten Vulgatatextes an. Im Jahre 1910 willigte
die Oxforder Clarendon Press ein, dazu Hand zu bieten. Dr. White
“hatte den Text vorzubereiten. Er wihlte fiir die vier Evangelien,
die Apostelgeschichte und den Romerbrief den Wortlaut, der
in der grossen, mit dem kritischen Apparat versehenen Ausgabe
bereits vorlag, fir die iibrigen Bilicher acht oder neun Hand-
schriften, die sich auf Grund der langjiahrigen Studien als besonders
zuverlissig erwiesen hatten, und fiigte kurze Fussnoten hinzu,
die liber besonders wichtige Varianten Aufschluss gaben. Bischof
Wordsworth, der auch an diesem Nebenunternehmen den leb-
haftesten Anteil nahm, konnte noch die Korrekturabziige durch-
gehen, und er widmete sich dieser Arbeit mit der peinlichsten
Sorgfalt. Auch wollte er die lateinische Vorrede schreiben. In
der zweiten Augustwoche 1911 sandte ihm White von London
aus einen Entwurf; der Kaplan des Bischofs schickte diesen aber
wieder zuriick, weil der Bischof zu ermiidet sei. Bevor White
das Manuskript wieder erhalten hatte, bekam er die telegraphische
Nachricht, der Bischof sei gestorben.

In einer Besprechung der neuen Vulgataausgabe (Koln.
Volksztg., Literar. Beilage, 1912, Nr. 37, S. 285) erkannte der



— 369 —

Wiener Universititsprofessor Dr. Nisius S.J. an: ,Uberaus zahl-
reich sind die Stellen, an denen die englischen Kritiker auf
Grund der besten Handschriften gegen die vereinten Zeugen
S. und C. (der sixtinischen und clementinischen Ausgabe) ent-
scheiden miissen. ... Abgesehen von einzelnen strittigen Fillen
muss man wohl sagen, dass die von den Englindern getroffene
kritische Entscheidung im Rechte ist.“ Essei freilich ,bedauerlich“,
dass auch die unter Klemens VIII. erschienene Ausgabe, die den
vom Trienter Konzil geforderten obligatorischen Text enthilt,
neinen kritisch doch recht mangelhaften Text“ biete. Der genannte
Jesuit macht dafiir ,das eigenmdachtige Eingreifen Sixtus” V. in die
Arbeiten seiner gelehrten Bibelkommission® verantwortlich. Das
gibt ihm aber Veranlassung, zu sagen, dass die Arbeit der ge-
lehrten Englidnder eigentlich schon in der zweiten Hilfte des
16. Jahrhunderts geleistet worden sei und in dem vom Barna-
bitenkolleg in Rom aufbewahrten Codex Carafianus vorliege.
Diese Handschrift sei von Wordsworth-White nicht berticksichtigt
worden ; aber der Barnabitenménch Hopfl in Rom habe den von
ihnen hergestellten kritischen Text des 1. Korintherbriefes mit
dem entsprechenden Stiick des genannten Manuskriptes ver- -
glichen und ,fast vollstindige Ubereinstimmung gefunden®. Nisius
fiigt bei: ,Die Sixtinische Kommission (deren Arbeit Sixtus V.
durch sein ,eigenmiichtiges Eingreifen“ verderbt hat) kam also
zu dem gleichen Resultate, zu welchem moderne Gelehrte auf
Grund eingehender textkritischer Studien gelangen.“ Man wird
diesen Satz wohl cum grano salis zu nehmen haben; aber er ist ein
beachtenswertes Zeugnis fiir die Gediegenheit der von den beiden
englischen Gelehrten geleisteten Arbeit.

Dr. White schliesst die am 24. August 1911, acht Tage nach
dem Tode des Bischofs Wordsworth, von ihm verfasste Vorrede
mit den Worten: Quo desiderio Johannis Sarisburiensis Episcopi
hujus operis tam praecipui auctoris quam participis strenui
afficiamur verbis exprimere nequimus. (Wie schmerzlich wir
den Bischof Johann von Salisbury, den eigentlichen Urheber
und eifrigen Mitverfasser dieses Werkes vermissen, vermogen
wir nicht mit Worten zu sagen.) Die Zeitverhiltnisse rechtfertigen
dhnliche Ausserungen bis auf diesen Tag. E. H.




	Bischof Dr. John Wordsworth

