
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 4

Artikel: Bischof Dr. John Wordsworth

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 361

Bisehof Dr. John Wordsworth.

E. W. Watson : Life of Bishop John Wordsworth. Longmans, Green
and Co., London 1915, 409 S., Preis 12 sh., 6 d.

Am 16. August 1911 erhielt Bischof Wordsworth von Salisbury,
der noch am Tage vorher in der Kathedrale zelebriert und
Ansprachen gehalten hatte, von seinem Arzt die bestimmte
Weisung, sich bis zum Januar 1912 in der Verwaltung des

bischöflichen Amtes vertreten zu lassen, da er zur Wiederherstellung

seiner Gesundheit langer Ruhe bedürfe. Wordsworth
war von dieser Eröffnung nicht wenig betroffen, kam aber doch
zum Lunch in den bischöflichen Garten herunter, unterhielt
sich mit seinen Kindern über die Frage, was sie werden wollten,
spielte dann mit einem Mädchen Halma und begab sich wieder
auf sein Zimmer. Eine Stunde später war er verschieden. Ein
Herzschlag hatte seinem Leben ein Ende gemacht.

John Wordsworth, geb. am 21. September 1843, entstammte
einer sehr angesehenen englischen Familie, die dem Lande eine
Reihe hervorragender Männer geistHchen und weltlichen Standes
geschenkt hat. Sein Vater war der Theologe Christophor Wordsworth,

der einen Kommentar fast zur ganzen Bibel herausgegeben
hat und 1868 zum Bischof von Lincoln ernannt worden ist. Vater
und Sohn, letzterer bereits Professor der Universität Oxford,
waren im September 1872 zum zweiten altkatholischen Kongress
nach Köln gekommen. Das Protokoll dieses Kongresses enthält
eine längere, in lateinischer Sprache verfasste Rede, die der
Bischof von Lincoln vorgetragen hat. Ende Oktober 1881 waren
die beiden Bischöfe Reinkens und Herzog in Riseholme bei
Lincoln seine Gäste. Bischof Christophor starb 1885. Im gleichen
Jahre wurde sein Sohn, erst 42 Jahre alt, aber in der ganzen
angHkanischen Kirche als Professor und theologischer Schriftsteller

bereits hoch angesehen, zum Bischof von SaUsbury ernannt.
Als solcher pflegte er sich in altkirchlicher Weise John Sarum
zu nennen. Wir erinnern hier zunächst an seine Beziehungen
zu den Altkatholiken.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1916. 25



— 362 —

Schon ein Jahr nach seinem Amtsantritt unternahm
Wordsworth eine Reise nach Italien, um sich mit dem Grafen
Campello und seinem Unternehmen näher bekannt zu machen.
Leider bekam er keine sehr ermutigenden Eindrücke. Doch
blieb er eine treue Stütze der altkatholischen Genossenschaften
in Italien bis zur Rückkehr des Grafen unter die päpstliche
Obedienz. Dabei lag ihm sehr daran, dass die Italiener die kirchliche
Gemeinschaft mit den Altkatholiken diesseits der Alpen aufrechthielten

und pflegten. Oft verhandelte er über diese Frage
namentlich mit Bischof Herzog.

Im folgenden Jahre 1887 stattete Bischof Wordsworth im
Verein mit Bischof Maclagan von Lichfield (dem nachherigen
Erzbischof von York) den altkatholischen Kirchen in Deutschland,
in der Schweiz und in Österreich einen offiziellen Besuch ab.
Die Anregung war von ihm ausgegangen, hatte aber die formelle
Sanktion des Erzbischofs von Canterbury erhalten. In der Schweiz
hat der Empfang am 19. Oktober 1887 zu Ölten stattgefunden;
er bestand in einem feierlichen Gottesdienst und einer daran
sich anschliessenden Konferenz, an welcher ausser dem Bischof
und einigen Geistlichen auch Dr. Weibel und Dr. Steiger aus
Luzern teilnahmen. Im Juni 1888 kam Bischof Wordsworth mit
Bischof Wilberforce von Newcastle, wiederum im Auftrage des
Erzbischofs von Canterbury, nach Holland, um mit der dortigen
altkatholischen Kirche in nähere Beziehung zu treten. Die
Verhandlungen fanden am 14. Juni im Hause des Erzbischofs
Heykamp zu Utrecht statt. Ausser den drei holländischen Bischöfen
beteüigten sich daran der damalige Vorsteher des Seminars zu
Amersfoort, J. van Thiel, und sein Freund Th. van Santen, Pfarrer
zu Dordrecht.

Diese Besuche wurden altkatholischerseits anlässHch der
III. Lambethkonferenz 1888, auf besondere Einladung hin, erwidert.

Ausser Bischof Herzog waren damals Bistumsverweser Cech
aus Wien und Pfarrer van Santen von Dordrecht im bischöflichen

Palast zu Salisbury die Gäste des Bischofs Wordsworth.
Von ihm wurden sie am 1. August beim Erzbischof Benson von
Canterbury eingeführt und auf den 3. August nach dem Schlosse

Farnham, der Residenz des Bischofs von Winchester, geleitet,
wo ein grosses Meeting stattfand, an dem sich auch Campello aus
Arrone und Cabrera aus Madrid beteiligten. Ein ähnliches Meeting

wurde am 4. August in Salisbury selbst veranstaltet.



- 363 —

Eine fast zufälHge, aber nicht unwichtige Zusammenkunft
zwischen Bischof Wordsworth und den Bischöfen Reinkens und
Herzog fällt in das Jahr 1889. Es handelte sich darum, die holländische,

deutsche und schweizerische Kirche in kanonische
Beziehung zueinander zu bringen. Auf der Reise nach HoUand,
an einem schönen Septembertag, trafen unterhalb Mainz Wordsworth

und Herzog auf dem Rheindampfer zusammen. Obwohl
nach der Stellung, die die alte holländische Kirche von jeher
eingenommen hatte, nicht daran zu denken war, dass die
beabsichtigte altkathoHsche Union die Annäherung zwischen
Anglikanern und Altkatholiken in absehbarer Zeit fördern werde,
war doch Wordsworth entschieden der Ansicht, es sei nun
zunächst Pflicht der Altkatholiken, die gegenseitigen Beziehungen
zueinander zu regeln und zu befestigen. Dazu wurden in Bonn
die nötigen Vorbereitungen getroffen. In Krefeld, wo Herzog
am 22. September in seiner ehemaligen Gemeinde Gottesdienst
hielt, bot sich in dem gastfreundlichen Hause des Herrn Gobbers,
in dem auch die Bischöfe Reinkens und Wordsworth Aufnahme
gefunden hatten, Gelegenheit zu weiterer Besprechung. In den
Tagen vom 23. und 24. September 1889 wurde in Utrecht die
altkatholische Union geschlossen.

Eine Besiegelung der Union war der erste internationale
Altkatholikenkongress, der in den Tagen vom 11. bis 14. September
1890 in Köln versammelt war. Zu den Gästen gehörte wiederum
der nunmehrige Bischof von Salisbury. In seiner Ansprache
gedachte er der hervorragenden Männer, mit welchen er 18 Jahre
vorher am zweiten deutschen Kongresse teilgenommen hatte;
dann bemerkte er, er habe sich in den letzten Jahren eine genaue
Kenntnis von dem Stand der altkatholischen Bestrebungen
verschafft und die Überzeugung gewonnen, dass es sich hier um
ein heiliges und segensreiches Unternehmen handle, für das er
die besten Wünsche hege.

Am 15. August 1891 wurde in Luzern der Grundstein zur
Erbauung der Christuskirche gelegt. An dieser Feier beteiligte
sich Wordsworth in bischöflichem Ornat. Der Grundsteinlegung
selbst ging in der protestantischen Kirche ein Gottesdienst mit
gemeinschaftlicher Kommunion voraus. Auf dem Bauplatze hielt
nach der Rede des christkathoHschen Bischofs auch Bischof
Wordsworth eine Ansprache. Am 19. März 1892 konnte die
Christuskirche eingeweiht werden. An dieser Feier hat der Bischof



— 364 —

von Salisbury nicht teilgenommen. (Watson's Notizen über diese
Besuche S. 324 f. sind mehrfach ungenau.) Wohl aber war er
im gleichen Jahre zum zweiten internationalen Altkatholiken.
kongress erschienen, der (13. bis 15. September 1892) in Luzern
abgehalten wurde. Bei diesem Anlasse hielt er eine bemerkenswerte

Rede über die Herstellung der Interkommunion. Er warnte
namentlich vor Überstürzung und empfahl eine möglichst milde
Form in der Polemik. Nach dem Antrag des Generals Kirejew
beschloss der Luzerner Kongress, es sei wünschenswert, dass
eine internationale theologische Zeitschrift gegründet werde und
und dass die theologische Fakultät an der Universität Bern
internationalen Charakter erhalte. Zur Verwirklichung dieses Wunsches

wurde eine internationale Kommission eingesetzt, zu deren
hervorragendsten Mitgliedern ausser dem General Kirejew der
ebenfalls anwesende griechische Erzbischof Nikephoros Kalogeras
von Patras und Bischof Wordsworth gehörten. Diesen beiden
Bischöfen verlieh anlässlich der Hochschulfeier die Universität
Bern auf den Antrag der kath.-theologischen Fakultät beim Beginn
des Wintersemesters 1892 den theologischen Doktortitel honoris
causa.

Das war — wenn auch nicht der Abschluss — so doch der
Höhepunkt der aktiven Beziehungen des Bischofs von Salisbury
zum AltkathoHzismus im allgemeinen. Bald nach dem Luzerner
Kongress erkrankte Mrs. Wordsworth, die ihren Mann bisher
auf allen grössern Reisen begleitet hatte, und starb nach langem
Leiden am 23. Juni 1894. Der Verlust ging dem Bischof so zu
Herzen, dass er gern die Mission übernahm, in Neuseeland eine
Bischofsweihe zu vollziehen. In der Folgezeit traten andere
Umstände ein, die ihn wiederholt nach dem Orient, einmal nach
den Vereinigten Staaten, einmal nach Schweden führten, und
ihn, abgesehen von der Verwaltung seiner grossen Diözese und
vielen literarischen Arbeiten, so in Anspruch nahmen, dass er
dem AltkathoHzismus nicht mehr die bisherige Aufmerksamkeit
widmen konnte. Doch stand er bis an sein Lebensende in
freundlichster Beziehung z. B. mit dem christkatholischen Bischof,
beehrte diesen auf jeder Schweizerreise mit seinem Besuch und
liess ihm jede grössere Schrift zukommen, die er publizierte.
Eines der letzten bedeutendsten Werke wurde in dieser Zeitschrift
angezeigt, das 1901 erschienene Buch „The Ministry of Grace"
(I. Th. Z. 1902, S. 191 ff.). Über das noch später (1911) erschienene



— 365 —

grosse Werk „The National Church of Sweden" brachte der
„Katholik" 1911, S. 118, eine kurze Anzeige. Leider ist Wordsworth
nicht dazu gekommen, das („Ministry of Grace", S. 100) in Aussicht
gestellte Werk „The Means of Grace" erscheinen zu lassen.
Dieses würde ihm Veranlassung gegeben haben, sich über alle
Punkte zu äussern, auf welche von katholischen Theologen in
der Darstellung der sog. Unterscheidungslehren Gewicht gelegt
wird. Die wichtigste Frage, die in Betracht kommt, sobald vom
Verhältnis zwischen Anglikanismus und Romanismus die Rede

ist, betrifft aber die Gültigkeit der anglikanischen Weihen. Über
diesen Gegenstand hat sich Wordsworth in einer äusserst
bemerkenswerten Schrift ausgesprochen. Am 13. September 1896

hatte Leo XIIL die Bulle „ApostoHcae curae" erlassen, mit der
die anglikanischen Weihen in feierHchstem Tone als null und
nichtig erklärt worden sind. Zur Widerlegung des päpstlichen
Urteils war niemand befähigter als John Sarum. Er schrieb die
berühmte „Responsio", die im Namen der Erzbischöfe von Canterbury

und York an Leo XIIL gerichtet wurde. (Genaue Einzelheiten
über die Entstehung dieser Antwort teilt Wordsworth in der
„English Church Reviewu 1910, Nr. 7 ff., mit, wo auch eine englische
Übersetzung der in lateinischer Sprache verfassten Abhandlung
abgedruckt ist.) J. van Thiel, damals noch Präsident des Seminars
von Amersfoort, schrieb unterm 22. März 1897 an John Sarum:
„Pour la réponse, ses arguments me semblent très convaincants ;

à mon avis c'est une réponse sans réplique."
Watson teilt in dem vorliegenden Werke ein chronologisches

Verzeichnis der Schriften mit, die der Bischof von Salisbury seit
seinem Amtsantritt im Jahre 1885 bis zu seinem Tode im Jahre 1911

veröffenthcht hat. Kein Jahr verging, ohne dass er in irgendeiner
wichtigen Frage seine Stimme hören Hess. Von den zahllosen
Kundgebungen und Mitteüungen in dem offiziellen Diözesan-
blatt ist dabei ganz abgesehen. Eine schriftstellerische Arbeit
aber, die ihn schon in Oxford beschäftigt hat, jedoch erst nach
seinem Tode zu einem gewissen Abschluss gelangt ist, die kritische
Ausgabe des Vulgatatextes des N. T., sei hier noch besonders
erwähnt. Watson hat über diesen Teil der Lebensarbeit des

verstorbenen Bischofs den Mitarbeiter am genannten Werk,
Rev. Prof. Dr. H. J. White in London, zu Worte kommen lassen
(S. 140—156).

Die nach Erfindung der Buchdruckerkunst erschienenen
zahlreichen Ausgaben des lateinischen Textes der Bibel hatten die



— 366 —

vorhandenen Varianten nicht bloss offenkundig, sondern auch
unerträglich gemacht. Um dem Ubelstand zu wehren, erklärte
das Trienter Konzil am 8. April 1546, dass der Vulgatatext
als der authentische anzusehen und in möglichster Verbesserung
(quam emendatissime) zu drucken sei. Allein es zeigte sich bald,
dass es nicht leicht sei, den Text so herzustellen, wie er „aus
der Hand des Übersetzers (Hieronymus) hervorgegangen war".
Eine erste, von Sixtus V. approbierte Ausgabe (1590) musste als
fehlerhaft wieder zurückgezogen werden. Unter Klemens VIII.
erschien 1592 eine neue Ausgabe, die nicht mehr geändert werden
sollte, von der aber natürHch immer noch nicht gesagt werden
konnte, dass sie genau den hieronymianischen Text enthalte, oder
gar eine voUkommen korrekte Übersetzung des griechischen Textes

biete. Im Jahr 1907 hat Pius X. den Benediktinerorden mit der
Aufgabe betraut, eine neue Verbesserung des lateinischen Textes
vorzunehmen. Von den Arbeiten der betreffenden, unter Kardinal
Gasquet stehenden Kommission ist bisher nichts an die
Öffentlichkeit gelangt.

John Wordsworth hat den Plan, einen möglichst zuverlässigen
Vulgatatext herzustellen, schon im Jahre 1878 der Clarendon
Press (Oxforder Universitätsdruckerei) mitgeteilt, damals aber
noch an die ganze lateinische Bibel gedacht. Er beschränkte seinen
Plan aber bald auf die neutestamentlichen Bücher. Watson
vermag nicht zu sagen, wie der junge Professor dazu gekommen
ist, gerade dieses Thema zum Hauptgegenstand seiner
wissenschaftlichen Lebensarbeit zu machen. Es versteht sich aber von
selbst, dass er an eine solche Aufgabe nicht hätte denken können,
wenn er die lateinische Sprache nicht vollkommen beherrscht
und nicht reiche paläographische Kenntnisse besessen hätte.
Wollte er nämHch zu einem positiven Resultate gelangen, so

musste er namentlich das handschriftliche Material studieren
und möglichst viele und mögHchst alte Manuskripte vergleichen.
Deren gibt es aber allein schon in den Bibliotheken Englands
eine kaum zu übersehende Menge. Wordsworth vereinfachte
sich den Überblick dadurch, dass er auch auf die lateinischen
Bibelhandschriften die Methode anwandte, die Bengel für die
Beurteilung der griechischen Manuskripte eingeführt hat, die
Unterscheidung von „Familien", die die genaue Kontrollierung
aller Exemplare gleicher Abstammung entbehrlich macht. Aber
auch so gelangte er in einigen Jahren zu einer Fülle von
Material, zumal er sich mit den Fachgenossen aller Länder in



— 367 —

Beziehung setzte und keine Mühen und keine Kosten scheute,
wenn es sich darum handelte, irgendwo ein altes Dokument
zu kollationieren. Im Jahre 1884 erhielt, er an dem jungen
Theologen H. J. White einen ausgezeichneten Gehülfen. Wordsworth

war als Inhaber seines Lehrstuhls in Oxford zugleich
Domherr von Rochester, wo er in den Ferien die bezüglichen
Dienste zu verrichten hatte. White beschreibt die ersten Stunden
gemeinschaftlicher Arbeit in einer Weise, die den verstorbenen
Bischof allen, die ihn persönlich kannten, nach seiner ganzen
Eigenart in Erinnerung ruft. An einem heissen Augusttag war
White nach Rochester gekommen. Wordsworth war ausgegangen,
kehrte aber bald zurück, grüsste seinen Gast mit zufriedenem
Blick und fragte ihn, ob er seine Notizen mitgebracht habe.
Als dieser mit Ja antwortete, machten sich die beiden sofort
an die Arbeit und bHeben, abgesehen von der kurzen
Unterbrechung für das Abendessen, bis um 11 Uhr nachts beisammen.
Nur beim Abendessen selbst machte sich Wordsworth einen
Augenblick von seinem Thema los und fragte den Gast : „Sie kennen

doch Ihr Schlafzimmer " Das war glücklicherweise der Fall,
so dass man sich sofort wieder mit den Varianten zum Geschlechtsregister

Jesu nach dem Matthäusevangelium beschäftigen konnte.
Damit nämlich wurde der Anfang gemacht. Als Wordsworth

nach Salisbury übergesiedelt war, nahm auch White seine
Wohnung in dem dortigen bischöflichen Palast, einem
ausgedehnten, von einem grossen Park umgebenen Schlosse. Die
bischöfliche Bibliothek umfasste viele tausend Bände. Wenn
aber irgendwo eine alte lateinische Bibelausgabe, oder ein auf
die Latinität bezügliches Werk, oder ein lateinischer Kirchenvater,

oder eine textkritische Abhandlung zu erwerben war,
so beeHte sich der Bischof, die ihm zur Verfügung stehende
reiche Literatur zu ergänzen. So erhielt man nach und nach
einen schwer zu bewältigenden Stoff, der durch den Besuch der
alten Bibliotheken auf dem Festland jedes Jahr vermehrt wurde.
Wie man daran ging, den zuverlässigsten Text festzustellen und
in den Anmerkungen die Varianten zu würdigen, konnte man
bei fleissiger Arbeit an einem Tag fünf bis sechs Verse erledigen.
Bis zum Jahr 1895 erschienen die vier Evangelien. Mehr und
mehr hatte White das Material zusammenzustellen und zu sichten;
allein der Bischof nahm Kenntnis von jedem Detail und gab in
schwierigen Fällen die Entscheidung. Auch schrieb, bzw.
diktierte er die lateinischen Vorreden und das Nachwort. So tief



— obb —

versenkte er sich in alle Einzelheiten dieses Studiums, dass er
seinen Mitarbeiter White am Abend mit einer halb formulierten
Erklärung verlassen und am folgenden Tag mit der abgerundeten
Formulierung wiederkommen konnte.

Dr. White kam 1895 als Tutor an das Merton College in
Oxford. Dadurch und durch die fortwährend wachsenden Aufgaben
und die immer mehr sich erweiternden persönlichen Beziehungen
des Bischofs wurde die Fortsetzung des Werkes verlangsamt.
Der Text der Apostelgeschichte erschien erst 1905, der des
Römerbriefes erst 1913, zwei Jahre nach dem Tode des Bischofs.
Dr. White, jetzt Theologieprofessor in London, hat sich mit dem
Gedanken vertraut gemacht, dass er selbst bis zum Ende seines
Lebens mit der Arbeit beschäftigt sein werde.

Indessen hat er nun doch dafür gesorgt, dass der gelehrten
Welt schon jetzt das lateinische Neue Testament nach einem
Text zur Verfügung steht, der an Korrektheit jede andere
Ausgabe der Vulgata übertrifft und auch durch die in Aussicht
stehende Benediktinerausgabe wohl nicht wird übertroffen werden
können. Schon 1907 regte die grosse englische Bibelgesellschaft,
die das Neue Testament in allen Sprachen und Dialekten
verbreitet, die sich in der Presse vernehmen lassen können, eine
Ausgabe des revidierten Vulgatatextes an. Im Jahre 1910 willigte
die Oxforder Clarendon Press ein, dazu Hand zu bieten. Dr. White
hatte den Text vorzubereiten. Er wählte für die vier Evangelien,
die Apostelgeschichte und den Römerbrief den Wortlaut, der
in der grossen, mit dem kritischen Apparat versehenen Ausgabe
bereits vorlag, für dio übrigen Bücher acht oder neun
Handschriften, die sich auf Grund der langjährigen Studien als besonders
zuverlässig erwiesen hatten, und fügte kurze Fussnoten hinzu,
die über besonders wichtige Varianten Aufschluss gaben. Bischof
Wordsworth, der auch an diesem Nebenunternehmen den
lebhaftesten Anteil nahm, konnte noch die Korrekturabzüge
durchgehen, und er widmete sich dieser Arbeit mit der peinlichsten
Sorgfalt. Auch wollte er die lateinische Vorrede schreiben. In
der zweiten Augustwoche 1911 sandte ihm White von London
aus einen Entwurf; der Kaplan des Bischofs schickte diesen aber
wieder zurück, weil der Bischof zu ermüdet sei. Bevor White
das Manuskript wieder erhalten hatte, bekam er die telegraphische
Nachricht, der Bischof sei gestorben.

In einer Besprechung der neuen Vulgataausgabe (Köln.
Volksztg., Literar. Beilage, 1912, Nr. 37, S. 285) erkannte der



— 3G9 —

Wiener Universitätsprofessor Dr. Nisius S. J. an: „Überaus
zahlreich sind die Stellen, an denen die englischen Kritiker auf
Grund der besten Handschriften gegen die vereinten Zeugen
S. und C. (der sixtinischen und clementmischen Ausgabe)
entscheiden müssen. Abgesehen von einzelnen strittigen Fällen
muss man wohl sagen, dass die von den Engländern getroffene
kritische Entscheidung im Rechte ist." Es sei freilich „bedauerlich",
dass auch die unter Klemens VIII. erschienene Ausgabe, die den
vom Trienter Konzil geforderten obligatorischen Text enthält,
„einen kritisch doch recht mangelhaften Text" biete. Der genannte
Jesuit macht dafür „das eigenmächtige Eingreifen Sixtus' V. in die
Arbeiten seiner gelehrten Bibelkommission" verantwortlich. Das
gibt ihm aber Veranlassung, zu sagen, dass die Arbeit der
gelehrten Engländer eigentlich schon in der zweiten Hälfte des
16. Jahrhunderts geleistet worden sei und in dem vom Barna-
bitenkolleg in Rom aufbewahrten Codex Carafianus vorliege.
Diese Handschrift sei vonWordsworth-White nicht berücksichtigt
worden ; aber der Barnabitenmönch Höpfl in Rom habe den von
ihnen hergestellten kritischen Text des 1. Korintherbriefes mit
dem entsprechenden Stück des genannten Manuskriptes ver-
gHchen und „fast vollständige Übereinstimmung gefunden". Nisius
fügt bei: „Die Sixtinische Kommission (deren Arbeit Sixtus V.
durch sein „eigenmächtiges Eingreifen" verderbt hat) kam also
zu dem gleichen Resultate, zu welchem moderne Gelehrte auf
Grund eingehender textkritischer Studien gelangen." Man wird
diesen Satz wohl cum grano salis zu nehmen haben ; aber er ist ein
beachtenswertes Zeugnis für die Gediegenheit der von den beiden
englischen Gelehrten geleisteten Arbeit.

Dr. White schliesst die am 24. August 1911, acht Tage nach
dem Tode des Bischofs Wordsworth, von ihm verfasste Vorrede
mit den Worten : Quo desiderio Johannis Sarisburiensis Episcopi
hujus operis tam praecipui auctoris quam participis strenui
afficiamur verbis exprimere nequimus. (Wie schmerzlich wir
den Bischof Johann von Salisbury, den eigentlichen Urheber
und eifrigen Mitverfasser dieses Werkes vermissen, vermögen
wir nicht mitWorten zu sagen.) Die Zeitverhältnisse rechtfertigen
ähnliche Äusserungen bis auf diesen Tag. E. H.


	Bischof Dr. John Wordsworth

