
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 3

Artikel: Ein christliches Schriftstück im Alten Testament

Autor: Pflanzl, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


277

Ein christliches Schriftstück im Alten Testament.

Dan. 7.

Zu den Büchern des Alten Testamentes, die einem
wissenschaftlichen Verständnis bisher unüberwindliche Schwierigkeiten
bereitet haben, gehört nicht zuletzt auch die Sammlung von
Visionen und Weissagungen, die unter dem Namen Daniels
erhalten geblieben sind. Das kommt deutlich darin zum
Ausdruck, dass die Auffassungsweisen des Danielbuches im Laufe
der Zeiten grossen Wandlungen unterworfen waren und dass
sich auch heute noch bezüglich dieses Buches die Urteile der
Gelehrten schroff gegenüberstehen. Das jüdische und christliche

Altertum waren des Glaubens, das Buch sei in der Form,
wie es uns heute vorliegt, von dem Propheten Daniel verfasst,
der nach den Angaben eben dieses Buches unter den Exulanten
in Babylonien gelebt und geweissagt haben soll. Was aber
das 7. Kapitel dieses Buches, mit dem wir uns besonders
beschäftigen wollen, betrifft, so waren die Kirchenväter und auch
ein Teil der Rabbinen der Meinung, dass unter dem 4. Tiere
mit den zehn Hörnern das römische Reich mit den ersten zehn
römischen Kaisern zu verstehen sei1).

Dieser herkömmlichen Auffassung ist bereits im Altertum
ein Widersacher entstanden in dem Neuplatoniker Porphyrius
(f 304), der in seiner gegen die Christen gerichteten Schrift,
die fünfzehn Bücher umfasste, das ganze 12. Buch der Bekämpfung

des Buches Daniel gewidmet hat. Er behauptete, das

Danielbuch sei die Fälschung eines Juden, der zur Zeit des

syrischen Königs Antiochus IV. Epiphanes lebte, und es werde
darin nicht sowohl Zukünftiges geweissagt, als vielmehr
Vergangenes erzählt. Die Kirchenväter haben diese Auffassung

') Vgl. 6. Behrmann, Das Buch Daniel, 1894, S. XXXIX ff.



— 278 —

bekämpftl). In neuerer Zeit dagegen ist sie wieder zu Ehren
gekommen, wenigstens bei den protestantischen Theologen der
Gegenwart gilt der späte Ursprung des Buches als eine
feststehende Tatsache. Die konservative Ansicht wird fast nur mehr
von den römischkatholischen Theologen festgehalten2). Hand in
Hand mit diesem Umschwung in dem Urteil über die
Entstehungszeit des Danielbuches ging auch eine veränderte Auffassung
des 7. Kapitels, indem man als das 4. Weltreich nicht mehr,
wie bisher, das römische, sondern das seleukidische ansah und
das kleine Horn, das neben den zehn Hörnern emporwächst,
mit Antiochus Epiphanes identifizierte. Merkwürdigerweise hat
diese Deutung des 4. Weltreiches und des kleinen Hornes auch
bei den römischkatholischen Erklärern Aufnahme gefunden.

Aber nicht alle glaubten sich bei der neuen Lösung des

Danielproblems beruhigen zu können. So trat im Jahr 1891

ein französischer Gelehrter, Ernest Havet, mit der Behauptung
hervor, das Danielbuch sei erst in der Zeit Herodes d. Gr.
(37—4 v.Chr.) entstanden3). Einen Schritt weiter noch ging
dann der bekannte deutsche Orientalist Paul de Lagarde, indem
er in einer Besprechung des Havctschen Buches4) den Beweis
zu erbringen suchte, das 7. Kapitel des Danielbuches sei erst
im Jahre 69 n. Chr. während des jüdischen Krieges geschrieben
worden. Als das 4. Weltreich galt ihm das römische, während
er unter den zehn Hörnern die römischen Kaiser bis auf
Vitellius, unter dem kleinen Hom dagegen Vespasian versinn-
bildet sah. Die Aufstellungen de Lagardes sind von den
Gelehrten kaum beachtet worden. Neuestens aber ist ihm an
Ed. Hertlein5) ein eifriger Parteigänger erstanden, der seine
Theorie weiter ausgeführt und so erfolgreich verteidigt hat,
dass selbst ein so angesehener und besonnener Gelehrter wie
P.Volz6) nicht umhin konnte, den Behauptungen Hertleins,

>) Vgl. Fr. Bleek. Einl. i. cl. A. Test., 4. Aufl. (bearbeitet von Jul.
Wellhausen), 1878, S. 468.

2) Vgl. Fr. Kaulen, Einl. i. d. hl. Schriften d. A. u. N. Testamentes,
5. Aufl., IL Teil (1913), S. 255 ff.

3) Etudes d'histoire religieuse. La modernité des prophètes, 1891.
4) Göttingische gelehrte Anzeigen 1891, S. 497—520.
5) Der Daniel der Römerzeit, 1908.
B) „Theologische Literaturzeitung", 34. Bd. (1909), Sp. 357 f. Volz hatte

sich übrig-eus auch vorher schon in seiner Schrift Vindiciae Danielicae,
sowie Theol. Lit. Ztg., 27. Bd., (1902), Sp. 219—222, für die Deutung des
4. Tieres auf das römische Reich ausgesprochen. Die nämliche Deutung
vertrat ferner v. Orelli in Herzogs Protest. Real-Enzvkl. 2. Aufl., III. Bd.,
5. 513 ff.



— 279 —

wenn auch mit einigen Vorbehalten, zuzustimmen. Hertlein
unterscheidet sich von de Lagarde dadurch, dass er nicht
allein das 7. Kapitel des Danielbuches, sondern dessen ganze
erste Hälfte (Kap. 1—7) in der Römerzeit entstanden sein lässt,
während auch er die zweite Hälfte (Kap. 8—12) der Zeit
Antiochus IV. Epiphanes zuschreibt. Das 1. Weltreich ist ihm
das neubabylonische, das 2. das medopersische, das 3. das Reich
Alexanders d. Gr. mit den Reichen der Diadochen und das 4.

endlich das römische.
Gerade auf den Nachweis, dass unter dem 4. Tier in

Dan. 7 nicht, wie man bisher annahm, das Reich der Seleukiden,
sondern das der Römer zu verstehen sei, hat Hertlein besonderes
Gewicht gelegt, und dieser Nachweis dürfte ihm auch
vollständig gelungen sein. Wenn man nämlich das 4. Tier auf
das seleukiclische Reich und das kleine Horn auf Antiochus IV.
Epiphanes deutet, so ist man gezwungen, unter den zehn
Hörnern des 4. Tieres ebensoviele seleukidische Herrscher vor
Epiphanes zu verstehen. Es will aber nicht gelingen, vor
Epiphanes zehn seleukiclische Könige ausfindig zu machen, da
es deren in Wirklichkeit nur folgende sieben gibt: 1. Seleukus
Nikator (312—280), 2. Antiochus Soter (280—261), 3. Antiochus
Theos (261—246), 4. Seleukus Kallinikus (246—226), 5. Seleukus
Keraunus (226—223), 6. Antiochus d. Gr. (223—187), 7. Seleukus
Philopator (187—176). Um aber trotzdem eine Zehnzahl zu
gewinnen, werden von den Gelehrten vielfach auch noch
Hiliodorus, der Schatzmeister Seleukus IV., ferner Demetrius
Soter, der Sohn des Seleukus, der als Geisel in Rom weilte,
und endlich Ptolemäus VI. Philometor, der auf den seleukidisehen
Thron Ansprüche erhoben hatte, unter die seleukidisehen Könige
gerechnet1). Aber keiner der angeführten drei Lückenbüsser
vermag seinen Zweck zu erfüllen, da keiner je König von
Syrien gewesen ist. Auch von einem sonst unbekannten Antiochus,

der in einer griechischen Inschrift (C J G nr. 4458) zwischen
Seleukus Keraunus und Antiochus d. Gr. erwähnt wird und auf
den Eb. Nestle2) aufmerksam gemacht hat, steht dies nicht fest,
weshalb auch von ihm abgesehen werden muss.

Zu der Unmöglichkeit, vor Epiphanes zehn seleukidische
Herrscher ausfindig zu machen, kommt noch die andere Un-

>) Vgl. S. R. Driver, Einl. i. d. Lit. d. A. Test., 1896, S: 530.
3) Zeitschr. f. d. alttest. Wissenschaft, 4. Jahrg. (1884), S. 247 ff.



— 280 —

möglichkeit, die drei Könige zu bestimmen, welche vor Epiphanes
ausgerottet worden sein sollen, entsprechend der Angabe von
Dan. 7, 8, dass vor dem kleinen Horn drei der vorigen Hörner
ausgerissen worden seien. Gewöhnlich will man in den drei
Ermordeten Seleukus Fhilopator, Heliodorus und Demetrius Soter
erkennen, aber diese Auskunft steht auf sehr schwachen Füssen.
Der Usurpator Heliodorus ist nämlich wohl ermordet worden,
kann aber nicht zählen, da er ja nicht König gewesen ist.
Demetrius Soter dagegen hat seinen Oheim Epiphanes, der ihn
von der Regierung verdrängt hatte, um nicht weniger als
siebzehn Jahre überlebt, kann also ebenfalls nicht in Betracht
kommen, wenn man sich nicht dazu verstehen will, die „Aus-
reissung" zu einer „Umgehung" abzuschwächen. Es bleibt also

nur Seleukus Philopator, der dem Heliodorus zum Opfer gefallen
ist. Geht es dann ferner schon nicht an, wie bereits bemerkt
wurde, den ägyptischen König Ptolomäus Philometor unter die
seleukidisehen Herrscher zu zählen, so muss man auch davon
absehen, ihn als eines der drei ausgerissenen Hörner
anzusprechen, wie ebenfalls geschehen ist. Alfred v. GutschmidJ)
endlich hat an einer ganz entlegenen Stelle der antiken Literatur,
in einem Fragment des Johannes von Antiochien2), die Notiz
ausgegraben, dass Epiphanes einen Sohn seines Bruders Seleukus
aus Argwohn ums Leben gebracht habe, und der Vermutung-
Raum gegeben, dieser sonst nicht weiter bekannte Seleukiden-
sprössling könnte zu unserer Trias gehören. Aber auch dieser
Namenlose muss aus dem Spiele bleiben, da er niemals auf
dem Thron der Seleukiden gesessen ist. Man muss sich
beinahe wundern, class sich die Deutung unseres 4. Reiches auf
die Seleukiden überhaupt hat behaupten können trotz der
unüberwindlichen Schwierigkeiten, die sich ihr in den Weg stellen.
Anstatt eine solch unmögliche Deutung aufzugeben, verstand
man sich vielmehr zu der Verlegenheitsauskunft, die zehn
Hörner bezeichnen, „die vielgespaltene Diadochenherrschaft
überhaupt, wobei man sich nicht abzumühen braucht, die
genaue Zehnzahl herauszubringen"3).

Den Ausschlag vollends zugunsten der Deutung des 4. Tieres
auf das römische Reich gibt, wie Hertlein richtig gesehen hat,

>) Rhein. Mus. XV Jahrg. (1860), S. 316 ff. Kleine Schriften, II. Bd.
(1890), S. 175 ff.

2) Mueller, Fragmenta historiae Graecae IV, 558.

3) G. Behrmann, Das Buch Daniel 1894, S. 46.



— 281 —

die Angabe in Dan. 7. dass das 4. Tier fürchterlich, schrecklich
und sehr stark gewesen sei, dass es mit seinen eisernen Zähnen
alles zermalmt und mit seinen Füssen alles zertreten habe, was
übrig war (V. 7 u. 19), sowie dass das 4. Reich grösser sein

werde, als alle Reiche auf Erden, dass es die ganze Erde
abfressen und zerstampfen und zermalmen werde (V. 23). Solche
Angaben passen nur auf das römische Reich, das allein alle
vorhergehenden Weltreiche in sich aufgesogen hat, niemals
aber auf das seleukidische, von dem Dan. 8, 22 z. B. ausdrücklich

gesagt wird, dass es ebenso wie die übrigen Diadochen-
reiche an Macht und Ansehen hinter dem Reiche Alexanders
des Grossen zurückstehe.

Die zehn Hörner des 4. Tieres deutet Hertlein ebenso wie
De Lagarde auf die ersten zehn römischen Kaiser, wobei Cäsar
als erster und Antonius, der in den Augen des Orients, speziell
der Palästinenser, grosse Bedeutung besessen haben soll, als
zweiter gezählt wird. In dem kleinen Horn will Hertlein den
Kaiser Vespasian, in den drei Hörnern dagegen, welche vor
dem kleinen Horn *) ausgerissen worden, die drei Kaiser Galba,
Otho und Vitellius erkennen, die bekanntlich eines gewaltsamen
Todes gestorben sind. Das 7. Kapitel soll unter der Regierung
des kleinen Horns, also unter Vespasian entstanden sein, und zwar
zwischen Juli 69 und Juli 70 n. Chr. während der Belagerung
Jerusalems durch die Römer mit der Bestimmung, den Mut der
Belagerten bis zum Äussersten zu steigern. Es dürfte indessen,
was auch bereits H.Holtzmann2) und F.Buhls) gegen de Lagarde
und Hertlein geltend gemacht haben, nicht ohne Bedenken
sein, die Reihe der römischen Kaiser mit Cäsar beginnen zu
lassen und derselben vollends auch noch Antonius einzuverleiben.

Wohl beginnt in den jüdischen Altertümern des
Josephus Flavius (XVIII, 2, 2; 6, 10), in der Adlervision des
vierten Esrabuches, im fünften Buch der sibyllinischen Orakel
(V. 10 ff.), oder auch, um ein späteres Beispiel zu nennen, in

') Es besteht ein Widerspruch zwischen V. 8 und 24. Während es
in ersterem Verse heisst, dass die drei Hörner vor den Augen des kleinen
Horns ausgerissen werden, hat es nach V. 24 den Anschein, als ob das
kleine Horn selber die drei Hörner beseitigen würde. Der Überlieferung
in V. 8 ist der Vorzug zu geben.

2) Protest. Monatshefte, XII. Bd. (1908), S. 488 ff.
3) Art. „Daniel" in Hersog-Hauck, Protest. Real-Enzykl. IV. Bd., S. 453.



— 282 —

einer byzantinischen Chronik, die Franz Cumont1)
herausgegeben hat, die Reihe der römischen Kaiser mit Cäsar, aber
in all diesen Fällen handelt es sich um Ausnahmen. Der erste
römische Kaiser war in Wirklichkeit Augustus2) und ihn wird
man darum immer in erster Linie als ersten römischen Kaiser
ansprechen müssen, wenn kein deutlicher Anhaltspunkt dafür
vorhanden ist, dass als solcher Cäsar betrachtet werden soll.
Ein solcher Anhaltspunkt aber fehlt in Dan. 7. Was dann
Antonius anlangt, so gibt es keinen Beleg dafür, dass er jemals
zu den römischen Kaisern gerechnet worden sei. Jede
Konstruktion, die ihn trotzdem zu einem solchen stempeln will,
muss daher von vorneherein als unwahrscheinlich erscheinen.
Das Nächstliegende ist sonach, die zehn Hörner des 4. Tieres
als die ersten zehn römischen Kaiser von Augustus bis Titus,
das kleine (11.) Horn dagegen als Domitian zu nehmen.

Eine Beziehung des kleinen Homes auf Domitian mag nun
im ersten Augenblick allerdings nicht eben als ansprechend
erscheinen, denn für eine solche Erklärung* fehlen so gut wie
alle Voraussetzungen. Domitian hat sich niemals derart als
Verfolger der Juden betätigt, dass er diesen als der Inbegriff
aller Bosheit und als ihr gefährlichster Feincl hätte erscheinen
können. Ein Jude hatte keine Veranlassung, gegen diesen
Kaiser eine von religiöser Erbitterung durchtränkte Apokalypse
loszulassen, wie sie uns in Dan. 7 vorliegt. An dieser Erwägung

allein schon scheint die Identifizierung des kleinen Horns
mit Domitian zu scheitern. Das haben ohne Zweifel De Lagarde
und Hertlein gefühlt, da sie von vorneherein darauf verzichtet
haben, die Deutung des kleinen Hornes auf Domitian auch nur
in Erwägung zu ziehen. Da auch Titus sich als Kaiser in
keiner Weise als Judenverfolger gezeigt hatte, so konnte auch
er das kleine Horn nicht sein, trotzdem er der elfte römische
Kaiser wäre, wenn man die Reihenfolge mit Cäsar beginnen
lässt. Bevor wir aber diese Deutung des kleinen Hornes, die

wir, von der Voraussetzung ausgehend, class das 4. Weltreich
das römische sei, als die nächstliegende erschlossen haben,
preisgeben, wollen wir doch noch eine Möglichkeit, ihr freie
Bahn zu schaffen, in Erwägung ziehen. Sehen wir einmal für

') Anecdota Bruxellensia 1894.
2) Theodor Mommsen. Römisches Staatsrecht, IL Bd., 2. Abtlg., 3. Aufl.,

1887, S. 745 f.



— 283 —

einen Augenblick ab von allen Schulmeinungen, machen wir
uns frei von dem Gewichte der Überlieferung, vergessen wir
auch, dass das Kapitel in einem Buche des jüdischen Kanons
steht, betrachten wir es vielmehr als eine Grösse für sich selbst
und stellen wir uns dann die Frage: „Muss unser Kapitel denn
unbedingt von einem Juden verfasst sein?" Diese Frage mag
verwegen erscheinen und doch ist sie berechtigt, denn Dan. 7

ist kein jüdisches, sondern ein christliches Schriftstück.
Unterzieht man das Kapitel einer aufmerksamen Prüfung,

so wird man zur grössten Überraschung finden, dass dasselbe,
abgesehen von der Fiktion, dass Daniel der Empfänger der
Offenbarung sein soll, kein jüdisches Merkmal enthält. Es

begegnen da weder die Namen Israel oder Juda, noch hören wir
etwas von Palästina oder vom Tempel, wie auch mit keinem
Worte von Opfern und Festen oder vom Gesetz die Rede ist1).
Die Vorstellung von einem göttlichen Gerichte über die Heiden
ist, wie uns ein Blick in das Neue Testament lehrt, ebensowohl
christlich wie jüdisch, was auch von dem „Menschensohn"
(V. 13) gelten würde, wenn er in unserem Kapitel nicht
überhaupt erst nachträglich infolge einer Veränderung* des Textes
Platz gefunden hätte2). Was aber die Bezeichnungen „Die
Heiligen" (V. 8, 21, 22), „Die Heiligen des Höchsten" (V. 18,

22, 25) und „Heiliges Volk des Höchsten" (V. 27) anlangt, so
weisen diese mehr auf Christen als auf Juden hin. Obwohl
nämlich die Propheten von dem auserwählten Volke geweissagt

haben, dass es das „heilige Volk" heissen werde (Hos. 11,
12; Jes. 62, 12), so scheinen sich die Juden das Prädikat „heilig"
doch nicht häufig beigelegt zu haben, da uns derlei Bezeichnungen

wie in Dan. 7 nur noch in Dan. 8, 24, 25; 12, 7 (und 4, 14

in der Übersetzung des Theodotion) begegnen3). Dagegen wissen
wir sowohl aus dem Neuen Testament wie aus der sonstigen
frühchristlichen Literatur, dass die Christen lange Zeit sich mit
Vorliebe als die „Heiligen" bezeichnet haben 4). Erst in der
montanistischen Krisis sollen die einzelnen nicht mehr gewagt haben,

') Über V. 25 siehe unten.
2) Vgl. Jahrg. 1913 dieser Zeitschrift, S. 310 ff.
3) Vgl. Edwin Hatch and H. A. Redpath, A Concordance to the

Septuagint and the other Greek versions of the Old Testament 1897, s. v.
uywg.

4) Vgl. E. Preuschen, Vollst, griech.-deutsch. Handwörterbuch zu den
Schriften des Neuen Testaments 1910, s. v. aytog.



— 284 —

sich als „Heilige" zu fühlen und zu benennen, so dass der
Ausdruck „Kirche der Heiligen" (1. Kor. 14, 33) sich allmählich in
den weniger anspruchsvollen „Heilige Kirche" verwandelte1).
Der Inhalt von Dan. 7 enthält also nichts, was einen jüdischen
Verfasser erfordern würde, allerdings auch, wenn wir von der
Gleichsetzung des kleinen Hornes mit Domitian zunächst
absehen, keinerlei sicheren Hinweis auf das Christentum. Das
Kapitel kann ebensogut jüdisch wie christlich sein.

Nachdem also ein christlicher Ursprung des Kapitels,
wenigstens was die inneren Kriterien anlangt, in den Bereich des

Möglichen gerückt ist, wollen wir zu der Untersuchung
übergehen, ob denn auf Domitian auch die einzelnen Angaben
passen, die in Dan. 7 über das kleine Horn gemacht werden.
In Betracht kommt da in erster Linie die Notiz in V. 25, dass
das kleine Horn die Zeiten und das Gesetz verändern werde.
Gewöhnlich betrachtet man dies als eine Anspielung- auf
Antiochus IV. Epiphanes, der nach 1. Makk. 1, 48; 2. Makk. 6, 6 f.

geboten hat, die Sabbate und Feste abzutun. Eine Beseitigung
der jüdischen Feste ist aber keine „Veränderung", wie man
nach der Ausdrucksweise von V. 25 erwarten muss, und es gibt
auch keine Parallele dafür, dass die jüdischen Feste einfach
als „Zeiten" bezeichnet wurden. Die Notiz wird meines
Erachtens viel besser darauf bezogen, dass Domitian eine Änderung

in der Bezeichnung der Monatsnamen vorgenommen hat,
indem er den Namen des Monats September, weil er in ihm
seine Regierung angetreten hatte, in Germanikus und den des

Monats Oktober, seines Geburtsmonats, in Domitianus
abänderte2). Auf Dominitian passt aber auch die Angabe, dass das
kleine Horn das Gesetz geändert habe, denn kaum ein römischer
Kaiser hat despotischer regiert und sich weniger um Recht
und Gesetz gekümmert als er. Nach Sueton3; beseitigte der
Kaiser aus den geringfügigsten Anlässen ein Mitglied des
Senats um das andere, indem er die einen verbannte, die anderen
zum Tode verurteilte oder zum Selbstmord zwang. Hinrichtungen

von Vornehmen waren an der Tagesordnung. Selbst

*) Vgl. H. Holtsmann, Lehrb. d. neutest. Theologie I2 (1911) 448; A.
Harnack, Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, 1906, I, 339 f.

2) Siehe die Belege bei Panlg- Wissowa Real-Enzyklopädie für die klass.
Altertumswissenschaft, s. v. Flavius (VI. Bd., Sp. 2565).

3) Domit. 10.



— 285 —

seine eigenen Verwandten schonte er nicht. Wenigstens wissen

wir, dass er seine beiden Vettern, den T. Flavius Sabinus und
den Consul Flavius Clemens, der Christ gewesen sein soll, töten
liess. Cornelia, die oberste der Vestalinen, liess er wegen
angeblicher Verletzung des Keuschheitsgelübdes lebendig begraben,
trotzdem sie ihre Unschuld beteuerte, und den mitangeklagten
Ritter Celer liess er, obwohl seine Schuld nicht erwiesen war,
im Comitium totpeitschen. Auch die Tötung der Nachkommen
Davids soll er geboten haben1). Liest man die lange Reihe

von Opfern seiner Grausamkeit, die in der Biographie des Kaisers

bei Pauly-Wissowa2) zusammengestellt sind, so begreift
man, warum seine Ermordung in Rom und im ganzen Reich
als eine Erlösung empfunden wurde und warum der allgemeine
Hass selbst an dem Toten noch Rache nehmen wollte, indem
man die Erinnerung an ihn durch Vernichtung seiner Denkmäler

auszulöschen suchte. Wenn überhaupt von einem
Herrscher, so konnte man von Domitian sagen, dass er das Recht
oder Gesetz verändert habe, nämlich in Unrecht und Gewalttat.

Auf Domitian passt ferner auch die Angabe Dan. 7, 25

(vgl. V. 8, 11, 20), dass das kleine Horn sich Lästerungen gegen
Gott zuschulden kommen lasse und dass es die Heiligen des

Höchsten unterdrücken werde. Dieser Kaiser ist es nämlich
gewesen, der den Kaiserkult auf die Spitze trieb, indem er
nicht allein sein Geburtshaus in einen flavischen Familientempel
verwandelte3), sondern sich auch, wenn auch nicht gerade in
offiziellen Urkunden4), so doch in ganz offener Weise als Herr
und Gott (dominus et deus noster) benennen liess. War die
Vergötterung der Kaiser bei den Heiden vielfach zu einer bald
den Hohn, bald den Hass erregenden Zeremonie geworden,
so erschien sie in den Augen der Juden und Heiden als die
höchste Gotteslästerung. Das Wort „Herr" (lat. dominus; griech.
xrgiog) wurde bei den Juden als eine Bezeichnung Gottes
gebraucht, wie ein Blick in die Septuaginta lehrt, die das
hebräische Jahve meist mit xvgiog übersetzt. Die gleiche Bedeutung

hatte das Wort auch bei den Christen erhalten, ja selbst
im orientalischen Heidentum ist es, wohl unter dem Einfluss

') Euseb. chron. ad ann. Abi*. 2112 Migne, Patr. Gr. XIX, 551.

*) A. a. 0., VI, 2584.
3) Suet. Domit. 1, 1.

4) Vgl. Th. Mommsen, Röm. Staatsrecht II3, 759.



— 286 —

der jüdischen Propaganda, in diesem Sinne gebraucht worden.
Im Orient, der Heimat des Herrscherkultes, ist dann zuerst
auch die Benennung des Herrschers als xvgiog in Aufnahme
gekommen1). In den Augen der Christen aber gebührt die
Bezeichnung „Herr und Gott" unter allen Menschen nur Christus
(Joh. 20, 28) und die Vindizierung dieser Ausdrücke für die
Kaiser musste, wie überhaupt der ganze Kaiserkult, eine
Blasphemie darstellen'2). Als Unterdrücker der Heiligen aber konnte
Domitian bezeichnet werden, insofern er in den letzten Jahren
seiner Regierung die Christen grausam verfolgt hat. In der
Chronik des Eusebius3) findet sich darüber die ebenso kurze
als vielbesagende Angabe : „Es berichtet aber Bruttius, class

viele Christen unter Domitian das Martyrium erlangt haben."
Die spätere christliche Überlieferung vollends stellt Domitian
an die Seite Neros und sagt von beiden, class sie unter den
älteren römischen Kaisern die einzigen gewesen seien, die
etwas Feindseliges gegen die Christen unternommen haben4).

Bei Domitian trifft endlich auch die Angabe von Dan. 7,

8, dass vor den Augen des kleinen Hornes drei der vorigen
Hörner ausgerissen wurden, wortwörtlich zu. Zu dessen
Lebzeiten sind nämlich tatsächlich drei Kaiser ermordet worden:
Galba, Otho und Vitellius, und zwar hatten sich diese Vorgänge
in seiner unmittelbaren Umgebung abgespielt. Wir wissen aus
Sueton5), dass Domitian sich im Jahre 69 n. Chr. und ohne
Zweifel auch in den vorhergehenden Jahren sich in Rom
befand, und dass er bei den Kämpfen, die die Beseitigung- des

Vitellius zur Folge hatten, beinahe ums Leben gekommen wäre.
Wir dürfen annehmen, dass Domitian, der im Jahre 68 bereits
siebzehn Jahre alt war, die drei Kaiser Galba, Otho und Vitellius

auch persönlich gekannt hat. Die einzelnen Züge, welche
in Dan. 7 zur Kennzeichnung des kleinen Hornes angegeben

') Vgl. Kornernann, Zur Gesch. d. antiken Herrscherkulte, Beitr. zur
alten Gesch. I (1901), S. 51 ff. ; Schöner, Über die Titulaturen der römischen
Kaiser, Acta Seminarii Philologici Erlangensis 1881, S. 476 f. : P. Wendland,
Die hellenistisch-römische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum und
Christentum, 2. u. 3. Aufl. 1912, S. 221.

2) Vgl. A. Harnack, Mission und Ausbreitung I, 247 ff.
3) Migne, Patr. Gr. XIX, 551.

4) Melito bei Eusebius h. e. IV, 26, 9; Tertullian bei Eusebius, h. e.

III, 27 apol. 5.

5) Domit. 1 u. 2; vgl. Pauly-Wissowa, s. v. Flavius (VI, 25, 44).



— 287 —

werden, lassen sich also im Leben Domitians mühelos
wiedererkennen, und der ganze Ton dieser Apokalypse wird uns
vollständig begreiflich, sobald wir sie einem christlichen Schriftsteller

zuschreiben.
Wir sind übrigens in der glücklichen Lage, die Stimmung

der Christen gegen Domitian auch aus einem anderen, und

zwar ohne Zweifel christlichen Schriftstück kennen lernen zu
können. Unter diesem Kaiser ist nämlich auch sowohl nach der
altkirchlichen Traditionx) wie nach Ansicht der meisten neueren
Gelehrten3) die Offenbarung des Johannes entstanden, und das
schreckliche Tier, das uns im 13. Kapitel dieser Apokalypse
geschildert wird, ist niemand anders als Domitian selber.
Auch in der johanneischen Apokalypse stehen ebenso, wie wir
es bei Dan. 7 postuliert haben, der Kaiserkult und die
Verfolgung der Christen im Vordergrund. Um aber zu zeigen,
welch nahe Verwandtschaft zwischen der Schilderung des

apokalyptischen Tieres in Apok. 13, die zweifellos auf Domitian
geht, und jener des kleinen Hornes in Dan. 7 besteht, seien

folgende Stellen gegenübergestellt:

Apok. 13. Dan. 7.

5. Und es wurde ihm ein Mund 8 (u. 20). Dasselbe Horn hatte
gegeben, grosse Worte und Laste- ein Maul, das grosse Dinge re-
rungen zu sprechen. 6. Und es öff- dete. 11. Ich sah zu um der grossen
nete seinen Mund zu Lästerungen Reden willen, so das Horn redete,

gegen Gott, um zu lästern seinen 25. Er wird den Höchsten lästern.
Namen und sein Zelt und die im
Himmel wohnen.

7. Und es ward ihm gegeben zu 21. Und ich sah dasselbe Horn
streiten mit den Heiligen und sie streiten wider die Heiligen, und es

zu überwinden. behielt den Sieg wider sie. 25. Und
es wird die Heiligen des Höchsten
zu Boden werfen.

Die Übereinstimmung zwischen den beiden Apokalypsen
springt sofort in die Augen und ist natürlich von den Erklärern

auch beachtet worden. Sie ist gewöhnlich durch die An-

') Iren. adv. haer. V, 30, 3.

2) Vgl. Ad. Jülicher, Einl. i. d. Neue Test., 5. und 6. Aufl. 1906, S. 246 ff. ;

H. Holtsmann, Lehrb. d. hist.-krit. Einl. i. d. Neue Test., 3. Aufl. 1892,
S. 414 ff.; Joh. Belser, Einl. i. d. Neue Test., 2. Aufl. 1905, S. 376 ff; W.

Bousset, Die Offenbarung Johannes, 5. Aufl. 1906, S. 129 ff.; Joh. Weiss, Die
Offenbarung Johannes 1904, S. 19 ff.



— 288 —

nähme erklärt worden, dass der Verfasser von Apok. 13 die
Ausdrucksweise von Dan. 7 nachgeahmt habe. Ein solches
Abhängigkeitsverhältnis läge an sich durchaus nicht ausser
dem Bereich des Möglichen, aber es erheben sich dagegen doch
gewichtige Bedenken. Hätte zur Zeit, als der Verfasser der
johanneischen Apokalypse schrieb, also unter Domitian, Dan. 7

als eine alte Weissagung auf Antiochius IV. Epiphanes
gegolten, so hätte der Verfasser von Apok. 13 mit seiner
Nachahmung von Dan. 7 nur bezwecken können, Domitian als einen
zweiten Epiphanes erscheinen zu lassen. Welches Interesse
sollte aber ein Christ daran gehabt haben, den Christenver-
folger mit dem Judenverfolger in Verbindung zu bringen? Hätte
er aber einen solchen Zweck nicht verfolgt, so wäre seine
Nachahmung eine rein mechanische Aneignung seltsam
klingender apokalyptischer Ausdrücke gewesen, was zu der
schriftstellerischen Schöpfungskraft, die sich gerade in Apok. 13 zeigt,
schlecht passen würde. Die Verwandschaft zwischen Apok. 13

und Dan. 7 ist ohne Zweifel anders zu erklären. Zur Zeit, als
Apok. 13 entstand, muss die danielische Weissagung vom kleinen
Horn in christlichen Kreisen auf Domitian bezogen worden
sein, nur das konnte den neutestamentlichen Apokalyptiker
veranlassen, m Kapitel 13 das Bild Domitians mit angeblich
danielischen Farben zu malen. Die Christen haben sich also
damals im Besitz der von uns als ursprünglich angesprochenen
Auffassung von Dan. 7 befunden, was nur natürlich ist, wenn
das rätselhafte Kapitel selbst christlichen Ursprungs ist. Lässt
man Dan. 7 einmal als christlich gelten, so wird man auch
die bisher als selbstverständlich geltende Annahme, dass Dan. 7

die Vorlage von Apok. 13 gewesen sei, einer Nachprüfung
unterziehen und sich die Frage stellen, ob das Abhängigkeitsverhältnis

nicht etwa umzukehren sei. Auch die Möglichkeit wird
man in Betracht ziehen müssen, ob nicht die beiden apokalyptischen

Schriftstücke, die eine so innige Verwandtschaft zeigen
und auch zeitlich nicht weit auseinander liegen können, ein
und demselben Verfasser ihr Dasein verdanken. Es soll
indessen hier auf diese Fragen nicht weiter eingegangen werden.

Wir haben also, um die Ergebnisse unserer Untersuchung
kurz zusammenzufassen, gefunden, dass die von de Lagarde
und Hertlein wieder aufgenommene altchristliche Ansicht, das
letzte der vier Weltreiche in Dan. 7 sei das römische, die einzig



— 289 -
zutreffende ist. Mussten wir dementsprechend das kleine Horn
mit dem 11. römischen Kaiser identifizieren, so glaubten wir
als diesen nicht, wie de Lagarde und Hertlein getan haben,
Vespasian, sondern nur Domitian bezeichnen zu können, indem
wir die gewöhnliche mit Augustus beginnende Zählung der
römischen Kaiser zugrunde legten. Auf Domitian lässt sich denn
auch ohne Künstelei alles deuten, was in Dan. 7 über das kleine
Horn gesagt wird. Ist aber die Apokalypse Dan. 7 unter
Domitian entstanden, so kann sie nur christlichen Ursprungs sein,
da sich Domitian in keiner Weise als besonderer Judenfeind,
wohl aber als Verfolger der Christen hervorgetan hat.
Bestätigt wird die Annahme eines christlichen Ursprungs von Dan. 7

durch den Umstand, dass die ebenfalls gegen Domitian gericht-
tete christliche Apokalypse Apok. 13 mit Dan. 7 sowohl in der
Ausdrucksweise wie in der ganzen Stimmung* übereinstimmt.

Im Vorausgehenden haben wir den Versuch gemacht, das

Kapitel Dan. 7 vollständig aus sich selbst heraus zu verstehen,
ohne auf seine Zugehörigkeit zum Buche Daniel und zum
alttestamentlichen, jüdischen Kanon irgendwelche Rücksicht zu
nehmen. Nunmehr müssen wir uns aber die Frage vorlegen,
ob das von uns gefundene Resultat auch mit diesen äusseren
Instanzen vereinbar ist, d. h. ob es denkbar ist, dass eine christliche

Schrift, die gegen das Ende der Regierung des Domitian
entstanden ist, von den Juden für eine echte Weissagung
Daniels gehalten, dessen Schriften beigesellt und kanonischer
Geltung gewürdigt wurde.

Eine bedeutende Anzahl von Gelehrten wird nun unserer
Behauptung eines christlichen Ursprungs von Dan. 7 von
vornherein aus dem Grunde ablehnend gegenüberstehen, weil sie
die Einheitlichkeit des Danielbuches, d. h. die Ansicht, dass

alle Teile dieses Buches zur selben Zeit entstanden und von
demselben Verfasser herrühren, sozusagen für ein exegetisches
Dogma halten. Unter den Schulmeinungen, von denen wir uns
Eingangs dieser Untersuchungen für einen Augenblick zu
emanzipieren suchten, nimmt die Einheitlichkeit unseres Prophetenbuches

wohl die erste Stelle ein, wenigstens halten viele
Gelehrte das Buch v. Galls1), worin die Einheitlichkeit in
ausführlicher Weise zu beweisen versucht wird, für das letzte

') Die Einheitlichkeit des Buches Daniel, 1895.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1916. 20



— 290 —

Wort in der Sache. Es gibt indessen auch eine ganz stattliche
Anzahl von Gegnern der Einheitlichkeit, und zwar bis in die
neueste Zeit herein1). Von den cälteren Gelehrten seien nur
Michaelis2), Eichhorn3) und Bertholdt4-) erwähnt. Späterhin haben
Ed. Reuss5) und Br. Baentsch*) die Ansicht verfochten, das
Danielbuch sei aus einer grösseren Anzahl von Flugblättern
entstanden, während J. Meinhold'') im wesentlichen für die
hebräischen und aramäischen Teile des Buches verschiedene
Verfasser annimmt. Desgleichen hatte v. Orelli*) eine Mehrheit
von Verfassern angenommen. Neuestens hat Ed. Hertlein in
seinem bereits erwähnten Buche den Nachweis zu erbringen
gesucht, dass infolge der grossen sachlichen wie sprachlichen
Unterschiede, die zwischen Dan. 1—7 und 8—12 bestehen, ein
einheitlicher Verfasser nicht angenommen werden könne, während

de Lagarde sich damit begnügt hatte, für Dan. 7 einen
besonderen Verfasser anzunehmen.

Die Einheitlichkeit des Buches Daniel ist also keineswegs
eine allgemeine anerkannte Tatsache und man begreift nicht
recht, wie W. Baldensperger9), der selbst zugibt, dass die
Vision von den vier Weltreichen in Dan. 7 auch eine andere
Deutung als die landläufige erfahren könne, diese andere Deutung

ablehnt mit den Worten: „Die Zerlegung Daniels in mehrere

zeitlich auseinanderliegende Bestandteile wird darum immer
auf Widerspruch stossen, weil die Lektüre des Buches den
Eindruck der Zusammengehörigkeit und Geschlossenheit
erweckt." Liest man aber das Buch, so könnte man angesichts des

gänzlich verschiedenen Charakters der verschiedenen Teile
sowie angesichts des Sprachen wechseis vielmehr auf die Ver-

>) Vgl. F. Buhl, Artikel „Daniel" in Hersog-Haucks, Real-Enzvkl., IV. Bd.,
S. 449 ff.

2) J. W. Michaelis in der von ihm herausgeg. Oriental und exeget.
Bibliothek, II. Jahrg., S. 141.

3) J. G. Eichhorn, Einl. i. d. Alte Test., 4. Aufl. (5 Bde.), 1823—1826.

*) Leonh. Bertholdt, Daniel, aus dem Hebräisch-Aramäischen übersetzt,
2 Bde., 1806 u. 1808.

5) Gesch. d. hl. Schriften d. Alten Test., 1881, S. 20.

6) „Theolog. Lit. Ztg.", 1896, Sp. 132 (bei der Besprechung des v. Galischen
Buches).

7) Die Komposition des Buches Daniel, 1884.

8) Hersog?, Protest. Real-Enzykl., 2. Aufl., III. Bd., S. 513 ff.
9) Die messianisch-apokalvptischen Hoffnungen des Judentums, 3. Aufl.,

1903, S. 6.



— 291 —

mutung verfallen, dass zuvörderst die Freude am Paradoxen
es ist, die UnmögHches möglich machen und allen Schwierigkeiten

zum Trotz an der Einheitlichkeit festhalten will. Es
besteht indessen kein Anlass auf die Argumente, welche für und

gegen die Einheitlichkeit gewöhnlich vorgebracht werden, näher-
hin einzugehen, denn die richtige Methode verlangt, zuerst die
einzelnen Abschnitte auf ihre Bedeutung und ihre Entstehungszeit

hin zu untersuchen, und erst wenn das geschehen ist, die
Frage zu stellen, ob das ganze Buch von einem oder mehreren
Verfassern stamme. Wird nun durch eine unbefangene
Untersuchung, wie in unserem Fall, festgestellt, dass ein Teil nicht
der gleichen Zeit und dem gleichen Verfasser angehören kann
wie die übrigen Teile, so muss man die Einheitlichkeit eben

preisgeben.
Ernstlicher als die von den Gelehrten behauptete Einheitlichkeit

des Buches Daniel scheint gegen unsere Datierung* von
Kapitel 7 der Umstand zu sprechen, dass sich in verschiedenen
Schriften, die vor Domitian entstanden sind, deutliche Anklänge
an unser Kapitel feststellen lassen. Es handelt sich hier in
erster Linie um die Evangelien und um die sogenannten Bilderreden

des äthiopischen Henochbuches. In den Evangelien legt
Jesus sich bekanntlich die merkwürdige Bezeichnung „Menschensohn"

bei1), und es besteht vielfach die Meinung, dass Jesus
dies mit Rücksicht auf Dan. 7, 13 getan habe. Namentlich aber
nimmt man an, dass die Stellen Matth. 16, 27; 24, 30 und 26,.

64, nach denen der „Menschensohn" auf den Wolken des Himmels

zum Gericht kommen werde, den deutlichen Einfluss von
Dan. 7, 13 verraten. Eingehende Untersuchungen haben aber
dargetan, dass sich Christus die in Frage stehende Bezeichnung
nicht selbst beigelegt habe, sondern dass sie erst durch die
urchristliche Gemeinde auf ihn übertragen worden ist2). Ferner
war Dan. 7, 13 ursprünglich vom Messias überhaupt nicht die
Rede, sondern von Gott selbst, der zum Gerichte erscheint,,
wurde ausgesagt, er habe das Aussehen eines Menschensohnes.
Den jetzigen Sinn hat die Stelle erst durch eine Veränderung
des Textes erhalten3), und zwar dürfte es sich in Wirklichkeit

') Siehe das Verzeichnis dieser Stellen bei Erw. Preuschen,
Handwörterbuch, Sp. 1106.

*) Vgl. H. Litsmann, Zur Menschensohnfrage 1898, /. Wellhausen, Einl.
i. d. drei ersten Evangelien, 2. Aufl., 1911, S. 123 ff.

3) Vgl. Jahrg. 1913 dieser Zeitschrift, S. 312 f.



— 292 —

so verhalten, dass diese Textveränderung unter dem Einfluss
der christlichen Gepflogenheit, den Ausdruck „Menschensohn"
als Bezeichnung des Messias zu gebrauchen, vorgenommen
wurde. Das kann natürlich nur geschehen sein, bevor Dan. 7

von den Juden übernommen worden war.
Was dann das Henochbuch, oder genauer denjenigen Teil

desselben betrifft, der mit dem Namen „Bilderreden" bezeichnet
wird (Kap. 37—71), so wird als sicher angenommen, dass der
Verfasser von Kapitel 46 die danielische Vision vom Menschensohn

gekannt habe, da an dieser Stelle der Menschensohn als
eine in der unmittelbaren Umgebung Gottes befindliche
Persönlichkeit erscheint, die dazu berufen ist, das Gericht über die
Gottlosen zu vollziehen, ebenso wie dies im überarbeiteten Text
von Dan. 7, 13 vom Menschensohn gesagt wird. Die Bilderreden

des Henochbuches sollen nach den meisten Gelehrten x)

in der Zeit des jüdischen Königs Herodes des Grossen entstanden
sein, so dass sich ein christlicher Ursprung von Dan. 7 ganz
von selbst erledigen würde. Dem gegenüber ist aber zu
bemerken, dass das Abhängigkeitsverhältnis zwischen Dan. 7 und
Hen. 46 keineswegs so durchsichtig ist, wie es scheinen möchte.
Die Vorstellung Gottes als eines betagten Mannes mit weissem

Haar, die an beiden Stellen begegnet, muss der Verfasser von
Hen. 46 nicht notwendig aus Dan. 7 geschöpft haben, da diese

Vorstellung, wie der enge Zusammenhang von Dan. 7 mit der
Eingangsvision des Ezechielbuches lehrt8), gemein jüdisch war3).
Es ist also sehr wohl möglich, dass unsere beiden Schriftstücke,
wenn man überhaupt eine literarische Verwandtschaft
annehmen will, auf eine dritte Quelle zurückgehen. Die Gestalt
des Menschensohnes aber, der Hen. 46 das Strafgericht
vollzieht, dürfte nichts anderes sein, als eine Weiterbildung des in
Leinwand gekleideten Mannes, der in Ezech. 10, 2 ff. in
ähnlicher Funktion erscheint, und es ist nicht ausgeschlossen, dass

die Änderung- des Textes in Dan. 7, 13 auch in der Absicht
erfolgt ist, eine Angleiehung an Hen. 46 zu erzielen. Im üb-

') Vgl. Beer bei E. Kautzsch, Apokryphen u. Pseudopigraphen, II,
231; 0. Pfleiderer, Das Urchristentum, seine Schriften und Lehren, II. Bd.,
1902, S. 57; W. Baldensperger, Die messianisch-apokolyptischen Hoffnungen
des Judentums, 3. Aufl., 1903, S. 16 f.

2) Vgl. Jahrg. 1913 dieser Zeitschrift, S. 319 f.
3) Sie kommt auch Hen. 71, 12 ff. vor.



— 293 —

rigen aber ist zu bemerken, dass in bezug auf die Entstehungszeit

der Bilderreden unter den Gelehrten keineswegs
Übereinstimmung* herrscht, dass vielmehr ein Teil derselben sie sogar
für christlich hält1). Es würde sich also, selbst wenn Hen. 46

von Dan. 7 abhängig wäre, was nicht feststeht, daraus auf die

Entstehungszeit von Dan. 7 solange kein sicherer Schluss ziehen
lassen, bis nicht die Bilderreden selber chronologisch einwandfrei

fixiert sind. Wie wenig der Menschensohn in den Bilderreden

eine fertige apokalyptische Grösse ist, mag man daraus
erkennen, dass nach Hen. 71, 72 ff. Henoch selber von dem

Hochbetagten, d. i. von Gott, zum Menschensohn erhoben wird.
Bei den jüdischen Philosophen Philo findet sich vom Danielbuche

keine Spur, was um so bedeutsamer ist, als Philo sich
sonst als ausgezeichneten Kenner der hl. Schriften zeigt. Mehrere

Danielzitate dagegen begegnen uns in den „Jüdischen
Altertümern" des Josephus Flavius, die im Jahre 93 oder 94

n. Chr. vollendet worden sind2). Keines dieser Zitate stammt
aber, was schon de Lagarde gesehen hat, aus Dan. 7, wie durch
sie auch die Kapitel 9—12 nicht bezeugt werden, sondern nur
die Kapitel 1—6 und Kapitel 8. Dieser Befund scheint also

nur unsere Annahme zu bestätigen, dass zur Zeit, als Dan. 7

entstand, ein Teil der Danielschriften, und zwar vornehmlich
die aramäisch geschriebenen Teile schon vorhanden und
anerkannt waren, während Dan. 7 (und vielleicht auch andere
Teile) zu diesem „UrdanieV- erst nachträglich hinzukamen.
Eine unverkennbare Anspielung auf die zehn Hörner und auf
das nebenaufschiessende Horn tritt uns im dritten Buche der
sibyllinischen Weissagungen (V. 397 ff.) entgegen, ein Umstand,
der immer wieder als Beweis dafür benützt wird, dass das
Buch Daniel um die Mitte des zweiten vorchristlichen
Jahrhunderts vorhanden gewesen sein müsse. Soweit wird nämlich
der Grundstock des genannten Sibyllenbuches zurückdatiert3).

') Vgl. E. Schürer, Gesch. d. jüd. Volkes, III3. 195, 200 f.; Ed. König}
Gesch. d. alttest. Religion 1913, S. 452.

2) Vgl. Schürer a. a. O., I4, 80; die Zitate sind verzeichnet bei Aug.
Bludau, Die alexandrinische Übersetzung des Buches Daniel, 1897, S. 12 f.
und bei de Lagarde, Getting, gel. Anz., 1891, S. 511.

3) Vgl. Schürer, a. a. 0. IIIs 437 ff; Joh. Geffcken, Komposition und
Entstehungszeit der Oracula Sibyllina (Texte u. Unters, sur Gesch. der alt-
christlichen Literatur, herausg. von Gebhardt u. Harnack, N. F., VIII, 1)



— 294 —

So überwältigend nun aber dieses Zeugnis auf den ersten
Blick auch erscheinen mag, so stellt es sich doch bei genauerer
Nachprüfung als wertlos heraus. Alle Zeitansätze nämlich, die
für das dritte Sibyllenbuch in grosser Mannigfaltigkeit in
Vorschlag gebracht wurden, stehen auf überaus schwachen Füssen
und fallen sofort in sich selbst zusammen, wenn Dan. 7 in eine
spätere Zeit herabgedrückt wird. Man wird darum gut tun,
bei der Datierung von Dan. 7 das Sibyllenbuch aus dem Spiele
zu lassen.

Eine sichere Bezugnahme auf Dan. 7 finden wir ferner in
einer apokalyptischen Schrift, die gegen das Ende der Regierung

Domitians entstanden ist, nämlich in dem sogenannten
vierten Buch Esra (11, 1—12, 51; 13, 2—4). Es wird da
ausdrücklich gesagt, dass der Adler, den der Seher aus dem Meere
aufsteigen sieht, das 4. Weltreich darstelle, das Daniel bereits
im Gesichte geschaut habe (12, 10 f.). Zugleich wird bemerkt
(V. 12), dass dem Daniel einst eine andere Deutung dieses
4. Weltreiches gegeben worden sei als jetzt dem Esra. Nach
der Esra zuteil gewordenen Deutung ist das 4. Weltreich kein
anderes als das römische und der König, nach dem das Ende
eintreten soll, niemand anderer als Domitian, der hier als der
12. erscheint, da die Zählung mit Cäsar beginnt1). Daraus
können wir entnehmen, dass zur Zeit, als IV. Esra entstand,
die Apokalypse Dan. 7 in jüdischen Kreisen, was die Verteilung

der Weltreiche betrifft, anders aufgefasst wurde als der
Verfasser von IV. Esra sie auffasste, d. h. wohl, dass die Juden
als das 4. Weltreich das seleukidische und als das kleine Horn
Antiochus Epiphanes nahmen. Diese Benutzung von Dan. 7

durch den Verfasser von IV. Esra schliesst indessen nicht aus,
dass Dan. 7 ebenfalls unter Domitian entstanden ist. Dan. 7

braucht nur kurze Zeit früher als IV. Esra ans Licht getreten
und als eine echte Weissagung Daniels, wofür das Schriftstück
sich selbst ausgibt, anerkannt worden sein, so konnte auch der
Verfasser von IV. Esra die Fiktion als bare Münze nehmen.

Sehr bezeichnend für den jüdischen Verfasser von IV. Esra
und zugleich eine Bestätigung unserer Annahme eines christ-

1902; W. Bousset, Artikel „Sibyllen u. Sibyllinische Bücher" in Herzog-
Haucks Real-Enzikl. XVIII. Bd', S. 265 ff.

*) Über die verschiedenen Erklärungsversuche von IV. Esra 11, 1—12,
51 vgl. E. Schllrer a. a. O., III, 236 ff.



— 295 —

liehen Ursprungs von Dan. 7 ist der Umstand, dass in IV. Esra
11 und 12 Domitian sich gegenüber seinen Vorgängern in
keiner Weise durch besondere Bosheit und Gottlosigkeit
hervortut, wie dies in Dan. 7 der Fall ist. Der Jude hat keinen
Anlass, diesem Kaiser besonders gram zu sein, und erlaubt
sich deshalb an seiner Vorlage die Änderung, dass er nicht
den letzten seiner zwölf Könige allein, sondern die drei letzten
derselben, also die drei Flavier Vespasian, Titus und Domitian
als grosse Unheilstifter für die Menschheit bezeichnet (12, 23 f.).
Schwer zu entscheiden dürfte sein, ob die Gestalt des Messias,
die uns IV. Esra 11 und 12 in vollster Ausbildung entgegentritt,

aus dem Menschensohn Dan. 7, 13 herausgewachsen oder
ob sie eine völlig selbständige Schöpfung des Verfassers von
IV. Esra beziehungsweise der damaligen jüdischen
Messiashoffnung ist. Wäre ersteres der Fall, so musste der sekundäre
Text von Dan. 7, 13 älter als IV. Esra sein. Umgekehrt ist
aber auch mit der Möglichkeit zu rechnen, dass gerade die
Gestalt des Messias, welcher IV. Esra 11 und 12 das Gericht
über das 4. Weltreich abhält, mitgewirkt hat, in Dan. 7, 13 den
rätselhaften Menschensohn einzuschmuggeln.

Dan. 7 ist also aus der hochgespannten eschatologischen
Erwartung heraus geboren, welche in den letzten Dezennien
des ersten christlichen Jahrhunderts sowohl Christen wie Juden
beseelte und von der uns die beiden Apokalypsen des Johannes
und des Esra sicheres Zeugnis geben. Das Flugblatt — so

kann man Dan. 7 treffend bezeichnen — hatte ein Christ unter
dem Namen Daniels in die Welt gesendet, um seine bedrängten
Glaubensgenossen zu trösten und sie in ihrer Gewissheit zu
stärken, dass das Reich Gottes in naher Zukunft den Sieg über
die feindliche Weltmacht davontragen werde. Die apokryphe
oder pseudonyme Schriftstellern war in damaliger Zeit zu einer
förmlichen Literaturgattung geworden, so dass niemand ein
ernstliches Bedenken trug, einen berühmten Namen an die
Spitze einer Schrift zu setzen, um ihr dadurch höheres Ansehen
zu verschaffen. Der eigentliche Ursprung einer apokryphen
Schrift musste natürlich sorgfältig verheimlicht werden. War
das Schriftstück dann einmal in die Welt gegangen, so konnte
der Leser nur auf Grund der inneren Kriterien über dessen
Echtheit oder Unechtheit entscheiden. Hat es nun ein Ver-
fasser verstanden, sich so vollständig in die Persönlichkeit und



— 296 —

in die Zeitverhältnisse des vorgeschützten Vermittlers der
Offenbarung hineinzudenken, wie der von Dan. 7, so darf es uns
nicht wundern, wenn sein schriftstellerisches Erzeugnis bei
Christen und Juden für echt gehalten wurde. Sehr zustatten
kam dabei die überaus geschickte Wahl der Bezeichnungen
„Die Heiligen", „Die Heiligen des Höchsten" und „Heiliges
Volk", da sie sowohl von den Juden wie von den Christen auf
sich bezogen werden konnten. Sollte das Flugblatt von Daniel
stammen, und somit als jüdische Schrift gelten, so durfte sie
keinen allzu aufdringlichen Hinweis auf das Christentum
enthalten, weil es sonst von jüdischer Seite niemals als echt
anerkannt worden wäre. Als Verfasser dürfte nur ein Juclen-
christ in Betracht kommen, der von Jugend auf mit der Literatur
und der Sprache der Juden vertraut war. Dan. 7 ist nämlich
ebenso wie die vorausgehenden Kapitel 2—6 in der aramäischen
Sprache verfasst, was die Urheberschaft eines Heidenchristen
ohne weiteres ausschliesst. Das Aramäische von Kapitel 7

unterscheidet sich indessen, wie Preiswerk1) unter Zustimmung von
Meinhold2) gezeigt hat, von dem der Kapitel 2—6 ganz wesentlich
verschieden, so zwar, dass Preiswerk für Kapitel 7 ein hebräisches
Original angenommen hat, das nachträglich ins Aramäische
übertragen worden sei. Eine solche nachträgliche Übersetzung
von Kapitel 7 ins Aramäische ist aber aus dem Grunde nicht
wahrscheinlich, weil man sonst erwarten musste, dass sämtliche
hebräische Teile des Danielbuches (Kap. 1; 8—12) nachträglich
ins Aramäische übertragen worden waren, was bekanntlich
nicht der Fall ist. Meinhold lässt deshalb auch Kapitel 7 von
Anfang an aramäisch geschrieben sein, wenn auch von anderer
Hand als Kapitel 2—6, und hat damit ohne Zweifel das Richtige

getroffen. Unser Judenchrist hat mit Rücksicht darauf,
dass zu seiner Zeit die in jüdischen Kreisen umlaufenden Daniel-
erzählungen Kapitel 2—6 aramäisch geschrieben waren, seine
Apokalypse von den vier Weltreichen in der gleichen Sprache
geschrieben, um ihrer Glaubwürdigkeit keinen Abbruch zu tun.
Die zahlreichen Hebraismen aber, von denen Dan. 7 durchsetzt

ist, erklären sich daraus, dass er das Aramäische nicht
mit der gleichen Vollkommenheit beherrschte, wie der Verfasser
von Kapitel 2—6.

') Der Sprachenwechsel im Buche Daniel. Diss., Bern 1902.
s) „Theolog. Literaturzeitung", 29. Jahrg. (1904), Sp. 253 f.



— 297 —

Die apokalyptische Schreibweise und auch die meisten

eschatologischen Ideen waren ein gemeinschaftlicher Besitz der
Juden und Christen, es darf uns daher nicht wundernehmen,
wenn Schriften dieser Art aus einem Lager ins andere
wanderten. Waren die Juden in dem Falle von Dan. 7 die
Nehmenden, so mögen sie in anderen Fällen auch wiederum die
Gebenden gewesen sein. So wird z. B. von namhaften
Gelehrten behauptet, dass in der Apokalypse des Johannes von
dem christlichen Verfasser mehrere umfangreiche Stücke
jüdischen Ursprungs verarbeitet worden seien1). Der christliche
Apokalyptiker hat dabei die benutzten jüdischen Apokalypsen
wohl auch für christliche Erzeugnisse gehalten. Dass ein von
einem Christen verfasstes apokalyptisches Flugblatt auch zu
den Juden seinen Weg fand, bereitet also bei dem Tauschverkehr,

der zwischen beiden Parteien stattfand, keine weiteren
Schwierigkeiten.

Fast unmöglich dagegen, ja geradezu als ausgeschlossen
möchte es auf Grund der landläufigen Schulmeinung erscheinen,
dass ein unter Domitian entstandenes Schriftstück noch
Aufnahme in den alttestamentlichen Kanon gefunden habe.
Gemeinhin ist nämlich die Anschauung in Aufnahme gekommen,
dass die Sammlung der alttestamentlichen Schriften in dem
Gesamtumfang- der jetzigen hebräischen Bibel bereits in der Mak-
kabäerzeit abgeschlossen worden sei und dass eine Erweiterung
dieses als heilig geltenden Bestandes durch spätere Zutaten
als undenkbar gelten müsse2). Diese Anschauung entspricht
indessen nicht den Tatsachen. Wir wissen nämlich, worauf
besonders H. GraetzB) aufmerksam gemacht hat, dass auf einer
jüdischen Synode zu Jerusalem, welche kurz vor der Zerstörung

der Stadt durch Titus stattgefunden hatte, die Zugehörigkeit
des Buches Kohelet zum Kanon zwischen den Schulen der

Schammaiten und Hilleliten noch kontrovers war und dass
damals die Schammaiten zuungunsten des Buches entschieden.
Auf der Synode zu Jamnia hingegen, welche etwa zwei
Jahrzehnte nach der Zerstörung der Stadt abgehalten wurde, drückten
die Hilleliten die Kanonizität des Kohelet durch, ohne dass

') Vgl. W. Bousset, Die Offenbarung Johannis, S. 108—118 ; Joh. Weiss,
Die Offenbarung Johannes, S. 115; Herrn, v. Soden. Urchristl. Lit. Gesch.,
1904, S. 175, 181.

s) Vgl. Herrn. Strack, Artikel „Kanon des A. Test." in Hersog-Kaucks
Real-Enzikl., IX. Bd., S. 748; Fr. Kaulen, Einleitung I, 27 f.

3) Kohelet oder der Salomonische Prediger, 1871, S. 147 ff.



— 298 —

indessen die Streitigkeiten der beiden Schulen über diesen Punkt
dadurch beigelegt worden wären. Andere Schriften hinwiederum,
darunter das Buch Sirach, sind auf der Synode zu Jamnia aus
dem Kanon ansgeschlossen worden1). Daraus erhellt zur
Genüge, dass die offizielle Sammlung der sogenannten Hagio-
graphen, und zu diesen gehört das Danielbuch, gegen Ende des
ersten christlichen Jahrhunderts noch nicht abgeschlossen war.
Es war also immer noch die Möglichkeit vorhanden, dass eine
neu auftauchende Danielschrift, wenn sie als echt anerkannt
wurde, mit den bereits im Kanon befindlichen Schriften dieses

Propheten vereinigt wurde. In vorchristlicher Zeit war innerhalb

des Judentums nur die kanonische Sammlung des Gesetzes
und der historisch-prophetischen Bücher zu einem festen
Abschluss gelangt. Wann dies mit der Sammlung der Hagio-
graphen der Fall war, dafür besitzen wir nur indirekte
Anhaltspunkte. Graetz2) nimmt an, dass der Abschluss des Kanons
mit der gegen Ende des 2. christlichen Jahrhunderts erfolgten
Redaktion der Mischna3) zusammenfalle. Der sogenannte
palästinensische Kanon, d. h. unsere jetzige hebräische Bibel, muss
indessen schon um die Mitte des 2. Jahrhunderts abgeschlossen
gewesen sein, da um diese Zeit bereits die Adoption desselben
durch die christliche Kirche stattfand. Wenigstens wissen wir
von Melito von Sardes, dessen Leben in die Zeit des Antoninus
Pius (138—161) und des Marc Aurei (161—180) fällt, dass er
in Palästina genaue Erkundigungen über den Umfang des
-alttestamentlichen Kanons eingezogen habe1).

Ähnliches wie vom Abschluss des Kanons gilt auch von
der alexandrinischen Übersetzung des Danielbuches in das

Griechische, welche im Text der Septuaginta durch die
Übersetzung des Theodotion verdrängt worden war und, nachdem
sie lange Zeit verschollen war, im Jahre 1772 von Simon
de Magistris wieder ans Licht gezogen wurde. Verschiedene
Gelehrte, wie Caspar Julius5) und P. Riesslere), behaupten näm-

') Graets, a. a. 0., S. 166. Nach Ed. König, Einl. i. d. A. Test., S. 451,
ist auch im Jahre 118 n. Chr. auf einer Synode über die Kanonfrage
verhandelt worden.

3) A. a. 0., S. 166; vgl. Gast. Hölscher, Kanonisch u. Apokryph, 1905.
3) Vgl. darüber Schürer a. a. 0., I4, 120 f.; H Strack, Einl. i. d. Talmud,

1900, S. 59 ff.
4) Euseb. h. e. IV, 26, 13—14; vgl. Th. Zahn, Gesch. d. neutest.

Kanons, I. Bd. (1888), S. 117; 0. Bardenhewer, Gesch. d. altchristl. Literatur,
I2, 1913, S. 459.

5) Die griechischen Danielzusätze und ihre kanonische Geltung, 1901, S. 16.
6) Das Buch Daniel, 1902, S. XV.



— 299 —

lieh, class diese Übersetzung bereits in der vorchristlichen
Zeit vorhanden gewesen sei. Aber diese Behauptung* hängt
völlig in der Luft, da es in vorchristlicher Zeit weder für die
Existenz einer griechischen Übersetzung des Danielbuches einen
Anhaltspunkt gibt, noch auch dafür, dass damals die Septuaginta

überhaupt schon abgeschlossen gewesen sei. Aus dem

Umstand, dass das dritte Buch der Makkabäer, das Ewald, Hausrath

und Reuss1) in die Zeit Caligulas (37—47) setzen, noch in
die Septuaginta Aufnahme fand, geht vielmehr hervor, dass
auch in der christlichen Zeit noch Einverleibungen in diese

Sammlung erfolgten. Über den Abschluss der Septuaginta können
wir mit Sicherheit wohl nur soviel sagen, dass er zur Zeit des

Proselyten Aquila, der unter Kaiser Hadrian (117—138) eine

neue Übersetzung des Alten Testaments ins Griechische
angefertigt hat, geschehen sein musste. Im übrigen ist auch bei
der Septuaginta, ähnlich wie in der hebräischen Bibel, der Fall
möglich, dass die Übersetzung von Dan. 7 erst nachträglich
zu den bereits vorhandenen und übersetzten Danielschriften
hinzugefügt worden ist.

Nachdem auch die Überlieferungsgeschichte des Danielbuches

und des Alten Testamentes nichts ergeben hat, was
gegen den von uns behaupteten christlichen Ursprung und

gegen die späte Kanonisierung von Dan. 7 als ernstliche
Gegeninstanz in Betracht kommen könnte, sind wir am Ende unserer
Untersuchung angelangt. Das Ergebnis derselben, dass Dan. 7

ein christliches Erzeugnis ist, dürfte geeignet sein, das Bild,
das man sich bisher von der Entwicklung der jüdischen
Eschatologie gemacht hat, in manchen Punkten zu modifizieren, wir
müssen es uns jedoch versagen, in diesem Zusammenhang auf
die religionsgeschichtliche Tragweite des gewonnenen Resultates

näher einzugehen. Desgleichen muss die Frage, ob dieses
Resultat geeignet ist, über die Entstehungsweise des Danielbuches

als Ganzen Licht zu verbreiten, einer weiterausholenden
Behandlung vorbehalten bleibt.

Bonn. M. Pflanzl.

l) Vgl. Schüre/; a. a. 0., IIP, S. 366.


	Ein christliches Schriftstück im Alten Testament

