Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 3

Artikel: Ein christliches Schriftstiick im Alten Testament
Autor: Pflanzl, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 217 —

Ein christliches Schriftstiick im Alten Testament.
Dan. 7.

Zu den Biichern des Alten Testamentes, die einem wissen-
schaftlichen Verstindnis bisher uniiberwindliche Schwierigkeiten
bereitet haben, gehdrt nicht zuletzt auch die Sammlung von
Visionen und Weissagungen, die unter dem Namen Daniels
erhalten geblieben sind. Das kommt deutlich darin zum Aus-
druck, dass die Auffassungsweisen des Danielbuches im Laufe
der Zeiten grossen Wandlungen unterworfen waren und dass
sich auch heute noch beztiglich dieses Buches die Urteile der
Gelehrten schroff gegeniiberstehen. Das jlidische und christ-
liche Altertum waren des Glaubens, das Buch sei in der Form,
wie es uns heute vorliegt, von dem Propheten Daniel verfasst,
der nach den Angaben eben dieses Buches unter den Exulanten
in Babylonien gelebt und geweissagt haben soll. Was aber .
das 7. Kapitel dieses Buches, mit dem wir uns besonders be-
schaftigen wollen, betrifft, so waren die Kirchenviter und auch
ein Teil der Rabbinen der Meinung, dass unter dem 4. Tiere
mit den zehn Hoérnern das romische Reich mit den ersten zehn
romischen Kaisern zu verstehen seil?).

Dieser herkommlichen Auffassung ist bereits im Altertum
ein Widersacher entstanden in dem Neuplatoniker Porphyrius
(f 304), der in seiner gegen die Christen gerichteten Schrift,
die finfzehn Biicher umfasste, das ganze 12. Buch der Bekimp-
fung des Buches Daniel gewidmet hat. Er behauptete, das
Danielbuch sei die Félschung eines Juden, der zur Zeit des
syvrischen Konigs Antiochus IV. Epiphanes lebte, und es werde
darin nicht sowohl Zukiinftiges geweissagt, als vielmehr Ver-
gangenes erzihlt. Die Kirchenviter haben diese Auffassung

Y Vgl. G. Behrmann, Das Buch Daniel, 1894, S. XXXIX ff.



bekimpft?!). In neuerer Zeit dagegen ist sie wieder zu Ehren
gekommen, wenigstens bei den protestantischen Theologen der
Gegenwart gilt der spite Ursprung des Buches als eine fest-
stehende Tatsache. Die konservative Ansicht wird fast nur mehr
von den romischkatholischen Theologen festgehalten 2). Hand in
Hand mit diesem Umschwung in dem Urteil tiber die Entste-
hungszeit des Danielbuches ging auch eine veriinderte Auffassung
des 7. Kapitels, indem man als das 4. Weltreich nicht mehr,
wie bisher, das rdmische, sondern das seleukidische ansah und
das kleine Horn, das neben den zehn Hornern emporwéchst,
mit Antiochus Epiphanes identifizierte. Merkwiirdigerweise hat
diese Deutung des 4. Weltreiches und des kleinen Hornes auch
bei den romischkatholischen Erklirern Aufnahme gefunden.

Aber nicht alle glaubten sich bei der neuen Losung des
Danielproblems beruhigen zu koénnen. So trat im Jahr 1891
ein franzosischer Gelehrter, Ernest Havet, mit der Behauptung
hervor, das Danielbuch sei erst in der Zeit Herodes d. Gr.
(37—4 v, Chr.) entstanden?). Einen Schritt weiter noch ging
dann der bekaunte deutsche Orientalist Paul de Lagarde, indem
er in ciner Besprechung des Havetschen Buches*) den Beweis
zu erbringen suchte, das 7. Kapitel des Danielbuches sei erst
im Jahre 69 n. Chr. wihrend des judischen Krieges geschrieben
worden. Als das 4. Weltreich galt ihm das romische, wihrend
er unter den zehn Hornern die roémischen Kaiser bis auf
Vitellius, unter dem kleinen Horn dagegen Vespasian versinn-
bildet sah. Die Aufstellungen de Lagardes sind von den Ge-
lehrten kaum beachtet worden. Neuestens aber ist ihm an
Ed. Hertlein®) ein eifriger Parteigiinger erstanden, der seine
Theorie weiter ausgefithrt und so ertolgreich verteidigt hat,
dass selbst ein so angesehener und besonnener Gelehrter wie
P.Volz® mnicht umhin konnte, den DBehauptungen IHertleins,

Y Vel. Fr. Bleek, Einl. i. d. A. Test.,, 4. Aufl. (bearbeitet von Jul
Wellhausen), 1878, S. 468.

%y Vgl. Fr. Kanlen, Einl. i. d. hl. Schriften d. A. u. N. Testamentes,
5. Aufl., 11. Teil (1913), S. 255 ff.

%) Etudes d’histoire religieuse. La modernité des prophétes, 1891.

Y) Géottingische gelehrte Anzeigen 1891, S. 497—520.

®) Der Daniel der Romerzeit, 1908.

%) ,Theologische Literaturzeitung®, 34. Bd. (1909), Sp. 357 f. Volz hatte
sich iibrigens auch vorher schon in seiner Schrift Vindiciae Danielicae,
sowie Theol. Lit. Ztg., 27. Bd,, (1902), Sp. 219—222, fiir die Deutung des
4. Tieres auf das romische Reich ausgesprochen. Die niimliche Deutung

vertrat ferner v. Orelli in Herzogs Protest. Real-Enzykl. 2. Aufl,, III. Bd,
S. 513 ff.



— 219 —

wenn auch mit einigen Vorbehalten, zuzustimmen. Hertlein
unterscheidet sich von de Lagarde dadurch, dass er nicht
allein das 7. Kapitel des Danielbuches, sondern dessen ganze
erste Hilfte (Kap. 1—7) in der Romerzeit entstanden sein lasst,
wihrend auch er die zweite Halfte (Kap. 8—12) der Zeit
Antiochus IV. Epiphanes zuschreibt. Das 1. Weltreich ist ihm
das neubabylonische, das 2. das medopersische, das 3. das Reich
Alexanders d. Gr. mit den Reichen der Diadochen und das 4.
endlich das romische.

Gerade auf den Nachweis, dass unter dem 4. Tier in
Dan. T nicht, wie man bisher annahm, das Reich der Seleukiden,
sondern das der Romer zu verstehen sei, hat Hertlein besonderes
Gewicht gelegt, und dieser Nachweis diirfte ihm auch voll-
stindig gelungen sein. Wenn man namlich das 4. Tier auf
das seleukidische Reich und das kleine Horn auf Antiochus IV.
Epiphanes deutet, so ist man gezwungen, unter den zehn
Hornern des 4. Tieres ebensoviele seleukidische Herrscher vor
Epiphanes zu verstehen. Es will aber nicht gelingen, vor
Epiphanes zehn seleukidische Kdnige ausfindig zu machen, da
es deren in Wirklichkeit nur folgende sieben gibt: 1. Seleukus
Nikator (312—280), 2. Antiochus Soter (280—261), 3. Antiochus
Theos (261—246), 4. Seleukus Kallinikus (246—226), 5. Seleukus
Keraunus (226—223), 6. Antiochus d. Gr. (223—187), 7. Seleukus
Philopator (187—176). Um aber trotzdem eine Zehnzahl zu
gewinnen, werden von den Gelehrten vielfach auch noch
Hiliodorus, der Schatzmeister Seleukus IV., ferner Demetrius
Soter, der Sohn des Seleukus, der als Geisel in Rom weilte,
und endlich Ptolemdius VI. Philometor, der auf den seleukidischen
Thron Anspriiche erhoben hatte, unter die seleukidischen Konige
gerechnet?!). Aber keiner der angefithrten drei Liickenbiisser
vermag seinen Zweck zu erfiillen, da keiner je Konig von
Syrien gewesen ist. Auch von einem sonst unbekannten Antio-
chus, der in einer griechischen Inschrift (C J G nr. 4458) zwischen
Seleukus Keraunus und Antiochus d. Gr. erwihnt wird und auf
den Eb. Nestle ?) aufmerksam gemacht hat, steht dies nicht fest,
weshalb auch von ihm abgesehen werden muss.

Zu der Unméglichkeit, vor Epiphanes zehn seleukidische
Herrscher ausfindig zu machen, kommt noch die andere Un-

1 Vgl. 8. R. Driver, Einl. i. d. Lit. d. A. Test., 1896, S. 530.
) Zeitschr. f. d. alttest. Wissenschaft, 4. Jahrg. (1884), S. 247 ff.



— 280 —

moglichkeit, die drei Konige zu bestimmen, welche vor Epiphanes
ausgerottet worden sein sollen, entsprechend der Angabe von
Dan. 7, 8, dass vor dem kleinen Horn drei der vorigen Hérner
ausgerissen worden seien. Gewohnlich will man in den drei
Ermordeten Selewukus Fhilopator, Heliodorus und Demetrius Soter
erkennen, aber diese Auskunft steht auf sehr schwachen Fiissen.
Der Usurpator Heliodorus ist niimlich wohl ermordet worden,
kann aber nicht zihlen, da er ja nicht Konig gewesen ist.
Demetrius Soter dagegen hat seinen Oheim Epiphanes, der ihn
von der Regierung verdridngt hatte, um nicht weniger als sieb-
zehn Jahre iiberlebt, kann also ebenfalls nicht in Betracht
kommen, wenn man sich nicht dazu verstehen will, die ,Aus-
reissung® zu einer ,Umgehung® abzuschwichen. Es bleibt also
nur Seleukus Philopator, der dem Heliodorus zum Opfer gefallen
ist. Geht es dann ferner schon nicht an, wie bereits bemerkt
wurde, den dgyptischen Kénig Ptolomiius Philometor unter die
seleukidischen Herrscher zu zihlen, so muss man auch davon
absehen, ihn als eines der drei ausgerissenen Hoérner anzu-
sprechen, wie ebenfalls geschehen ist. Alfred v. Gutschmid?)
endlich hat an einer ganz entlegenen Stelle der antiken Literatur,
in einem Fragment des Johannes von Antiochien?), die Notiz
ausgegraben, dass Epiphanes einen Sohn seines Braders Seleukus
aus Argwohn ums Leben gebracht habe, und der Vermutung
Raum gegeben, dieser sonst nicht weiter bekannte Seleukiden-
sprossling konnte zu unserer Trias gehoren. Aber auch dieser
Namenlose muss aus dem Spiele bleiben, da er niemals auf
dem Thron der Seleukiden gesessen ist. Man muss sich bei-
nahe wundern, dass sich die Deutung unseres 4. Reiches auf
die Seleukiden tberhaupt hat behaupten kénnen trotz der un-
tiberwindlichen Schwierigkeiten, die sich ihr in den Weg stellen.
Anstatt eine solch unmégliche Deutung aufzugeben, verstand
man sich vielmehr zu der Verlegenheitsauskunft, die zehn
Hérner bezeichnen, ,die vielgespaltene Diadochenherrschaft
itberhaupt, wobei man sich nicht abzumiihen braucht, die ge-
naue Zehnzahl herauszubringen“?).

Den Ausschlag vollends zugunsten der Deutung des 4. Tieres
auf das romische Reich gibt, wie Hertlein richtig gesehen hat,

) Rhein. Mus. XV. Jahrg. (1860), S. 316 ff. Kleine Schriften, II. Bd.
(1890), S. 175 ff.

2y Mueller, Fragmenta historiae Graecae 1V, 538

%) @. Behrmann, Das Buch Daniel 1894, S. 46.



— 281 —

die Angabe in Dan. 7. dass das 4. Tier fiirchterlich, schrecklich
und sehr stark gewesen sei, dass es mit seinen eisernen Zihnen
alles zermalmt und mit seinen Fiissen alles zertreten habe, was
tibrig war (V.7 u. 19), sowie dass das 4. Reich grisser sein
werde, als alle Reiche auf Erden, dass es die ganze Erde ab-
fressen und zerstampfen und zermalmen werde (V. 23). Solche
Angaben passen nur auf das romische Reich, das allein alle
vorhergehenden Weltreiche in sich aufgesogen hat, niemals
aber auf das seleukidische, von dem Dan. 8, 22 z. B. ausdriick-
lich gesagt wird, dass es ebenso wie die iibrigen Diadochen-
reiche an Macht und Ansehen hinter dem Reiche Alexanders
des Grossen zuriickstehe.

Die zehn Horner des 4. Tieres deutet Hertlein ebenso wie
De Lagarde auf die ersten zehn rémischen Kaiser, wobei César
als erster und Antonius, der in den Augen des Orients, speziell
der Palastinenser, grosse Bedeutung besessen haben soll, als
zweiter gezidhlt wird. In dem kleinen Horn will Hertlein den
Kaiser Vespasian, in den drei Hornern dagegen, welche vor
dem kleinen Horn!) ausgerissen worden, die drei Kaiser Galba,
Otho und Vitellius erkennen, die bekanntlich eines gewaltsamen
Todes gestorben sind. Das 7. Kapitel soll unter der Regierung
des kleinen Horns, also unter Vespasian entstanden sein, und zwar
zwischen Juli 69 und Juli 70 n. Chr. wihrend der Belagerung
Jerusalems durch die Romer mit der Bestimmung, den Mut der
Belagerten bis zum Aussersten zu steigern. Es diirfte indessen,
was auch bereits H. Holtzmann®) und F. Buhl®) gegen de Lagarde
und Hertlein geltend gemacht haben, nicht ohne Bedenken
sein, die Reihe der romischen Kaiser mit Cédsar beginnen zu
lassen und derselben vollends auch noch Antonius einzuver-
leiben. Wohl beginnt in den jiidischen Altertiimern des Jo-
sephus Flavius (XVIII, 2, 2; 6, 10), in der Adlervision des
vierten Esrabuches, im fiinften Buch der sibyllinischen Orakel
(V. 10 ff.), oder auch, um ein spiteres Beispiel zu nennen, in

') Es besteht ein Widerspruch zwischen V. 8 und 24. Wiihrend es
in ersterem Verse heisst, dass die drei Horner vor den Augen des kleinen
Horns ausgerissen werden, hat es nach V. 24 den Anschein, als ob das
kleine Horn selber die drei Horner beseitigen wiirde. Der Uberlieferung
in V. 8 ist der Vorzug zu geben.

%) Protest. Monatshefte, XII. Bd. (1908), S. 488ff.

%) Art. ,,Daniel” in Herzog-Hanck, Protest. Real-Enzykl. 1V. Bd., S. 453.



— 282 —

einer byzantinischen Chronik, die Franz Cumont!) heraus-
gegeben hat, die Reihe der romischen Kaiser mit Cisar, aber
in all diesen Féllen handelt es sich um Ausnahmen. Der erste
romische Kaiser war in Wirklichkeit Augustus? und ihn wird
man darum immer in erster Linie als ersten romischen Kaiser
ansprechen miissen, wenn Kein deutiicher Anhaltspunkt dafiir
vorhanden ist, dass als solcher Cisar betrachtet werden soll.
Ein solcher Anhaltspunkt aber fehlt in Dan. 7. Was dann An-
tonius anlangt, so gibt es keinen Beleg dafiir, dass er jemals
zu den romischen Kaisern gerechnet worden sei. Jede Kon-
struktion, die ihn trotzdem zu einem solchen stempeln will,
muss daher von vorneherein als unwahrscheinlich erscheinen.
Das Nichstliegende ist sonach, die zehn Horner des 4. Tieres
als die ersten zehn romischen Kaiser von Augustus bis Titus,
das kleine (11.) Horn dagegen als Domitian zu nehmen.

Eine Beziehung des kleinen Hornes auf Domitian mag nun
im ersten Augenblick allerdings nicht eben als ansprechend
~erscheinen, denn fir eine solche Erklarung fehlen so gut wie
alle Voraussetzungen. Domitian hat sich niemals derart als
Verfolger der Juden betiitigt, dass er diesen als der Inbegriff
aller Bosheit und als ihr gefihrlichster Feind hiitte erscheinen
kénnen. Ein Jude hatte keine Veranlassung, gegen diesen
Kaiser eine von religioser Erbitterung durchtrinkte Apokalypse
loszulassen, wie sie uns in Dan. 7 vorliegt. An dieser Erwé-
gung allein schon scheint die Identifizierung des kleinen Horns
mit Domitian zu scheitern. Das haben ohne Zweifel De Lagarde
und Hertlein getfiihlt, da sie von vorneherein darauf verzichtet
haben, die Deutung des kleinen Hornes auf Domitian auch nur
in Erwdgung zu ziehen. Da auch Titus sich als Kaiser in
keiner Weise als Judenverfolger gezeigt hatte, so konnte auch
er das kleine Horn nicht sein, trotzdem er der elfte romische
Kaiser wire, wenn man die Reihenfolge mit Cisar beginnen
lissst. Bevor wir aber diese Deutung des kleinen Hornes, die
wir, von der Voraussetzung ausgehend, dass das 4. Weltreich
das romische sei, als die niichstliegende erschlossen haben,
preisgeben, wollen wir doch noch eine Moglichkeit, ihr freie
Bakbn zu schaffen, in Erwigung ziehen. Sehen wir einmal fir

1y Anecdota Bruxellensia 1894.
%) Theodor Mommsen, Romisches Staatsrecht, II. Bd., 2. Abtlg., 3. Aufl,,
1887, S. 745 £.



— 283 —

einen Augenblick ab ven allen Schulmeinungen, machen wir
uns frei von dem Gewichte der Uberlieferung, vergessen wir
auch, dass das Kapitel in einem Buche des jiidischen Kanons
steht, betrachten wir es vielmehr als eine Grosse fiir sich selbst
und stellen wir uns dann die Frage: ,Muss unser Kapitel denn
unbedingt von einem Juden verfasst sein?* Diese Frage mag
verwegen erscheinen und doch ist sie berechtigt, denn Dan. 7
‘ist kein jlidisches, sondern ein christliches Schriftstiick.
Unterzieht man das Kapitel einer aufmerksamen Priifung,
so wird man zur gréssten Uberraschung finden, dass dasselbe,
abgesehen von der Fiktion, dass Daniel der Empfianger der
Offenbarung sein soll, kein jiidisches Merkmal enthilt. Es be-
gegnen da weder die Namen Israel oder Juda, noch horen wir
etwas von Paléstina oder vom Tempel, wie auch mit keinem
Worte von Opfern und Festen oder vom Gesetz die Rede ist!).
Die Vorstellung von einem géttlichen Gerichte tiber die Heiden
ist, wie uns ein Blick in das Neue Testament lehrt, ebensowohl
christlich wie jiidisch, was auch von dem ,Menschensohn*
(V. 13) gelten wiirde, wenn er in unscrem Kapitel nicht iiber-
haupt erst nachtriglich infolge einer Veriinderung des Textes
Platz gefunden héatte?). Was aber die Bezeichnungen ,Die
Heiligen“ (V. 8, 21, 22), _Die Heiligen des Hochsten® (V. 18,
22, 25) und ,Heiliges Volk des Hochsten® (V. 27) anlangt, so
weisen diese mehr auf Christen als auf Juden hin. Obwohl
nidmlich die Pi‘opheten von dem auserwihlten Volke geweis-
sagt haben, dass es das ,heilige Volk“ heissen werde (Hos. 11,
12; Jes. 62, 12), so scheinen sich die Juden das Pradikat ,heilig®
doch nicht hiufig beigelegt zu haben, da uns derlei Bezeich-
nungen wie in Dan. 7 nur noch in Dan. 8, 24, 25; 12, 7 (und 4, 14
in der Ubersetzung des Theodotion) begegnen ®). Dagegen wissen
wir sowohl aus dem Neuen Testament wie aus der sonstigen friih-
christlichen Literatur, dass die Christen lange Zeit sich mit Vor-
liebe als die ,Heiligen“ bezeichnet haben *). Erst in der monta-
nistischen Krisis sollen die einzelnen nicht mehr gewagt haben,

1) Uber V.25 siehe unten.

%) Vgl. Jahrg. 1913 dieser Zeitschrift, S. 310 ff.

%) Vgl. Edwin Hatch and H. A. Redpath, A Concordance to the Sep-
tuagint and the other Greek versions of the Old Testament 1897, s. v.
(eytog.

Y) Vgl. B. Prenschen, Vollst. griech.-deutsch. Handworterbuch zu den
Schriften des Neuen Testaments 1910, s. v. «yto¢.



— 284 —

sich als ,Heilige“ zu fithlen und zu benennen, so dass der Aus-
druck ,Kirche der Heiligen® (1. Kor. 14, 33) sich allméhlich in
den weniger anspruchsvollen ,Heilige Kirche“ verwandelte?).
Der Inhalt von Dan. T enthilt also nichts, was einen judischen
Verfasser erfordern wiirde, allerdings auch, wenn wir von der
Gleichsetzung des Kkleinen Hornes mit Domitian zunéichst ab-
sehen, keinerlei sicheren Hinweis auf das Christentum. Das
Kapitel kann ebensogut jiidisch wie christlich sein.

Nachdem also ein christlicher Ursprung des Kapitels, we-
nigstens was die inneren Kriterien anlangt, in den Bereich des
Moglichen geriickt ist, wollen wir zu der Untersuchung {iiber-
gehen, ob denn auf Domitian auch die einzelnen Angaben
passen, die in Dan. 7 tiber das kleine Horn gemacht werden.
In Betracht kommt da in erster Linie die Notiz in V. 25, dass
das kleine Horn die Zeiten und das Gesetz veridndern werde.
(rewohnlich betrachtet man dies als eine Anspielung auf Anti-
ochus IV. Epiphanes, der nach 1. Makk. 1, 48; 2. Makk. 6, 6 f.
geboten hat, die Sabbate und Feste abzutun. Eine Beseitigung
der judischen Feste ist aber keine ,Verinderung®, wie man
nach der Ausdrucksweise von V. 25 erwarten muss, und es gibt
auch keine Parallele dafiir, dass die jiidischen Feste einfach
als ,Zeiten“ bezeichnet wurden. Die Notiz wird meines Er-
achtens viel besser darauf bezogen, dass Domitian eine Adnde-
rung in der Bezeichnung der Monatsnamen vorgenommen hat,
indem er den Namen des Monats September, weil er in ihm
seine Regierung angetreten hatte, in Germanikus und den des
Monats Oktober, seines Geburtsmonats, in Domitianus aban-
derte?). Auf Dominitian passt aber auch die Angabe, dass das
kleine Horn das Gesetz geindert habe, denn kaum ein romischer
Kaiser hat despotischer regiert und sich weniger um Recht
und Gesetz gekimmert als er. Nach Sueton?®) beseitigte der
Kaiser aus den geringfiigigsten Anlissen ein Mitglied des Se-
nats um das andere, indem er die einen verbannte, die anderen
zum Tode verurteilte oder zum Selbstmord zwang. Hinrich-
tungen von Vornehmen waren an der Tagesordnung. Selbst

Y Vgl. H Holtzmann, Lehrb. d. neutest. Theologie 1? (1911) 448; A,
Harnack, Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, 1906, I, 339 f.

) Siehe die Belege bei Pauly- Wissowa Real-Enzyklopédie fiir die klass,
Altertumswissenschaft, s. v. Flavius (VI. Bd., Sp. 2565).

3) Domit. 10.



— 28 —

seine eigenen Verwandten schonte er nicht. Wenigstens wissen
wir, dass er seine beiden Vettern, den T. Flavius Sabinus und
den Consul Flavius Clemens, der Christ gewesen sein soll, toten
liess. Cornelia, die oberste der Vestalinen, liess er wegen an-
geblicher Verletzung des Keuschheitsgeliibdes lebendig begraben,
trotzdem sie ihre Unschuld beteuerte, und den mitangeklagten
Ritter Celer liess er, obwohl seine Schuld nicht erwiesen war,
im Comitium totpeitschen. Auch die To6tung der Nachkommen
Davids soll er geboten haben?). Liest man die lange Reihe
von Opfern seiner Grausamkeit, die in der Biographie des Kai-
sers bei Pauly-Wissowa?) zusammengestellt sind, so begreift
man, warum seine Ermordung in Rom und im ganzen Reich
als eine Erlosung empfunden wurde und warum der allgemeine
Hass selbst an dem Toten noch Rache nehmen wollte, indem
man die Erinnerung an ihn durch Vernichtung seiner Denk-
mitler auszuloschen suchte. Wenn tiberhaupt von einem Herr-
scher, so konnte man von Domitian sagen, dass er das Recht
oder Gesetz verindert habe, niamlich in Unrecht und Gewalttat.

Auf Domitian passt ferner auch die Angabe Dan. 7, 25
(vgl. V. 8, 11, 20), dass das kleine Horn sich Lésterungen gegen
Gott zuschulden kommen lasse und dass es die Heiligen des
Hochsten unterdriicken werde. Dieser Kaiser ist es ndmlich
gewesen, der den Kaiserkult auf die Spitze trieb, indem er
nicht allein sein Geburtshaus in einen flavischen Familientempel
verwandelte?®), sondern sich auch, wenn auch nicht gerade in
offiziellen Urkunden?), so doch in ganz offener Weise als Herr
und Gott (dominus et deus noster) benennen liess. War die
Vergotterung der Kaiser bei den Heiden vielfach zu einer bald
den Hohn, bald den Hass erregenden Zeremonie geworden,
so erschien sie in den Augen der Juden und Heiden als die
hochste Gottesliasterung. Das Wort , Herr“ (lat. dominus; griech.
xtgtog) wurde bei den Juden als eine Bezeichnung Gottes ge-
braucht, wie ein Blick in die Septuaginta lehrt, die das he-
briaische Jahve meist mit xJpivg libersetzt. Die gleiche Bedeu-
tung hatte das Wort auch bei den Christen erhalten, ja selbst
im orientalischen Heidentum ist es, wohl unter dem Einfluss

1) Euseb. chron. ad ann. Abr. 2112 = Migne, Patr. Gr. XIX, 551.
N A.a.0, VI, 2584

%) Suet. Domit. 1, 1.

Y) Vgl. Th. Mommsen, Rom. Staatsrecht II3 759.



— 286 —

der judischen Propaganda, in diesem Sinne gebraucht worden.
Im Ovrient, der Heimat des Herrscherkultes, ist dann zuerst
auch die Benennung des Herrschers als xdgroc in Aufnahme
gekommen!). In den Augen der Christen aber gebiihrt die Be-
zeichnung ,Herr und Gott* unter allen Menschen nur Christus
(Joh. 20, 28) und die Vindizierung dieser Ausdricke flir die
Kaiser musste, wie tberhaupt der ganze Kaiserkult, eine Blas-
phemie darstellen®). Als Unterdriicker der Heiligen aber konnte
Domitian bezeichnet werden, insofern er in den letzten Jahren
seiner Regierung die Christen grausam verfolgt hat. In der
Chronik des Eusebius?®) findet sich dariiber die ebenso kurze
als vielbesagende Angabe: ,Es berichtet aber Bruttius, dass
viele Christen unter Domitian das Martyrium erlangt haben.®
Die spatere christliche Uberlieferung vollends stellt Domitian
an die Seite Neros und sagt von beiden, dass sie unter den
alteren romischen Kaisern die einzigen gewesen seien, die
etwas Feindseliges gegen die Christen unternommen habent)

Bei Domitian trifft endlich auch die Angabe von Dan. 7,
8, dass vor den Augen des kleinen Hornes drei der vorigen
Hoérner ausgerissen wurden, wortwortlich zu. Zu dessen Leb-
zeiten sind namlich tatséchlich drei Kaiser ermordet worden:
Galba, Otho und Vitellius, und zwar hatten sich diese Vorginge
in seiner unmittelbaren Umgebung abgespielt. Wir wissen aus
Sueton?®), dass Domitian sich im Jahre 69 n. Chr. und ohne
Zweifel auch in den vorhergehenden Jahren sich in Rom be-
fand, und dass er bei den Kimpfen, die die Beseitigung des
Vitellius zur Folge hatten, beinahe ums Leben gekommen wiire.
Wir dirfen annehmen, dass Domitian, der im Jahre 68 bereits
siebzehn Jahre alt war, die drei Kaiser Galba, Otho und Vitel-
lius auch personlich gekannt hat. Die einzelnen Ziige, welche
in Dan. 7 zur Kennzeichnung des kleinen Hornes angegeben

") Vel. Kornemann, Zur Gesch. d. antiken Herrscherkulte, Beitr. zur
alten Gesch. I (1901), S. 51 ff.; Schiner, Uber die Titulaturen der rémischen
Kaiser, Acta Seminarii Philologici Erlangensis 1881, S. 476 {.; P. Wendland,
Die hellenistisch-rémische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum und
Christentum, 2. u. 3. Aufl. 1912, S. 221.

%) Vgl 4. Harnack, Mission und Ausbreitung I, 247 ff.

%) Migne, Patr. Gr. XIX, 551.

#) Melito bei Eusebius h. e. IV, 26, 9; Tertullian bei Eusebius, h. e.
I, 27 = apol. 5. :

®) Domit. 1 u. 2; vgi. Paniy- Wissowa, s. v. Flavius (VI, 25, 44).



— 287 —

werden, lassen sich also im Leben Domitians miihelos wieder-
erkennen, und der ganze Ton dieser Apokalypse wird uns voll-
stindig begreiflich, sobald wir sie einem christlichen Schrift-
steller zuschreiben.

Wir sind tibrigens in der gliicklichen Lage, die Stimmung
der Christen gegen Domitian auch aus einem anderen, un:
zwar ohne Zweifel christlichen Schriftstiick kennen lernen zu
konnen. Unter diesem Kaiser ist ndmlich auch sowohl nach der
altkirchlichen Tradition') wie nach Ansicht der meisten neueren
Gelehrten?) die Offenbarung des Johannes entstanden, und das
schreckliche Tier, das uns im 13. Kapitel dieser Apokalypse
geschildert wird, ist niemand anders als Domitian selber.
Auch in der johanneischen Apokalypse stehen ebenso, wie wir
es bei Dan. 7 postuliert haben, der Kaiserkult und die Ver-
folgung der Christen im Vordergrund. Um aber zu zeigen,
welch nahe Verwandtschaft zwischen der Schilderung des apo-
kalyptischen Tieres in Apok. 13, die zweifellos aut Domitian
geht, und jener des kleinen Hornes in Dan. 7 besteht, seien
folgende Stellen gegentibergestellt:

Apok. 13.

5. Und es wurde ihm ein Mund
gegeben, grosse Worte und Liéste-
rungen zu sprechen. 6. Und es off-
nete seinen Mund zu Listerungen
gegen Gott, um zu ldstern seinen
Namen und sein Zelt und die im
Himmel wohnen.

7. Und es ward ihm gegeben zu

streiten mit den Heiligen und sie
zu lberwinden.

Dan. 7.

8 (u. 20). Dasselbe' Horn hatte
.. ein Maul, das grosse Dinge re-
dete. 11. Ich sah zu um der grossen
Reden willen, so das Horn redete.
25. Er wird den Héchsten liistern.

21. Und ich sah dasselbe Horn
streiten wider die Heiligen, und es
behielt den Sieg wider sie. 25, Und
es wird die Heiligen des Hochsten
zu Boden werfen.

Die Ubereinstimmung zwischen den beiden Apokalypsen

springt sofort in die Augen und ist natturlich von den Erkla-
rern auch beachtet worden. Sie ist gewohnlich durch die An-

) Iren. adv. haer. V, 30, 3.

®) Vel. Ad. Jiilicher, Einl. i. d. Neue Test., 5. und 6. Aufl. 1906, S. 246 ff.;
H. Holtzmann, Lehrb. d. hist.-krit. Einl. i. d. Neue Test.,, 3. Aufl. 1892,
S. 414 ff.; Jok. Belser, Einl, i. d. Neue Test., 2. Aufl. 1905, S. 376 ff.; W.
Bousset, Die Offenbarung Johannes, 5. Aufl. 1906, S. 129 ff.; Jok. Weiss, Die
Offenbarung Johannes 1904, S. 19 ff.



— 288 —

nahme erklirt worden, dass der Verfasser von Apok. 13 die
Ausdrucksweise von Dan. 7 nachgeahmt habe. Ein solches
Abhiangigkeitsverhéltnis lige an sich durchaus nicht ausser
dem Bereich des Moglichen, aber es erheben sich dagegen doch
gewichtige Bedenken. Hitte zur Zeit, als der Verfasser der
johanneischen Apokalypse schrieb, also unter Domitian, Dan. 7
als eine alte Weissagung auf Antiochius IV. Epiphanes ge-
golten, so hitte der Verfasser von Apok. 13 mit seiner Nach-
ahmung von Dan. 7 nur bezwecken konnen, Domitian als einen
zweiten Epiphanes erscheinen zu lassen. Welches Interesse
sollte aber ein Christ daran gehabt haben, den Christenver-
folger mit dem Judenverfolger in Verbindung zu bringen ? Hiitte
er aber einen solchen Zweck nicht verfolgt, so wire seine
Nachahmung eine rein mechanische Aneignung seltsam klin-
gender apokalyptischer Ausdriicke gewesen, was zu der schrift-
stellerischen Schopfungskraft, die sich gerade in Apok. 13 zeigt,
schlecht passen wiirde. Die Verwandschaft zwischen Apok. 13
und Dan. 7 ist ohne Zweifel anders zu erkliren. Zur Zeit, als
Apok. 13 entstand, muss die danielische Weissagung vom kleinen
Horn in christlichen Kreisen auf Domitian bezogen worden
sein, nur das konnte den neutestamentlichen Apokalyptiker ver-
anlassen, ih Kapitel 13 das Bild Domitians mit angeblich da-
nielischen Farben zu malen. Die Christen haben sich also
damals im Besitz der von uns als urspriinglich angesprochenen
Auffassung von Dan. 7 befunden, was nur natiirlich ist, wenn
das ritselhafte Kapitel selbst christlichen Ursprungs ist. Lésst
man Dan. T einmal als christlich gelten, so wird man auch
die bisher als selbstverstiandlich geltende Annahme, dass Dan. 7
die Vorlage von Apok. 13 gewesen sei, einer Nachpriifung unter-
ziehen und sich die Frage stellen, ob das Abhingigkeitsver-
héaltnis nicht etwa umzukehren sei. Auch die Moglichkeit wird
man in Betracht ziehen miissen, ob nicht die beiden apokalyp-
tischen Schriftstiicke, die eine so innige Verwandtschaft zeigen
und auch zeitlich nicht weit auseinander liegen konnen, ein
und demselben Verfasser ihr Dasein verdanken. Es soll in-
dessen hier auf diese Fragen nicht weiter eingegangen werden,

Wir haben also, um die Ergebnisse unserer Untersuchung
kurz zusammenzufassen, gefunden, dass die von de Lagarde
und Hertlein wieder aufgenommene altchristliche Ansicht, das
letzte der vier Welireiche in Dan. T sei das romische, die einzig



— 289 —

zutreffende ist. Mussten wir dementsprechend das Kkleine Horn
mit dem 11. romischen Kaiser identifizieren, so glaubten wir
als diesen nicht, wie de Lagarde und Hertlein getan haben,
Vespasian, sondern nur Domitian bezeichnen zu kénnen, indem
wir die gewohnliche mit Augustus beginnende Zihlung der ro-
mischen Kaiser zugrunde legten. Auf Domitian lisst sich denn
auch ohne Kiinstelei alles deuten, was in Dan. 7 iiber das Kkleine
Horn gesagt wird. Ist aber die Apokalypse Dan. 7 unter Do-
mitian entstanden, so kann sie nur christlichen Ursprungs sein,
da sich Domitian in keiner Weise als besonderer Judenfeind,
wohl aber als Verfolger der Christen hervorgetan hat. Be-
stiitigt wird die Annahme eines christlichen Ursprungs von Dan. 7
durch den Umstand, dass die ebenfalls gegen Domitian gericht-
tete christliche Apokalypse Apok. 13 mit Dan. 7 sowohl in der
Ausdrucksweise wie in der ganzen Stimmung lbereinstimmt.

Im Vorausgehenden haben wir den Versuch gemacht, das
Kapitel Dan. 7 vollstindig aus sich selbst heraus zu verstehen,
ohne auf seine Zugehorigkeit zum Buche Daniel und zum alt-
testamentlichen, jiidischen Kanon irgendwelche Riicksicht zu
nehmen. Nunmehr miissen wir uns aber die Frage vorlegen,
ob das von uns gefundene Resultat auch mit diesen &usseren
Instanzen vereinbar ist, d. h. ob es denkbar ist, dass eine christ-
liche Schrift, die gegen das Ende der Regierung des Domitian
entstanden ist, von den Juden flr eine echte Weissagung Da-
niels gehalten, dessen Schriften beigesellt und kanonischer Gel-
tung gewiirdigt wurde.

Eine bedeutende Anzahl von Gelehrten wird nun unserer
Behauptung eines christlichen Ursprungs von Dan. 7 von vorn-
herein aus dem Grunde ablehnend gegeniiberstehen, weil sie
die Einheitlichkeit des Danielbuches, d. h. die Ansicht, dass
alle Teile dieses Buches zur selben Zeit entstanden und von
demselben Verfasser herriihren, sozusagen fiir ein exegetisches
Dogma halten. Unter den Schulmeinungen, von denen wir uns
Eingangs dieser Untersuchungen fiir einen Augenblick zu eman-
zipieren suchten, nimmt die Einheitlichkeit unseres Propheten-
buches wohl die erste Stelle ein, wenigstens halten viele Ge-
lehrte das Buch w». Galls!), worin die Einheitlichkeit in aus-
fithrlicher Weise zu beweisen versucht wird, fiir das letzte

1y Die Einheitlichkeit des Buches Daniel, 1895.
Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1916. 20



— 290 —

Wort in der Sache. Es gibt indessen auch eine ganz stattliche
Anzahl von Gegnern der Einheitlichkeit, und zwar bis in die
neueste Zeit herein?!). Von den ilteren (Gelehrten seien nur
Michaelis ®), Eichhorn?®) und Bertholdt*) erwahnt. Spéaterhin haben
Ed. Reuss® und Br. Baentsch®) die Ansicht verfochten, das
Danielbuch sei aus einer grosseren Anzahl von Flugblittern
entstanden, wihrend J. Meinhold ") im wesentlichen fiir die he-
briischen und araméischen Teile des Buches verschiedene Ver-
fasser annimmt. Desgleichen hatte v. Orelli®) eine Mehrheit
von Verfassern angenommen. Neuestens hat Ed. Hertlein in
seinem bereits erwidhnten Buche den Nachweis zu erbringen
gesucht, dass infolge der grossen sachlichen wie sprachlichen
Unterschiede, die zwischen Dan. 1—-7 und 8—12 bestehen, ein
einheitlicher Verfasser nicht angenommen werden konne, wih-
rend de Lagarde sich damit begniigt hatte, fiir Dan. 7 einen
besonderen Verfasser anzunehmen.

Die Einheitlichkeit des Buches Daniel ist also keineswegs
eine allgemeine anerkannte Tatsache und man begreift nicht
recht, wie W. Baldensperger?®), der selbst zugibt, dass die Vi-
sion von den vier Weltreichen in Dan. 7 auch eine andere
Deutung als die landliufige erfahren kénne, diese andere Deu-
tung ablehnt mit den Worten: ,Die Zerlegung Daniels in meh-
rere zeitlich auseinanderliegende Bestandteile wird darum immer
auf Widerspruch stossen, weil die Lektlire des Buches den
Eindruck der Zusammengehorigkeit und Geschlossenheit er-
weckt.“ Liest man aber das Buch, so kénnte man angesichts des
ginzlich verschiedenen Charakters der verschiedenen Teile
sowie angesichts des Sprachenwechsels vielmehr auf die Ver-

Yy Vel. F. Buhl, Artikel ,,Daniel* in Herzog-Hancks Real-Enzykl., IV. Bd .,
S. 449 ff.

¥y J. W. Michaelis in der von ihm herausgeg. Oriental und exeget.
Bibliothek, II. Jahrg., S. 141.

8 J. G. FEichkhorn, Einl. i. d. Alte Test., 4. Aufl. (5 Bde.), 1823—1826.

) Leonh. Bertholdt, Daniel, aus dem Hebriisch-Araméiischen iibersetzt,
2 Bde., 1806 u. 1808. ,

) Gesch. d. hl. Schriften d. Alten Test., 1881, S. 20.

% ,Theolog. Lit. Ztg.“, 1896, Sp. 132 (bei der Besprechung des v. Gallschen
Buches).

") Die Komposition des Buches Daniel, 1884.

8) Herzogs Protest. Real-Enzykl., 2. Aufl,, III. Bd., S. 518 ff.

%) Die messianisch-apokalyptischen Hoffnungen des Judentums, 3. Aufl.,
1903, S. 6.



— 291 —

mutung verfallen, dass zuvorderst die Freude am Paradoxen
es ist, die Unmoégliches moglich machen und allen Schwierig-
keiten zum Trotz an der Einheitlichkeit festhalten will. Es be-
steht indessen kein Anlass auf die Argumente, welche fiir und
gegen die Einheitlichkeit gewdhnlich vorgebracht werden, nédher-
hin einzugehen, denn die richtige Methode verlangt, zuerst die
einzelnen Abschnitte auf ihre Bedeutung und ihre Entstehungs-
zeit hin zu untersuchen, und erst wenn das geschehen ist, die
Frage zu stellen, ob das ganze Buch von einem oder mehreren
Verfassern stamme., Wird nun durch eine unbefangene Unter-
suchung, wie in unserem Fall, festgestellt, dass ein Teil nicht
der gleichen Zeit und dem gleichen Verfasser angehoéren kann
wie die iibrigen Teile, so muss man die Einheitlichkeit eben
preisgeben.

Ernstlicher als die von den Gelehrten behauptete Einheit-
lichkeit des Buches Daniel scheint gegen unsere Datierung von
Kapitel 7 der Umstand zu sprechen, dass sich in verschiedenen
Schriften, die vor Domitian entstanden sind, deutliche Anklidnge
an unser Kapitel feststellen lassen. KEs handelt sich hier in
erster Linie um die Evangelien und um die sogenannten Bilder-
reden des &thiopischen Henochbuches. In den Evangelien legt
Jesus sich bekanntlich die merkwiirdige Bezeichnung , Menschen-
sohn* beil), und es besteht vielfach die Meinung, dass Jesus
dies mit Riicksicht auf Dan. 7, 13 getan habe. Namentlich aber
nimmt man an, dass die Stellen Matth. 16, 27; 24, 30 und 26,
64, nach denen der ,Menschensohn“ auf den Wolken des Him-
mels zum Gericht kommen werde, den deutlichen Einfluss von
Dan. 7, 13 verraten. Eingehende Untersuchungen haben aber
dargetan, dass sich Christus die in Frage stehende Bezeichnung
nicht selbst beigelegt habe, sondern dass sie erst durch die ur-
christliche Gemeinde auf ihn iibertragen worden ist?). Ferner
war Dan. 7, 13 urspriinglich vom Messias tiberhaupt nicht die
Rede, sondern von Gott selbst, der zum Gerichte erscheint,
wurde ausgesagt, er habe das Aussehen eines Menschensohnes.
Den jetzigen Sinn hat die Stelle erst durch eine Verdnderung
des Textes erhalten?®), und zwar diirfte es sich in Wirklichkeit

) Siehe das Verzeichnis dieser Stellen bei ZErw. Premschen, Hand-
worterbuch, Sp. 1106.

%) Vgl. H. Litzmann, Zur Menschensohnfrage 1898, J. Wellhausen, Einl.
i. d. drei ersten Evangelien, 2. Aufl., 1911, S. 123 ff.

%) Vgl Jahrg. 19138 dieser Zeitschrift, S. 312 f.



so verhalten, dass diese Textverinderung unter dem Einfluss
der christlichen Gepflogenheit, den Ausdruck ,Menschensohn“
als Bezeichnung des Messias zu gebrauchen, vorgenommen
wurde. Das kann natirlich nur geschehen sein, bevor Dan. 7
von den Juden iibernommen worden war.

Was dann das Henochbuch, oder genauer denjenigen Teil
desselben betrifft, der mit dem Namen ,Bilderreden“ bezeichnet
wird (Kap. 37—71), so wird als sicher angenommen, dass der
Verfasser von Kapitel 46 die danielische Vision vom Menschen-
sohn gekannt habe, da an dieser Stelle der Menschensohn als
eine in der unmittelbaren Umgebung Gottes befindliche Person-
lichkeit erscheint, die dazu berufen ist, das Gericht iiber die
Gottlosen zu vollziehen, ebenso wie dies im liberarbeiteten Text
von Dan. 7, 13 vom Menschensohn gesagt wird. Die Bilder-
reden des Henochbuches sollen nach den meisten Gelehrten?)
in der Zeit des judischen Konigs Herodes des Grossen entstanden
sein, so dass sich ein christlicher Ursprung von Dan. 7 ganz
von selbst erledigen wiirde. Dem gegeniiber ist aber zu be-
merken, dass das Abhéngigkeitsverhiltnis zwischen Dan. 7 und
Hen. 46 keineswegs so durchsichtig ist, wie es scheinen mdochte.
Die Vorstellung Gottes als eines betagten Mannes mit weissem
Haar, die an beiden Stellen begegnet, muss der Verfasser von
Hen. 46 nicht notwendig aus Dan. 7 geschopft haben, da diese
Vorstellung, wie der enge Zusammenhang von Dan. 7 mit der
Eingangsvision des Ezechielbuches lehrt ®), gemeinjlidisch war?).
Es ist also sehr wohl moglich, dass unsere beiden Schriftstiicke,
wenn man {iberhaupt eine literarische Verwandischaft an-
nehmen will, auf eine dritte Quelle zuriickgehen. Die Gestalt
des Menschensohnes aber, der Hen. 46 das Strafgericht wvoll-
zieht, diirfte nichts anderes sein, als eine Weiterbildung des in
Leinwand gekleideten Mannes, der in Ezech. 10, 2 ff. in dhn-
licher Funktion erscheint, und es ist nicht ausgeschlossen, dass
die Anderung des Textes in Dan. 7, 13 auch in der Absicht
erfolgt ist, eine Angleichung an IHen. 46 zu erzielen. Im iib-

1 Vgl. Beer bei E. Kautzsch, Apokryphen u. Pseudopigraphen, II,
231; 0. Pfleiderer, Das Urchristentum, seine Schriften und Lehren, II. Bd,,
1902, S. 57; W. Baldensperger, Die messianisch-apokolyptischen Hoffnungen
des Judentums, 3. Aufl, 1903, S. 16 f.

%) Vgl. Jahrg. 1913 dieser Zeitschrift, S. 319 f.

3) Sie kommt auch Hen. 71, 12 ff. vor.



— 293 —

rigen aber ist zu bemerken, dass in bezug auf die Entstehungs-
zeit der Bilderreden unter den Gelehrten keineswegs Uberein-
stimmung herrscht, dass vielmehr ein Teil derselben sie sogar
fiir christlich hilt?). Es wiirde sich also, selbst wenn Hen. 46
von Dan. 7 abhiingig wire, was nicht feststeht, daraus auf die
Entstehungszeit von Dan. 7 solange kein sicherer Schluss ziehen
lassen, bis nicht die Bilderreden selber chronologisch einwand-
frei fixiert sind. Wie wenig der Menschensohn in den Bilder-
reden eine fertige apokalyptische Grosse ist, mag man daraus
erkennen, dass nach Hen. 71, 72 ff. Henoch selber von dem
Hochbetagten, d. i. von Gott, zum Menschensohn erhoben wird.

Bei den judischen Philosophen Fhilo findet sich vom Daniel-
buche keine Spur, was um so bedeutsamer ist, als Philo sich
sonst als ausgezeichneten Kenner der hl. Schriften zeigt. Meh-
rere Danielzitate dagegen begegnen uns in den ,Jidischen
Altertimern® des Josephus Flavius, die im Jahre 93 oder 94
n. Chr. vollendet worden sind?). Keines dieser Zitate stammt
aber, was schon de Lagarde gesehen hat, aus Dan. 7, wie durch
sie auch die Kapitel 9—12 nicht bezeugt werden, sondern nur
die Kapitel 1—6 und Kapitel 8. Dieser Befund scheint also
nur unsere Annahme zu bestiitigen, dass zur Zeit, als Dan. 7
entstand, ein Teil der Danielschriften, und zwar vornehmlich
die aramiisch geschriebenen Teile schon vorhanden und an-
erkannt waren, wihrend Dan. 7 (und vielleicht auch andere
Teile) zu diesem , Urdaniel* erst nachtrdglich hinzukamen.
Eine unverkennbare Anspielung auf die zehn Hoérner und auf
das nebenaufschiessende Horn tritt uns im dritten Buche der
sibyllinischen Weissagungen (V. 397 ff.) entgegen, ein Umstand,
der immer wieder als Beweis daflr beniitzt wird, dass das
Buch Daniel um die Mitte des zweiten vorchristlichen Jahr-
hunderts vorhanden gewesen sein miusse. Soweit wird namlich
der Grundstock des genannten Sibyllenbuches zuriickdatiert?).

) Vgl. E. Schiirer, Gesch. d. jud. Volkes, IIT% 195, 200 f.; Ed. Konig,
Gesch. d. alttest. Religion 1913, S. 452.

%) Vgl. Schiirer a.a. 0., I*, 80; die Zitate sind verzeichnet bei Adng.
Bindan, Die alexandrinische Ubersetzung des Buches Daniel, 1897, S. 12 f.
und bei de Lagarde, Gotting. gel. Anz.,, 1891, S. 511.

% Vgl. Schiirer, a. a. O. I112 437 ff.; Jokh. Geffcken, Komposition und Ent-
stehungszeit der Oracula Sibyllina (Texte u. Unters. sur Gesch. der alt-
christlichen Literatur, herausg. von Gebhardt u. Harnack, N. F., VIII, 1)



— 294 —

So lberwiltigend nun aber dieses Zeugnis auf den ersten
Blick auch erscheinen mag, so stellt es sich doch bei genauerer
Nachpriifung als wertlos heraus. Alle Zeitansitze némlich, die
fiur das dritte Sibyllenbuch in grosser Mannigfaltigkeit in Vor-
schlag gebracht wurden, stehen auf iiberaus schwachen Fiissen
und fallen sofort in sich selbst zusammen, wenn Dan. 7 in eine
spiatere Zeit herabgedrickt wird. Man wird darum gut tun,
bei der Datierung von Dan. 7 das Sibyllenbuch aus dem Spiele
Zu lassen.

FEine sichere Bezugnahme auf Dan. 7 finden wir ferner in
einer apokalyptischen Schrift, die gegen das Ende der Regie-
rung Domitians entstanden ist, namlich in dem sogenannten
vierten Buch Esra (11, 1—12, b1; 13, 2—4). Es wird da aus-
driicklich gesagt, dass der Adler, den der Seher aus dem Meere
aufsteigen sicht, das 4. Weltreich darstelle, das Daniel bereits
im Gesichte geschaut habe (12, 10 f.). Zugleich wird bemerkt
(V. 12), dass dem Daniel einst eine andere Deutung dieses
4. Weltreiches gegeben worden sei als jetzt dem Esra. Nach
der Esra zuteil gewordenen Deutung ist das 4. Weltreich kein
anderes als das rémische und der Koénig, nach dem das Ende
eintreten soll, niemand anderer als Domitian, der hier als der
12. erscheint, da die Zahlung mit Cédsar beginnt!). Daraus
kénnen wir entnehmen, dass zur Zeit, als 1V. Esra entstand,
die Apokalypse Dan. 7 in jiidischen Kreisen, was die Vertei-
lung der Weltreiche betrifft, anders aufgefasst wurde als der
Verfasser von IV. Esra sie auffasste, d. h. wohl, dass die Juden
als das 4. Weltreich das seleukidische und als das kleine Horn
Antiochus Epiphanes nahmen. Diese Benutzung von Dan. 7
durch den Verfasser von 1V. Esra schliesst indessen nicht aus,
dass Dan. 7 ebenfalls unter Domitian entstanden ist. Dan. 7
braucht nur kurze Zeit frither als IV. Esra ans Licht getreten
und als eine echte Weissagung Daniels, wofiir das Schriftstiick
sich selbst ausgibt, anerkannt worden sein, so konnte auch der
Verfasser von IV. Esra die Fiktion als bare Miinze nehmen.

Sehr bezeichnend fir den jidischen Verfasser von IV. Esra
und zugleich eine Bestitigung unserer Annahme eines christ-

1902; W. Boussef, Artikel ,Sibyllen u. Sibyllinische Biicher® in Herzog-
Haucks Real-Enzikl. XVIII. Bd., S. 265 ff.

1) Uber die verschiedenen Erklirungsversuche von IV. Esra 11, 112,
51 vgl. E. Schiirer a. a. O., 111, 236 ff.



— 295 —

lichen Ursprungs von Dan. T ist der Umstand, dass in IV. Esra
11 und 12 Domitian sich gegeniiber seinen Vorgingern in
keiner Weise durch besondere Bosheit und Gottlosigkeit her-
vortut, wie dies in Dan. 7 der Fall ist. Der Jude hat keinen
Anlass, diesem Kaiser besonders gram zu sein, und erlaubt
sich deshalb an seiner Vorlage die Anderung, dass er nicht
den letzten seiner zwolf Konige allein, sondern die drei letzten
derselben, also die drei Flavier Vespasian, Titus und Domitian
als grosse Unheilstifter fiir die Menschheit bezeichnet (12, 23 f.).
Schwer zu entscheiden diirfte sein, ob die Gestalt des Messias,
die uns IV. Esra 11 und 12 in vollster Ausbildung entgegen-
tritt, aus dem Menschensohn Dan. 7, 13 herausgewachsen oder
ob sie eine vollig selbstindige Schopfung des Verfassers von
1IV. Esra beziehungsweise der damaligen jlidischen Messias-
hoffnung ist. Wire ersteres der Fall, so miisste der sekundiire
Text von Dan. 7, 13 &lter als IV. Esra sein. Umgekehrt ist
aber auch mit der Moglichkeit zu rechnen, dass gerade die
Gestalt des Messias, welcher IV. Esra 11 und 12 das Gericht
liber das 4. Weltreich abhilt, mitgewirkt hat, in Dan. 7, 13 den
ratselhaften Menschensohn einzuschmuggeln.

Dan. 7 ist also aus der hochgespannten eschatologischen
Erwartung heraus geboren, welche in den letzten Dezennien
des ersten christlichen Jahrhunderts sowohl Christen wie Juden
beseelte und von der uns die beiden Apokalypsen des Johannes
und des Esra sicheres Zeugnis geben. Das Flugblatt — so
kann man Dan. 7 treffend bezeichnen — hatte ein Christ unter
dem Namen Daniels in die Welt gesendet, um seine bedridngten
Glaubensgenossen zu trosten und sie in ihrer Gewissheit zu
stdrken, dass das Reich Gottes in naher Zukunft den Sieg liber
die feindliche Weltmacht davontragen werde. Die apokryphe
oder pseudonyme Schriftstellerei war in damaliger Zeit zu einer
formlichen Literaturgattung geworden, so dass niemand ein
ernstliches Bedenken trug, einen beriihmten Namen an die
Spitze einer Schrift zu setzen, um ihr dadurch héheres Ansehen
zu verschaffen. Der eigentliche Ursprung einer apokryphen
Schrift musste natiirlich sorgfialtig verheimlicht werden. War
das Schriftstiick dann einmal in die Welt gegangen, so konnte
der Leser nur auf Grund der inneren Kriterien liber dessen
Echtheit oder Unechtheit entscheiden. Hat es nun ein Ver-
fasser verstanden, sich so vollstindig in die Personlichkeit und



— 296 —

in die Zeitverhiltnisse des vorgeschiitzten Vermittlers der Offen-
barung hineinzudenken, wie der von Dan. 7, so darf es uns
nicht wundern, wenn sein schriftstellerisches Erzeugnis bei
Christen und Juden fir echt gehalten wurde. Sehr zustatten
kam dabei die tberaus geschickte Wahl der Bezeichnungen
,Die Heiligen®, ,Die Heiligen des Hochsten® und ,Heiliges
Volk* da sie sowohl von den Juden wie von den Christen auf
sich bezogen werden Kkonnten. Sollte das Flugblatt von Daniel
stammen, und somit als jidische Schrift gelten, so durfte sie
keinen allzu aufdringlichen Hinweis auf das Christentum ent-
halten, weil es sonst von jiudischer Seite niemals als echt an-
erkannt worden wire. Als Verfasser diirfte nur ein Juden-
christ in Betracht kommen, der von Jugend auf mit der Literatur
und der Sprache der Juden vertraut war. Dan, T ist nimlich
ebenso wie die vorausgehenden Kapitel 2—6 in der aramaéischen
Sprache verfasst, was die Urheberschaft eines Heidenchristen
ohne weiteres ausschliesst. Das Aramdiische von Kapitel 7 unter-
scheidet sich indessen, wie Preiswerk?!) unter Zustimmung von
Meinhold?) gezeigt hat, von dem der Kapitel 2—6 ganz wesentlich
verschieden, so zwar, dass Preiswerk fir Kapitel 7 ein hebritisches
Original angenommen hat, das nachtrdglich ins Aramiische
{ibertragen worden sei. Eine solche nachtriigliche Ubersetzung
von Kapitel 7 ins Aramiiische ist aber aus dem Grunde nicht
wahrscheinlich, weil man sonst erwarten miisste, dass siamtliche
hebriische Teile des Danielbuches (Kap. 1; 8—12) nachtriglich
ins Aramadische iibertragen worden wiiren, was bekanntlich
nicht der Fall ist. Meinhold lisst deshalb auch Kapitel 7 von
Anfang an aramaiisch geschrieben sein, wenn auch von anderer
Hand als Kapitel 2-—6, und hat damit ohne Zweifel das Rich-
tige getroffen. Unser Judenchrist hat mit Riicksicht darauf,
dass zu seiner Zeit die in jiidischen Kreisen umlaufenden Daniel-
erzihlungen Kapitel 2—6 aramadiisch geschrieben waren, seine
Apokalypse von den vier Weltreichen in der gleichen Sprache
geschrieben, um ihrer Glaubwiirdigkeit keinen Abbruch zu tun.
Die zahlreichen Hebraismen aber, von denen Dan. 7 durch-
setzt ist, erkliaren sich daraus, dass er das Araméische nicht
mit der gleichen Vollkommenheit beherrschte, wie der Verfasser
von Kapitel 2—6.

1) Der Sprachenwechsel im Buche Daniel. Diss., Bern 1902.
%) ,Theolog. Literaturzeitung®, 29. Jahrg. (1904), Sp. 253 f.



— 297 —

Die apokalyptische Schreibweise und auch die meisten
eschatologischen Ideen waren ein gemeinschaftlicher Besitz der
Juden und Christen, es darf uns daher nicht wundernehmen,
wenn Schriften dieser Art aus einem Lager ins andere wan-
derten. Waren die Juden in dem Falle von Dan. 7 die Neh-
menden, so mogen sie in anderen Fillen auch wiederum die
(Gebenden gewesen sein. So wird z. B. von namhaften Ge-
lehrten behauptet, dass in der Apokalypse des Johannes von
dem christlichen Verfasser mehrere umfangreiche Stiicke jii-
dischen Ursprungs verarbeitet worden seien'). Der christliche
Apokalyptiker hat dabei die benutzten judischen Apokalypsen
wohl auch fir christliche Erzeugnisse gehalten. Dass ein von
einem Christen verfasstes apokalyptisches Flugblatt auch zu
den Juden seinen Weg fand, bereitet also bei dem Tauschver-
kehr, der zwischen beiden Parteien stattfand, keine weiteren
sSchwierigkeiten.

Fast unmoglich dagegen, ja geradezu als ausgeschlossen
mochte es auf Grund der landliufigen Schulmeinung erscheinen,
dass ein unter Domitian entstandenes Schriftstiick noch Auf-
nahme in den alttestamentlichen Kanon gefunden habe. Ge-
meinhin ist ndmlich die Anschauung in Aufnahme gekommen,
dass die Sammlung der alttestamentlichen Schriften in dem Ge-
samtumfang der jetzigen hebréischen Bibel bereits in der Mak-
kabéerzeit abgeschlossen worden sei und dass eine Erweiterung
dieses als heilig geltenden Bestandes durch spétere Zutaten
als undenkbar gelten miisse ?). Diese Anschauung entspricht
indessen nicht den Tatsachen. Wir wissen nédmlich, worauf
besonders H. G'raetz®) aufmerksam gemacht hat, dass auf einer
judischen Synode zu Jerusalem, welche kurz vor der Zersto-
rung der Stadt durch Titus stattgefunden hatte, die Zugehorig-
keit des Buches Kohelet zum Kanon zwischen den Schulen der
Schammaiten und Hilleliten noch kontrovers war und dass da-
mals die Schammaiten zuungunsten des Buches entschieden.
Auf der Synode zu Jamnia hingegen, welche etwa zwei Jahr-
zehnte nach der Zerstérung der Stadt abgehalten wurde, driickten
die Hilleliten die Kanonizitit des Kohelet durch, ohne dass

') Vgl. W. Boasset, Die Offenbarung Johannis, S. 108—118; Jok. Weiss,
Die Offenbarung Johannes, S. 115; Herm. v. Soden. Urchristl. Lit. Gesch.,
1904, S. 175, 181.

*) Vgl. Herm. Strack, Artikel ,Kanon des A. Test." in Herzog-Hauncks

Real-Enzikl., IX. Bd., S. 148; Fr. Kaulen, Einleitung I, 27 f.
%) Kohelet oder der Salomonische Prediger, 1871, S, 147 ff.



— 298 —

indessen die Streitigkeiten der beiden Schulen iiber diesen Punkt
dadurch beigelegt worden wiren. Andere Schriften hinwiederum,
darunter das Buch Sirach, sind auf der Synode zu Jamnia aus
dem Kanon ansgeschlossen worden?'). Daraus erhellt zur Ge-
niige, dass die offizielle Sammlung der sogenannten Hagio-
graphen, und zu diesen gehort das Danielbuch, gegen Ende des
ersten christlichen Jahrhunderts noch nicht abgeschlossen war.
Es war also immer noch die Moglichkeit vorhanden, dass eine
neu auftauchende Danielschrift, wenn sie als echt anerkannt
wurde, mit den bereits im Kanon befindlichen Schriften dieses
Propheten vereinigt wurde. In vorchristlicher Zeit war inner-
halb des Judentums nur die kanonische Sammlung des Gesetzes
und der historisch-prophetischen Blicher zu einem festen Ab-
schluss gelangt. Wann dies mit der Sammlung der Hagio-
graphen der Fall war, dafiir besitzen wir nur indirekte An-
haltspunkte. Graetz?) nimmt an, dass der Abschluss des Kanons
mit der gegen Ende des 2. christlichen Jahrhunderts erfolgten
Redaktion der Mischna?) zusammenfalle. Der sogenannte pa-
lastinensische Kanon, d. h. unsere jetzige hebriische Bibel, muss
indessen schon um die Mitte des 2. Jahrhunderts abgeschlossen
gewesen sein, da um diese Zeit bereits die Adoption desselben
durch die christliche Kirche stattfand. Wenigstens wissen wir
von Melito von Sardes, dessen Leben in die Zeit des Antoninus
Pius (138—161) und des Marc Aurel (161—180) fallt, dass er
in Palistina genaue Erkundigungen iiber den Umfang des -alt-
testamentlichen Kanons eingezogen habve?).

Ahnliches wie vom Abschluss des Kanons gilt auch von
der alexandrinischen Ubersetzung des Danielbuches in das
Griechische, welche im Text der Septuaginta durch die Uber-
setzung des Theodotion verdringt worden war und, nachdem
sie lange Zeit verschollen war, im Jahre 1772 von Simon
de Magistris wieder ans Licht gezogen wurde. Verschiedene
Gelehrte, wie Caspar Julius®) und P. Riessler®), behaupten nam-

) Graetz, a. a. 0., S.166. Nach Ed. Konig, Einl. i. d. A. Test., S. 451,
ist auch im Jahre 118 n. Chr. auf einer Synode iiber die Kanonfrage ver-
handelt worden.

?) A.a. O, 8.166; vgl. Gast. Hilscher, Kanonisch u. Apokryph, 1905.

%) Vgl. dariiber Sekiirer a.a. 0., I#, 120 f.; H. Strack, Einl. i. d. Talmud,
1900, S. 59 ff.

4) Euseb. h. e. IV, 26, 13—14; vgl. Th. Zahn, Gesch. d. neutest. Ka-
nons, I. Bd. (1888), S. 117; O. Bardenhewer, Gesch. d. altchristl. Literatur,
12, 1913, S. 459.

%) Die griechischen Danielzusiitze und ihre kanonische Geltung, 1901, S.16.
6) Das Buch Daniel, 1902, S. XV.



— 299 —

lich, dass diese Ubersetzung bereits in der vorchristlichen
Zeit vorhanden gewesen sei. Aber diese Behauptung héngt
vollig in der Luft, da es in vorchristlicher Zeit weder fiir die
Existenz einer griechischen Ubersetzung des Danielbuches einen
Anhaltspunkt gibt, noch auch dafir, dass damals die Septua-
ginta tUberhaupt schon abgeschlossen gewesen sei. Aus dem
Umstand, dass das dritte Buch der Makkabéer, das Ewald, Haus-
rath und Reuss') in die Zeit Caligulas (37—47) setzen, noch in
die Septuaginta Aufnahme fand, geht vielmehr hervor, dass
auch in der christlichen Zeit noch Einverleibungen in diese
Sammlung erfolgten. Uber den Abschluss der Septuaginta konnen
wir mit Sicherheit wohl nur soviel sagen, dass er zur Zeit des
Proselyten Aquila, der unter Kaiser Hadrian (117—138) eine
neue Ubersetzung des Alten Testaments ins Griechische ange-
fertigt hat, geschehen sein musste. Im iibrigen ist auch bei
der Septuaginta, dhnlich wie in der hebréischen Bibel, der Fall
moglich, dass die Ubersetzung von Dan. 7 erst nachtriglich
zu den bereits vorhandenen und iibersetzten Danielschriften
hinzugefigt worden ist.

Nachdem auch die Uberlieferungsgeschichte des Daniel-
buches und des Alten Testamentes nichts ergeben hat, was
gegen den von uns behaupteten christlichen Ursprung und
gegen die spidte Kanonisierung von Dan. 7 als ernstliche Gegen-
instanz in Betracht kommen konnte, sind wir am Ende unserer
Untersuchung angelangt. Das Ergebnis derselben, dass Dan. 7
ein christliches Erzeugnis ist, diirfte geeignet sein, das Bild,
das man sich bisher von der Entwicklung der jidischen Escha-
tologie gemacht hat, in manchen Punkten zu modifizieren, wir
miissen es uns jedoch versagen, in diesem Zusammenhang auf
die religionsgeschichtliche Tragweite des gewonnenen Resul-
tates ndher einzugehen. Desgleichen muss die Frage, ob dieses
Resultat geeignet ist, iiber die Entstehungsweise des Daniel-
buches als Ganzen Licht zu verbreiten, einer weiterausholenden
Behandlung vorbehalten bleibt.

Bonn. M. PFLANZL.

1Y Vgl. Schiirer, a. a. 0., I1I3, S. 366.




	Ein christliches Schriftstück im Alten Testament

