Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 3

Artikel: Das Problem des Bittgebets : eine Antrittrsvorlesung
Autor: Gilg, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Problem des Bittgebets.

Eine Antrittsvorlesung".

Da das Gebet, niher: das Bittgebet, als eigentliches Ur-
phinomen der Religion, als Herzstiick auch des christlichen
(Glaubenslebens sich darstellt, kann man es kaum verwunder-
lich finden, dass ihm nicht bloss die eine moglichst genaue
Analysierung und Beschreibung der religiosen Vorgéinge an-
strebenden Religionspsychologen und Religionshistoriker sorg-
faltige Beobachtung schenken, sondern dass auch der die Wahr-
heitsfrage aufwerfende theologische Systematiker dieser unmittel-
barsten Ausserung der Frommigkeit ein ganz zentrales Interesse
zuwendet und stets erneutes Nachdenken widmet. So bedarf
es denn wohl keiner besondern Begriindung, wenn ich mir jetzt
fir einige unter dem in der Dogmatik massgebenden Gesichts-
punkt angestellte Erwidgungen tber das Bittgebet lhre giitige
Aufmerksamkeit erbitte. Wir gehen alle von vornherein mit
einander darin einig, dass, sofern tiberhaupt einmal die theolo-
gisch-systematische Betrachtungsweise als zurechtbestehend an-
erkannt wird, jedenfalls der Akt des Bittgebets als ein hervor-
ragend wichtiger Gegenstand des diese Untersuchungsart be-
stimmenden Interesses erscheinen muss. — Aber bin ich nicht
doch vielleicht in einer Tiduschung befangen? Ist nicht am
Ende die behauptete Gemeinsamkeit in der grundlegenden
Uberzeugung eine Fiktion? Liegt es nicht einem von christ-
lichem Geist wirklich Erfiillten nahe, ernste Besorgnis oder
gar starken Unwillen in sich aufsteigen zu lassen angesichts
eines Unternehmens, welches darin besteht, dass man mit der
sprofanen“ Begriffsarbeit in das verborgene Heiligtum des

) Gehalten an der Universitit Bern im Juni 1915,



— 263 —

innern Menschen eindringt? Wird er nicht nachdriicklich gel-
tend machen, wie die Tatsache des Gebetslebens jeder dialekti-
schen Operation enthoben sein solle? Indessen ist zu sagen,
dass es natiirlich nicht angeht, lediglich im Blick auf das Gebet
vor der an die religissen Dinge herantretenden dogmatischen
Reflexion sich zu scheuen, obwohl es durchaus in Ordnung ist
und sich leicht begreift, wenn gerade hinsichtlich dieser Regung
der frommen Seele ein unzartes oder ungeschicktes Herumtasten,
Blosslegen, Beurteilen besonders schmerzlich empfunden wird.
Will man das Verfahren des Systematikers nicht prinzipiell
ablehnen, so hat man keine Moglichkeit, ihm vor irgendeinem
Moment des Glaubens Einhalt zu gebieten. Ohne die Wahrheit
zu verleugnen, dass Religion in ein @poyroy miindet, dass unser
Denken und Reden kein volliges Ausschopfen, kein adidquates
Erfassen der frommen Erfahrung bedeutet, muss die begriffliche
Arbeit der Dogmatik nach Moglichkeit die ganze zweifellos
letzterdings ihre Enge durchbrechende — Sphiire des Religiosen
in ihren Bereich ziehen. Zu fordern, dass das Gebet jeder
prifenden Reflexion enthoben sei, dazu besitzt nur der ein
Recht und dazu wird auf die Dauer auch nur der imstande
sein, der grundsitzlich alle Dogmatik verurteilt. Ich darf also
doch wohl bei meiner Voraussetzung beharren.

Wenn nun aber auch in Wahrheit wieder und wieder auf-
tauchende Erorterungen iiber das Gebet eben um der eminenten
Wichtigkeit willen, die ihm im Zusammenhang des Frommig-
keitslebens eignet, keinerlei Anlass zum Erstaunen bieten, wenn
das Gebet so sehr Kern und Stern der Religion ist, dass z. B.
Schlatter ') mit Fug unter Verwendung einer Baaderschen Formel ?)
die gesamte Theorie der Religion als ,Philosophie des Gebets®
bezeichnen kann, wenn das aus dem Bittgebet erwachsende
Problem nicht einfach die fliichtige Bedeutung einer Tagesfrage
hat, sondern zu allen Zeiten — ob zwar nicht stets in demselben
Grad und restlos aus denselben Griinden — der Aktualitiat nicht
ermangelt, so mag immerhin daran erinnert werden, dass zur
Behandlung unseres Themas der denkende Christ heute wo-
moglich einen noch méichtigern Antrieb verspiirt als kurz zuvor.
Unter dem Eindruck der gewaltigen weltgeschichtlichen Ereig-

) Das christliche Dogma, Calw und Stuttgart 1911, S. 219.
) 8. W., Leipzig 1851 £, XV, S. 536.



— 264 —

nisse, die wir erleben, ist es bereits hier und dort zu einer
religiosen Erweckung gekommen, deren Kraft man nicht des-
halb gering anzuschlagen braucht, weil sie sicherlich vielfach
iiberschéitzt wird. Tatséchlich nimmt das Gebet neuerdings im
geistigen Leben mancher eine Stellung ein, welche ihm vor
den Erschiitterungen des Krieges nicht eingeriumt gewesen;
und tatsidchlich hat sich der Drang zum Gebet in den Herzen
Unzéahliger, die auch schon frither wussten, was beten heisst,
noch gesteigert. Diese grossere Intensitit des Gebetslebens,
die also das Hauptmerkmal der verinderten religiésen Situation
reprasentiert, hat nun eben notwendig dazu gefiihrt, dass gegen-
wirtig die von uralters her das Problem des Bittgebets dar-
stellende Frage nach der Erhérung weithin erst recht brennend
geworden. Auch in unserm Volk verrit sich — man denke
an die Urteile tber die Anordnung eines Bettages filir den
Frieden — neben viel Oberflichlichkeit im Nachsinnen uber
Wert und Wirkung des Gebets ein von tiefem Ernst getragenes
Bewusstsein der Schwierigkeiten, die das zuversichtliche Flehen
des Christen bedrohen.

Indem wir denn lber das Problem des Bittgebets uns ein
wenig verbreiten, die Schwierigkeiten ins Auge fassen, die dem
Glauben an die Erhorung gefahrlich zu werden scheinen, und
nach einem Weg suchen, der aus ihrem Dunkel ins Helle weist,
beschiiftigen wir uns mit einer Sache, welche das Denken jeder-
zeit in lebhafteste Bewegung zu setzen vermag, aber gewiss
fiir keine Menschheitsgeneration je bedeutsamer gewesen und
je bedeutsamer sein wird als fur die unsrige. Doch, welches
sind die sich hervordringenden Schwierigkeiten? Ich meine,
es handle sich sechliesslich um zwei: jene eine, die wir fiihlen,
sobald wir den Blick auf den Ablauf des natiirlichen Geschehens
lenken, und jene andere, die uns spirbar wird, wenn wir den
Gedanken unserer Endlichkeit und Kreatiirlichkeit zusammen-
bringen mit dem Gedanken an den unendlichen, ewigen, all-
waltenden Gott.

Welch peinliche Verlegenheit die erstgenannte Schwierig-
keit bereiten kann, tritt fiir uns unmittelbar ins Licht, sobald
wir das eine Wort ,Naturgesetz“ aussprechen. Die Frage nach
dem Verhéltnis von Gebetserhérung und Naturgesetz ist inner-
halb unseres in der Geschichte des religiosen Denkens wahr-
haftig weit zuriickreichenden Gesamtproblems ein Teilproblem,



— 265 —

das erst fiir die neuere Zeit dringlich geworden. Als ein wirres
Durcheinander erschien die Weltwirklichkeit selbstverstindlich
auch dem antiken und mittelalterlichen Menschen keineswegs.
Allein die Konzeption, dass alles Geschehen eine durchgreifende
Gesetzmiissigkeit, eine strenge Ordnung, eine unverbriichliche
Regularitiit offenbare, entstammt den Tagen des gliinzend sich
entfaltenden Naturerkennens, das wir als eine moderne Errungen-
schaft preisen. Preisen? Auch wir Christen? Haben wir nicht
eben weit eher Grund zur Klage? Der neue Naturbegriff muss
doch die Unhaltbarkeit der Gebetszuversicht involvieren? Jeden-
falls betont er die feste Geschlossenheit des Weltlaufs, ldsst die
ganze Summe der physischen und psychischen Vorgéinge von einer
ehernen Notwendigkeit umspannt sein, negiert die Moglichkeit
einer Kausalungleichung, behauptet vielmehr die unausweichliche
Aquivalenz von Ursache und Wirkung, fasst also letztlich den
gesamten Weltprozess als prinzipiell berechenbar und in einer
mathematischen Formel ausdriickbar. In dieser einheitlich-starren
Totalitit gibt es keine Liicke. Wie soll da der Fromme bei der
Uberzeugung verharren, die doch jedes Gebet durchgliiht, das
liberhaupt diesen Namen voll verdient, dass es grundsitzlich
zu der von ihm erflehten Anderung des gegenwiirtigen oder
bevorstehenden, in die Sphére des Sinnlich-Materiellen oder des
(eistigen gehorenden Geschehens kommen kinne, dass das
nicht schlechterdings unmoglich sei? Es scheint von vornherein
der Verzicht auf eine Losung des finstern Ritsels geboten.
Indessen, zu einem raschen Kapitulieren vor der erwéhnten
Schwierigkeit werden sich wirkliche Beter nicht verstehen,
denen das Bittgebet in Freude und Not als ein herrliches Kleinod
sich bewédhrt. Sie werden energische Anstrengungen machen,
es zu retten., Die Mittel, deren sie sich hierbei bedienen, die
Gedanken, welche sie als Argumente beibringen, mogen freilich
recht verschieden sein. Dass dem tatsidchlich so ist, dariiber
belehrt ein Blick auf die bedeutsamsten Losungsversuche. Es
zeigen sich uns einmal Bemiihungen, die unter rickhaltloser
Billigung des Satzes vom unverbriichlichen Naturzusammenhang
oder mindestens bei starkem Hintendieren auf solche Billigung
doch das Resultat zeitigen, dass der Christ keineswegs den
unumginglichen Verlust des Bittgebets zu besorgen brauche.
Wir gedenken hier zunéichst Schleiermachers?), dessen ein-

) Vgl. Glaubenslehre?, §§ 46, 47, 146, 147. Von den Predigten kom-
men insbesondere in Betracht: S. W. (zweite Abteilung), I. Bd., Berlin 1834,



— 266 —

schligige Erorterungen durch ein eigenartiges Hintendieren
auf Behauptung der Geschlossenheit des Weltlaufs charakteri-
siert sind. Der grosse Theologe hat im Kampf gegen eine Gebets-
praxis, fir die das Verlangen nach Erhérung so ziemlich zu-
sammenfillt mit dem stiirmischen Begehren nach tumultuarisch-
mirakelhaftem Walten (Gottes, den Einwirkungen Spinozas sich
aufschliessend, die ganze Wucht der neuen Naturanschauung
aufs tiefste empfunden. Im unermesslichen Bereich der Sinnen-
welt sieht er einen objektiven Determinismus herrschen. Nach
ewigen, ehernen Gesetzen muss sich alles vollziehen. Diesem
Gedanken gibt Schleiermacher die Wendung ins Religiose: der
feste kausale Verband im Weltleben ist der Ausdruck von
Gottes ewigem Willen. Aber in diesem Gott findet man nicht
das lebendig-personliche Wesen, das die dem Christen so ver-
trauten Ztge tragt. Er ist das ,unveridnderliche Wesen, in
welchem kein neuer Gedanke, kein neuer Entschluss entstehen
kann, seitdem es zu sich selbst sprach: Es ist alles gut, was
ich gemacht habe“!). Nach seiner uranfinglichen Bestimmung
wickelt alles Geschehen sich ab. Die Sehnsucht, die Bitte, es
mochten die dussern Dinge eine Anderung erfahren, geziemt
sich darum nicht und entbehrt jeglichen Sinnes. Sofern das
Gebet auf materielle Giiter sich richtet, ist ihm die Erhorung
versagt. Nur Geistliches darf der Gegenstand des frommen
Wunsches sein. Aber greift denn der nun doch einmal behauptete
Determinismus nicht tber den Gegensatz von Weltlich und
(Geistlich hinaus? Verbietet er nicht, dass der Bestand des
(zeistlichen durch das Zustromen neuer Kraft bereichert wird?
Es ist klar: Schleiermachers Versuch, das Bittgebet trotz An-
erkennung der Geschlossenheit des Naturlaufs festzuhalten, er-
strebt Unmogliches. Alle Einschrankung der Bitte, alle Subli-
mierung ihres Objekts vermag nicht zu helfen. Befriedigen
kann dann aber auch jene von anderer Seite herstammende
Auskunft nicht, derzufolge es sich bei der Gebetserh6érung nicht
um ein Aufheben der unverbrichlichen Weltordnung, sondern
um das ,Auswirken“ eines Gesetzes, und zwar eines Gesetzes

S. 28 ff.; III. Bd., Berlin 1835, S. 56 ff.; ibid., S. 677 ff.; IV. Bd., Berlin
1835, S. 307 ff.; VI. Bd, Berlin 1835, S. 363 ff. Vgl. auch Ménégoz, F., Das
Gebetsproblem im Anschluss an Schleiermachers Predigten und Glaubens-
lehre neu gestellt und untersucht, Leipzig 1911.

1) S. W. (zweite Abteilung), I. Bd., S. 34.



— 267 —

im Geistesleben handelt!). Dieses Gesetz soll dahin lauten,
dass dem Menschen, der sich betend zu Gott emporschwingt,
die ganze Welt in einem andern Licht erscheint. Das Bittgebet
ist berechtigt. Bloss wenn der Determinismus als letzte Wahr-
heit sich darstellte, wire die Beseitigung des Bittens unent-
rinnbare Konsequenz. Doch es gibt ja eine Wechselwirkung
zwischen Geschopf und Schopfer. Eine derartige Auffassung
hat zwar vor der Schleiermacherschen Theorie, die ein solches
Verhiltnis der Wechselwirkung zwischen Mensch und Gott aus-
schliesst, das voraus, dass sie dem christlichen Gebetsverstindnis
betrdachtlich ndher kommt, aber sie besitzt diesen Vorteil auf
Kosten ihrer innern Klarheit und Folgerichtigkeit. Denn hat
das Wort von der unverbriichlichen Weltordnung die Bedeutung
der Geschlossenheit des Naturzusammenhangs — und es ist nicht
anzunehmen, dass in ihm ein anderer Sinn liegt —, dann ist der
Determinismus nicht mehr zurtickzudringen, und die Moglich-
keit der Gebetserhorung fillt dahin.

Eine durchaus eigenartige und ungemein eindrucksvolle
Auffassungsweise vertritt Herrmaun 2). Er betont so stark wie
moglich, dass an der Vorstellung von einem alle Dinge um-
spannenden gesetzmaéssigen Zusammenhang keinerlei Abstriche
gemacht werden dirften. Wer an dieser Vorstellung rittelt,
schadigt die Wissenschaft, fiir die sie der alles tragende Grund-
gedanke, das Fundament ist. Denn nicht so verhélt es sich,
dass die These vom allgemeinen Kausalnexus aus der Krfah-
rung gewonnen wiire; sondern so steht es, dass durch sie zu-
sammenhingende Erfahrung allererst moglich wird. Wir haben
in dem Urteil, dass die spitere Gestaltung der Welt das unver-
meidliche Ergebnis der augenblicklich vorliegenden sei, eine
Voraussetzung unseres Denkens zu sehen. Der moderne Natur-
und Weltbegriff wird also von Herrmann riickhaltlos gebilligt.
Allein das besagt nun nicht von ferne, dass bei ihm um des-
willen der Wert und die Wirkungskraft des Gebetes in der
Schitzung sinken. Im Gegenteil: immer wieder hebt er mit

Y Etter, E., Gebetserhérung und Wunder, Theol. Zeitschrift aus der
Schweiz, 1897.

%) Vgl. Offenbarung und Wunder, 1908; Art. ,,Gebet" in PRE?®; Ethik?,
Tiibingen 1909, S. 61 ff.; Verkehr des Christen mit Gott?® 1908, S. 267 ff.
Die Lebre von der gottlichen Vorsehung und Weltregierung (Chr. Welt
1887, S. 482 ff).



— 268 —

der ihm eigenen Intensitdt hervor, wie im Herzen des Menschen
jene Bitte erwachen soll, in der die Zuversicht lebt, ,dass Gott
nicht nur das Auge des Glaubens wieder hell machen kann,
sondern, dass er auch die Not beseitigen, also die von ihm
geschaffene und regierte Welt um des Menschen willen, der
ihn bittet, &ndern kann“?!). Dann hat unser Gebet die rechte
Art, wenn dadurch ,von Anfang bis zu Ende als das rechte
Lebensblut die Zuversicht stromt, dass der Vater, der sich uns
offenbart hat, durch unsere Bitten sich bewegen ldsst, dem
Weltlauf eine neue Zukunft zu ercffnen“ %). Aber bewegt sich
Herrmann so nicht in einem vollendeten, schroffen Widerspruch ?
Gleichzeitig stellt er sich mit Bewusstsein in die Reihe der
Verfechter des geschlossenen Naturzusammenhangs und nicht
minder entschieden auf die Seite all der Beter, die, ohne sich
durch den Gedanken an diesen gesetzmdissigen Zusammenhang
storen zu lassen, zu ihrem Gott sprechen: ,Abba, dir sind alle
Dinge moglich.“ FErwichst hier nicht die Forderung, die eine
der beiden Positionen zu wihlen und die andere preiszugeben?
Herrmann empfindet natiirlich den Widerspruch wohl. Aber
er urteilt auch im Hinblick auf das als Gebetserhérung sich
manifestierende Ereignis wie riicksichtlich der Tat der sittlichen
Freiheit, wir kidmen um das anstdssige Faktum nicht herum,
dass derselbe Vorgang von uns als etwas schopferisch Neues
und doch wiederum als das Ergebnis uniibersehbarer Reihen
von Ursachen gedacht werde. Die Spannung muss sein. Unter-
nimmt man es, sie zu losen, so will man sich die Hérte des
religiosen Gedankens verschleiern. Letzterdings bedeutet ja
die Spannung nicht Qual, sondern sie erweist sich als Quelle
kraftvollen Lebens. Dieser Uberzeugung vermégen nun frei-
lich manche nicht beizupflichten. Herrmanns Behandlung des
Problems wird weithin abgelehnt, weil sie zu einem schneiden-
den, unertriglichen Dualismus flihre. Indessen ist es selbst-
verstdndlich, dass die Klage tiber das Paradoxe und Antinomische
in Herrmanns Aufstellungen noch nicht einer Widerlegung
derselben gleichkommt. So gewiss insbesondere die erkenntnis-
theoretische Basis der Kritik eine breite Angriffsfliche bietet,
so ist doch das Bestreben, die Héarte des religivsen Gedankens

1) Chr. Welt 1887, S. 483.
%) PRE 3, VI. Bd,, S. 39¢.



— 269 —

zu wahren, vom Standort des Glaubens aus dankbar anzuer-
kennen. Und man wird es nicht von vornherein als etwas
Verfehltes betrachten diirfen, wenn das letzte Wort im Hinweis
auf eine einfach hinzunehmende Spannung sich erschopft, er-
fahren wir es doch beim Durchdenken und Durchleuchten der
hochsten Probleme des Glaubens immer wieder, wie wir uns
damit begniigen miissen, die Frage moglichst prizis gestellt zu
haben, wie der Widerstreit, der fiir unser begriffliches Denken
vorhanden ist, sich nur in unserm Frommigkeitsleben lost.
Mit Recht kann man aber gegen Herrmann wie gegen
jeden Verfechter der Undurchbrechlichkeit des Naturzusammen-
hangs geltend machen, dass der moderne Weltbegrift in Wahr-
heit gar nicht als denknotwendig erscheint. Er bedeutet eine
vollige Rationalisierung alles Geschehens und trigt damit der
Tatsache nicht Rechnung, dass die Gesamtwirklichkeit neben
und in dem Rationalen eine Fiille von Irrationalem aufweist.
Es ist insbesondere Treeltschs!) und Wendlands ?) Verdienst,
nachhaltig angeregt durch Rickert, der Erkenntnis mit Eingang
verschafft zu haben, dass die Konzeption von einer das Welt-
weben liickenlos beherrschenden Gesetzlichkeit eine Phantasie
oder ein Postulat ist, und dass namentlich die den Determinis-
mus als unausweichliche Konsequenz hinstellende Ausdeutung
des Kausalprinzips ein unbeweisbares Dogma darstellt. Was
die Scholastik als Kontingenz bezeichnet, das zum begrifflich
Notwendigen gegensitzlich sich verhaltende Tatséchliche und
Zufallige sieht der die Wirklichkeit Priifende iiberall auftauchen
in dem Besondern, Einzelnen, Individuellen, das sich nie restlos
aus allgemeinen Gesetzen begreift. Es gibt ein Einstromen von
Neuemindie Welt. Es kommt tatsdchlich zu Kausalungleichungen.
Der Satz: ,causa aequat effectum® ist unhaltbar. Damit wire
ja nun die Moglichkeit da, unserm Problem einigermassen bei-
zukommen, d. h. es bliebe nicht schlechthin undenkbar, dass
Gottes Schopfermacht, die Bitte des Frommen erhérend, den
Bestand des gegenwirtigen Lebens durch neues Erschliessen
seiner Herrlichkeit umwandelt und bereichert. Treeltsch er-
blickt denn auch wirklich die religiose Bedeutung des Kontin-
genzbegriffes darin, ,dass er die Lebendigkeit, Vielheit und

1) Vgl. den Aufsatz ,Die Bedeutung des Begriffs der Kontingenz* in
»Gesammelte Schriften®, II. Bd., Tiibingen 1913, S. 769 ff.

) Vgl. Der Wunderglaube im Christentum, Géttingen 1910.



— 270 —

Freiheit der Welt in Gott, ja die schopferische Freiheit Gottes
selbst enthalt* !). Und auch Wendlands apologetische Ausfiih-
rungen iber den Wunderglauben bewegen sich durchaus in
der Linie der skizzierten Gedanken. Allein davon kann nicht
die Rede sein, dass in ihnen eine glatte Losung der in Frage
stehenden Schwierigkeit sich bote. Es bleibt fiir unser Denken
eine gewisse Spannung. Ist auf zuldssige und fruchtbare Art
Herrmanns Gewaltsamkeit iiberwunden, so ist doch das Riitsel-
hafte, das uns entgegentritt, nicht ganzlich ausgetilgt. Von
der irrtiimlichen Anschauung, dass alles Sein in einer starren
Gesetzmiissigkeit befangen ist, ja darin aufgeht, fiihlen wir uns
erlost. Aber wir stehen doch auch wieder unter dem starken
Eindruck, dass unserm Erkennen immerhin eine gewaltige, zum
Dasein gehorende Gesetzmissigkeit sich aufdringt. Das Irra-
tionale, das einerseits eine durchgreifende Notwendigkeit ver-
hindert, fiigt sich doch anderseits in das Rationale ein %). So
wird immer dafiir gesorgt sein, dass unser Denken die religitcse
Vorstellung von der Gebetserhorung ,hart“ findet, der zufolge
das urspriinglich schopferische, die Welt verindernde Eingreifen
(zottes bedingt, dass mit dem Gedanken an die Unabgeschlossen-
heit des Weltzusammenhangs (nicht an die Aufhebung gesetz-
massiger Wirkung bestimmter Potenzen und Faktoren) ganz
und voll Ernst gemacht wird. Die Gewissheit, dass dieser
Gedanke Wahrheit sei, gewéhrt uns letzten Endes keine noch
so scharfsinnige, intellektuelle Uberlegung, sondern sie quillt
uns aus dem trotzig-demiitigen, von Gott gewirkten Dennoch
des Glaubens. Die tiefe, starke Frommigkeit, fiir die ein leben-
diger Gebetsverkehr konstitutiv ist, bewiltigt die hier in Frage
stehende, vom begrifflichen Denken nie wirklich geléste Schwie-
rigkeit.

Wir wenden uns nunmehr zur zweiten. Es ist jene Schwierig-
keit, die uns spiirbar wird, sobald wir den Gedanken unserer
Endlichkeit und Kreatirlichkeit zusammenbringen mit dem Ge-
danken an den unendlichen, ewigen, allwaltenden Gott. So-
gleich erhellt, dass wir es hier mit einer Seite unseres Problems
zu tun haben, die ausschliesslich der Sphire des religiosen

1y A a. 0., S. 778,
) Vgl. auch Art. ,Wunder (dogmatisch)* von Kalweit, RGG, V. Bd.
Sp. 2158.



— 271 —

Denkens angehort, in dieser allein entspringt und in dieser
allein eigentliche Bedeutung gewinnt. Es handelt sich also jetzt
nichtum ein Bedenken, das aus den Sétzen einer deterministischen
Naturanschauung erwéchst. Wird daher der am religiosen
Leben nicht Partizipierende in der uns im folgenden beschaf-
tigenden Frage vermutlich bloss ein recht nebensichliches
Kuriosum zu sehen vermoégen, so bedeutet sie vielmehr fiir den
Frommen eine sehr zentrale Angelegenheit. Denn ihn muss es
aufs tiefste beriithren, wenn ihm die Sorge nahe tritt, ob sein
Bitten nicht am Ende unfromm sei. Diese Besorgnis aber kann
tatséichlich die hier gemeinte Schwierigkeit wecken. Gott steht
vor dem Glaubigen als der Unendliche, iiber die Welt schlecht-
hin Erhabene, in unbegrenzter Machtfiille alles Wirkende und
Durchwaltende. Gegeniiber seiner Majestiat erscheint der end-
liche Mensch wie ein Nichts. Was besagt sein Mihen und
Ringen, sein Leisten und Gestalten? Aus ewiger Schopferherr-
lichkeit heraus tut Gott alles. Geht es da an, dass die Kreatur
bittend und in der Zuversicht auf Erhérung an ihn sich wendet?
Der Bittende wiil ja doch durch das Mittel des Gebets etwas
erlangen, was ohne sein Bitten nicht geschehen wiirde. Er
erhofft als Frucht seines Gebets eine Anderung des Weltlaufs.
Er will Gottes Handeln beeinflussen. Heisst das nicht, dass er
die unerschopfliche Kraft des Hochsten zu begrenzen wéihnt?
Und muss nun aber nicht im Gedanken der géttlichen Allwirk-
samkeit die Vorstellung eines Gottes, der auf Gebete hin die
Welt dndert, zergehen? Entsteht nicht erst so die rechte, ge-
ziemende Ehrfurcht vor dem Gott, der nun ja keineswegs etwa
als unpersonlich und unlebendig zu denken ist wie ein starres
Gesetz, der durchaus der Vater der Barmherzigkeit und Gnade
bleibt, aber eben als solcher uns zuerst mit seiner Huld und
Treue umfasst und ohne unser Flehen alles lenkt und regiert,
wie er will?

Die Wucht dieser — es sei nochmals betont — rein religios,
nicht spekulativ orientierten Uberlegungen empfindet, wie seine
Ausserungen iiber das Bittgebet zeigen, namentlich Steinmann !)
sehr stark. FEr dringt darauf, dass die Dogmatik, der nicht
gestattet sei, die Sprache der Pardnese zu der ihrigen zu

) Vgl. Die Frage nach Gott. Gesammelte Aufsitze, Tiibingen 1915,
S. 58 ff,, 157 ff., 276 ff., auch 216 ff.



— 272 —

machen, ein unberechtigtes Anthropomorphisieren und Verend-
lichen Gottes vermeide und den klaren Begriff vom religiosen
Monotheismus herausarbeite. Worin besteht nidmlich dieser
Begriff? In der ,Idee von der immer gegenwirtigen Gewalt
des wandellos heiligen und guten Gotteswillens iiber alles Sein
und Werden, die alle Notwendigkeit des wechselnden Eingreifen-
missens ausschliesst, weil er — als Weltengott — immer ganz und
voll Herr der Dinge schon ist® 1). Gottes Tatist alles, was geschieht.
Es ist ein ginzlich aussichtsloses Unternehmen, aus dem, was
sich begibt, ein gottliches Tun als besondern Einschlag heraus-
wirren zu wollen. Gottes Aktion erweist sich als etwas so
absolut Ubergreifendes, dass in ihr schlechterdings alles Ge-
schehen beschlossen liegt. Und dieses Gesamtgeschehen stellt
sich nun dar als Gottes Walten zum Heil. Wie sollte es auch
anders sein, da der Allwirksame zugleich der wandellos Heilige
und Gute ist! Daher: wenn der Fromme mit Recht zu singen
weiss: ,Was Gott tut, das ist wohlgetan“, so darf er dieser
selben frohen Uberzeugung mit Flemings Wort den noch um-
fassendern Ausdruck verleihen: ,Es kann mir nichts geschehen,
als was Gott hat ersehen und was mir heilsam ist.* Denen,
die Gott lieben, dienen tatséichlich alle Dinge zum besten,
miissen somit nicht erst zum besten gewendet werden, sind
vielmehr von Anfang an so gemeint. Und wirklich alle Dinge!
Selbst die eigene Siinde und Schuld. Denn auch diese finstern
Méchte bedeuten fiir Gott nicht eine etwa fatale Eventualitit.
Er ist ihrer ganz michtig. Es gilt restlos: ,Wie es tatsdchlich
geht und wie es immer gehen wird, so waltet es Gott, der am
besten weiss, was mir wahrhaft heilsam ist?).“ So kommt es
bei Steinmann zu einem energischen Betonen des Gedankens
vom allverursachenden Walten Gottes. Sieht er sich deswegen
genotigt, das Bittgebet zu eliminieren? Das nicht. Er gesteht
vielmehr, dass es ihm ganz fern liege, das Bittgebet zu be-
kiampfen, dass er dazu zu viel von der lebendigen Religion
wisse. Ein derartiges Vorgehen miisste er dem Versuch gleich-
setzen, dem religiosen Leben mit tdppischer und roher Hand
seine Wurzeln zu unterwiihlen. Aber Motiv und Ziel des Bittens
will er so bestimmen, dass man tatsidchlich von einer Umdeu-

1) S. 163.
7 8. 284



— 2713 —

tung des Bittgebets reden muss. Von vornherein wendet sich
Steinmann gegen eine Alternative wie diese: ,Entweder ist das

Gebet ein Mittel, durch welches der Mensch .... im innern
oder dussern Leben etwas erlangen kann, was ohne sein Gebet
nicht geschehen wiirde. Dann hat das Beten Sinn .... Oder

das Gebet hat keinen Einfluss, dann ist es unverniinftiz zu
beten 1).* Nicht aus dem Motiv, etwas zu erreichen von Gott,
erwiichst die Bitte. ,Sondern dem frommen Beter ist es um Gott
und seine Gemeinschaft zu tun?).“ Zwar dirfen und sollen alle
das Herz bedriickenden Sorgen und Wiinsche ernsthaft vor
Gott gebracht werden. Aber das religiose Ziel liegt darin,
dass in uns der Glaube eine Macht wird, wie wir tatsdchlich
immer von einem heilsamen Wirken Gottes schon umgeben
sind, In der Gebetsaussprache sollen unsere vielleicht stiirmi-
schen Begehren sich wandeln in vertrauende Ergebung. So
ist das Bittgebet zu werten als eine Ausserung des noch ringen-
den religiosen Lebens, als eine freilich unvermeidliche Uber-
gangserscheinung dieses Lebens.

Dass damit tatsdchlich das Bittgebet eine Umdeutung er-
fahrt, ist unverkennbar. Die von Steinmann stark gefiihlte, aus
dem Gedanken der gottlichen Aligewalt sich ergebende Schwie-
rigkeit ist fiir seine dogmatische Beurteilung des Gebets zur
Gefahr geworden. Allein es kann sich nun natiirlich nicht
darum handeln, dieser Gefahr dadurch auszuweichen, dass man
den Begriff der gottlichen Allverursachung nicht mehr ernst-
lich denkt. Steinmanns lehrreiche Ausfiihrungen sollten einem
das von vornherein verbieten. Es gilt, dariiber Klarheit zu
gewinnen, ob man jene Glaubensidee so isolieren darf, wie
Steinmann es doch tut, oder ob man vielmehr andere religivse
Gedanken, die sich zu ihr gegensitzlich verhalten, die aber
auch mit elementarer Wucht sich uns aufdringen und als wahr
erweisen, zu ihr in Beziehung zu setzen habe, nicht um auf
beiden Seiten Abstriche zu machen, sondern um sie in steter,
nie sich losender Spannung zu belassen. Ich meine, dass das
zweite geschehen muss 3). Und da ist denn zunéchst zu bemerken,

Y So Wendiend, J., a. a. O., S. 93; Steinmann, a. a. O., S. 277.

2) Ibid.

%) Wie ich nachtriiglich sehe, nimmt Steinmann gegeniiber auch
Lanerer (Theolog. Literaturblatt 1915, Sp. 374) diese Position ein. Er ist
nimlich der Meinung, dass ,es sich beim Zusammenprall so widersprechen-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1916. 19



— 274 —

dass nicht einfach der ganze Ablauf des Weltgeschehens als
‘in Gottes Willen liegend bezeichnet werden kann. Spricht man
es aus, dass letzten Endes nichts aus Gottes Tun und Willen
herausfallen diirfe, so soll die andere Einsicht sofort diesem
Satz gegeniibergestellt werden, dass an zahllosen Punkten Un-
gottliches, seinen Willen Verhiillendes, Boses in Erscheinung
tritt. Steinmann lésst freilich nicht ausser acht, wie fir secine
Position die Paradoxie von Gott als dem Urheber der Siinde
unausweichlich zu werden droht. Er weist aber darauf hin,
dass Paradoxien im Bereich des religiosen Glaubens nicht ernst-
lich einen (GGegenbeweis bedeuten kénnten. Indessen braucht
dieser Satz nur in allseitiger Weise zur Geltung gebracht zu
werden, so wird auch das Recht der Paradoxie vom géttlichen
Wirken als einem anthropomorph-eingeschrinkten nicht zu be-
zweifeln sein. Im Blick z. B. auf die gegenwiirtige Weltlage
mit ihren Schrecken und Furchtbarkeiten sind wir genétigt,
ebensowohl daran festzuhalten, dass alle die Siinde und Schuld,
die die Tatsache des Krieges in sich schliesst, nicht von Gott
gewollt ist, wie daran, dass das ganze ungeheure Geschehen
nicht einfach von der Wirkungsmacht dessen loszureissen ist,
der ,im Regiment sitzt und alles wohl fihrt“. Das verlangt
die dem christlichen Gottesbegriff wesentliche Antinomie. Damit
ist nun die Moglichkeit eingerdumt, das Gebet als eigentlichen
Verkehr des Menschen mit Gott zu fassen. Der seiner Freiheit
bewusste und doch von tiefster Demut und reinster Ehrfurcht
erfiillte Beter spricht vor Gott seinen Willen aus. Steinmann
lisst eben die Hervorkehrung der Wichtigkeit des Willens-
moments im Gebetsakt vermissen. Fir die wirkliche Bitte ist
konstitutiv, dass sie bei aller Ergebung mit festem Griff ihr
Objekt umspannt. Die Kraft des Willens verleiht dem Gebet
seine Energie und Frische. In dem Masse, als es diese Glut
des Willens verliert, geht es des eigentlichen Gebetscharakters
verlustig und wandelt sich in Kontemplation und fromme Stim-

der Gedanken wie Gottes Unverinderlichkeit und Bittgebet® nicht ,um
den Zusammenstoss einer wesenhaften Unterschicht der metaphysischen
Tatsidchlichkeit mit einer scheinhaften Oberschicht der Veranschaulichung,
die nur fiir die Praxis des Christentums Berechtigung hat, handle“, sondern
vielmehr ,am Antinomien, die mit beiden Gliedern in der Wirklichkeit warzeln
und als solche anch in der Dogmatik nack beiden Seiten hin nnverkiirzt zum
Aunsdrack kommen miissen*. (Von mir unterstrichen.)



-

270 —

NG

|

mung. Es ist von entscheidender Bedeutung, dass ein Ermatten
des Willens nicht mit gesteigerter Ergebung verwechselt wird.
Das Ausklingen des Gebets in die Gethsemanebitte darf nie
den Sinn einer aus Erschlaffung herstammenden, ganzen oder
halben Zuriicknahme des im Gebet Ausgesprochenen bekommen,
sondern soll als Einigung des menschlichen mit dem gottlichen
Willen den erstern lautern und stihlen. Oder muss am Ende
doch der menschliche Wille im gottlichen zunichte werden ?
Fordert Gott Willenlosigkeit? Gebietet er, dass die mit der
Zuversicht auf Erhorung, d. h. mit der Zuversicht auf Ver-
anderung des Weltlaufs verbundene Bitte verstumme angesichts
der Tatsache seiner weltmichtigen Allwirksamkeit? Nein, Der
Vater Jesu Christi ist ein Gott vollkommener Liebe. Er schenkt
seinen Kindern das konigliche Recht der Bitte. Ohne dass seine
Herrlichkeit getriibt, seine Majestit verletzt wiirde, hort er auf
ihr Flehen und gibt dem, der bittet, lisst finden den, der sucht,
tut auf dem, der anklopft. Er bleibt als der durch unsere
Bitte Bewegte — das liegt in der behaupteten Antinomie —
der alles Schaffende und Wirkende, der Freie und Gniidige,
der cgpYaoroc Pacileve tédy widrmr. Der ernstgenommene Begriff
eines Verhiltnisses der Wechselwirkung zwischen Geschopf und
Schopfer involviert wirklich nicht nur, dass etwas nicht ge-
schehen wire, sofern man nicht gebetet hitte — das ver-
mag auch Schleiermacher noch zu sagen —, sondern dass etwas
geschehen ist, weil gebetet worden. Es ist sehr wohl moéglich
und leider nur zu oft tatsichlich der Fall, dass dieser Gedanke
in durchaus unfrommem, Gott allerdings seiner unendlichen
Hoheit entkleidendem Sinn gemeint und verstanden wird. Aber
das alteriert seine Gilltigkeit nicht. Es ist auch begreiflich,
wenn man immer wieder auf die Inkonzinnitit dieses Gedankens
hinweist. Allein auch damit ist doch iiber den entscheidenden
Punkt nichts ausgemacht, Um das Anthropomorphisieren kom-
men wir nicht herum, auch in der Dogmatik nicht?). Es gilt
nur darauf streng zu achten, dass keine Zuchtlosigkeit in unsere
religiosen Begriffe dringt und sie verunstaltet. Nie wird jedoch
eine Dialektik die Paradoxie, die das Gebetsleben verrit, tiber-
winden, ohne ihm seine Tiefe und Wahrheit zu rauben.

1) Vgl. meine Ausfiihrungen iiber den Symbolcharakter der religiosen
Erkenntnis und Sprache im vorigen Heft dieser Zeitschrift (S. 131 ff.).



— P76 =

Vor den Spannungen, die wir, das Problem des Bittgebets
fliichtig erorternd, konstatiert, wird der nicht erschrecken, der
aus Erfahrung weiss, was beten heisst. Ich meine aber, dass
gerade die gegenwirtige Zeit mit ihren furchtbaren Ereignissen
uns lehrt, wieder und wieder Spannungen, Antinomien, Irratio-
nalititen wahrzunehmen und zu tragen. Doch eben nicht um
ein Tragen in dumpfer Resignation kann es sich fiir den Christen
handeln. Ihm ist es ja vertraut, wie in all diesen Spannungen
nicht bloss Schmerzen ihren Grund haben, sondern eine uner-
schopfliche, segensreiche Lebensfille beschlossen liegt. Mochte
unsere Generation, von neuem dem Gebet sich zuwendend, alle
ihm sich entgegenstellenden Schwierigkeiten tiberwinden und
in der Wirrnis unserer Tage der Gewissheit froh werden, dass
es eine Erhorung frommer Bitten gibt.

Arnold GILG.




	Das Problem des Bittgebets : eine Antrittrsvorlesung

