
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 3

Artikel: Das Problem des Bittgebets : eine Antrittrsvorlesung

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 262

Das Problem des Bittgebets.

Eine Antrittsvorlesung')

Da das Gebet, näher: das Bittgebet, als eigentliches Ur-
phänomen der Religion, als Herzstück auch des christlichen
Glaubenslebens sich darstellt, kann man es kaum verwunderlich

finden, dass ihm nicht bloss die eine möglichst genaue
Analysierung und Beschreibung der religiösen Vorgänge
anstrebenden Religionspsychologen und Religionshistoriker
sorgfältige Beobachtung schenken, sondern dass auch der die
Wahrheitsfrage aufwerfende theologische Systematiker dieser unmittelbarsten

Äusserung der Frömmigkeit ein ganz zentrales Interesse
zuwendet und stets erneutes Nachdenken widmet. So bedarf
es denn wohl keiner besondern Begründung, wenn ich mir jetzt
für einige unter dem in der Dogmatik massgebenden Gesichtspunkt

angestellte Erwägungen über das Bittgebet Ihre gütige
Aufmerksamkeit erbitte. Wir gehen alle von vornherein mit
einander darin einig, dass, sofern überhaupt einmal die
theologisch-systematische Betrachtungsweise als zurechtbestehend
anerkannt wird, jedenfalls der Akt des Bittgebets als ein hervorragend

wichtiger Gegenstand des diese Untersuchungsart
bestimmenden Interesses erscheinen muss. — Aber bin ich nicht
doch vielleicht in einer Täuschung befangen? Ist nicht am
Ende die behauptete Gemeinsamkeit in der grundlegenden
Überzeugung eine Fiktion? Liegt es nicht einem von
christlichem Geist wirklich Erfüllten nahe, ernste Besorgnis oder

gar starken Unwillen in sich aufsteigen zu lassen angesichts
eines Unternehmens, welches darin besteht, dass man mit der
„profanen" Begriffsarbeit in das verborgene Heiligtum des

') Gehalten an der Universität Bern im Juni 1915.



— 263 -
innern Menschen eindringt? Wird er nicht nachdrücklich
geltend machen, wie die Tatsache des Gebetslebens jeder dialektischen

Operation enthoben sein solle? Indessen ist zu sagen,
dass es natürlich nicht angeht, lediglich im Blick auf das Gebet
vor der an die religiösen Dinge herantretenden dogmatischen
Reflexion sich zu scheuen, obwohl es durchaus in Ordnung ist
und sich leicht begreift, wenn gerade hinsichtlich dieser Regung
der frommen Seele ein unzartes oder ungeschicktes Herumtasten,
Biossiegen, Beurteilen besonders schmerzlich empfunden wird.
Will man das Verfahren des Systematikers nicht prinzipiell
ablehnen, so hat man keine Möglichkeit, ihm vor irgendeinem
Moment des Glaubens Einhalt zu gebieten. Ohne die Wahrheit
zu verleugnen, dass Religion in ein ciggijxov mündet, dass unser
Denken und Reden kein völliges Ausschöpfen, kein adäquates
Erfassen der frommen Erfahrung bedeutet, muss die begriffliche
Arbeit der Dogmatik nach Möglichkeit die ganze — zweifellos
letzterdings ihre Enge durchbrechende — Sphäre des Religiösen
in ihren Bereich ziehen. Zu fordern, dass das Gebet jeder
prüfenden Reflexion enthoben sei, dazu besitzt nur der ein
Recht und dazu wird auf die Dauer auch nur der imstande
sein, der grundsätzlich alle Dogmatik verurteilt. Ich darf also
doch wohl bei meiner Voraussetzung beharren.

Wenn nun aber auch in Wahrheit wieder und wieder
auftauchende Erörterungen über das Gebet eben um der eminenten
Wichtigkeit willen, die ihm im Zusammenhang des
Frömmigkeitslebens eignet, keinerlei Anlass zum Erstaunen bieten, wenn
das Gebet so sehr Kern und Stern der Religion ist, dass z. B.

Schlattera) mit Fug unterVerwendung einer Baaderschen Formel3)
die gesamte Theorie der Religion als „Philosophie des Gebets"
bezeichnen kann, wenn das aus dem Bittgebet erwachsende
Problem nicht einfach die flüchtige Bedeutung einer Tagesfrage
hat, sondern zu allen Zeiten — ob zwar nicht stets in demselben
Grad und restlos aus denselben Gründen — der Aktualität nicht
ermangelt, so mag immerhin daran erinnert werden, dass zur
Behandlung unseres Themas der denkende Christ heute
womöglich einen noch mächtigern Antrieb verspürt als kurz zuvor.
Unter dem Eindruck der gewaltigen weltgeschichtlichen Ereig-

J) Das christliche Dogma, Calw und Stuttgart 1911, S. 219.

') S. W., Leipzig 1851 ff., XV, S. 536.



— 264 —

nisse, die wir erleben, ist es bereits hier und dort zu einer
religiösen Erweckung gekommen, deren Kraft man nicht
deshalb gering anzuschlagen braucht, weil sie sicherlich vielfach
überschätzt wird. Tatsächlich nimmt das Gebet neuerdings im
geistigen Leben mancher eine Stellung ein, welche ihm vor
den Erschütterungen des Krieges nicht eingeräumt gewesen ;

und tatsächlich hat sich der Drang zum Gebet in den Herzen
Unzähliger, die auch schon früher wussten, was beten heisst,
noch gesteigert. Diese grössere Intensität des Gebetslebens,
die also das Hauptmerkmal der veränderten religiösen Situation
repräsentiert, hat nun eben notwendig dazu geführt, dass
gegenwärtig die von uralters her das Problem des Bittgebets
darstellende Frage nach der Erhörung weithin erst recht brennend
geworden. Auch in unserm Volk verrät sich — man denke
an die Urteile über die Anordnung eines Bettages für den
Frieden — neben viel Oberflächlichkeit im Nachsinnen über
Wert und Wirkung des Gebets ein von tiefem Ernst getragenes
Bewusstsein der Schwierigkeiten, die das zuversichtliche Flehen
des Christen bedrohen.

Indem wir denn über das Problem des Bittgebets uns ein

wenig verbreiten, die Schwierigkeiten ins Auge fassen, die dem
Glauben an die Erhörung gefährlich zu werden scheinen, und
nach einem Weg suchen, der aus ihrem Dunkel ins Helle weist,
beschäftigen wir uns mit einer Sache, welche das Denken jederzeit

in lebhafteste Bewegung zu setzen vermag, aber gewiss
für keine Menschheitsgeneration je bedeutsamer gewesen und
je bedeutsamer sein wird als für die unsrige. Doch, welches
sind die sich hervordrängenden Schwierigkeiten Ich meine,
es handle sich schliesslich um zwei: jene eine, die wir fühlen,
sobald wir den Blick auf den Ablauf des natürlichen Geschehens

lenken, und jene andere, die uns spürbar wird, wenn wir den
Gedanken unserer Endlichkeit und Kreatürlichkeit zusammenbringen

mit dem Gedanken an den unendlichen, ewigen, all-
waltenden Gott.

Welch peinliche Verlegenheit die erstgenannte Schwierigkeit

bereiten kann, tritt für uns unmittelbar ins Licht, sobald
wir das eine Wort „Naturgesetz" aussprechen. Die Frage nach
dem Verhältnis von Gebetserhörung und Naturgesetz ist innerhalb

unseres in der Geschichte des religiösen Denkens wahrhaftig

weit zurückreichenden Gesamtproblems ein Teilproblem,



- 265 —

das erst für die neuere Zeit dringlich geworden. Als ein wirres
Durcheinander erschien die Weltwirklichkeit selbstverständlich
auch dem antiken und mittelalterlichen Menschen keineswegs.
Allein die Konzeption, dass alles Geschehen eine durchgreifende
Gesetzmässigkeit, eine strenge Ordnung, eine unverbrüchliche
Regularität offenbare, entstammt den Tagen des glänzend sich
entfaltenden Naturerkennens, das wir als eine moderne Errungenschaft

preisen. Preisen Auch wir Christen Haben wir nicht
eben weit eher Grund zur Klage Der neue Naturbegriff muss
doch die Unhaltbarkeit der Gebetszuversicht involvieren Jedenfalls

betont er die feste Geschlossenheit des Weltlaufs, lässt die

ganze Summe der physischen und psychischen Vorgänge von einer
ehernen Notwendigkeit umspannt sein, negiert die Möglichkeit
einer Kausalungleichung, behauptet vielmehr die unausweichliche
Äquivalenz von Ursache und Wirkung, fasst also letztlich den

gesamten Weltprozess als prinzipiell berechenbar und in einer
mathematischen Formel ausdrückbar. In dieser einheitlich-starren
Totalität gibt es keine Lücke. Wie soll da der Fromme bei der
Überzeugung verharren, die doch jedes Gebet durchglüht, das

überhaupt diesen Namen voll verdient, dass es grundsätzlich
zu der von ihm erflehten Änderung des gegenwärtigen oder
bevorstehenden, in die Sphäre des Sinnlich-Materiellen oder des

Geistigen gehörenden Geschehens kommen könne, dass das
nicht schlechterdings unmöglich sei Es scheint von vornherein
der Verzicht auf eine Lösung des finstern Rätsels geboten.

Indessen, zu einem raschen Kapitulieren vor der erwähnten
Schwierigkeit werden sich wirkliche Beter nicht verstehen,
denen das Bittgebet in Freude und Not als ein herrliches Kleinod
sich bewährt. Sie werden energische Anstrengungen machen,
es zu retten. Die Mittel, deren sie sich hierbei bedienen, die
Gedanken, welche sie als Argumente beibringen, mögen freilich
recht verschieden sein. Dass dem tatsächlich so ist, darüber
belehrt ein Blick auf die bedeutsamsten Löstmgsversuche. Es

zeigen sich uns einmal Bemühungen, die unter rückhaltloser
Billigung des Satzes vom unverbrüchlichen Naturzusammenhang*
oder mindestens bei starkem Hintendieren auf solche Billigung
doch das Resultat zeitigen, dass der Christ keineswegs den
unumgänglichen Verlust des Bittgebets zu besorgen brauche.
Wir gedenken hier zunächst Schleiermachers *), dessen ein-

') Vgl. Glaubenslehre3, §§ 46, 47, 146, 147. Von den Predigten kommen

insbesondere in Betracht: S. W. (zweite Abteilung), I. Bd., Berlin 1834,



— 266 —

schlägige Erörterungen durch ein eigenartiges Hintendieren
auf Behauptung der Geschlossenheit des Weltlaufs charakterisiert

sind. Der grosse Theologe hat im Kampf gegen eine Gebetspraxis,

für die das Verlangen nach Erhörung so ziemlich
zusammenfällt mit dem stürmischen Begehren nach tumultuarisch-
mirakelhaftem Walten Gottes, den Einwirkungen Spinozas sich
aufschliessend, die ganze Wucht der neuen Naturanschauungaufs

tiefste empfunden. Im unermesslichen Bereich der Sinnenwelt

sieht er einen objektiven Determinismus herrschen. Nach
ewigen, ehernen Gesetzen muss sich alles vollziehen. Diesem
Gedanken gibt Schleiermacher die Wendung ins Religiöse : der
feste kausale Verband im Weltleben ist der Ausdruck von
Gottes ewigem Willen. Aber in diesem Gott findet man nicht
das lebendig-persönliche Wesen, das die dem Christen so

vertrauten Züge trägt. Er ist das „unveränderliche Wesen, in
welchem kein neuer Gedanke, kein neuer Entschluss entstehen
kann, seitdem es zu sich selbst sprach : Es ist alles gut, was
ich gemacht habe" *). Nach seiner uranfänglichen Bestimmung
wickelt alles Geschehen sich ab. Die Sehnsucht, die Bitte, es
möchten die äussern Dinge eine Änderung erfahren, geziemt
sich darum nicht und entbehrt jeglichen Sinnes. Sofern das
Gebet auf materielle Güter sich richtet, ist ihm die Erhörung
versagt. Nur Geistliches darf der Gegenstand des frommen
Wunsches sein. Aber greift denn der nun doch einmal behauptete
Determinismus nicht über den Gegensatz von Weltlich und
Geistlich hinaus? Verbietet er nicht, dass der Bestand des
Geistlichen durch das Zuströmen neuer Kraft bereichert wird?
Es ist klar: Schleiermachers Versuch, das Bittgebet trotz
Anerkennung der Geschlossenheit des Naturlaufs festzuhalten,
erstrebt Unmögliches. Alle Einschränkung der Bitte, alle Subli-
mierung ihres Objekts vermag nicht zu helfen. Befriedigen
kann dann aber auch jene von anderer Seite herstammende
Auskunft nicht, derzufolge es sich bei der Gebetserhörung nicht
um ein Aufheben der unverbrüchlichen Weltordnung, sondern
um das „Auswirken" eines Gesetzes, und zwar eines Gesetzes

S. 28 ff.; III. Bd., Berlin 1835, S. 56 ff.; ibid., S. 677 ff; IV. Bd., Berlin
1835, S. 307 ff.; VI. Bd., Berlin 1835, S. 363 ff. Vgl. auch Ménégos, F., Das

Gebetsproblem im Anschluss an Schleiermachers Predigten und Glaubenslehre

neu gestellt und untersucht, Leipzig 1911.

l) S. W. (zweite Abteilung), I. Bd., S. 34.



— 267 —

im Geistesleben handelt *). Dieses Gesetz soll dahin lauten,
dass dem Menschen, der sich betend zu Gott emporschwingt,
die ganze Welt in einem andern Licht erscheint. Das Bittgebet
ist berechtigt. Bloss wenn der Determinismus als letzte Wahrheit

sich darstellte, wäre die Beseitigung des Bittens
unentrinnbare Konsequenz. Doch es gibt ja eine Wechselwirkung
zwischen Geschöpf und Schöpfer. Eine derartige Auffassung
hat zwar vor der Schleiermacherschen Theorie, die ein solches
Verhältnis der Wechselwirkung* zwischen Mensch und Gott
ausschliesst, das voraus, dass sie dem christlichen Gebetsverständnis
beträchtlich näher kommt, aber sie besitzt diesen Vorteil auf
Kosten ihrer innern Klarheit und Folgerichtigkeit. Denn hat
das Wort von der unverbrüchlichen Weltordnung* die Bedeutung
der Geschlossenheit des Naturzusammenhangs — und es ist nicht
anzunehmen, dass in ihm ein anderer Sinn liegt —, dann ist der
Determinismus nicht mehr zurückzudrängen, und die Möglichkeit

der Gebetserhörung fällt dahin.
Eine durchaus eigenartige und ungemein eindrucksvolle

Auffassungsweise vertritt Herrmann 2). Er betont so stark wie
möglich, dass an der Vorstellung von einem alle Dinge
umspannenden gesetzmässigen Zusammenhang keinerlei Abstriche
gemacht werden dürften. Wer an dieser Vorstellung rüttelt,
schädigt die Wissenschaft, für die sie der alles tragende
Grundgedanke, das Fundament ist. Denn nicht so verhält es sich,
dass die These vom allgemeinen Kausalnexus aus der Erfahrung

gewonnen wäre; sondern so steht es, dass durch sie

zusammenhängende Erfahrung allererst möglich wird. Wir haben
in dem Urteil, dass die spätere Gestaltung der Welt das
unvermeidliche Ergebnis der augenblicklich vorliegenden sei, eine
Voraussetzung unseres Denkens zu sehen. Der moderne Natur-
und Weltbegriff wird also von Herrmann rückhaltlos gebilligt.
Allein das besagt nun nicht von ferne, dass bei ihm um
deswillen der Wert und die Wirkungskraft des Gebetes in der
Schätzung sinken. Im Gegenteil: immer wieder hebt er mit

') Etter, E., Gebetserhörung und Wunder, Theol. Zeitschrift aus der
Schweiz, 1897.

2) Vgl. Offenbarung* und Wunder, 1908; Art..,Gebet" in PREs; Ethik4,
Tübingen 1909, S. 61 ff. ; Verkehr des Christen mit Gott5, 1908, S. 267 ff.
Die Lehre von der göttlichen Vorsehung und Weitregierimg (Chr. Welt
1887, S. 482 ff).



— 268 —

der ihm eigenen Intensität hervor, wie im Herzen des Menschen
jene Bitte erwachen soll, in der die Zuversicht lebt, „dass Gott
nicht nur das Auge des Glaubens wieder hell machen kann,
sondern, dass er auch die Not beseitigen, also die von ihm
geschaffene und regierte Welt um des Menschen willen, der
ihn bittet, ändern kann" *). Dann hat unser Gebet die rechte
Art, wenn dadurch „von Anfang bis zu Ende als das rechte
Lebensblut die Zuversicht strömt, dass der Vater, der sich uns
offenbart hat, durch unsere Bitten sich bewegen lässt, dem
Weltlauf eine neue Zukunft zu eröffnen" 2). Aber bewegt sich
Herrmann so nicht in einem vollendeten, schroffen Widerspruch
Gleichzeitig stellt er sich mit Bewusstsein in die Reihe der
Verfechter des geschlossenen Naturzusammenhangs und nicht
minder entschieden auf die Seite all der Beter, die, ohne sich
durch den Gedanken an diesen gesetzmässigen Zusammenhang
stören zu lassen, zu ihrem Gott sprechen: „Abba, dir sind alle
Dinge möglich." Erwächst hier nicht die Forderung, die eine
der beiden Positionen zu wählen und die andere preiszugeben
Herrmann empfindet natürlich den Widerspruch wohl. Aber
er urteilt auch im Hinblick auf das als Gebetserhörung sich
manifestierende Ereignis wie rücksichtlich der Tat der sittlichen
Freiheit, wir kämen um das anstössige Faktum nicht herum,
dass derselbe Vorgang von uns als etwas schöpferisch Neues
und doch wiederum als das Ergebnis unübersehbarer Reihen
von Ursachen gedacht werde. Die Spannung muss sein. Unternimmt

mau es, sie zu lösen, so will man sich die Härte des

religiösen Gedankens verschleiern. Letzterdings bedeutet ja
die Spannung nicht Qual, sondern sie erweist sich als Quelle
kraftvollen Lebens. Dieser Überzeugung vermögen nun freilich

manche nicht beizupflichten. Herrmanns Behandlung des

Problems wird weithin abgelehnt, weil sie zu einem schneidenden,

unerträglichen Dualismus führe. Indessen ist es

selbstverständlich, dass die Klage über das Paradoxe und Antinornische
in Herrmanns Aufstellungen noch nicht einer Widerlegung
derselben gleichkommt. So gewiss insbesondere die
erkenntnistheoretische Basis der Kritik eine breite Angriffsfläche bietet,
so ist doch das Bestreben, die Härte des religiösen Gedankens

') Chr. Welt 1887, S. 483.

2) PEE 3, VI. Bd., S. 390.



— 269 —

zu wahren, vom Standort des Glaubens aus dankbar
anzuerkennen. Und man wird es nicht von vornherein als etwas
Verfehltes betrachten dürfen, wenn das letzte Wort im Hinweis
auf eine einfach hinzunehmende Spannung sich erschöpft,
erfahren wir es doch beim Durchdenken und Durchleuchten der
höchsten Probleme des Glaubens immer wieder, wie wir uns
damit begnügen müssen, die Frage möglichst präzis gestellt zu
haben, wie der Widerstreit, der für unser begriffliches Denken
vorhanden ist, sich nur in unserm Frömmigkeitsleben löst.

Mit Recht kann man aber gegen Herrmann wie gegen
jeden Verfechter der Undurchbrechlichkeit des Naturzusammenhangs

geltend machen, dass der moderne Weltbegriff in Wahrheit

gar nicht als denknotwendig erscheint. Er bedeutet eine

völlige Rationalisierung alles Geschehens und trägt damit der
Tatsache nicht Rechnung, dass die Gesamtwirklichkeit neben
und in dem Rationalen eine Fülle von Irrationalem aufweist.
Es ist insbesondere Trceltschs x) und Wendlands 2) Verdienst,
nachhaltig angeregt durch Rickert, der Erkenntnis mit Eingang
verschafft zu haben, dass die Konzeption von einer das
Weltweben lückenlos beherrschenden Gesetzlichkeit eine Phantasie
oder ein Postulat ist, und dass namentlich die den Determinismus

als unausweichliche Konsequenz hinstellende Ausdeutung
des Kausalprinzips ein unbeweisbares Dogma darstellt. Was
die Scholastik als Kontingenz bezeichnet, das zum begrifflich
Notwendigen gegensätzlich sich verhaltende Tatsächliche und
Zufällige sieht der die Wirklichkeit Prüfende überall auftauchen
in dem Besondern, Einzelnen, Individuellen, das sich nie restlos
aus allgemeinen Gesetzen begreift. Es gibt ein Einströmen von
Neuem in die Welt. Es kommt tatsächlich zu Kausalungleichungen.
Der Satz: „causa aequat effectum" ist unhaltbar. Damit wäre
ja nun die Möglichkeit da, unserm Problem einigermassen
beizukommen, d. h. es bliebe nicht schlechthin undenkbar, dass
Gottes Schöpfermacht, die Bitte des Frommen erhörend, den
Bestand des gegenwärtigen Lebens durch neues Erschliessen
seiner Herrlichkeit umwandelt und bereichert. Troeltsch
erblickt denn auch wirklich die religiöse Bedeutung des Kontin-
genzbegriffes darin, „dass er die Lebendigkeit, Vielheit und

') Vgl. den Aufsatz „Die Bedeutung des Begriffs der Kontingenz" in
„Gesammelte Schriften", II. Bd., Tübingen 1913, S. 769 ff.

') Vgl. Der Wunderglaube im Christentum, Göttingen 1910.



— 270 —¦

Freiheit der Welt in Gott, ja die schöpferische Freiheit Gottes
selbst enthält" '). Und auch Wendlands apologetische Ausführungen

über den Wunderglauben bewegen sich durchaus in
der Linie der skizzierten Gedanken. Allein davon kann nicht
die Rede sein, dass in ihnen eine glatte Lösung der in Frage
stehenden Schwierigkeit sich böte. Es bleibt für unser Denken
eine gewisse Spannung. Ist auf zulässige und fruchtbare Art
Herrmanns Gewaltsamkeit überwunden, so ist doch das Rätselhafte,

das uns entgegentritt, nicht gänzlich ausgetilgt. Von
der irrtümlichen Anschauung, dass alles Sein in einer starren
Gesetzmässigkeit befangen ist, ja darin aufgeht, fühlen wir uns
erlöst. Aber wir stehen doch auch wieder unter dem starken
Eindruck, dass unserm Erkennen immerhin eine gewaltige, zum
Dasein gehörende Gesetzmässigkeit sich aufdrängt. Das
Irrationale, das einerseits eine durchgreifende Notwendigkeit
verhindert, fügt sich doch anderseits in das Rationale ein 2). So

wird immer dafür gesorgt sein, dass unser Denken die religiöse
Vorstellung von der Gebetserhörung „hart" findet, der zufolge
das ursprünglich schöpferische, die Welt verändernde Eingreifen
Gottes bedingt, dass mit dem Gedanken an die Unabgeschlossen-
heit des Weltzusammenhangs (nicht an die Aufhebung gesetz-
mässiger Wirkung bestimmter Potenzen und Faktoren) ganz
und voll Ernst gemacht wird. Die Gewissheit, class dieser
Gedanke Wahrheit sei, gewährt uns letzten Endes keine noch
so scharfsinnige, intellektuelle Überlegung, sondern sie quillt
uns aus dem trotzig-demütigen, von Gott gewirkten Dennoch
des Glaubens. Die tiefe, starke Frömmigkeit, für die ein lebendiger

Gebetsverkehr konstitutiv ist, bewältigt die hier in Frage
stehende, vom begrifflichen Denken nie wirklich gelöste Schwierigkeit.

Wir wenden uns nunmehr zur zweiten. Es ist jene Schwierigkeit,

die uns spürbar wird, sobald wir den Gedanken unserer
Endlichkeit und Kreatürlichkeit zusammenbringen mit dem
Gedanken an den unendlichen, ewigen, allwaltenden Gott.
Sogleich erhellt, dass wir es hier mit einer Seite unseres Problems
zu tun haben, die ausschliesslich der Sphäre des religiösen

') A. a. 0., S. 778.

2) Vgl. auch Art. „Wunder (dogmatisch)" von Kaiweit, EGG, V. Bd.
Sp. 2158.



— 271 —

Denkens angehört, in dieser allein entspringt und in dieser
allein eigentliche Bedeutung gewinnt. Es handelt sich also jetzt
nicht um ein Bedenken, das aus den Sätzen einer deterministischen
Naturanschauung erwächst. Wird daher der am religiösen
Leben nicht Partizipierende in der uns im folgenden
beschäftigenden Frage vermutlich bloss ein recht nebensächliches
Kuriosum zu sehen vermögen, so bedeutet sie vielmehr für den
Frommen eine sehr zentrale Angelegenheit. Denn ihn muss es

aufs tiefste berühren, wenn ihm die Sorge nahe tritt, ob sein
Bitten nicht am Ende unfromm sei. Diese Besorgnis aber kann
tatsächlich die hier gemeinte Schwierigkeit wecken. Gott steht
vor dem Gläubigen als der Unendliche, über die Welt schlechthin

Erhabene, in unbegrenzter Machtfülle alles Wirkende und
Durchwaltende. Gegenüber seiner Majestät erscheint der
endliche Mensch wie ein Nichts. Was besagt sein Mühen und
Ringen, sein Leisten und Gestalten? Aus ewiger Schöpferherrlichkeit

heraus tut Gott alles. Geht es da an, dass die Kreatur
bittend und in der Zuversicht auf Erhörung* an ihn sich wendet?
Der Bittende will ja doch durch das Mittel des Gebets etwas
erlangen, was ohne sein Bitten nicht geschehen würde. Er
erhofft als Frucht seines Gebets eine Änderung des Weltlaufs.
Er will Gottes Handeln beeinflussen. Heisst das nicht, class er
die unerschöpfliche Kraft des Höchsten zu begrenzen wähnt?
Und muss nun aber nicht im Gedanken der göttlichen Allwirksamkeit

die Vorstellung* eines Gottes, der auf Gebete hin die
Welt ändert, zergehen? Entsteht nicht erst so die rechte,
geziemende Ehrfurcht vor dem Gott, der nun ja keineswegs etwa
als unpersönlich und unlebendig zu denken ist wie ein starres
Gesetz, der durchaus der Vater der Barmherzigkeit und Gnade

bleibt, aber eben als solcher uns zuerst mit seiner Huld und
Treue umfasst und ohne unser Flehen alles lenkt und regiert,
wie er will?

Die Wucht dieser — es sei nochmals betont — rein religiös,
nicht spekulativ orientierten Überlegungen empfindet, wie seine
Äusserungen über das Bittgebet zeigen, namentlich SteinmannJ)
sehr stark. Er dringt darauf, dass die Dogmatik, der nicht
gestattet sei, die Sprache der Paränese zu der ihrigen zu

') Vgl. Die Frage nach Gott. Gesammelte Aufsätze, Tübingen 1915,
S. 58 ff, 157 ff., 276 ff., auch 216 ff.



— 272 —

machen, ein unberechtigtes Anthropomorphisieren und Verendlichen

Gottes vermeide und den klaren Begriff vom religiösen
Monotheismus herausarbeite. Worin besteht nämlich dieser
Begriff? In der „Idee von der immer gegenwärtigen Gewalt
des wandellos heiligen und guten Gotteswillens über alles Sein
und Werden, die alle Notwendigkeit des wechselnden Eingreifen-
müssens ausschliesst, weil er — als Weltengott — immer ganz und
voll Herr der Dinge schon ist" '). Gottes Tat ist alles, was geschieht.
Es ist ein gänzlich aussichtsloses Unternehmen, aus dem, was
sich begibt, ein göttliches Tun als besondern Einschlag herauswirren

zu wollen. Gottes Aktion erweist sich als etwas so
absolut Übergreifendes, dass in ihr schlechterdings alles
Geschehen beschlossen liegt. Und dieses Gesamtgeschehen stellt
sich nun dar als Gottes Walten zum Heil. Wie sollte es auch
anders sein, da der Allwirksame zugleich der wandellos Heilige
und Gute ist! Daher: wenn der Fromme mit Recht zu singen
weiss: „Was Gott tut, das ist wohlgetan", so darf er dieser
selben frohen Überzeugung mit Flemings AVort den noch
umfassendem Ausdruck verleihen : „Es kann mir nichts geschehen,
als was Gott hat ersehen und was mir heilsam ist." Denen,
die Gott lieben, dienen tatsächlich alle Dinge zum besten,
müssen somit nicht erst zum besten gewendet werden, sind
vielmehr von i-Vnfang an so gemeint. Und wirklich alle Dinge!
Selbst die eigene Sünde und Schuld. Denn auch diese finstern
Mächte bedeuten für Gott nicht eine etwa fatale Eventualität.
Er ist ihrer ganz mächtig. Es gilt restlos : „Wie es tatsächlich
geht und wie es immer gehen wird, so waltet es Gott, der am
besten weiss, was mir wahrhaft heilsam ist2)." So kommt es

bei Steinmann zu einem energischen Betonen des Gedankens
vom allverursachenden Walten Gottes. Sieht er sich deswegen
genötigt, das Bittgebet zu eliminieren? Das nicht. Er gesteht
vielmehr, dass es ihm ganz fern liege, das Bittgebet zu
bekämpfen, dass er dazu zu viel von der lebendigen Religion
wisse. Ein derartiges Vorgehen musste er dem Versuch
gleichsetzen, dem religiösen Leben mit täppischer und roher Hand
seine Wurzeln zu unterwühlen. Aber Motiv und Ziel des Bittens
will er so bestimmen, dass man tatsächlich von einer Umdeu-

*) S. 163.

*) S. 284



— 273 —

tung des Bittgebets reden muss. Von vornherein wendet sich
Steinmann gegen eine Alternative wie diese: „Entweder ist das
Gebet ein Mittel, durch welches der Mensch im innern
oder äussern Leben etwas erlangen kann, was ohne sein Gebet
nicht geschehen würde. Dann hat das Beten Sinn Oder
das Gebet hat keinen Einfluss, dann ist es unvernünftig zu
beten 1).v' Nicht aus dem Motiv, etwas zu erreichen von Gott,
erwächst die Bitte. „Sondern dem frommen Beter ist es um Gott
und seine Gemeinschaft zu tun2)." Zwar dürfen und sollen alle
das Herz bedrückenden Sorgen und Wünsche ernsthaft vor
Gott gebracht werden. Aber das religiöse Ziel liegt darin,
dass in uns der Glaube eine Macht wird, wie wir tatsächlich
immer von einem heilsamen Wirken Gottes schon umgeben
sind. In der Gebetsaussprache sollen unsere vielleicht stürmischen

Begehren sich wandeln in vertrauende Ergebung. So

ist das Bittgebet zu werten als eine Äusserung des noch ringenden

religiösen Lebens, als eine freilich unvermeidliche
Übergangserscheinung* dieses Lebens.

Dass damit tatsächlich das Bittgebet eine Umdeutung
erfährt, ist unverkennbar. Die von Steinmann stark gefühlte, aus
dem Gedanken der göttlichen Allgewalt sich ergebende Schwierigkeit

ist für seine dogmatische Beurteilung des Gebets zur
Gefahr geworden. Allein es kann sich nun natürlich nicht
darum handeln, dieser Gefahr dadurch auszuweichen, dass man
den Begriff der göttlichen Allverursachung nicht mehr ernstlich

denkt. Steinmanns lehrreiche Ausführungen sollten einem
das von vornherein verbieten. Es gilt, darüber Klarheit zu
gewinnen, ob man jene Glaubensidee so isolieren darf, wie
Steinmann es doch tut, oder ob man vielmehr andere religiöse
Gedanken, die sich zu ihr gegensätzlich verhalten, die aber
auch mit elementarer Wucht sich uns aufdrängen und als wahr
erweisen, zu ihr in Beziehung zu setzen habe, nicht um auf
beiden Seiten Abstriche zu machen, sondern um sie in steter,
nie sich lösender Spannung zu belassen. Ich meine, dass das

zweite geschehen muss3). Und da ist denn zunächst zu bemerken,

a) So Wendland, J., a. a. 0., S. 93 ; Steinmann, a. a. 0., S. 277.

2) Ibid.
3) Wie ich nachträglich sehe, nimmt Steinmann gegenüber auch

Lauerer (Theolog. Literaturblatt 1915, Sp. 374) diese Position ein. Er ist
nämlich der Meinung, dass „es sich beim Zusammenprall so widersprechen-

Intemat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1916. 19



— 274 —

class nicht einfach der ganze Ablauf des Weltgeschehens als
'in Gottes Willen liegend bezeichnet werden kann. Spricht man
es aus, dass letzten Endes nichts aus Gottes Tun und Willen
herausfallen dürfe, so soll die andere Einsicht sofort diesem
Satz gegenübergestellt werden, class an zahllosen Punkten
Ungöttliches, seinen Willen Verhüllendes, Böses in Erscheinung
tritt. Steinmann lässt freilich nicht ausser acht, wie für seine
Position die Paradoxie von Gott als dem Urheber der Sünde
unausweichlich zu werden droht. Er weist aber darauf hin,
dass Paradoxien im Bereich des religiösen Glaubens nicht ernstlich

einen Gegenbeweis bedeuten könnten. Indessen braucht
dieser Satz nur in allseitiger Weise zur Geltung gebracht zu
werden, so wird auch das Recht der Paradoxie vom göttlichen
Wirken als einem anthropomorph-eingeschränkten nicht zu
bezweifeln sein. Im Blick z. B. auf die gegenwärtige Weltlage
mit ihren Schrecken und Furchtbarkeiten sind wir genötigt,
ebensowohl daran festzuhalten, dass alle die Sünde und Schuld,
die die Tatsache des Krieges in sich schliesst, nicht von Gott
gewollt ist, wie daran, dass das ganze ungeheure Geschehen
nicht einfach von der Wirkungsmacht dessen loszureissen ist,
der „im Regiment sitzt und alles wohl führt". Das verlangt
die dem christlichen Gottesbegriff wesentliche Antinomie. Damit
ist nun die Möglichkeit eingeräumt, das Gebet als eigentlichen
Verkehr des Menschen mit Gott zu fassen. Der seiner Freiheit
bewusste und doch von tiefster Demut und reinster Ehrfurcht
erfüllte Beter spricht vor Gott seinen Willen aus. Steinmann
lässt eben die HerVorkehrung der Wichtigkeit des
Willensmoments im Gebetsakt vermissen. Für die wirkliche Bitte ist
konstitutiv, dass sie bei aller Ergebung mit festem Griff ihr
Objekt umspannt. Die Kraft des Willens verleiht dem Gebet
seine Energie und Frische. In dem Masse, als es diese Glut
des Willens verliert, geht es des eigentlichen Gebetscharakters
verlustig und wandelt sich in Kontemplation und fromme Stim-

der Gedanken wie Gottes Unveränderlichkeit und Bittgebet" nicht „um
den Zusammenstoss einer wesenhaften Unterschicht der metaphysischen
Tatsächlichkeit mit einer scheiuhaften Oberschicht der Veranschaiüichung,
die nur für die Praxis des Christentums Berechtigung hat, handle", sondern
vielmehr „um Antinomien, die mit beiden Gliedern in der Wirklichkeit wnrseln
und als solche auch in der Dogmatik nach beiden Seiten hin unverkiirst sum
Ausdruck kommen müssen". (Von mir unterstrichen.)



— 275 —

mung. Es ist von entscheidender Bedeutung, dass ein Ermatten
des Willens nicht mit gesteigerter Ergebung verwechselt wird.
Das Ausklingen des Gebets in die Gethsemanebitte darf nie
den Sinn einer aus Erschlaffung herstammenden, ganzen oder
halben Zurücknahme des im Gebet Ausgesprochenen bekommen,
sondern soll als Einigung des menschlichen mit dem göttlichen
Willen den erstem läutern und stählen. Oder muss am Ende
doch der menschliche Wille im göttlichen zunichte werden
Fordert Gott Willenlosigkeit Gebietet er, dass die mit der
Zuversicht auf Erhörung, d. h. mit der Zuversicht auf
Veränderung des Weltlaufs verbundene Bitte verstumme angesichts
der Tatsache seiner weltmächtigen Allwirksamkeit? Nein. Der
Vater Jesu Christi ist ein Gott vollkommener Liebe. Er schenkt
seinen Kindern das königliche Recht der Bitte. Ohne dass seine
Herrlichkeit getrübt, seine Majestät verletzt würde, hört er auf
ihr Flehen und gibt dem, der bittet, lässt finden den, der sucht,
tut auf dem, der anklopft. Er bleibt als der durch unsere
Bitte Bewegte — das liegt in der behaupteten Antinomie —
der alles Schaffende und Wirkende, der Freie und Gnädige,
der acfOagiog ßaödsvg xwv idon-mv. Der ernstgenommene Begriff
eines Verhältnisses der Wechselwirkung zwischen Geschöpf und
Schöpfer involviert wirklich nicht nur, dass etwas nicht
geschehen wäre, sofern man nicht gebetet hätte — das

vermag auch Schleiermacher noch zu sagen —, sondern dass etwas
geschehen ist, weil gebetet Avorden. Es ist sehr wohl möglich
und leider nur zu oft tatsächlich der Fall, dass dieser Gedanke
in durchaus unfrommem, Gott allerdings seiner unendlichen
Hoheit entkleidendem Sinn gemeint und verstanden wird. Aber
das alteriert seine Gültigkeit nicht. Es ist auch begreiflich,
wenn man immer wieder auf die Inkonzinnität dieses Gedankens
hinweist. Allein auch damit ist doch über den entscheidenden
Punkt nichts ausgemacht. Um das Anthropomorphisieren kommen

wir nicht herum, auch in der Dogmatik nichtl). Es gilt
nur darauf streng zu achten, dass keine Zuchtlosigkeit in unsere
religiösen Begriffe dringt und sie verunstaltet. Nie wird jedoch
eine Dialektik die Paradoxie, die das Gebetsleben verrät,
überwinden, ohne ihm seine Tiefe und Wahrheit zu rauben.

*) Vgl. meine Ausführungen über den Symbolcharakter der religiösen
Erkenntnis und Sprache im vorigen Heft dieser Zeitschrift (S. 131 ff).



— 276 —

Vor den Spannungen, die wir, das Problem des Bittgebets
flüchtig erörternd, konstatiert, wird der nicht erschrecken, der
aus Erfahrung weiss, was beten heisst. Ich meine aber, dass

gerade die gegenwärtige Zeit mit ihren furchtbaren Ereignissen
uns lehrt, wieder und wieder Spannungen, Antinomien,
Irrationalitäten wahrzunehmen und zu tragen. Doch eben nicht um
ein Tragen in dumpfer Resignation kann es sich für den Christen
handeln. Ihm ist es ja vertraut, wie in all diesen Spannungen
nicht bloss Schmerzen ihren Grund haben, sondern eine
unerschöpfliche, segensreiche Lebensfülle beschlossen liegt. Möchte
unsere Generation, von neuem dem Gebet sich zuwendend, alle
ihm sich entgegenstellenden Schwierigkeiten überwinden und
in der Wirrnis unserer Tage der Gewissheit froh werden, dass

es eine Erhörung frommer Bitten gibt.
Arnold Gilg.


	Das Problem des Bittgebets : eine Antrittrsvorlesung

