Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 3

Artikel: "Die heilige katholische Kirche : die Gemeinschaft der Heiligen."
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403885

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 241 —

,Die heilige katholische Kirche: die Gemeinschaft
der Heiligen.”

Swete, Henry Barclay,” D. D.: The holy catholic Church: The
Communion of Saints, a study in the Apostles Creed, London,
Macmillan and Co., 1916, 265 S.

Der Doppelpunkt zwischen den beiden Teilen des vor-
stehenden Titels macht diesen zu einer These, iiber die wir
mehr als einmal gepredigt haben. Sahen wir uns ndmlich —
etwa an Allerheiligen oder an einem Kirchweihfest — veran-
lasst, den neunten Artikel des apostolischen Glaubensbekennt-
nisses zu erortern, so unterliessen wir nicht, den Satz aufzu-
stellen, der fragliche Glaubensartikel habe den Sinn: ,Ich
glaube an eine heilige katholische Kirche, welche ist eine Ge-
meinschaft der Heiligen.“ Diesen Gedanken will Swete mit der
von ihm gewédhlten Interpunktion andeuten. Dass die Worte
des apostolischen Symbolums so zu verstehen seien, begriin-
deten wir jeweilen gern mit einem Hinweis auf das sog. nici-
nische Glaubensbekenntnis, in welchem nur noch von der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche die Rede ist,
hingegen nicht mehr von einer ,(Gemeinschaft der Heiligen®
gesprochen wird: die Weglassung dieser Worte erklidre sich
nicht etwa aus einer im Laufe der Zeit erfolgten Einschran-
kung der Glaubenslehre, sondern einfach aus der Tatsache,
dass mit den Worten ,Gemeinschaft der Heiligen“ kein beson-
derer Glaubensartikel aufgestellt sei, sondern nur ausgesprochen
werde, was schon inden unmittelbar vorhergehenden Worten liege.

Diese populdre Darstellung ist ingsofern nicht ganz genau,
als sie auf der Voraussetzung beruht, wrspringlich habe die
Kirche in dem gebriauchlichen Symbolum die Lehre von der
Gemeinschaft der Heiligen ausdriicklich hervorgehoben, spdter
Jedoch diesen Gedanken als selbstverstindlich angesehen und

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1916. 17



— 242 —

darum nicht mehr formlich erwihnt. So verhilt es sich nicht.
Das apostolische Symbolum reicht zwar bekanntlich der Haupt-
sache nach in das zweite Jahrhundert zuriick; allein in den
griechischen Formulierungen des Glaubensbekenntnisses kom-
men die Worte ,Gemeinschaft der Heiligen“ tiberhaupt nicht
vor, in den abendldndischen nicht vor der zweiten Héilfte des
vierten Jahrhunderts. Der Zusatz findet sich nachweislich zum
ersten Male in einem Symbolum, das dem hl. Hieronymus zu-
geschrieben wird und mit den Worten endet: ,Ich glaube an
die Nachlassung der Siinden in der heiligen katholischen Kirche,
an die Gemeinschaft der Heiligen, die Auferstehung des Flei-
sches und ein ewiges Leben“ (remissionem peccatorum in sancta
ecclesia catholica, sanctorum communionem). Swete hilt jedoch
(S. 158) die Vermutung des Benediktiners Morin, der in solchen
Dingen eine Autoritdt ist, nicht fir unwahrscheinlich, dass Hie-
ronymus die Formel einem alten armenischen Symbolum ent-
nommen habe, und dass dieselbe eigentlich in Nordafrika ent-
standen sei. Als Bestandteil eines bei der Taufe zu sprechenden
Bekenntnisses kommen die Worte erst am Anfange des fiinften
Jahrhunderts vor (S. 159). In der gallischen Kirche fehlen sie
von der Mitte des fiinften Jahrhunderts an nicht mehr, und
zwar erscheinen sie nun regelméssig in der heute noch iiblichen
Form und Reihenfolge. In das zu Rom gebrauchte Glaubens-
bekenntnis wurden die Worte ,Gemeinschaft der Heiligen*
wahrscheinlich erst unter Nikolaus I, (885—867) aufgenommen
(S. 160).

Wie aber wurden die lateinischen Worte communio sanc-
torum gedeutet? Der dacische Bischof Nicetas, der am Anfang
des fiinften Jahrhunderts die erste Erklirung gibt, die auf uns
gekommen ist, tridgt die Lehre vor, dass man in der Kirche
zur ,Gemeinschaft der Heiligen“ gelange, und scheint unter
dieser die Gemeinschaft der Seligen zu verstehen, die aber in
der wahren christlichen Kirche auf Erden ihren Anfang nimmt
(S. 161). Nach einer Predigt, die dem gallischen Bischof Faustus
von Riez (Reji, II. Hilfte des fiinften Jahrhunderts) zugeschrie-
ben wird, sind noch bestimmter die vollendeten Gerechten,
denen die Christglaubigen Ehre zu erweisen haben, als die
,Heiligen“ zu denken (S. 162). Diese Auffassung scheint in Sid-
gallien die allgemein anerkannte gewesen zu sein (S. 163).
Doch fehlt es im Mittelalter auch nicht an Deutungen, nach



— 243 —

welchen sanctorum Neutrum ist, so dass dann-an eine Gemein-
schaft in heiligen Dingen zu denken wire (S. 164). Im Anschluss
an diese Bemerkungen gedenkt Swete der mannigfaltigen Deu-
tungen, welche den Worten in der Kirche Englands zur Zeit
der Reformation gegeben wurden. Bischof Pearson, den der
Verfasser als den englischen Thomas von Aquin bezeichnet,
fand in der Formel den Gedanken, dass die Mitglieder der
Kirche nicht bloss in einer sichtbaren Verbindung miteinander
stehen, sondern auch ,mit allen Heiligen auf Erden als den
lebendigen Gliedern des Leibes Christi eine innere Gemein-
schaft haben“, eine Gemeinschaft, die auch durch den Tod
nicht verloren geht, sondern mit allen, die im wahren Glauben
und in der Furcht Gottes dahingeschieden sind, fortbesteht
(S. 167 f.).

Dem Verfasser ist natiirlich sehr wohl bekannt, dass nach
neutestamentlichem, namentlich nach paulinischem Sprach-
gebrauch als ,Heilige* keineswegs nur die hingeschiedenen
Gerechten oder auch nur die durch Frommigkeit und Tugend
hervorragenden Christglaubigen, sondern alle Getauften im
Gegensatz zu den Ungetauften bezeichnet werden (S. 149). Daher
entspricht es durchaus der Anschauung der apostolischen Kirche,
wenn man den Zusatz ,Gemeinschaft der Heiligen“ einfach als
eine Definition des mit dem Wort ,Kirche“ ausgedriickten Be-
griffs versteht; aber es ist nicht zu leugnen, dass der Zusatz
doch erst in einer Zeit erscheint, in welcher es nicht mehr
tiblich war, die noch lebenden Christgliubigen im allgemeinen
als ,Heilige* zu bezeichnen. Anderseits ist nicht zu iibersehen,
dass als Mitglieder der ,Kirche des lebendigen Gottes“ zu keiner
Zeit nur die Christglaubigen gerechnet wurden, die sich noch
in diesem irdischen Leben befanden, sondern dass, wie das ver-
klarte Haupt der Korperschaft ein ewiglebendes ist, so auch
die Glieder der Koérperschaft durch ihr Scheiden aus der Zeit-
lichkeit nicht einem Tod anheimfallen, der sie vom Haupte und
den mit dem Haupte verbundenen Briidern und Schwestern trennt.

Diesem Gedanken geht Swete in den vorliegenden Aus-
einandersetzungen mit grosser Aufmerksamkeit nach. Was die
Christglaubigen an ilibernatiirlichem Leben besitzen, empfangen
sie vom Haupte und wird ihnen zugesichert durch die Sakra-
mente der Taufe und Eucharistie, durch welche die Lebens-



— 244 —

gemeinschaft mit Christus hergestellt und erhalten wird (S. 64 ff.).
Durch die Verbindung mit dem Haupte entsteht eine Koérper-
schaft, die kein totes Konglomerat zusammengewiirfelter Indi-
viduen, sondern ein lebendiger, vom Heiligen Geist beseelter
Organismus ist. Ein Organismus ohne entsprechende Organe
ist undenkbar; an solchen hat es der Kirche Christi von An-
fang an nicht gefehlt (S. 73 ff.). Aber das rémische Papsttum
hat auf die aussere Organisation so einseitiges Gewicht gelegt,
dass fast unheilbare Spaltungen entstanden sind. Es ist nie zu
vergessen, dass die kirchliche Organisation dem geistigen Leben
der Koérperschaft zu dienen hat, und dass nicht umgekehrt das
geistige Leben wegen der Organisation da ist. Bei diesem An-
lasse erinnert Swete daran, dass die Lambeth Konferenz (Ver-
sammlung des ganzen anglikanischen Episkopats) im Jahre
1888 als gemeinschaftliche Grundlage einer kirchlichen Eini-
gung zwischen Anglikanern und Nonkonformisten folgende vier
Punkte bezeichnet hat: 1. Die hl. Schrift als Inbegriff dessen,
was zur Seligkeit notig ist, 2. das apostolische und nicédnische
Glaubensbekenntnis, 3. die zwei von Christus selbst eingesetzten
Sakramente, 4. das historische Bischofsamt (bischofliche Kirchen-
verfassung). Insbesondere betont nun Swete das katholische
Priestertum und seine Aufgaben (S. 85 ff.).

Im Anschluss hieran kommt Swete auf die Beziehungen
zu sprechen, in welchen die Kirche zum ,Individuum, zu den
Kirchen, zur Welt und zum kiinftigen Leben“ steht (S. 119
bis 143). Das gibt ihm Veranlassung, wieder viele Dinge zu
beriihren, an die wir denken, wenn wir die Kirche als eine
»Gemeinschaft der Heiligen“, d. i. als eine Gemeinschaft der durch
Glaube und Taufe Gott Geweihten, zur Verherrlichung Gottes Be-
rufenen, zur Erfillung des gottlichen Willens Bestimmten bezeich-
nen. Ist z. B. fiir eine Kirche noch Raum, wenn jeder einzelne
Christ in unmittelbarer Beziehung zu Gott steht und fiir sich
selbst verantwortlich ist? Swete antwortet, dass, wie jeder
einzelne Mensch durch Glaube und Taufe der Korperschaft
Christi einverleibt werde, so auch jeder Gldubige seine persén-
liche Verantwortlichkeit behalte, jedoch das tibernatiirliche
Leben der Wahrheit und Gnade durch die Vermittlung der
Kirche empfange. Damit werde seine personliche Freiheit so
wenig aufgehoben, dass ihm sogar die Moglichkeit verbleibe,
»die Kirche nicht zu héren“; aber wie die Kirche ihren Glie-



— O

dern gegeniiber Verpflichtungen habe, so hétten auch die
Glieder ihre besondern Gaben in den Dienst der ganzen Koérper-
schaft zu stellen. — Analog ist das Verhiltnis zwischen der
Kirche und den Kirchen. Swete wendet hier das Gleichnis vom
Rebstock und den Zweigen an (S. 127). Nicht die Zweige sind
es, die dem Rebstock zur Existenz verhelfen, sondern der Reb-
stock bringt die Zweige hervor. Es entspreche der neutesta-
mentlichen Lehre nicht, zu sagen, die katholische Kirche be-
stehe aus verschiedenen Zweigen, z. B. ,dem orthodoxen Zweig,
dem romischen Zweig, dem anglikanischen Zweig“, sondern es
wire richtiger, zu sagen, ,die katholische Kirche sei in Eng-
land durch die anglikanische, in Frankreich durch die romische,
in Russland durch die orthodoxe Gemeinschaft reprisentiert;
das Haupt einer jeden Kirche ist Christus, ihr belebendes Prinzip
der Geist und ihre Mitglieder sind auch Mitglieder der grossen
christlichen Briiderschaft“. — Auf den Gedanken aber, den
man in katholischen Lindern gewohnlich mit der Formel ,Ge-
meinschaft der Heiligen“ verbindet, kommt Swete zu sprechen,
wenn er von der Bezichung der Kirche zum zukiinftigen Leben
handelt (S. 140 ff.). Er geht darauf niher ein in dem Abschnitt
tiber ,die Gemeinschaft der lebenden Heiligen mit den Hin-
geschiedenen® (S. 210 ff.).

Es ist sehr anerkennenswert, dass sich Swete in der Be-
handlung der hier in Betracht kommenden geheimnisvollen
Dinge die gleiche Zuriickhaltung auferlegt, die im allgemeinen
von den neutestamentlichen Schriftstellern beobachtet wird. Er
ist aber mit den abendlindischen und morgenlindischen Kirchen-
schriftstellern des zweiten und dritten Jahrhunderts geneigt,
zwischen dem Zustand der irdischen Anfechtung und dem der
vollendeten tiberirdischen Beseligung einen Zustand der Erwar-
tung (,7The Church expectant*, S. 141) anzunehmen. Es handelt
sich nicht um ein ,Fegfeuer“ im Sinne einer Ziichtigung fir
irdische Vergehen, aber doch um die Moglichkeit, zu reinerer
Erkenntnis und vollkommenerer Heiligkeit zu gelangen (5. 2191.).
In welcher Beziehung stehen die hingeschiedenen Gldubigen
zu ihren noch auf Erden weilenden Briidern und Schwestern?
Origenes redet so hiufig von der Fiirbitte der Verstorbenen fiir
die Lebenden, dass Swete der Amsicht ist, er habe in diesem
Gedanken einen Trost gefunden, der ihm iiber viele Wider-
wartigkeiten hinweghalf (S, 222). Heute redet man fast nur



— 246 -—

noch von der Fiurbitte der Lebenden fiir die Verstorbenen. Swete
beriithrt damit einen Punkt, der gerade in unsern Tagen von
anglikanischen Theologen viel erortert wird. Er sieht — im
Gegensatz zu denen, die die Firbitte fir Verstorbene nicht fiir
schriftgeméss halten — in der Stelle II. Tim. 1, 18, mit Recht
ein Beispiel einer derartigen Fiirbitte. Die einschrinkende Be-
merkung, die Worte des Apostels seien nur ein Gebet um ein
gnadiges Urteil am Tage des Gerichts, nicht ein Gebet um das
Wohlbefinden im Mittelzustand, @ndert doch wohl an der Sache
nichts; in jedem Fall wird der verstorbene Onesiphorus durch
den lebenden Apostel der Barmherzigkeit Gottes empfohlen.
Als eine Firbitte, die auch schon auf den Mittelzustand Bezug
hat, darf man die in Korinth aufgekommene Ubung bezeichnen,
sich fir Verstorbene, die vor Empfang der Taufe aus dem
Leben geschieden waren, ein zweites Mal taufen zu lassen
(I. Kor. 15, 29). Wie man auch diese Ubung beurteilen moge,
so ist sie doch eine religiose Form, verstorbenen Freunden zur
Erlangung des Heiles behiilflich zu sein, also eine Art Fiirbitte.
Swete unterldsst nicht, eine Reihe von Zeugnissen anzufiihren,
die beweisen, dass von Tertullians Zeiten an namentlich die
eucharistische Form der Fiirbitte in der Kirche allgemein {ib-
lich war. — S. 230 ff. geht er noch einen Schritt weiter und
gedenkt auch der alten Zeugnisse fiir die in der Kirche schon
sehr frith tibliche Anrufung der Verstorbenen und Heiligen um
ihre Furbitte. Diese Form, die Gemeinschaft der Heiligen zu
betittigen, gilt seit 1563 in der anglikanischen Kirche als ver-
worfen. Swete muss zugeben, dass sich der Anglikanismus in
diesern Punkt sowohl vom Romanismus wie von der orienta-
lischen Orthodoxie unterscheide ; allein die Ubung beruhe nicht
auf apostolischer Tradition und sei der vornieciinischen Kirche
unbekannt. Der Glaube an die Fiirbitte der vollendeten Ge-
rechten fiir die streitende Kirche ergebe sich freilich aus der
Gebetsgemeinschaft, die alle Glieder des Leibes Christi mitein-
ander verbinde; aber die Erfahrung habe gezeigt, dass die An-
rufung der Heiligen um ihre Furbitte gefihrlich sei.

Der Verfasser, Professor emeritus der Universitit Cam-
bridge, hat in der vorliegenden Schrift die Resultate langer
und eingehender Studien zusammengestellt; er hat sein Werk
der Ecclesiae Anglicanae, Matri carissimae gewidmet und sich
in keinem Punkt mit der Lehre und Einrichtung der Kirche



— 247 —

Englands in Widerspruch gesetzt. Die vorstehenden Notizen
mogen beweisen, dass die Studien des gelehrten Verfassers sehr
geeignet sind, den abendlindischen Katholizismus nach angli-

kanischer Auffassung zu beleuchten.
E. H.




	"Die heilige katholische Kirche : die Gemeinschaft der Heiligen."

