
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 3

Artikel: "Die heilige katholische Kirche : die Gemeinschaft der Heiligen."

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


241

„Die heilige Katholische Kirche: die Gemeinschaft

der Heiligen."

Swete, Henry Barclay,' D. D. : The holy catholic Church : The
Communion of Saints, a study in the Apostles Creed, London,
Macmillan and Co., 1916, 265 S.

Der Doppelpunkt zwischen den beiden Teilen des
vorstehenden Titels macht diesen zu einer These, über die wir
mehr als einmal gepredigt haben. Sahen wir uns nämlich —
etwa an Allerheiligen oder an einem Kirchweih fest — veranlasst,

den neunten Artikel des apostolischen Glaubensbekenntnisses

zu erörtern, so unterliessen wir nicht, den Satz
aufzustellen, der fragliche Glaubensartikel habe den Sinn: „Ich
glaube an eine heilige katholische Kirche, welche ist eine
Gemeinschaft der Heiligen." Diesen Gedanken will Swete mit der
von ihm gewählten Interpunktion andeuten. Dass die Worte
des apostolischen Symbolums so zu verstehen seien, begründeten

wir jeweilen gern mit einem Hinweis auf das sog.
nicänische Glaubensbekenntnis, in welchem nur noch von der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche die Rede ist,
hingegen nicht mehr von einer „Gemeinschaft der Heiligen"
gesprochen wird: die Weglassung dieser WTorte erkläre sich
nicht etwa aus einer im Laufe der Zeit erfolgten Einschränkung

der Glaubenslehre, sondern einfach aus der Tatsache,
dass mit den Worten „Gemeinschaft der Heiligen" kein besonderer

Glaubensartikel aufgestellt sei, sondern nur ausgesprochen
werde, was schon in den unmittelbar vorhergehenden Worten liege.

Diese populäre Darstellung ist insofern nicht ganz genau,
als sie auf der Voraussetzung beruht, ursprünglich habe die
Kirche in dem gebräuchlichen Symbolum die Lehre von der
Gemeinschaft der Heiligen ausdrücklich hervorgehoben, später
jedoch diesen Gedanken als selbstverständlich angesehen und

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1916. 17



- 242 —

darum nicht mehr förmlich erwähnt. So verhält es sich nicht.
Das apostolische Symbolum reicht zwar bekanntlich der Hauptsache

nach in das zweite Jahrhundert zurück; allein in den

griechischen Formulierungen des Glaubensbekenntnisses kommen

die Worte „Gemeinschaft der Heiligen" überhaupt nicht
vor, in den abendländischen nicht vor der zweiten Hälfte des
vierten Jahrhunderts. Der Zusatz findet sich nachweislich zum
ersten Male in einem Symbolum, das dem hl. Hieronymus
zugeschrieben wird und mit den Worten endet: „Ich glaube an
die Nachlassung der Sünden in der heiligen katholischen Kirche,
an die Gemeinschaft der Heiligen, die Auferstehung des
Fleisches und ein ewiges Leben" (remissionem peccatorum in sancta
ecclesia catholica, sanctorum communionem). Swete hält jedoch
(S. 158) die Vermutung des Benediktiners Morin, der in solchen
Dingen eine Autorität ist, nicht für unwahrscheinlich, dass

Hieronymus die Formel einem alten armenischen Symbolum
entnommen habe, und dass dieselbe eigentlich in Nordafrika
entstanden sei. Als Bestandteil eines bei der Taufe zu sprechenden
Bekenntnisses kommen die Worte erst am Anfange des fünften
Jahrhunderts vor (S. 159). In der gallischen Kirche fehlen sie

von der Mitte des fünften Jahrhunderts an nicht mehr, und
zwar erscheinen sie nun regelmässig in der heute noch üblichen
Form und Reihenfolge. In das zu Rom gebrauchte
Glaubensbekenntnis wurden die Worte „Gemeinschaft der Heiligen"
wahrscheinlich erst unter Nikolaus I. (885—867) aufgenommen
(S. 160).

Wie aber wurden die lateinischen Worte communio
sanctorum gedeutet? Der dacische Bischof Nicetas, der am Anfang
des fünften Jahrhunderts die erste Erklärung gibt, die auf uns
gekommen ist, trägt die Lehre vor, dass man in der Kirche
zur „Gemeinschaft der Heiligen" gelange, und scheint unter
dieser die Gemeinschaft der Seligen zu verstehen, die aber in
der wahren christlichen Kirche auf Erden ihren Anfang nimmt
(S. 161). Nach einer Predigt, die dem gallischen Bischof Faustus
von Riez (Reji, IL Hälfte des fünften Jahrhunderts) zugeschrieben

wird, sind noch bestimmter die vollendeten Gerechten,
denen die Christgläubigen Ehre zu erweisen haben, als die
„Heiligen" zu denken (S. 162). Diese Auffassung scheint in
Südgallien die allgemein anerkannte gewesen zu sein (S. 163),
Doch fehlt es im Mittelalter auch nicht an Deutungen, nach



— 243 —

welchen sanctorum Neutrum ist, so dass dann an eine Gemeinschaft

in heiligen Dingen zu denken wäre (S. 164). Im Anschluss
an diese Bemerkungen gedenkt Swete der mannigfaltigen
Deutungen, welche den Worten in der Kirche Englands zur Zeit
der Reformation gegeben wurden. Bischof Pearson, den der
Verfasser als den englischen Thomas von Aquin bezeichnet,
fand in der Formel den Gedanken, dass die Mitglieder der
Kirche nicht bloss in einer sichtbaren Verbindung miteinander
stehen, sondern auch „mit allen Heiligen auf Erden als den

lebendigen Gliedern des Leibes Christi eine innere Gemeinschaft

haben", eine Gemeinschaft, die auch durch den Tod
nicht verloren geht, sondern mit allen, die im wahren Glauben
und in der Furcht Gottes dahingeschieden sind, fortbesteht
(S. 167 f.).

Dem Verfasser ist natürlich sehr wohl bekannt, dass nach
neutestamentlichem, namentlich nach paulinischem
Sprachgebrauch als „Heilige" keineswegs nur die hingeschiedenen
Gerechten oder auch nur die durch Frömmigkeit und Tugend
hervorragenden Christgläubigen, sondern alle Getauften im
Gegensatz zu den Ungetauften bezeichnet werden (S. 149). Daher
entspricht es durchaus der Anschauung der apostolischen Kirche,
wenn man den Zusatz „Gemeinschaft der Heiligen" einfach als
eine Definition des mit dem Wort „Kirche" ausgedrückten
Begriffs versteht; aber es ist nicht zu leugnen, dass der Zusatz
doch erst in einer Zeit erscheint, in welcher es nicht mehr
üblich war, die noch lebenden Christgläubigen im allgemeinen
als „Heilige" zu bezeichnen. Anderseits ist nicht zu übersehen,
dass als Mitglieder der „Kirche des lebendigen Gottes" zu keiner
Zeit nur die Christgläubigen gerechnet wurden, die sich noch
in diesem irdischen Leben befanden, sondern dass, wie das
verklärte Haupt der Körperschaft ein ewiglebendes ist, so auch
die Glieder der Körperschaft durch ihr Scheiden aus der
Zeitlichkeit nicht einem Tod anheimfallen, der sie vom Haupte und
den mit dem Haupte verbundenen Brüdern und Schwestern trennt.

Diesem Gedanken geht Swete in den vorliegenden
Auseinandersetzungen mit grosser Aufmerksamkeit nach. Was die

Christgläubigen an übernatürlichem Leben besitzen, empfangen
sie vom Haupte und wird ihnen zugesichert durch die Sakramente

der Taufe und Eucharistie, durch welche die Lebens-



— 244 —

gemeinschaft mit Christus hergestellt und erhalten wird (S.64ff.).
Durch die Verbindung mit dem Haupte entsteht eine Körperschaft,

die kein totes Konglomerat zusammengewürfelter
Individuen, sondern ein lebendiger, vom Heiligen Geist beseelter
Organismus ist. Ein Organismus ohne entsprechende Organe
ist undenkbar; an solchen hat es der Kirche Christi von
Anfang an nicht gefehlt (S. 73 ff.). Aber das römische Papsttum
hat auf die äussere Organisation so einseitiges Gewicht gelegt,
dass fast unheilbare Spaltungen entstanden sind. Es ist nie zu

vergessen, dass die kirchliche Organisation dem geistigen Leben
der Körperschaft zu dienen hat, und dass nicht umgekehrt das
geistige Leben wegen der Organisation da ist. Bei diesem
Anlasse erinnert Swete daran, dass die Lambeth Konferenz
(Versammlung des ganzen anglikanischen Episkopats) im Jahre
1888 als gemeinschaftliche Grundlage einer kirchlichen
Einigung zwischen Anglikanern und Nonkonformisten folgende vier
Punkte bezeichnet hat: 1. Die hl. Schrift als Inbegriff dessen,
was zur Seligkeit nötig ist, 2. das apostolische und nicänische
Glaubensbekenntnis, 3. die zwei von Christus selbst eingesetzten
Sakramente, 4. das historische Bischofsamt (bischöfliche
Kirchenverfassung). Insbesondere betont nun Swete das katholische
Priestertum und seine Aufgaben (S. 85 ff.).

Im Anschluss hieran kommt Swete auf die Beziehungen
zu sprechen, in welchen die Kirche zum „Individuum, zu den
Kirchen, zur Welt und zum künftigen Leben" steht (S. 119
bis 143). Das gibt ihm Veranlassung, wieder viele Dinge zu
berühren, an die wir denken, wenn wir die Kirche als eine
„Gemeinschaft der Heiligen", d. i. als eine Gemeinschaft der durch
Glaube und Taufe Gott Geweihten, zur Verherrlichung Gottes

Berufenen, zur Erfüllung des göttlichen Willens Bestimmten bezeichnen.

Ist z. B. für eine Kirche noch Raum, wenn jeder einzelne
Christ in unmittelbarer Beziehung zu Gott steht und für sich
selbst verantwortlich ist? Swete antwortet, dass, wie jeder
einzelne Mensch durch Glaube und Taufe der Körperschaft
Christi einverleibt werde, so auch jeder Gläubige seine persönliche

Verantwortlichkeit behalte, jedoch das übernatürliche
Leben der Wahrheit und Gnade durch die Vermittlung der
Kirche empfange. Damit werde seine persönliche Freiheit so

wenig aufgehoben, dass ihm sogar die Möglichkeit verbleibe,
„die Kirche nicht zu hören"; aber wie die Kirche ihren Glie-



— 245 —

dem gegenüber Verpflichtungen habe, so hätten auch die
Glieder ihre besondern Gaben in den Dienst der ganzen Körperschaft

zu stellen. — Analog ist das Verhältnis zwischen der
Kirche und den Kirchen. Swete wendet hier das Gleichnis vom
Rebstock und den Zweigen an (S. 127). Nicht die Zweige sind

es, die dem Rebstock zur Existenz verhelfen, sondern der
Rebstock bringt die Zweige hervor. Es entspreche der
neutestamentlichen Lehre nicht, zu sagen, die katholische Kirche
bestehe aus verschiedenen Zweigen, z. B. „dem orthodoxen Zweig,
dem römischen Zweig, dem anglikanischen Zweig", sondern es

wäre richtiger, zu sagen, „die katholische Kirche sei in England

durch die anglikanische, in Frankreich durch die römische,
in Russland durch die orthodoxe Gemeinschaft repräsentiert ;

das Haupt einer jeden Kirche ist Christus, ihr belebendes Prinzip
der Geist und ihre Mitglieder sind auch Mitglieder der grossen
christlichen Brüderschaft". — Auf den Gedanken aber, den

man in katholischen Ländern gewöhnlich mit der Formel
„Gemeinschaft der Heiligen" verbindet, kommt Swete zu sprechen,
wenn er von der Beziehung der Kirche zum zukünftigen Leben
handelt (S. 140 ff.). Er geht darauf näher ein in dem Abschnitt
über „die Gemeinschaft der lebenden Heiligen mit den
Hingeschiedenen" (S. 210 ff.).

Es ist sehr anerkennenswert, dass sich Swete in der
Behandlung der hier in Betracht kommenden geheimnisvollen
Dinge die gleiche Zurückhaltung auferlegt, die im allgemeinen
von den neutestamentlichen Schriftstellern beobachtet wird. Er
ist aber mit den abendländischen und morgenländischen
Kirchenschriftstellern des zweiten und dritten Jahrhunderts geneigt,
zwischen dem Zustand der irdischen Anfechtung* und dem der
vollendeten überirdischen Beseligung- einen Zustand der Erwartung

{„The Church expectant", S. 141) anzunehmen. Es handelt
sich nicht um ein „Fegfeuer" im Sinne einer Züchtigung für
irdische Vergehen, aber doch um die Möglichkeit, zu reinerer
Erkenntnis und vollkommenerer Heiligkeit zu gelangen (S. 219 f.).
In welcher Beziehung stehen die hingeschiedenen Gläubigen
zu ihren noch auf Erden weilenden Brüdern und Schwestern
Origenes redet so häufig von der Fürbitte der Verstorbenen für
die Lebenden, dass Swete der Ansicht ist, er habe in diesem
Gedanken einen Trost gefunden, der ihm über viele
Widerwärtigkeiten hinweghalf (S. 222). Heute redet man fast nur



— 246 -
noch von der Fürbitte der Lebenden für die Verstorbenen. Swete
berührt damit einen Punkt, der gerade in unsern Tagen von
anglikanischen Theologen viel erörtert wird. Er sieht — im
Gegensatz zu denen, die die Fürbitte für Verstorbene nicht für
schriftgemäss halten — in der Stelle IL Tim. 1, 18, mit Recht
ein Beispiel einer derartigen Fürbitte. Die einschränkende
Bemerkung, die Worte des Apostels seien nur ein Gebet um ein
gnädiges Urteil am Tage des Gerichts, nicht ein Gebet um das
Wohlbefinden im Mittelzustand, ändert doch wohl an der Sache
nichts; in jedem Fall wird der verstorbene Onesiphorus durch
den lebenden Apostel der Barmherzigkeit Gottes empfohlen.
Als eine Fürbitte, die auch schon auf den Mittelzustand Bezug
hat, darf man die in Korinth aufgekommene Übung bezeichnen,
sich für Verstorbene, die vor Empfang der Taufe aus dem
Leben geschieden waren, ein zweites Mal taufen zu lassen
(I. Kor. 15, 29). Wie man auch diese Übung beurteilen möge,
so ist sie doch eine religiöse Form, verstorbenen Freunden zur
Erlangung des Heiles behülflich zu sein, also eine Art Fürbitte.
Swete unterlässt nicht, eine Reihe von Zeugnissen anzuführen,
die beweisen, dass von Tertullians Zeiten an namentlich die
eucharistische Form der Fürbitte in der Kirche allgemein
üblich war. — S. 230 ff. geht er noch einen Schritt weiter und
gedenkt auch der alten Zeugnisse für die in der Kirche schon
sehr früh übliche Anrufung der Verstorbenen und Heiligen um
ihre Fürbitte. Diese Form, die Gemeinschaft der Heiligen zu
betätigen, gilt seit 1563 in der anglikanischen Kirche als
verworfen. Swete muss zugeben, dass sich der Anglikanismus in
diesem Punkt sowohl vom Romanismus wie von der orientalischen

Orthodoxie unterscheide ; allein die Übung beruhe nicht
auf apostolischer Tradition und sei der vornieänischen Kirche
unbekannt. Der Glaube an die Fürbitte der vollendeten
Gerechten für die streitende Kirche ergebe sich freilich aus der
Gebetsgemeinschaft, die alle GHeder des Leibes Christi miteinander

verbinde ; aber die Erfahrung habe gezeigt, dass die
Anrufung der Heiligen um ihre Fürbitte gefährlich sei.

Der Verfasser, Professor emeritus der Universität
Cambridge, hat in der vorliegenden Schrift die Resultate langer
und eingehender Studien zusammengestellt; er hat sein Werk
der Ecclesiae Anglicanae, Mairi carissimae gewidmet und sich
in keinem Punkt mit der Lehre und Einrichtung der Kirche



— 247 —

Englands in Widerspruch gesetzt. Die vorstehenden Notizen
mögen beweisen, dass die Studien des gelehrten Verfassers sehr
geeignet sind, den abendländischen Katholizismus nach
anglikanischer Auffassung zu beleuchten.

E. H.


	"Die heilige katholische Kirche : die Gemeinschaft der Heiligen."

