Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 2

Artikel: Das Hauptstiick : "De Sacramentis in genere" [Schluss]
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403884

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Haupistiick : ,,De Sacramentis in genere*.

(Schluss.)

AufderimJahre1874in Bonn abgehaltenen ,Unionskonferenz“
wurde von den altkatholischen und anglikanischen Theologen
folgende These angenommen: ,Wir erkennen an, dass die Zahl
der Sakramente erst im 12. Jahrhundert auf sieben festgesetzt
und dann in die allgemeine Lehre der Kirche aufgenommen
wurde, und zwar nicht als eine von den Aposteln oder von
den iltesten Zeiten kommende Tradition, sondern als das Er-
gebnis theologischer Spekulation. Katholische Theologen, z. B
Bellarmin, erkennen an und wir mit ihnen, dass die Taufe
und die Eucharistie die vorziiglichsten Sakramente unserer
Heilsordnung sind (principalia, praecipua, exigua salutis nostrae
sacramenta).“

Bei einer oberflichlichen Beurteilung dieser historischen
Ubersicht wiirde man zum folgenden, sehr schwankenden Er-
gebnis gelangen: Es gibt allerdings ,Sakramente¥, aber in betreff
der Zahl lisst das Altertum uns in volliger Ungewissheit. Die
Siebenzahl verdanken wir lediglich der Meinung der mittel-
alterlichen Theologen. Wéire diese Folgerung richtig, dann
ware damit unsere ganze Sakramentenlehre wirklich ins Un-
gewisse geriickt. Es gibe fiir uns keinen einzigen massgebenden
Grund, die Auffassung des Mittelalters anzunehmen.

In der ganzen Betrachtung steckt ein Fehler. Es muss
doch auffallen, dass Petrus Lombardus plotzlich seine Sieben-
zahl zum Vorschein bringt, ohne irgend eine Aufklirung oder
historische Erlduterung, welche wir ebensowenig spiter be-
kommen. Die Scholastiker haben die Theologie zu einem fer-
tigen, vollendeten, scharf und genau umgrenzten System aus-



— 216 —

gebildet. Der ganze vorhandene Stoff musste in diesem System
um jeden Preis einen Platz bekommen. Dass man dabei auf
Fragen stiess, die mit Gewalt gelost werden mussten, ist klar.
Dieses Ubel hat auch in der Systematisierung unseres Gegen-
standes eine Rolle gespielt.

Es war eine unwiderlegliche Tatsache, dass die Kirche
auf Grund von Schrift und Tradition bestimmte Akte kannte,
durch welche auf bestimmte Personen eine Gnade oder Voll-
macht Ubertragen wurde. Diese Akte trugen ausser ihrem
speziellen Namen die gemeinschaftliche Bezeichnung ,sacra-
mentum*®, Dieses Wort hatte aber eine solch ausgedehnte Be-
deutung, dass es auch fiir Akte gebraucht wurde, von welchen
es sich nicht oder wenigstens nicht so entschieden sagen liess,
was von jenen galt. Es gab also unter den ,Sakramenten“
Handlungen, die fiir bestimmte Fiille oder Personen notwendig
waren, und andere, welche nur liturgische Gebriuche, symbo-
lische Akte waren.

Z. B. ,sacramentum® hiessen sowohl ,Taufe“ als ,Altar-
weihe“. Deutete nun der gemeinschaftliche Gattungsname auch
einen gleichen Wert an? Keineswegs. Die These ,ohne Taufe
kein Christ* wiirde in jedem Auge als richtig erscheinen, die
These ,ohne Altarweihe kein giiltiges Opfer“ wire eine Tor-
heit. Also steckt der Fehler allein im Worte ,Sakrament“?
Unseres Erachtens hat dieses Wort den Fehler verursacht.

Der lobenswerte Eifer, die Kirchenlehre zu systematisieren,
fiithrte zu ungeheurer Ubertreibung. Es geht nicht an, die Heils-
fakta des Gottesreiches allesamt in einen dafiir fertiggemachten
Harnisch zu zwingen. Es fihrt zu einem eisernen System,
welches den Inhalt verrenkt; es bietet ein prachtvolles Gerippe,
aber ohne Fleisch und Seele. Diesen Fehler haben die mittel-
alterlichen Theologen sich alle zu schulden kommen lassen,
Kkeiner ausgenommen,

In betreff der Sakramentenlehre verfuhr man ebenso. Man
hielt es fiir notwendig, Klarheit zu schaffen, was als ,,Gnaden-
mittel“ angesehen werden sollte. Man erfand eine bestimmte
Definition des Begriffs: Gnadenmittel, an welcher alles, was
y,oakrament® hiess, gepriift wurde. Was mit der Definition ber-
einstimmte, oder was man zur Ubereinstimmung mit ihr zwang,
bekam allméhlich ausschliesslich den Namen ,Sakrament“. Man
kam so zu einer Siebenzahl.



— 217 —

Wer nun die ganze Entwicklung der Kirchenlehre vor sich
sieht und mit ,den sieben Sakramenten“ das Altertum betritt,
findet sie nirgends nebeneinander, sondern begegnet ihnen hier
und dort in Gesellschaft, ausserdem sogar einer drei- oder vier-
mal grosseren Zahl von Namensgenossen. Wir pflegen — immer
noch unter dem Eindruck der mittelalterlichen Definition —
beim Worte ,Sakrament“ an das ,dusserliche, sichtbare, von
Christo zu unserer Heiligung eingesetzte Zeichen“ zu denken,
jedoch ... im ersten Jahrtausend héren wir sowohl von Taufe
und Eucharistie, als vom Leiden und von der Auferstehung, vom
Chrisma und Taufwasser reden wie von ,Sakramenten“. Da heisst
alles, was nur symbolische Bedeutung hat, ,sacramentum®.

Hat nun das Altertum mehr ,Gnadenmittel* gekannt oder -
hat die Scholastik sieben festgesetzt? Keine dieser beiden Fragen
lasst sich sogleich beantworten. Das eine ist klar: das Wort
,Sakrament“ bringt uns heute in Verwirrung.

Was nun? Am liebsten mochten wir sagen: das Wort ,Sakra-
ment* aus dem Gedidchtnis bannen und wieder von vorne
anfangen. Das ist aber technisch so schwer, dass man nicht
weiss, sobald von der ,Siebenzahl“ geredet wird, welchen an-
deren gemeinschaftlichen Namen als ,Sakrament® man ge-
brauchen konnte. Diese Schwierigkeit ist ebenfalls ein Fehler
der mittelalterlichen Theologie. Sie hat nimlich den technischen
Ausdruck — beinahe mochten wir sagen: das Flickwort —
,Sakrament“, das so mancherlei Bedeutung hat und im ersten
Jahrtausend in so verschiedenem Sinn gebraucht wurde, auf
sieben in der Kirche bekannte Handlungen und Gebriuche
gelegt, welche man von anderen unterscheiden zu miissen glaubte.
Man glaubte in diesen ,sieben“ viel Ahnlichkeit und viel Ge-
meinschaftliches zu sehen, und ob dieses Gemeinschaftlichen
nannte man sie ,Sakramente“; dieses Gemeinschaftliche stem-
pelte sie als ,Sakramente“, denn ein ,Sakrament® war ,ein
sichtbares Zeichen usw.“. '

Man hat aber nicht eingesehen — und tut dies meistens
noch nicht —, dass man um dieser Gemeinsamkeit willen Dinge
zusammengebracht hat, die viel mehr und Gewichtigeres nicht
gemein haben, Dinge, von weit differierendem Charakter, Dinge,
die fundamental verschieden sind, und die nicht einer gewissen
nebensichlichen liturgischen Ahnlichkeit wegen in einer und
derselben Kategorie unterzubringen sind. Es ist also eine Ober-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1916. 15



— 218 —

flichlichkeit, diese ,sieben“  Sakramente“ zu nennen, weil
es unrichtig ist, sie zu einer Gattung zu zihlen, in eine Rubrik
zu ordnen. Man ist aber genotigt, das unbestimmte Wort
,Sakrament” benutzen zu mussen, wenn man die ,sieben* mit
einem gemeinschaftlichen Namen nennen will. Es ist leider
unentbehrlich geworden. So unentbehrlich, dass wir es am
Anfang dieses Aufsatzes gleichfalls benutzten, an der Stelle
niamlich, wo wir von der Notwendigkeit, dem Begriff und Wesen
der Kirche und der ,Sakramente“ redeten. Wir kehren nun
dazu zuriick.

Wir nannten Kirche die Gemeinschaft, in welcher das Er-
losungswerk vermittelt wird, und Sakramente die Mittel, durch
welche das Erlosungswerk dem einzelnen seine Friichte bringt.
Wir benutzten dort das Wort ,Sakrament“, damit keiner un-
serer Leser Uber unsere Meinung im Zweifel wire?). Es wird
aber aufgefallen sein, dass wir danach zu der Erorterung der
Notwendigkeit und zur Darlegung des Begriffs und Wesens des
Priestertums als Glied zwischen Kirche und Sakrament iiber-
gingen. Es muss aufgefallen sein, weil wir damit das Pres-
byterat?) den ,Sakramenten“ entzogen und ihm eine besondere
Stelle anwiesen, die Priesterstelle also nicht ein ,Sakrament*
nannten. Warum wir dies taten, mochten wir nun erdértern.

In die vom Mittelalter als ,die sieben Sakramente“ uns
tiberlieferte ,Siebenzahl“ sind Dinge schlechthin verschiedenen
Charakters zusammengebracht, wie wir oben sagten. Wir
nannten das Priestertum das Leitorgan, durch welches das
Leben des Hauptes auf die Teile des Leibes iibertragen wird.
Presbyterat ist dann die an bestimmte Personen gekniipfte
Gabe oder Macht zur Mitteilung gottlicher Gnade. Das Priester-
tum bildet das Glied zwischen Kirche und Sakrament, es ist
der personliche Diener des unpersénlichen Ganzen, in dessen
Namen er sich an den einzelnen richtet. ,Sakramente“ setzen
also ein Priestertum und das Presbyterat voraus; Priestertum

) Man vergl. S. 85, Anm. 1.

") Wir verstehen unter Priestertum: das kirchliche Organ, das Pres-
byterium (hollind.: priesterdom), unter Presbyterat: die Priesterwiirde,
das Priestersein (hollind.: priesterschap); Priesterweihe (hollfind.: priester-
wyding) ist also: das Verleihen des Presbyterats, das zum Priester machen.
— Von Langen und auch anderswo wird Priestertum gewohnlich promiscue
fiir Organ und Amt gebraucht.



— 219 —

und Presbyterat haben in gewissem Grade nur Daseinsberechti-
gung, weil es ,Sakramente“ gibt, weil Mittel vorhanden sind,
welche dem Gotteskinde Heil und Seligkeit bringen. Da er-
hellt aber doch sofort, dass Presbyterat und diese Mittel von-
einander verschieden sind und in keinem Fall einer Rubrik
angehoren konnen.

Nun wissen wir sehr wohl, dass das Priestertum ausser der
Spendung der Gnadenmittel auch das Presbyterat auf neue Indi-
viduen zu iibertragen hat, mit andern Worten auch die Aufgabe
der Priesterweihe besitzt, das ist aber nur eine andere Seite der
Sache. Wie man ja vom Begriff und Wesen des Presbyterats
reden kann und von der Priesterweihe, so kann man auch
unterscheiden zwischen dem Wesen der Taufe (die Wieder-
geburt) und der Taufe selbst (das Taufen, das Mittel zur
Wiedergeburt)?!). So wenig aber wie Presbyterat und Wieder-
geburt gleichartige Begriffe sind, ebensowenig sind Priester-
weihe und Taufe gleichartige Sachen. Zwar haben sie vielleicht
Ahnlichkeit als liturgische Handlungen (Wort und Handlung,
forma et materia), zwar haben sie Berithrungspunkte als ,sicht-
bare, von Christo eingesetzte Zeichen“, aber das ist von &dus-
serst geringer Bedeutung gegeniiber dem Unterschied in Wesen
und Begriff. Die Taufe (das Taufen) ist ein liturgischer Akt,
der Gnade bringt, die Gnade der Wiedergeburt, die Priester-
weihe ist' ein liturgischer Akt, der eine Vollmacht iibertragt,
die Vollmacht, als Organ der Kirche Heil und Seligkeit dem
einzelnen auf gesetzlichem Wege zu bringen. Hier liegt der
Unterschied, der jede Ahnlichkeit ausschliesst, welchen das
Wort ,Sakrament“ bewirkt hat.

Also, die Priesterweihe ist kein ,Sakrament“? Nein, wenn
die Taufe als Typus des ,Sakramentes“ betrachtet wird. Wir
konnen aber mit gleichem Recht sagen, die Taufe ist kein
mSakrament“, wenn die Priesterweihe als Typus des ,Sakra-
mentes* betrachtet wird; gerade ihres grossen Unterschiedes
wegen im Wesen und Begriff?). Priesterweihe und Taufe —-

) Im Hollindischen kann man unterscheiden Doop (Taufe, Tauf-
begriff) und Doopsel (das Tauf,sakrament, der liturgische Akt, der
Taufakt).

) Es moge dies mit einem schlichten, aber unsere Anschauung gut illu-
strierenden Beispiel erliutert werden. @ und & nennen wir ,Buchstaben*,
nicht weil sie einander gleichen, sondern weil beide einen Laut wieder-



— 220 —

z. B. — zeigen zwar einige Ahnlichkeit, will man beide ob
dieser Ahnlichkeit ,Sakramente“ nennen, so sei es. Man ver-
gesse aber dann vor allem nicht, den Unterschied zu be-
achten, sonst entgeht uns das Wesen beider. Wir werden den
bisherigen Sprachgebrauch beibehalten und von ,Sakramenten*
sprechen, aber im Auge behalten, dass dieser Name nichts
sagt und dass die Behauptung, dieses oder jenes sei ein ,Sakra-
ment“, uns gar nicht weiterbringt. Deshalb ist auch die ge-
wohnliche Fragestellung, ob es zwei oder sieben ,Sakramente*
gebe, prinzipiell verfehlt. Ebenso die Behauptung: es gebe
sieben ,Sakramente“, deren zwei, Taufe und Eucharistie, die
vorziiglichsten seien.

Indem die Theologie frither vom Begriff, von der Definition
des Wortes ,Sakramente“ auszugehen, gewohnt war, hat sie jetzt
einen neuen Weg einzuschlagen. Wir besitzen in der Kirche
sieben Handlungen, Einrichtungen, welchen eine bestimmte
Bedeutung zugeschrieben wird. Sie sind jede fiir sich ihrem
Wesen und Begriff, ihrer Herkunft und ihrer Geschichte nach
zu betrachten.

Betrachten wir nun kurz die sieben Sakramente: Taufe,
Firmung, Eucharistie oder hl. Abendmahl, Busse, Krankeno6lung,
Priesterweihe und das Sakrament der Ehe.

Die Taufe ist diejenige Handlung, durch die die Aufnahme
in die Kirche Christi, in das Reich Gottes erfolgt. Mt. 28, 19:
,Gehet hin und machet zu Jiingern alle Volker und taufet
sie . ..%* Mk. 16, 16: ,Wer glaubt und getauft ist, wird gerettet
werden 1).* Sie ist das kirchliche Siegel, mit dem der Glaube

geben; so heissen 1 und 2 ,Ziffer“, nicht ihrer Forméhnlichkeit wegen,
sondern weil beide eine Zahl darstellen. Nun ist es doch gewiss nichts-
sagende Oberflichlichkeit, die ,Ziffer* 1 und den ,Buchstaben® / oder die
»Ziffer* 6 und den ,Buchstaben“ & in eine und dieselbe Kategorie einzu-
reihen, weil sie in der Form einander so sehr gleichen. Und tite man es eben
doch und gibe beiden nun einmal einen gemeinschaftlichen Namen, z. B.
»Schrift“, wiirde dieser Name uns dann etwas iiber das Wesen der 1 oder
des i offenbaren? Ein solcher allgemeiner Name bedeutet ja nichts, weil
er sich bloss auf nebensiichliche, nicht aber auf wesentliche Ahnlichkeiten
stiitzt.

) Der Sinn des gwJosrar ist der, dass der Gerettete einen Platz

im Reiche Gottes, in der Kirche, in der Gemeinschaft der ,Heiligen“ ein-
nehmen wird.



— 221 —

des zu Taufenden bestitigt wird; sein Freibrief fiir das Reich
Gottes. Aus dem Neuen Testament ist zudem ersichtlich, dass die
Taufe nicht bloss als Aufnahmeakt anzusehen ist. Joh. 3, 3 ff.
erklart Jesus eine geistige Wiedergeburt fiir notwendig zum
Eintritt in das Reich Gottes, eine Wiedergeburt — wie er Vers 5
sagt — ,aus Wasser und Geist“; dieser Ausdruck kann nur
auf die Taufe, durch die die Aufnahme in die Kirche Christi,
der Eintritt ins Reich Gottes vermittelt wird, bezogen werden.
Weiter bezeugt auch Paulus mit fast jedem auf die Taufe be-
ziiglichen Worte ihre reinigende, lauternde Wirkung (Eph. 5, 26
nauf dass er — Christus — sie —- die Kirche — heiligte, sie
reinigend im Bade des Wassers durch das Wort“; vgl. 1. Kor.
6, 11; 12, 13; Gal. 3, 27; Tit. 3, 5). Deutlich sagt Petrus am
Pfingstfeste: ,Bekehret euch, und ein jeder von euch lasse sich
taufen im Namen Jesu Christi zur Vergebung der Siinden .. .“
(Apg. 2, 38). Nicht weniger deutlich sagt Ananias zu Paulus:
,Lasse dich taufen und wasche deine Siinden ab“ (Apg. 22, 16).
So gilt die Taufe als das wesentliche Mittel zur Silindenver-
gebung, das jJedoch eine Bekehrung des Siinders voraussetzt.
Wie die Wiedergeburt als unentbehrliche Bedingung fiir den
Eintritt in das Reich Gottes gilt (Joh. 3, 3: ,Wenn einer nicht
von neuem geboren wird, so kann er das Reich Gottes nicht
schauen“, vgl. Vers 5), soll — menschlich gesprochen —
auch das Mittel zur Wiedergeburt, die Taufe, fir jeden Sterb-
lichen unentbehrlich sein.

Als das Mittel der Siindenvergebung hat also die Taufe —
abgesehen von der formellen Aufnahme in die Kirche Christi —
eine stark negative Seite, die Reinigung von der Siinde, welche
notwendig mit einer positiven Wirkung verbunden sein muss.
Mit anderen Worten die Taufe soll nicht bloss etwas hinweg-
nehmen, sondern auch geben; sie soll nicht nur eine ,Taufe
mit Wasser“ zur Siindenvergebung, sondern auch eine ,Taufe
mit Geist* zur Erbauung, zur Kriftigung sein. Diese letztere
ist die notwendige Erganzung der ersteren, unentbehrlich als
der positive Faktor zur Verwirklichung der ,Wiedergeburt aus
Wasser und Geist“ (Joh, 3, 5).

Diese ,Geistestaufe* verspricht Jesus selbst in seinen Ab-
schiedsreden (Joh. 14, 15, 16), ein Versprechen, das er am prig-
nantesten prizisiert, wenn er sagt: ,Ihr werdet mit dem hl. Geiste
getauft werden jetzt nach nicht viel Tagen“ (Apg. 1, 5). Die



— 222 —

Verbindung von Siindenvergebung und Kriftigung, von Ent-
leerung von der Siinde und Erfillung mit dem hl. Geiste gibt
auch Paulus kund (1. Kor. 12, 13: ,in dem Einen Geiste sind
wir alle zu Einem Leibe getauft . . . und sind wir alle mit Einem
Geiste getrankt worden“; Tit. 3, 5: ,da hat er ... uns gerettet
durch das Bad der Wiedergeburt und Erneuerung des hl. Geistes“).
Und Petri erste Predigt bezeugt dasselbe (Apg. 2, 38: , Bekehret
euch, und ein jeder von euch lasse sich taufen im Namen Jesu
Christi zur Vergebung der Sinden, und ihr werdet empfangen
das Geschenk des hl. Geistes“). Diese Anschauung steht bei
Paulus im Zusammenhang mit seiner Ansicht liber die Wieder-
geburt des Menschen., Wie diese sich zerlegt in die Siinden-
tilgung durch Christi Tod und die Rechtfertigung durch seine
Auferstehung (Rom. 4, 25) und diese beiden zusammenhangen
und notwendig sich ergéinzend einander folgen — wie Christi
Auferstehung seinem Tode —, so folgen auch sich erginzend
die Mittel zur Entsiindigung und zur Befestigung (Kraftigung)
in der Gerechtigkeit, Taufe und Firmung einander. Der Taufe
auf den Tod Christi soll eine Mitteilung des hl. Geistes folgen,
damit wir ,in Erneuerung des Lebens wandeln“ (Rom. 6, 3. 4).
— Das Kind Gottes soll zugleich ein Tempel des hl. Geistes
werden.

Die Wiedergeburt und Erneuerung des Menschen sind ein-
fache Tatsachen, welche sich nicht wiederholen konnen. Mit
Taufe und Firmung sind diese Phasen ein- fiir allemal durch-
laufen. ,Was aus dem Fleische geboren ist, ist Fleisch, und
was aus dewm Geiste geboren ist, ist Geist® (Joh. 3, 6).

Aber wie der natiirliche ILebensprozess mit der Geburt
erst anfiangt, so auch das geistige Leben des Christen mit seiner
Wiedergeburt. Die Schule des hoheren Lebens fithrt durch
eine ausgedehnte, vielumfassende, tiefgehende Entwicklung. Um
diese Entwicklung mit Erfolg durchzumachen, ist es notwendig,
dass der Christ fortwihrend die aus dem Erlésungswerk hervor-
quellende Gnadenkraft empfingt, Gnadenkraft zur Erneuerung
seiner immer wieder erschlaffenden und allmihlich sich ver-
zehrenden Geisteskriifte ; ist es notwendig, dass sein Geist himm-
lische Nahrung erhilt zur Stirkung und Ausdauer im Kampfc
des Lebens; ist es notwendig, dass sich fortwéhrend die Ein-
heit mit Christus kundgibt, ohne die keine Entwicklung zu
hoherem Geistesleben moglich ist; ist es notwendig, dass die



— 223 —

durch Christus verwirklichte Erlosung dem Christen als eine
auch fir ihn personlich geschehene, als eine ihre Friichte auch
ihm mitteilende immerfort vor Augen gefiihrt wird. Das ist der
wesentliche Inhalt der Eucharistie. Die Teilnahme an diesem
mystischen Opfermahle macht diesen Inhalt zu persénlichem
Eigentum.

Dariiber, dass dies wahrhaft der Inhalt des hl. Abendmahls ist,
lasst das Neue Testament keinen Zweifel. Dass die Eucharistie als
Darstellung des Erlosungsopfers Christi, als Mittel sein Erlosungs-
werk sich fortwahrend zu vergegenwértigen, durch Christus einge-
setzt wurde, wird am schirfsten von Paulus bezeugt. Er sagt:
»50 oft ihr von diesem Brote esset und von diesem Kelche trinket,
verkiindet ihr den Tod des Herrn“ (1. Kor. 11, 26), indem tiberdies
die Einsetzungsberichte diese Bedeutung deutlich hervorheben
(1. Kor. 11, 24. 25; Luk. 22, 19. 20; Mt. 26, 28; Mk. 14, 24). —
Und dass dieser Inhalt durch Teilnahme an dem Opfermahle
wirklich personliches Eigentum wird, dass mit anderen Worten
das Essen von dem Brote und das Trinken von dem Kelche
kein bloss symbolischer Akt, keine blosse Allegorie ist, sondern
eine reelle, wesentliche Vereinigung mit Christus, ein reelles,
wesentliches Pfliicken der Friichte seines Erlosungswerkes, ist
jedenfalls unzweifelhaft Lehre des Paulus (1. Kor. 10, 16: . Der
Kelch der Segnung, den wir segnen, ist er nicht die Vereinigung
mit dem Blute Christi? Das Brot, das wir brechen, ist es nicht
die Vereinigung mit dem Leibe Christi?“ vgl. 1. Kor. 11, 27 ff.),
eine Lehre, welche den Ausfiihrungen Christi selbst vollkommen
entspricht (Joh. 6, 52 ff.).

Wenn der Heiland in seinem Sendungsworte an die Jiinger
(Joh. 20, 21—23) ihre Aufgabe mit den Worten bezeichnet:
,welchen ihr die Siinden erlasset, denen sind sie erlassen;
welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten“, so kann er
damit zunidchst nichts anderes gemeint haben als das, was er
Mt. 28, 19 als Aufgabe der Apostel bezeichnet, sie sollen alle
»zu Jingern machen“ und sie dann taufen. So gab er ihnen
die &dussere Entscheidung iiber alle Menschenkinder in die
Hand, ob sie dem sichtbaren Reiche Gottes angehoéren sollten oder
nicht. Denjenigen, die Jiinger Jesu und gliubig wurden, sollten
sie durch die Taufe das Unterpfand der Siindenvergebung und
der Aufnahme in das Reich Gottes vermitteln.



— 224 —

Die Kirche kann sich jedoch nur zu der ,einen Taufe zur
Vergebung der Siinden“ bekennen. Wer getauft ist, hat damit
die Zusicherung erhalten, dass ihm seine Siinden erlassen sind,
und dass er aus der slindigen Menschheit ausgeschieden und
in das Reich Gottes, in die ,Gemeinschaft der Heiligen“ ein-
gegliedert worden ist. Die menschliche Schwiche ist aber nicht .
imstande, sich auf der idealen sittlichen Hoéhe fortdauernd zu
behaupten und auch von den ,Heiligen* wird Gottes Gebot
vergessen und tlibertreten. Jesus selbst sah das voraus; er
kleidete seine Zukunftsgedanken in die Gleichnisse vom Un-
kraut unter dem Weizen und von dem Netze, in welchem ,aller-
hand Fische* gefangen werden (Mt. 13, 24 ff., 47 f.), Dass selbst
schwere Vergehen unter den Christen stattfanden, erhellt ja
aus 1. Kor. 5, 1 ff., wo denn auch dem Sinder wirklich die
,Gemeinschaft der Heiligen“ verweigert wird. Zugleich aber
stellt sich an dieser Stelle der hl. Schrift heraus, dass die Ge-
meinde die Befugnis und die Berechtigung hat, dem Siinder
,zu verzeihen und ihn zu trosten®, wenn die Strafe sich als
zweckentsprechend erwiesen hatte und das Gewissen erwacht
war (2. Kor. 2, 6 f.). Es ist die Anwendung der von Christo
selbst gegebenen Weisung, falls ein ,Bruder* — ein Mit-
christ also — sich schwer versiindigte. Nach wiederholten,
jedoch vergeblichen Zurechtweisungen der Freunde und Niich-
sten, sollte die ,Gemeinde“ den Sunder ermahnen; achtete
er darauf, so wire die Sunde vergeben und damit der Friede
in der Gemeinschaft der Liebe wieder hergestellt, wenn aber
nicht, so sagte er dadurch sich selbst von der ,Gemeinde* los.
, Wahrlich, ich sage euch, was ihr auf Erden binden werdet,
soll auch im Himmel gebunden sein, und was ihr auf Erden
losen werdet, soll auch im Himmel gelést sein“ (Dt. 18, 15—20).
So ist denn der Inhalt und Sinn der ,Busse“: die Siindenver-
gebung fir den, der vergessen hat, er sei Christ und Kind
Grottes. Sie ist die Hand, welche den Fallenden wieder aufrichtet;
der Blick der Liebe, der dem Strauchelnden wieder Hoffnung
einflosgt, ihn ermuntert und ermutigt; die Stimme, die das ein-
mal im Bad der Wiedergeburt geweckte neue Leben wieder
zur Auferstehung ruft.

Nichts anders kann auch der Inhalt und Sinn der Kranken-
olung sein (Jak. 5, 14. 15. 16). — Was der Siinder im allgemeinen
selber in der Versammlung der ,Gemeinde“ sucht, soll dem



— 295 —

Kranken von der ,,Gemeinde“ auf seinem Krankenlager gebracht
werden. Wie der Arzt mit seinen Heilmitteln zur Genesung
des Korpers kommt, so bringt auch der Seelsorger, das Organ
der ,Gemeinde“, die Heilmittel zur Erquickung der Seele, Heil-
mittel, welche geziemend von dem geweihten Ol versinnbildet
werden. Auch hier jedoch liegt der Schwerpunkt im ,Gebet
des Glaubens“, welches ,dem Kranken helfen, ihn aufrichten
und ihm Vergebung der Siinden gewiahren wird“ (Jak. 5, 15).
So ist die Krankendélung eine besondere durch den Umstand
des Krankseins charakterisierte Form der kirchlichen Siinden-
vergebung. Auch hier ist es die starke Hand Gottes, die den
niedergebeugten Kranken aufrichtet und ihn als ein verjingtes
Kind Gottes aufstehen und in neuer Lebensfreude seine Christen-
reise weiter fortsetzen macht. Es kann aber auch die Ver-
sicherung des Vaters sein, dass er den guten Willen seines
Kindes angenommen und es mit liebevollen Armen als sein
Kind zu sich in sein ewiges Freudenreich aufnehmen wolle.

Die Bedeutung des Presbyterats haben wir oben hervor-
gehoben, so dass wir uns jetzt einer ausfiihriichen Charakteri-
stik enthalten koénnen. Nach dem Gesagten ist die Priester-
weihe weit mehr als ein liturgisch sakramentaler Akt, der einem
eine Gnade verleiht, um die ,Gemeinde“ zu weiden und zu
fuhren. Das Presbyterat ist das unentbehrliche Bindeglied zwi-
schen dem Ganzen und den Teilen, Es ist die Vollmacht des
Boten, durch den das Haupt seine Botschaft der Freude
und Gopade, seine Schiitze von Heil und Seligkeit den Teilen
des Korpers bringen lisst. Ohne Presbyterat keine wirklichen
Heilsmittel. Die Gemeinschaft, welche ein Presbyterat kennt,
besitzt auch Gnadenmittel; eine Gemeinschaft, die Gnadenmittel
zu empfangen hat, muss auch ein Presbyterat aufweisen kénnen.

Eine Charakteristik des Wesens des Sakramentes der Ehe?)
ist in einer Abhandlung tber die ,sieben Sakramente“ selbst-
verstindlich geboten. Allerdings herrscht hinsichtlich dieses
Sakramentes eine Meinungsverschiedenheit. Es wiirde uns nicht
befremden, wenn sich herausstellen sollte, dass auch hier das
Wort ,Sakrament“ die Verwirrung gestiftet habe. Die so lo-
gische Auffassung und Unterscheidung von Ehekontrakt und

') Wir behalten diese Benennung einstweilen bei, da sie durch ihre
Unbestimmtheit und Allgemeinheit fiir mehrere Auffassungen Raum lisst.



— 226 —

Ehesakrament!) hat dieses gegen sich, dass von einer spezifisch
christlichen Form der Eheschliessung und gleichfalls der Ehe-
einsegnung im Neuen Testament keine Spur zu finden ist; und
ausserdem dieses, dass sie den Verdacht erweckt, aus dem
Wunsch entstanden zu sein, der eisernen Definition, wonach
fur die Giiltigkeit eines Sakramentes ein ,ausserliches, sicht-
bares Zeichen“ erforderlich ist, entsprechen zu wollen.

Andere Anschauungen in betreff des ,Sakramentellen“ des
Eheabschlusses selbst fithren zu Ungereimtheiten, beinahe méchten
wir sagen zu Unanstindigkeiten.

Auch die Auffassung wird vertreten, dass die Ehe selbst
als etwas Sakrales gelten miisse. Vielleicht ist man gerade
durch Christi hohe Auffassung von der Ehe, durch die Tat-
sache, dass er die Ehe ,heiligte“, auf ihre urspriingliche heilige
Grundlage zurtickfiihrte, dazu gekommen, die Ehe selbst —
obschon formell unrichtig — zu den ,Sakramenten“ zu rechnen.

Dass Christen bei der Abschliessung ihrer Ehe Gottes Segen
mittelst des ,Dieners der Gemeinde“ erflehen, ist schon eine
Sitte des Altertums. Dass Gott solchen Ehen seine Genehmigung
und seinen Segen erteilt, lasst sich von Christen nicht bezweifeln.

EY W

*

In den theologischen Handbtichern werden im Kapitel ,Die
Sakramente im allgemeinen“ mehrere Fragen besprochen, welche
wir hier stillschweigend tibergehen oder nur kurz beriihren
kénnen. So z. B. die Frage, ob es auch im Alten Bunde ,Sakra-
mente“ gegeben habe, wobei man dann u. a. nennt: die Beschnei-
dung, den Genuss des Passahlammes, die verschiedenen Arten
von Opfern, die Priesterweihe. — Es gewédhrt dem Begriff und
der Wiirdigung unserer Siebenzahl keinen Nutzen, dabei still-
zustehen. Was ja doch im Neuen Bund verméige und infolge
des Erlosungswerkes geschieht, kann im Alten Bund hochstens
in Erwartung des, in Glauben an, in Hoffnung auf den Messias
stattgefunden haben. Es ist der himmelweite Unterschied zwi-
schen Hoffen und Besitz, zwischen Sehnen und Erfilllung. —
Entscheidend ist hier die Anschauung in Hebr. 10, 1—4, wo

1) Die von vielen Gallikanern und namentlich auch von der Utrechter
Kirche durchgiingig vertretene Ansicht, wobei das ,Sakrament der Ehe“
als die ,sakramentale* Einsegnung der bereits vor dem Standesamt voll-
zogenen Ehe, als die kirchliche Einsegnung der Zivilehe also, betrachtet
wird. '



— 227 —

dem ,Gesetz* nur ,der Schatten der zukiinftigen Giiter, nicht
die wesentliche Gestalt der Dinge selbst* zuerkannt wird.

Aus der tiblichen Definition von ,Sakrament® wird anch
die Notwendigkeit einer gemeinschaftlichen Form des ,&dusser-
lichen Zeichens“ hergeleitet. Ein ,Sakrament“ soll ,materia“
und ,forma“?!) besitzen; — Ausdriicke, die dem scholastischen
Sprachgebrauch entnommen, weder der wirklichen Bedeutung,
noch auch der liturgischen Form der Sakramente gerecht
werden.

Ein ,Sakrament®, so wird gesagt, muss von ,Christus ein-
gesetzt sein. — Wir haben im Anfang die Notwendigkeit erortert,
dass die Friichte des Erlosungswerkes Christi personliches Eigen-
tum eines jeden Menschen werden sollten; woraus wir zugleich
auf die Notwendigkeit von Mitteln schlossen, welche die Friichte
auf untriiglich wahrnehmbare Weise dem Menschen tibermitteln.
Ob Christus selbst von bestimmten Mitteln geredet habe, ist
zwar von uns wiederholt beriihrt worden. Die Frage sollte
aber in einer besonderen Abhandlung erortert werden.

Ferner haben wir auf die Notwendigkeit einer dienenden
Vermittlung hingewiesen, die im Namen der Kirche vollbringt,
was Aufgabe der Kirche ist, und so das Band zwischen dem un-
personlichen Ganzen und dem Individuum bildet. Wer etwa dieser
» Verwalter“ oder ,Spender“ ist, wie er heisst, Ausnahmefille usw.,
sind Fragen Kkirchenrechtlichen oder liturgischen Charakters,
welche ebenfalls erst in einer Sonderabhandlung zu erédrtern
waren.

In unserer Bestimmung des Begriffs und des Wesens der
Mittel, welche die Friichte des Erlosungswerkes den Menschen
vermitteln, heisst es, die sichtbare Handlung umkleide ein himm-
lisches Geschehen, mit dem menschlichen Tun sei eine gottliche
Frucht verkniipft. Die vom Diener vollzogene Handlung ist
also kein leeres Symbol, keine blosse Zeremonie, sondern soll
in Ubereinstimmung mit dem gottmenschlichen Erlésungswerk
zugleich ein gottliches und menschliches Geschehen sein. Eine
bestimmte menschliche an einem bestimmten Individuum voll-
zogene ,offizielle Handlung ist also mit einer gottlichen Wir-

) Wie bekannt gilt z. B. bei der Taufe als ,materia remota“: Wasser,
als ,materia proxima“: die Ausgiessung des Wassers, wihrend die ,forma‘“
in der Formel: ,Ich taufe dich im Namen des Vaters und des Sohnes und
des hl. Geistes“ besteht.



— 228 —

kung verbunden. Wissenschaftlich heisst dies: ein ,Sakrament
wirkt ,ex opere operato“, d.h. ,aus dem gewirkten Werk¥,
auf Grund .der blossen Tatsache, dass es vollzogen wird. Ein
Ausdruck, der Vorsicht, Beschrinkung, Erliuterung und den
notigen Vorbehalt erheischt. Sollte damit gesagt sein, dass der
das Mittel Empfangende, der Gnade teilhaft Werdende tiber-
haupt keiner innerlichen Beteiligung an der sakramentalen Hand-
lung bedarf? Dann wire doch der Ausdruck ,ex opere operato®
nur ein anderes Wort fir Zauberei oder Magie, dann wiiren
wir mit den ,Mitteln des Heils* zu der Zeit des heidnischen
Mysteriendienstes, zuden Zaubermitteln des Aberglaubens zuriick-
gekehrt! Ein derartiges unverantwortliches Tun und Geschehen
kennt das Reich Gottes aber nicht!

Als der Heiland hier auf Erden umherwanderte und einen
Kreis der Liebe und des Segens um sich bildete, bediente er
sich gerne der Symbole., Dem Tauben steckte er seine Finger
in die Ohren, indem er sagte ,Effatha“, dem Stummen beriihrte
er die Zunge mit Speichel, einem Blinden bestrich er die Augen
mit Schlamm, dem Téchterchen des Jairus rief er zu: ,Thalitha
kumi“, Kranken legte er die Hinde auf. Jedesmal aber horen
wir ihn die Begliickten entlassen mit dem Worte: ,Dein Glaube
hat dir geholfen“. Einmal!) folgt ihm inmitten einer dichten
Menge ein von einem unheilbaren Leiden getroffenes Weib auf
dem Fusse. Ihre Absicht ist, nur einen Augenblick sein Kleid
zu beriihren, ,so werde ich gesund werden®. Und freilich bei der
Beriihrung fihlt sie die Heilung in sich stattfinden. Jesus aber will
nicht, dass das Weib in der Meinung bleibe, es sei allein durch
eine nach ihrer Meinung vom Herrn selbst nicht wahrgenommene
Beriihrung — in rein mechanischer Weise also — geheilt. Er
wendet sich um und fragt, wer ihn angeriihrt habe, ,denn ich
habe erkannt, dass eine Kraft von mir ausgegangen ist“. Und
als das Weib gesteht, dass sie es wiire, spricht Jesus zu ihr:
»Tochter, dein Glaube (nicht also die mechanische Beriihrung!)
hat dich gesund gemacht¥.

Jesus wollte am allerwenigsten als Zauberer betrachtet
werden. Das Geistliche und Unsichtbare, das er brachte, ver-
band er mit dem Natiurlichen und Sichtbaren, um sich der Zwei-
seitigkeit der menschlichen Natur anzupassen. Ohne Glauben

1) Mt. 9, 20 ff.; Mk. 5, 25 ff.; Luk. 8, 43 f.



— 229 —

aber konnte er nicht wirksam sein (Mt. 13, 58: _Er wirkte
dort nicht viele Wunder, wegen ihres Unglaubens“. MK. 6, 5. 6:
,Und er konnte dort kein einziges Wunder tun... und er
wunderte sich wegen ihres Unglaubens“).

Nicht anders verhélt es sich mit den ,sichtbaren Zeichen*,
an welche die Gnadenmitteilung gekniipft ist. Keine Religion
legt dermassen, wie gerade die christliche, den Nachdruck auf
die sittliche Mitwirkung und auf die innere Umwandlung des
Menschen selbst. Gerade das Christentum ist es, das die For-
derung stellt: ,Ziehet an den neuen Menschen“ (Eph. 4, 22—24).

Wie unerlisslich tibrigens die ,Mittel* zur Erlangung von
Heil und Seligkeit immer geschitzt wurden, sie sind zu jeder
Zeit als Mittel zum Zwecke betrachtet worden, Mittel, zu welchen
der Mensch seine Zuflucht nimmt zur Erreichung von Heil und
Seligkeit. — Vom gottlichen Standpunkt aus sind auch diese
Mittel wberfliissig. Gott kann, um seinen Kindern Heil und
Seligkeit zu vermitteln, sich selbst den Weg wihlen.

B i
&

Schliesslich wollen wir im Anschluss an unsere vorher-
gehende Charakteristik eine Ordnung oder Sichtung in dem,
was man heute ,die sieben Sakramente“ zu nennen pflegt, ver-
suchen.

Wir haben oben schon nachgewiesen, dass die von der
Zeit bestitigte gemeinschaftliche Benennung ,Sakrament“ so
unbestimmt und nichtssagend ist, dass sie kein Licht liber das
Wesen eines jeden einzelnen der ,sieben“ verbreitet. Die so
gewohnliche Fragestellung, ob es zwei oder sieben ,Sakramente“
gebe, nannten wir eben darum auch prinzipiell verfehlt. Die
Behauptung: dies oder dieses sei ein ,Sakrament®, bringt uns
gar nicht weiter.

Auf Grund unserer kurzen Zusammenfassung des Wesens
eines jeden der ,sieben“ Sakramente unterscheiden wir fol-
gendermassen :

a. Die einzigen, eigentlichen und deshalb fiir jeden be-
stimmten Mittel zur Erwerbung des Heiles und der Seligkeit,
die einzigen und alleinigen Mittel, durch welche das Erlésungs-
werk in seinen wesentlichen Friichten dem Menschenkinde zu-
gewendet wird, sind Taufe und Eucharistie. In diesen beiden
wird alles gegeben, was der Erloser auf sakramentalem Wege



— ) —

an Vergebung und Erneuerung, an Erbauung und Kraft zu
geben hat. Diese ,Sakramente® sind die Mittel des Heiles und
der Seligkeit: die Heilsmittel.

An die Taufe schliesst sich nach der positiven Seite un-
mittelbar, fast untrennbar, die Mitteilung des hl. Geistes, die
Geistestaufe an, die Firmung, so innig mit der Taufe verwandt,
dass sie ohne diese nicht fortbestehen kann, weil sie eine be-
stimmte Seite der Wiedergeburt stirker betont. Die Firmung
als Geistestaufe ist in die Taufe zur Wiedergeburt einbegriffen
und ist bei Trennung von dem Taufakt nur als nachtriagliche
positive Erginzung desselben anzusehen.

Der Inhalt der Busse wie auch der Krankendélung ist Stinden-
vergebung, welche nicht zur Aufnahme in das Reich Gottes,
sondern zur Wiederherstellung der Kindschaft Gottes stattfindet.
Die Busse ist die allgemeine Form, die Krankenoélung eine in
dem besonderen Umstand des Krankseins begriindete spezifische
Form der Siindenvergebung. Als Mittel der Siindenvergebung
sind sie also der Taufe in ihrer negativen Wirkung unterzu-
ordnen. Nicht aber als Mittel, welche Heil und Seligkeit ver-
mitteln, wie Taufe und Eucharistie, auch nicht als Mittel, welche
eine Seite der Taufe prézisieren, wie die Firmung, sondern als
Mittel zur Wiederherstellung des ungetriibten Zustandes des
Gotteskindes, als Mittel, die zurlickfihren auf den Weg, auf
welchem die beiden Mittel des Heiles zu bekommen sind, als
die Heilmittel, welche die himmlische Biirgschaft geben, dass
die Vergangenheit vergessen und ausgeloscht ist, das Menschen-
kind wiederum als Kind Gottes gilt und die ,Quellen des Heiles
und der Seligkeit* fiir das aufgerichtete, wiederhergestellte Kind
Gottes wieder zuginglich sind.

b. Weil das durch das Erlosungswerk Christi gewonnene
Heil und die Seligkeit Eigentum des Reiches Gottes sind, ist
ein Priestertum als Mittelglied zwischen Kirche und Person
unerldsslich. Unentbehrlich ist der Diener, der des Himmels
Heil und Seligkeit unter sicht- und tastbarem Zeichen dem ein-
zelnen vermittelt. Unentbehrlich, d. h. im Wesen des Gottes-
reiches begriindet, ist also auch die Weihe zum Diener der
Kirche. Die ,Ordinatio“ oder Weihe des Liturgen ist der Weg,
auf dem die Vollmacht zum Dienste an den Gliedern des Reiches
Gottes an einzelne dieser Glieder durch die Jahrhunderte der
Kirche auf Erden immer wieder iibertragen wird.



= POl —

¢. Das ,Sakrament der Ehe“. In betreff dieses letzten aus
der Siebenzahl der Sakramente lassen wir es bei der oben an-
gegebenen unentschiedenen Charakteristik bewenden. Wie man
dieses Sakrament auch betrachtet — weder als von Gott auf
die Neuverméhlten herabgeflehter Ehesegen, noch als Ausdruck
fur die Heiligkeit der Ehe selbst —, ist es in irgendwelchen
organischen Zusammenhang mit den anderen Sechs zu bringen.
Nicht zum wenigsten stellt sich bei diesem ,Sakrament® heraus,
wie wenig dieser Name sagt.

*

Fassen wir noch einmal das Resultat zusammen, so miissen
wir sagen, dass die wissenschaftliche Erorterung der Sieben-
zahl nicht von einem aus einer abgenutzten und immer ange-
fochtenen Definition hergeleiteten ,Sakraments“begriffe aus-
gehen soll, der dann jedesmal in jedes einzelne der ,Sieben“
hineingelegt werden muss. Es muss zugegeben werden, dass
der im Altertum so geldufige und unschuldige Ausdruck ,Sakra-
ment® in der mittclalterlichen Theologie fiir das ,System* ver-
hingnisvoll geworden ist.

Der gewissenhafte Theologe wird den Tatsachen die Lehren
folgen lassen und die Siebenzahl zur besseren Organisation
zuerst desorganisieren. Wenn die Wissenschaft jedem einzelnen
der ,sieben“ Sakramente in seinem Wesen und Begriff, in be-
zug auf Herkunft und Geschichte nachforscht, wird das Er-
gebnis unzweifelhaft die Grosstaten Gottes im Reiche des Heiles
und der Seligkeit in ihrem wahren Wert zu schéitzen wissen.

Enkhuizen. A. RINKEL.




	Das Hauptstück : "De Sacramentis in genere" [Schluss]

