
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 2

Artikel: Das Hauptstück : "De Sacramentis in genere" [Schluss]

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


215

Das Hauptstück: „De Sacramentis io genere".
(Schluss.)

Auf der irn Jahre 1874 in Bonn abgehaltenen „Unionskonferenz"
wurde von den altkatholischen und anglikanischen Theologen
folgende These angenommen: „Wir erkennen an, dass die Zahl
der Sakramente erst im 12. Jahrhundert auf sieben festgesetzt
und dann in die allgemeine Lehre der Kirche aufgenommen
wurde, und zwar nicht als eine von den Aposteln oder von
den ältesten Zeiten kommende Tradition, sondern als das
Ergebnis theologischer Spekulation. Katholische Theologen, z. B

Bellarmin, erkennen an und wir mit ihnen, dass die Taufe
und die Eucharistie die vorzüglichsten Sakramente unserer
Heilsordnung sind (principalia, praecipua, exigua salutis nostrae
sacramenta)."

Bei einer oberflächlichen Beurteilung dieser historischen
Übersicht würde man zum folgenden, sehr schwankenden
Ergebnis gelangen: Es gibt allerdings „Sakramente", aber in betreff
der Zahl lässt das Altertum uns in vöUiger Ungewissheit. Die
Siebenzahl verdanken wir lediglich der Meinung der mittel-
alteriichen Theologen. Wäre diese Folgerung richtig, dann
wäre damit unsere ganze Sakramentenlehre wirkHch ins
Ungewisse gerückt. Es gäbe für uns keinen einzigen massgebenden
Grund, die Auffassung des Mittelalters anzunehmen.

In der ganzen Betrachtung steckt ein Fehler. Es muss
doch auffallen, dass Petrus Lombardus plötzlich seine Siebenzahl

zum Vorschein bringt, ohne irgend eine Aufklärung oder
historische Erläuterung, welche wir ebensowenig später
bekommen. Die Scholastiker haben die Theologie zu einem
fertigen, vollendeten, scharf und genau umgrenzten System aus-



— 216 —

gebildet. Der ganze vorhandene Stoff musste in diesem System
um jeden Preis einen Platz bekommen. Dass man dabei auf
Fragen stiess, die mit Gewalt gelöst werden mussten, ist klar.
Dieses Übel hat auch in der Systematisierung unseres
Gegenstandes eine Rolle gespielt.

Es war eine unwiderlegliche Tatsache, dass die Kirche
auf Grund von Schrift und Tradition bestimmte Akte kannte,
durch welche auf bestimmte Personen eine Gnade oder
Vollmacht übertragen wurde. Diese Akte trugen ausser ihrem
speziellen Namen die gemeinschaftliche Bezeichnung
„sacramentum". Dieses Wort hatte aber eine solch ausgedehnte
Bedeutung, dass es auch für Akte gebraucht wurde, von welchen
es sich nicht oder wenigstens nicht so entschieden sagen liess,
was von jenen galt. Es gab also unter den „Sakramenten"
Handlungen, die für bestimmte Fälle oder Personen notwendig
waren, und andere, welche nur liturgische Gebräuche, symbolische

Akte waren.
Z. B. „sacramentum" hiessen sowohl „Taufe" als

„Altarweihe". Deutete nun der gemeinschaftliche Gattungsname auch
einen gleichen Wert an? Keineswegs. Die These „ohne Taufe
kein Christ" würde in jedem Auge als richtig erscheinen, die
These „ohne Altarweihe kein gültiges Opfer" wäre eine Torheit.

Also steckt der Fehler allein im Worte „Sakrament"
Unseres Erachtens hat dieses Wort den Fehler verursacht.

Der lobenswerte Eifer, die Kirchenlehre zu systematisieren,
führte zu ungeheurer Übertreibung. Es geht nicht an, die Heils-
fakta des Gottesreiches allesamt in einen dafür fertiggemachten
Harnisch zu zwingen. Es führt zu einem eisernen System,
welches den Inhalt verrenkt ; es bietet ein prachtvolles Gerippe,
aber ohne Fleisch und Seele. Diesen Fehler haben die
mittelalterlichen Theologen sich alle zu schulden kommen lassen,
keiner ausgenommen.

In betreff der Sakramentenlehre verfuhr man ebenso. Man
hielt es für notwendig, Klarheit zu schaffen, was als „Gnadenmittel"

angesehen werden sollte. Man erfand eine bestimmte
Definition des Begriffs: Gnadenmittel, an welcher alles, was
„Sakrament" hiess, geprüft wurde. Was mit der Definition
übereinstimmte, oder was man zur Übereinstimmung mit ihr zwang,
bekam allmählich ausschliesslich den Namen „Sakrament". Man
kam so zu einer Siebenzahl.



— 217 —

Wer nun die ganze Entwicklung der Kirchenlehre vor sich
sieht und mit „den sieben Sakramenten" das Altertum betritt,
findet sie nirgends nebeneinander, sondern begegnet ihnen hier
und dort in Gesellschaft, ausserdem sogar einer drei- oder viermal

grösseren Zahl von Namensgenossen. Wir pflegen — immer
noch unter dem Eindruck der mittelalterlichen Definition —
beim Worte „Sakrament" an das „äusserliche, sichtbare, von
Christo zu unserer Heiligung eingesetzte Zeichen" zu denken,
jedoch im ersten Jahrtausend hören wir sowohl von Taufe
und Eucharistie, als vom Leiden und von der Auferstehung, vom
Chrisma und Taufwasser reden wie von „Sakramenten". Da heisst

alles, was nur symbolische Bedeutung hat, „sacramentum".
Hat nun das Altertum mehr „Gnadenmittel"- gekannt oder

hat die Scholastik sieben festgesetzt? Keine dieser beiden Fragen
lässt sich sogleich beantworten. Das eine ist klar: das Wort
„Sakrament" bringt uns heute in Verwirrung.

Was nun? Am liebsten möchten wir sagen: das Wort „Sakrament"

aus dem Gedächtnis bannen und wieder von vorne
anfangen. Das ist aber technisch so schwer, dass man nicht
weiss, sobald von der „Siebenzahl" geredet wird, welchen
anderen gemeinschaftlichen Namen als „Sakrament" man
gebrauchen könnte. Diese Schwierigkeit ist ebenfalls ein Fehler
der mittelalterlichen Theologie. Sie hat nämlich den technischen
Ausdruck — beinahe möchten wir sagen: das Flickwort —
„Sakrament", das so mancherlei Bedeutung hat und im ersten
Jahrtausend in so verschiedenem Sinn gebraucht wurde, auf
sieben in der Kirche bekannte Handlungen und Gebräuche
gelegt, welche man von anderen unterscheiden zu müssen glaubte.
Man glaubte in diesen „sieben" viel Ähnlichkeit und viel
Gemeinschaftliches zu sehen, und ob dieses Gemeinschaftlichen
nannte man sie „Sakramente"; dieses Gemeinschaftliche stempelte

sie als „Sakramente", denn ein „Sakrament" war „ein
sichtbares Zeichen usw.".

Man hat aber nicht eingesehen — und tut dies meistens
noch nicht —, dass man um dieser Gemeinsamkeit willen Dinge
zusammengebracht hat, die viel mehr und Gewichtigeres nicht
gemein haben, Dinge, von weit differierendem Charakter, Dinge,
die fundamental verschieden sind, und die nicht einer gewissen
nebensächlichen liturgischen Ähnlichkeit wegen in einer und
derselben Kategorie unterzubringen sind. Es ist also eine Ober-

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1916. 15



— 218 —

flächlichkeit, diese „sieben" „Sakramente" zu nennen, weil
es unrichtig ist, sie zu einer Gattung zu zählen, in eine Rubrik
zu ordnen. Man ist aber genötigt, das unbestimmte Wort
„Sakrament" benutzen zu müssen, wenn man die „sieben" mit
einem gemeinschaftlichen Namen nennen will. Es ist leider
unentbehrlich geworden. So unentbehrlich, dass wir es am
Anfang dieses Aufsatzes gleichfalls benutzten, an der Stelle
nämlich, wo wir von der Notwendigkeit, dem Begriff und Wesen
der Kirche und der „Sakramente" redeten. Wir kehren nun
dazu zurück.

Wir nannten Kirche die Gemeinschaft, in welcher das
Erlösungswerk vermittelt wird, und Sakramente die Mittel, durch
welche das Erlösungswerk dem einzelnen seine Früchte bringt.
Wir benutzten dort das Wort „Sakrament", damit keiner
unserer Leser über unsere Meinung im Zweifel wärex). Es wird
aber aufgefallen sein, dass wir danach zu der Erörterung der
Notwendigkeit und zur Darlegung des Begriffs und Wesens des

Priestertums als Glied zwischen Kirche und Sakrament
übergingen. Es muss aufgefallen sein, weil wir damit das
Presbytérat2) den „Sakramenten" entzogen und ihm eine besondere
Stelle anwiesen, die Priesterstelle also nicht ein „Sakrament"
nannten. Warum wir dies taten, möchten wir nun erörtern.

In die vom Mittelalter als „die sieben Sakramente" uns
überlieferte „Siebenzahl" sind Dinge schlechthin verschiedenen
Charakters zusammengebracht, wie wir oben sagten. Wir
nannten das Priestertum das Leitorgan, durch welches das
Leben des Hauptes auf die Teile des Leibes übertragen wird.
Presbytérat ist dann die an bestimmte Personen geknüpfte
Gabe oder Macht zur Mitteilung göttlicher Gnade. Das Priestertum

bildet das Glied zwischen Kirche und Sakrament, es ist
der persönliche Diener des unpersönlichen Ganzen, in dessen
Namen er sich an den einzelnen richtet. „Sakramente" setzen
also ein Priestertum und das Presbytérat voraus; Priestertum

') Man vergi. S. 85, Anm. 1.

*) Wir verstehen unter Priestertum : das kirchliche Organ, das
Presbyterium (holländ. : priesterdom), unter Presbytérat : die Priesterwürde,
das Priestersein (holländ.: priesterschap); Priesterweihe (holländ.: priester-
wyding) ist also : das Verleihen des Presbyterats, das zum Priester machen.
— Von Langen und auch anderswo wird Priestertum gewöhnlich promiscue
für Organ und Amt gebraucht.



— 219 —

und Presbytérat haben in gewissem Grade nur Daseinsberechtigung,

weil es „Sakramente" gibt, weil Mittel vorhanden sind,
welche dem Gotteskinde Heil und Seligkeit bringen. Da
erhellt aber doch sofort, dass Presbytérat und diese Mittel
voneinander verschieden sind und in keinem Fall einer Rubrik
angehören können.

Nun wissen wir sehr wohl, dass das Priestertum ausser der
Spendung der Gnadenmittel auch das Presbytérat auf neue
Individuen zu übertragen hat, mit andern Worten auch die Aufgabe
der Priesterweihe besitzt, das ist aber nur eine andere Seite der
Sache. Wie man ja vom Begriff und Wesen des Presbyterats
reden kann und von der Priesterweihe, so kann man auch
unterscheiden zwischen dem Wesen der Taufe (die Wiedergeburt)

und der Taufe selbst (das Taufen, das Mittel zur
Wiedergeburt)1). So wenig aber wie Presbytérat und Wiedergeburt

gleichartige Begriffe sind, ebensowenig sind Priesterweihe

und Taufe gleichartige Sachen. Zwar haben sie vielleicht
Ähnlichkeit als liturgische Handlungen (Wort und Handlung,
forma et materia), zwar haben sie Berührungspunkte als „sichtbare,

von Christo eingesetzte Zeichen", aber das ist von
äusserst geringer Bedeutung gegenüber dem Unterschied in Wesen
und Begriff. Die Taufe (das Taufen) ist ein liturgischer Akt,
der Gnade bringt, die Gnade der Wiedergeburt, die Priesterweihe

ist ein liturgischer Akt, der eine Vollmacht überträgt,
die Vollmacht, als Organ der Kirche Heil und Seligkeit dem
einzelnen auf gesetzlichem Wege zu bringen. Hier liegt der
Unterschied, der jede Ähnlichkeit ausschliesst, welchen das
Wort „Sakrament" bewirkt hat.

Also, die Priesterweihe ist kein „Sakrament" Nein, wenn
die Taufe als Typus des „Sakramentes" betrachtet wird. Wir
können aber mit gleichem Recht sagen, die Taufe ist kein
„Sakrament", wenn die Priesterweihe als Typus des
„Sakramentes" betrachtet wird; gerade ihres grossen Unterschiedes
wegen im Wesen und Begriff2). Priesterweihe und Taufe —

1) Im Holländischen kann man unterscheiden Doop (Taufe,
Taufbegriff) und Doopsel (das Tauf„sakrament", der liturgische Akt, der
Taufakt).

2) Es möge dies mit einem schlichten, aber unsere Anschauung gut
illustrierenden Beispiel erläutert werden, a und b nennen wir „Buchstaben",
nicht weil sie einander gleichen, sondern weil beide einen Laut wieder-



— 220 —

z. B. — zeigen zwar einige Ähnlichkeit, will man beide ob
dieser Ähnlichkeit „Sakramente" nennen, so sei es. Man
vergesse aber dann vor allem nicht, den Unterschied zu
beachten, sonst entgeht uns das Wesen beider. Wir werden den

bisherigen Sprachgebrauch beibehalten und von „Sakramenten"
sprechen, aber im Auge behalten, dass dieser Name nichts
sagt und dass die Behauptung, dieses oder jenes sei ein „Sakrament",

uns gar nicht weiterbringt. Deshalb ist auch die
gewöhnliche Fragestellung, ob es zwei oder sieben „Sakramente"
gebe, prinzipiell verfehlt. Ebenso die Behauptung: es gebe
sieben „Sakramente", deren zwei, Taufe und Eucharistie, die
vorzüglichsten seien.

Indem die Theologie früher vom Begriff, von der Definition
des Wortes „Sakramente" auszugehen, gewohnt war, hat sie jetzt
einen neuen Weg einzuschlagen. Wir besitzen in der Kirche
sieben Handlungen, Einrichtungen, welchen eine bestimmte
Bedeutung zugeschrieben wird. Sie sind jede für sich ihrem
Wesen und Begriff, ihrer Herkunft und ihrer Geschichte nach
zu betrachten.

Betrachten wir nun kurz die sieben Sakramente: Taufe,
Firmung, Eucharistie oder hl. Abendmahl, Busse, Krankenölung-,
Priesterweihe und das Sakrament der Ehe.

Die Taufe ist diejenige Handlung, durch die die Aufnahme
in die Kirche Christi, in das Reich Gottes erfolgt. Mt. 28, 19 :

„Gehet hin und machet zu Jüngern alle Völker und taufet
sie ." Mk. 16, 16: „Wer glaubt und getauft ist, wird gerettet
werden1)." Sie ist das kirchliche Siegel, mit dem der Glaube

geben; so heissen 1 und 2 „Ziffer", nicht ihrer Formähnlichkeit wegen,
sondern weil beide eine Zahl darstellen. Nun ist es doch gewiss
nichtssagende Oberflächlichkeit, die „Ziffer" 1 und den „Buchstaben" * oder die
„Ziffer" 6 und den „Buchstaben" b in eine und dieselbe Kategorie
einzureihen, weil sie in der Form einander so sehr gleichen. Und täte man es eben
doch und gäbe beiden nun einmal einen gemeinschaftlichen Namen, z. B.

„Schrift", würde dieser Name uns dann etwas über das Wesen der 1 oder
des i offenbaren? Ein solcher allgemeiner Name bedeutet ja nichts, weil
er sich bloss auf nebensächliche, nicht aber auf wesentliche Ähnlichkeiten
stützt.

') Der Sinn des oioilrpsxai ist der, dass der Gerettete einen Platz
im Reiche Gottes, in der Kirche, in der Gemeinschaft der „Heiligen"
einnehmen wird.



— 221 —

des zu Taufenden bestätigt wird; sein Freibrief für das Reich
Gottes. Aus dem Neuen Testament ist zudem ersichtlich, dass die
Taufe nicht bloss als Aufnahmeakt anzusehen ist. Joh. 3, 3 ff.
erklärt Jesus eine geistige Wiedergeburt für notwendig zum
Eintritt in das Reich Gottes, eine Wiedergeburt — wie er Vers 5

sagt — „aus Wasser und Geist"; dieser Ausdruck kann nur
auf die Taufe, durch die die Aufnahme in die Kirche Christi,
der Eintritt ins Reich Gottes vermittelt wird, bezogen werden.
Weiter bezeugt auch Paulus mit fast jedem auf die Taufe
bezüglichen Worte ihre reinigende, läuternde Wirkung (Eph. 5, 26

„auf dass er — Christus — sie — die Kirche — heiligte, sie

reinigend im Bade des Wassers durch das Wort" ; vgl. 1. Kor.
6, 11; 12, 13; Gal. 3, 27; Tit. 3, 5). Deutlich sagt Petrus am
Pfingstfeste: „Bekehret euch, und ein jeder von euch lasse sich
taufen im Namen Jesu Christi zur Vergebung der Sünden ."
(Apg. 2, 38). Nicht weniger deutlich sagt Ananias zu Paulus :

„Lasse dich taufen und wasche deine Sünden ab" (Apg. 22, 16).
So gilt die Taufe als das wesentliche Mittel zur Sündenvergebung,

das jedoch eine Bekehrung des Sünders voraussetzt.
Wie die Wiedergeburt als unentbehrliche Bedingung für den
Eintritt in das Reich Gottes gilt (Joh. 3, 3: „Wenn einer nicht
von neuem geboren wird, so kann er das Reich Gottes nicht
schauen", vgl. Vers 5), soll — menschlich gesprochen —
auch das Mittel zur Wiedergeburt, die Taufe, für jeden
Sterblichen unentbehrHch sein.

Als das Mittel der Sündenvergebung hat also die Taufe —
abgesehen von der formellen Aufnahme in die Kirche Christi —
eine stark negative Seite, die Reinigung von der Sünde, welche
notwendig mit einer positiven Wirkung verbunden sein muss.
Mit anderen Worten die Taufe soll nicht bloss etwas
hinwegnehmen, sondern auch geben; sie soll nicht nur eine „Taufe
mit Wasser" zur Sündenvergebung, sondern auch eine „Taufe
mit Geist" zur Erbauung, zur Kräftigung sein. Diese letztere
ist die notwendige Ergänzung der ersteren, unentbehrlich als
der positive Faktor zur Verwirklichung der „Wiedergeburt aus
Wasser und Geist" (Joh. 3, 5).

Diese „Geistestaufe"- verspricht Jesus selbst in seinen
Abschiedsreden (Job. 14, 15, 16), ein Versprechen, das er am
prägnantesten präzisiert, wenn er sagt : „Ihr werdet mit dem hl. Geiste

getauft werden jetzt nach nicht viel Tagen" (Apg. 1, 5). Die



— 222 —

Verbindung von Sündenvergebung und Kräftigung, von
Entleerung von der Sünde und Erfüllung mit dem hl. Geiste gibt
auch Paulus kund (1. Kor. 12, 13: „in dem Einen Geiste sind
wir alle zu Einem Leibe getauft und sind wir alle mit Einem
Geiste getränkt worden"; Tit. 3, 5: „da hat er uns gerettet
durch das Bad derWiedergeburt und Erneuerung des hl. Geistes").
Und Petri erste Predigt bezeugt dasselbe (Apg. 2, 38: „Bekehret
euch, und ein jeder von euch lasse sich taufen im Namen Jesu
Christi zur Vergebung der Sünden, und ihr werdet empfangen
das Geschenk des hl. Geistes"). Diese Anschauung steht bei
Paulus im Zusammenhang mit seiner Ansicht über die Wiedergeburt

des Menschen. Wie diese sich zerlegt in die Sündentilgung

durch Christi Tod und die Rechtfertigung durch seine

Auferstehung (Röm. 4, 25) und diese beiden zusammenhangen
und notwendig sich ergänzend einander folgen — wie Christi
Auferstehung seinem Tode —, so folgen auch sich ergänzend
die Mittel zur Entsündigung und zur Befestigung* (Kräftigung)
in der Gerechtigkeit, Taufe und Firmung einander. Der Taufe
auf den Tod Christi soll eine Mitteilung des hl. Geistes folgen,
damit wir „in Erneuertmg des Lebens wandeln" (Rom. 6, 3. 4).

— Das Kind Gottes soU zugleich ein Tempel des hl. Geistes
werden.

Die Wiedergeburt und Erneuerung des Menschen sind
einfache Tatsachen, welche sich nicht wiederholen können. Mit
Taufe und Firmung sind diese Phasen ein- für allemal
durchlaufen. „Was aus dem Fleische geboren ist, ist Fleisch, und
was aus dem Geiste geboren ist, ist Geist" (Joh. 3, 6).

Aber wie der natürliche Lebensprozess mit der Geburt
erst anfängt, so auch das geistige Leben des Christen mit seiner
Wiedergeburt. Die Schule des höheren Lebens führt durch
eine ausgedehnte, vielumfassende, tiefgehende Entwicklung. Um
diese Entwicklung* mit Erfolg durchzumachen, ist es notwendig,
dass der Christ fortwährend die aus dem Erlösungswerk
hervorquellende Gnadenkraft empfängt, Gnadenkraft zur Erneuerung
seiner immer wieder erschlaffenden und allmählich sich
verzehrenden Geisteskräfte ; ist es notwendig, dass sein Geist himmlische

Nahrung erhält zur Stärkung und Ausdauer im Kampfe
des Lebens; ist es notwendig, dass sich fortwährend die Einheit

mit Christus kundgibt, ohne die keine Entwicklung zu
höherem Geistesleben möglich ist; ist es notwendig, dass die



— 223 —

durch Christus verwirklichte Erlösung dem Christen als eine
auch für ihn persönlich geschehene, als eine ihre Früchte auch
ihm mitteilende immerfort vor Augen geführt wird. Das ist der
wesentliche Inhalt der Eucharistie. Die Teilnahme an diesem
mystischen Opfermahle macht diesen Inhalt zu persönlichem
Eigentum.

Darüber, dass dies wahrhaft der Inhalt des hl. Abendmahls ist,
lässt das Neue Testament keinen Zweifel. Dass die Eucharistie als
Darstellung des Erlösungsopfers Christi, als Mittel sein Erlösungswerk

sich fortwährend zu vergegenwärtigen, durch Christus eingesetzt

wurde, wird am schärfsten von Paulus bezeugt. Er sagt :

„So oft ihr von diesem Brote esset und von diesem Kelche trinket,
verkündet ihr den Tod des Herrn" (1. Kor. 11, 26), indem überdies
die Einsetzungsberichte diese Bedeutung deutlich hervorheben
(1. Kor. 11, 24. 25; Luk. 22, 19. 20; Mt. 26, 28; Mk. 14, 24). —
Und dass dieser Inhalt durch Teilnahme an dem Opfermahle
wirklich persönliches Eigentum wird, dass mit anderen Worten
das Essen von dem Brote und das Trinken von dem Kelche
kein bloss symbolischer Akt, keine blosse Allegorie ist, sondern
eine reelle, wesentliche Vereinigung mit Christus, ein reelles,
wesentliches Pflücken der Früchte seines Erlösungswerkes, ist
jedenfalls unzweifelhaft Lehre des Paulus (1. Kor. 10, 16: „Der
Kelch der Segnung, den wir segnen, ist er nicht die Vereinigung
mit dem Blute Christi Das Brot, das wir brechen, ist es nicht
die Vereinigung mit dem Leibe Christi?" vgl. 1. Kor. 11, 27 ff.),
eine Lehre, welche den Ausführungen Christi selbst vollkommen
entspricht (Joh. 6, 52 ff.).

Wenn der Heiland in seinem Sendungsworte an die Jünger
(Joh. 20, 21—23) ihre Aufgabe mit den Worten bezeichnet :

„Welchen ihr die Sünden erlasset, denen sind sie erlassen ;

welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten", so kann er
damit zunächst nichts anderes gemeint haben als das, was er
Mt. 28, 19 als Aufgabe der Apostel bezeichnet, sie sollen alle
„zu Jüngern machen" und sie dann taufen. So gab er ihnen
die äussere Entscheidung über alle Menschenkinder in die
Hand, ob sie dem sichtbaren Reiche Gottes angehören sollten oder
nicht. Denjenigen, die Jünger Jesu und gläubig wurden, sollten
sie durch die Taufe das Unterpfand der Sündenvergebung und
der Aufnahme in das Reich Gottes vermitteln.



— 224 —

Die Kirche kann sich jedoch nur zu der „einen Taufe zur
Vergebung der Sünden" bekennen. Wer getauft ist, hat damit
die Zusicherung erhalten, dass ihm seine Sünden erlassen sind,
und dass er aus der sündigen Menschheit ausgeschieden und
in das Reich Gottes, in die „Gemeinschaft der Heiligen"
eingegliedert worden ist. Die menschliche Schwäche ist aber nicht
imstande, sich auf der idealen sittlichen Höhe fortdauernd zu
behaupten und auch von den „Heiligen" wird Gottes Gebot

vergessen und übertreten. Jesus selbst sah das voraus; er
kleidete seine Zukunftsgedanken in die Gleichnisse vom
Unkraut unter dem Weizen und von dem Netze, in welchem „allerhand

Fische" gefangen werden (Mt. 13, 24 ff., 47 f.). Dass selbst
schwere Vergehen unter den Christen stattfanden, erhellt ja
aus 1. Kor. 5, 1 ff., wo denn auch dem Sünder wirklich die
„Gemeinschaft der Heiligen" verweigert wird. Zugleich aber
stellt sich an dieser Stelle der hl. Schrift heraus, dass die
Gemeinde die Befugnis und die Berechtigung hat, dem Sünder

„zu verzeihen und ihn zu trösten", wenn die Strafe sich als
zweckentsprechend erwiesen hatte und das Gewissen erwacht
war (2. Kor. 2, 6 f.). Es ist die Anwendung der von Christo
selbst gegebenen Weisung, falls ein „Bruder" — ein
Mitchrist also — sich schwer versündigte. Nach wiederholten,
jedoch vergeblichen Zurechtweisungen der Freunde und Nächsten,

sollte die „Gemeinde" den Sünder ermahnen ; achtete
er darauf, so wäre die Sünde vergeben und damit der Friede
in der Gemeinschaft der Liebe wieder hergestellt, wenn aber
nicht, so sagte er dadurch sich selbst von der „Gemeinde" los.

„Wahrlich, ich sage euch, was ihr auf Erden binden werdet,
soll auch im Himmel gebunden sein, und was ihr auf Erden
lösen werdet, soll auch im Himmel gelöst sein" (Mt. 18, 15—20).
So ist denn der Inhalt und Sinn der „Busse" : die Sündenvergebung

für den, der vergessen hat, er sei Christ und Kind
Gottes. Sie ist die Hand, welche den Fallenden wieder aufrichtet;
der Blick der Liebe, der dem Strauchelnden wieder Hoffnung
einflösse, ihn ermuntert und ermutigt ; die Stimme, die das
einmal im Bad der Wiedergeburt geweckte neue Leben wieder
zur Auferstehung ruft.

Nichts anders kann auch der Inhalt und Sinn der Kranken-
Ölung sein (Jak. 5,14. 15. 16). — Was der Sünder im allgemeinen
selber in der Versammlung der „Gemeinde" sucht, soll dem



— 225 —

Kranken von der „Gemeinde" auf seinem Krankenlager gebracht
werden. Wie der Arzt mit seinen Heilmitteln zur Genesung*
des Körpers kommt, so bringt auch der Seelsorger, das Organ
der „Gemeinde", die Heilmittel zur Erquickung der Seele,
Heilmittel, welche geziemend von dem geweihten Öl versinnbildet
werden. Auch hier jedoch liegt der Schwerpunkt im „Gebet
des Glaubens", welches „dem Kranken helfen, ihn aufrichten
und ihm Vergebung der Sünden gewähren wird" (Jak. 5, 15).
So ist die Krankenölung eine besondere durch den Umstand
des Krankseins charakterisierte Form der kirchlichen
Sündenvergebung. Auch hier ist es die starke Hand Gottes, die den

niedergebeugten Kranken aufrichtet und ihn als ein verjüngtes
Kind Gottes aufstehen und in neuer Lebensfreude seine Christenreise

weiter fortsetzen macht. Es kann aber auch die
Versicherung des Vaters sein, dass er den guten Willen seines

Kindes angenommen und es mit liebevollen Armen als sein

Kind zu sich in sein ewiges Freudenreich aufnehmen wolle.
Die Bedeutung des Presbyterats haben wir oben

hervorgehoben, so dass wir uns jetzt einer ausführlichen Charakteristik

enthalten können. Nach dem Gesagten ist die Priesterweihe

weit mehr als ein liturgisch sakramentaler Akt, der einem
eine Gnade verleiht, um die „Gemeinde" zu weiden und zu
führen. Das Presbytérat ist das unentbehrliche Bindeglied
zwischen dem Ganzen und den Teilen. Es ist die Vollmacht des

Boten, durch den das Haupt seine Botschaft der Freude
und Gnade, seine Schätze von Heil und Seligkeit den Teilen
des Körpers bringen lässt. Ohne Presbytérat keine wirklichen
Heilsmittel. Die Gemeinschaft, welche ein Presbytérat kennt,
besitzt auch Gnadenmittel; eine Gemeinschaft, die Gnadenmittel
zu empfangen hat, muss auch ein Presbytérat aufweisen können.

Eine Charakteristik des Wesens des Sakramentes der Ehex)
ist in einer Abhandlung über die „sieben Sakramente"
selbstverständlich geboten. Allerdings herrscht hinsichtlich dieses
Sakramentes eine Meinungsverschiedenheit. Es würde uns nicht
befremden, wenn sich herausstellen sollte, dass auch hier das
Wort „Sakrament" die Verwirrung gestiftet habe. Die so

logische Auffassung und Unterscheidung von Ehekontrakt und

J) Wir behalten diese Benennung einstweilen bei, da sie durch ihre
Unbestimmtheit und Allgemeinheit für mehrere Auffassungen Raum lässt.



— 226 —

Ehesakrament *) hat dieses gegen sich, dass von einer spezifisch
christlichen Form der Eheschliessung und gleichfalls der
Eheeinsegnung im Neuen Testament keine Spur zu finden ist ; und
ausserdem dieses, dass sie den Verdacht erweckt, aus dem
Wunsch entstanden zu sein, der eisernen Definition, wonach
für die Gültigkeit eines Sakramentes ein „äusserliches,
sichtbares Zeichen" erforderlich ist, entsprechen zu wollen.

Andere Anschauungen in betreff des „Sakramentellen" des
Eheabschlusses selbst führen zu Ungereimtheiten, beinahe möchten
wir sagen zu Unanständigkeiten.

Auch die Auffassung wird vertreten, dass die Ehe selbst
als etwas Sakrales gelten müsse. Vielleicht ist man gerade
durch Christi hohe Auffassung von der Ehe, durch die
Tatsache, dass er die Ehe „heiligte", auf ihre ursprüngliche heilige
Grundlage zurückführte, dazu gekommen, die Ehe selbst —
obschon formell unrichtig* — zu den „Sakramenten" zu rechnen.

Dass Christen bei der Abschliessung ihrer Ehe Gottes Segen
mittelst des „Dieners der Gemeinde" erflehen, ist schon eine
Sitte des Altertums. Dass Gott solchen Ehen seine Genehmigung
und seinen Segen erteilt, lässt sich von Christen nicht bezweifeln.

:t': Tj.'

*
In den theologischen Handbüchern werden im Kapitel „Die

Sakramente im allgemeinen" mehrere Fragen besprochen, welche
wir hier stillschweigend übergehen oder nur kurz berühren
können. So z. B. die Frage, ob es auch im Alten Bunde „Sakramente"

gegeben habe, wobei man dann u. a. nennt: die Beschneidung,

den Genuss des Passahlammes, die verschiedenen Arten
von Opfern, die Priesterweihe. — Es gewährt dem Begriff und
der Würdigung unserer Siebenzahl keinen Nutzen, dabei
stillzustehen. Was ja doch im Neuen Bund vermöge und infolge
des Erlösungswerkes geschieht, kann im Alten Bund höchstens
in Erwartung des, in Glauben an, in Hoffnung auf den Messias

stattgefunden haben. Es ist der himmelweite Unterschied
zwischen Hoffen und Besitz, zwischen Sehnen und Erfüllung. —
Entscheidend ist hier die Anschauung in Hebr. 10, 1—4, wo

') Die von vielen Gallikanern und namentlich auch von der Utrechter
Kirche durchgängig vertretene Ansicht, wobei das „Sakrament der Ehe"
als die „sakramentale" Einsegnung der bereits vor dem Standesamt
vollzogenen Ehe, als die kirchliche Einsegnung der Zivilehe also, betrachtet
wird.



— 227 —

dem „Gesetz" nur „der Schatten der zukünftigen Güter, nicht
die wesentliche Gestalt der Dinge selbst" zuerkannt wird.

Aus der üblichen Definition von „Sakrament" wird auch
die Notwendigkeit einer gemeinschaftlichen Form des „äusserlichen

Zeichens" hergeleitet. Ein „Sakrament" soll „materia"
und „forma" J) besitzen ; — Ausdrücke, die dem scholastischen
Sprachgebrauch entnommen, weder der wirklichen Bedeutung,
noch auch der liturgischen Form der Sakramente gerecht
werden.

Ein „Sakrament", so wird gesagt, muss von „Christus
eingesetzt" sein. — Wir haben im Anfang die Notwendigkeit erörtert,
dass die Früchte des Erlösungswerkes Christi persönliches Eigen^
tum eines jeden Menschen werden sollten ; woraus wir zugleich
auf die Notwendigkeit von Mitteln schlössen, welche die Früchte
auf untrüglich wahrnehmbare Weise dem Menschen übermitteln.
Ob Christus selbst von bestimmten Mitteln geredet habe, ist
zwar von uns wiederholt berührt worden. Die Frage sollte
aber in einer besonderen Abhandlung erörtert werden.

Ferner haben wir auf die Notwendigkeit einer dienenden
Vermittlung hingewiesen, die im Namen der Kirche vollbringt,
was Aufgabe der Kirche ist, und so das Band zwischen dem
unpersönlichen Ganzen und dem Individuum bildet. Wer etwa dieser

„Verwalter" oder „Spender" ist, wie er heisst, Ausnahmefälle usw.,
sind Fragen kirchenrechtlichen oder liturgischen Charakters,
welche ebenfalls erst in einer Sonderabhandlung zu erörtern
wären.

In unserer Bestimmung des Begriffs und des Wesens der
Mittel, welche die Früchte des Erlösungswerkes den Menschen

vermitteln, heisst es, die sichtbare Handlung umkleide ein
himmlisches Geschehen, mit dem menschlichen Tun sei eine göttliche
Frucht verknüpft. Die vom Diener vollzogene Handlung ist
also kein leeres Symbol, keine blosse Zeremonie, sondern soll
in Übereinstimmung mit dem gottmenschlichen Erlösungswerk
zugleich ein göttliches und menschliches Geschehen sein. Eine
bestimmte menschliche an einem bestimmten Individuum voU-

zogene „offizielle" Handlung ist also mit einer göttlichen Wir-

') Wie bekannt gilt z. B. bei der Taufe als „materia remota" : Wasser,
als „materia proxima" : die Ausgiessung des Wassers, während die „forma"
in der Formel : „Ich taufe dich im Namen des Vaters und des Sohnes und
des hl. Geistes" besteht.



— 228 —

kung verbunden. Wissenschaftlich heisst dies : ein „Sakrament"
wirkt „ex opere operato", d. h. „aus dem gewirkten Werk",
auf Grund der blossen Tatsache, dass es vollzogen wird. Ein
Ausdruck, der Vorsicht, Beschränkung, Erläuterung und den

nötigen Vorbehalt erheischt. Sollte damit gesagt sein, dass der
das Mittel Empfangende, der Gnade teilhaft Werdende
überhaupt keiner innerlichen Beteiligung an der sakramentalen Handlung

bedarf? Dann wäre doch der Ausdruck „ex opere operato"
nur ein anderes Wort für Zauberei oder Magie, dann wären
wir mit den „Mitteln des Heils" zu der Zeit des heidnischen
Mysteriendienstes, zu den Zaubermitteln des Aberglaubens
zurückgekehrt! Ein derartiges unverantwortliches Tun und Geschehen
kennt das Reich Gottes aber nicht

Als der Heiland hier auf Erden umherwanderte und einen
Kreis der Liebe und des Segens um sich bildete, bediente er
sich gerne der Symbole. Dem Tauben steckte er seine Finger
in die Ohren, indem er sagte „Effatha", dem Stummen berührte
er die Zunge mit Speichel, einem Blinden bestrich er die Augen
mit Schlamm, dem Töchterchen des Ja'irus rief er zu : „Thalitha
kumi", Kranken legte er die Hände auf. Jedesmal aber hören
wir ihn die Beglückten entlassen mit dem Worte: „Dein Glaube
hat dir geholfen". Einmal ') folgt ihm inmitten einer dichten
Menge ein von einem unheilbaren Leiden getroffenes Weib auf
dem Fusse. Ihre Absicht ist, nur einen Augenblick sein Kleid
zu berühren, „so werde ich gesund werden". Und freilich bei der
Berührung fühlt sie die Heilung in sich stattfinden. Jesus aber will
nicht, dass das Weib in der Meinung bleibe, es sei allein durch
eine nach ihrer Meinung vom Herrn selbst nicht wahrgenommene
Berührung — in rein mechanischer Weise also — geheilt. Er
wendet sich um und fragt, wer ihn angerührt habe, „denn ich
habe erkannt, dass eine Kraft von mir ausgegangen ist". Und
als das Weib gesteht, dass sie es wäre, spricht Jesus zu ihr:
„Tochter, dein Glaube (nicht also die mechanische Berührung!)
hat dich gesund gemacht".

Jesus wollte am allerwenigsten als Zauberer betrachtet
werden. Das Geistliche und Unsichtbare, das er brachte,
verband er mit dem Natürlichen und Sichtbaren, um sich der
Zweiseitigkeit der menschlichen Natur anzupassen. Ohne Glauben

') Mt. 9, 20 ff. ; Mk. 5, 25 ff. ; Luk. 8, 43 ff.



— 229 —

aber konnte er nicht wirksam sein (Mt. 13, 58: „Er wirkte
dort nicht viele Wunder, wegen ihres Unglaubens". Mk. 6, 5. 6:
„Und er konnte dort kein einziges Wunder tun und er
wunderte sich wegen ihres Unglaubens").

Nicht anders verhält es sich mit den „sichtbaren Zeichen",
an welche die Gnadenmitteilung geknüpft ist. Keine Religion
legt dermassen, wie gerade die christliche, den Nachdruck auf
die sittliche Mitwirkung und auf die innere Umwandlung des

Menschen selbst. Gerade das Christentum ist es, das die
Forderung stellt: „Ziehet an den neuen Menschen" (Eph. 4, 22—24).

Wie unerlässlich übrigens die „Mittel" zur Erlangung von
Heil und Seligkeit immer geschätzt wurden, sie sind zu jeder
Zeit als Mittel zum Zwecke betrachtet worden, Mittel, zu welchen
der Mensch seine Zuflucht nimmt zur Erreichung von Heil und
Seligkeit. — Vom göttlichen Standpunkt aus sind auch diese
Mittel überflüssig. Gott kann, um seinen Kindern Heil und
Seligkeit zu vermitteln, sich selbst den Weg wählen.

* *

Schliesslich wollen wir im Anschluss an unsere
vorhergehende Charakteristik eine Ordnung oder Sichtung in dem,
was man heute „die sieben Sakramente" zu nennen pflegt,
versuchen.

• Wir haben oben schon nachgewiesen, dass die von der
Zeit bestätigte gemeinschaftliche Benennung „Sakrament" so

unbestimmt und nichtssagend ist, dass sie kein Licht über das
Wesen eines jeden einzelnen der „sieben" verbreitet. Die so

gewöhnliche Fragestellung, ob es zwei oder sieben „Sakramente"
gebe, nannten wir eben darum auch prinzipiell verfehlt. Die
Behauptung: dies oder dieses sei ein „Sakrament", bringt uns

gar nicht weiter.
Auf Grund unserer kurzen Zusammenfassung des Wesens

eines jeden der „sieben" Sakramente unterscheiden wir
folgendermassen :

a. Die einzigen, eigentlichen und deshalb für jeden
bestimmten Mittel zur Erwerbung des Heiles und der Seligkeit,
die einzigen und alleinigen Mittel, durch welche das Erlösungswerk

in seinen wesentlichen Früchten dem Menschenkinde
zugewendet wird, sind Taufe und Eucharistie. In diesen beiden
wird alles gegeben, was der Erlöser auf sakramentalem Wege



— 230 —

an Vergebung und Erneuerung, an Erbauung und Kraft zu
geben hat. Diese „Sakramente" sind die Mittel des Heiles und
der Seligkeit: die Heilsmittel.

An die Taufe schliesst sich nach der positiven Seite
unmittelbar, fast untrennbar, die Mitteilung des hl. Geistes, die
Geistestaufe an, die Firmung, so innig mit der Taufe verwandt,
dass sie ohne diese nicht fortbestehen kann, weil sie eine
bestimmte Seite der Wiedergeburt stärker betont. Die Firmung
als Geistestaufe ist in die Taufe zur Wiedergeburt einbegriffen
und ist bei Trennung von dem Taufakt nur als nachträgliche
positive Ergänzung desselben anzusehen.

Der Inhalt der Busse wie auch der Krankenölung- ist
Sündenvergebung, welche nicht zur Aufnahme in das Reich Gottes,
sondern zur Wiederherstellung der Kindschaft Gottes stattfindet.
Die Busse ist die allgemeine Form, die Krankenölung eine in
dem besonderen Umstand des Krankseins begründete spezifische
Form der Sündenvergebung. Als Mittel der Sündenvergebung
sind sie also der Taufe in ihrer negativen Wirkung unterzuordnen.

Nicht aber als Mittel, welche Heil und Seligkeit
vermitteln, wie Taufe und Eucharistie, auch nicht als Mittel, welche
eine Seite der Taufe präzisieren, wie die Firmung, sondern als
Mittel zur Wiederherstellung des ungetrübten Zustandes des

Gotteskindes, als Mittel, die zurückführen auf den Weg, auf
welchem die beiden Mittel des Heiles zu bekommen sind, als
die Heilmittel, welche die himmlische Bürgschaft geben, dass

die Vergangenheit vergessen und ausgelöscht ist, das Menschenkind

wiederum als Kind Gottes gilt und die „Quellen des Heiles
und der Seligkeit" für das aufgerichtete, wiederhergestellte Kind
Gottes wieder zugänglich sind.

b. Weil das durch das Erlösungswerk Christi gewonnene
Heil und die Seligkeit Eigentum des Reiches Gottes sind, ist
ein Priestertum als Mittelglied zwischen Kirche und Person
unerlässlich. Unentbehrlich ist der Diener, der des Himmels
Heil und Seligkeit unter sieht- und tastbarem Zeichen dem
einzelnen vermittelt. Unentbehrlich, d. h. im Wesen des Gottes-
reiches begründet, ist also auch die Weihe zum Diener der
Kirche. Die „Ordinatio" oder Weihe des Liturgen ist der Weg,
auf dem die Vollmacht zum Dienste an den Gliedern des Reiches
Gottes an einzelne dieser Glieder durch die Jahrhunderte der
Kirche auf Erden immer wieder übertragen wird.



- 231 —

c. Das „Sakrament der Ehe". In betreff dieses letzten aus
der Siebenzahl der Sakramente lassen wir es bei der oben
angegebenen unentschiedenen Charakteristik bewenden. Wie man
dieses Sakrament auch betrachtet — weder als von Gott auf
die Neuvermählten herabgeflehter Ehesegen, noch als Ausdruck
für die Heiligkeit der Ehe selbst —, ist es in irgendwelchen
organischen Zusammenhang mit den anderen Sechs zu bringen.
Nicht zum wenigsten stellt sich bei diesem „Sakrament" heraus,
wie wenig dieser Name sagt.

Fassen wir noch einmal das Resultat zusammen, so müssen
wir sagen, dass die wissenschaftliche Erörterung der Siebenzahl

nicht von einem aus einer abgenutzten und immer
angefochtenen Definition hergeleiteten „Sakraments"begriffe
ausgehen soll, der dann jedesmal in jedes einzelne der „Sieben"
hineingelegt werden muss. Es muss zugegeben werden, dass

der im Altertum so geläufige und unschuldige Ausdruck „Sakrament"

in der mittelalterlichen Theologie für das „System"
verhängnisvoll geworden ist.

Der gewissenhafte Theologe wird den Tatsachen die Lehren
folgen lassen und die Siebenzahl zur besseren Organisation
zuerst desorganisieren. Wenn die Wissenschaft jedem einzelnen
der „sieben" Sakramente in seinem Wesen und Begriff, in
bezug auf Herkunft und Geschichte nachforscht, wird das
Ergebnis unzweifelhaft die Grosstaten Gottes im Reiche des Heiles
und der Seligkeit in ihrem wahren Wert zu schätzen wissen.

Enkhuizen. A. Rinkel.


	Das Hauptstück : "De Sacramentis in genere" [Schluss]

