
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 2

Artikel: Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik : ein Beitrag zum
Verständnis der Mystik überhaupt

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 142

Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik.

Ein Beitrag zum Verständnis der Mystik überhaupt.

Die Ansicht, die Mystik sei nicht christlich, kann ich nicht
teilen und darum möchte ich nach meinen schwachen Kräften
mitarbeiten, der viel Verkannten den ihr gebührenden Platz im
Christentum sichern zu helfen.

Um die Unchristlichkeit der Mystik dazutun, beruft man sich
auf die in ihrer theoretischen Spekulation vorkommenden
neuplatonischen Gedanken. Darauf ist etwa zu antworten: Wir
müssen, um gegen die Mystik gerecht zu sein, dieselbe
einteilen in eine theoretische (mystische Spekulation) und in eine

praktische (mystisches Erleben). Gewiss finden sich in der
theoretischen Mystik Gedanken des Neuplatonismus, aber solche
finden sich auch im Johannesevangelium. Dann darf aber
nicht vergessen werden, dass die Hauptquelle der mystischen
Theorie gar nicht den Neuplatonismus des Areopagiten,
sondern die erotische Allegorie des Hohenliedes ist! Zudem ist
hinzuzufügen, dass der echte, d. h. praktische Mystiker sich
mit philosophischen Spekulationen sehr wenig befasst, er
„arbeitet" mehr mit dem Herzen, als mit dem Verstände. Ihm
ist es vielmehr darum zu tun, Gott, dem Urgrund alles Seins,
durch sittliches Handeln (Askese) näher zu kommen, als durch
philosophisches Studium. Zu erwähnen ist ja doch auch, dass

unter den Mystikern die Frauen nahezu die Mehrzahl
einnehmen und dass diese sich mit neuplatonischen Gedankengängen

abgequält hätten, ist wohl nicht anzunehmen. Man
darf eben nicht bloss bei bestimmten Mystikern anfragen,
sondern alle zusammennehmen, will man ein gerechtes Urteil
fällen. Zu dem möchte ich gleich hier bemerken, dass man
die Frage nach der Christlichkeit der Mystik nicht so sehr
aus den Schriften der sogenannten christlichen Mystiker,
sondern aus dem Evangelium selbst beantworten muss. Aber, um
bei den christlichen Mystikern zu bleiben, sage ich, dass ihnen



— 143 —

das Hohelied viel mehr theoretisches Vorbild gewesen, als der
Areopagite. Und wenn man an den Satz Augustins denkt:
„in vetere testamento novum latet", dann sind das Hohelied
und einzelne mystische Sätze des Alten Testamentes christliche,
zum mindesten aber nicht heidnische Vorbilder.

Das im Hohenliede ständige Bild des bräutlichen Verhältnisses

der Seele zu Gott, ist dem ganzen Alten Testamente
nicht unbekannt, wie es auch im Neuen Testamente des öfteren
gebraucht wird. Man vergleiche hierzu das bräutlich-eheliche
Verhältnis des Bundesvolkes zu Gott — der Abfall des Volkes
wird mit Ehebruch bezeichnet — man vergleiche beispielsweise
die neutestamentlichen Stellen, wo sich Jesus als Bräutigam
bezeichnet.

Dass dieses Bild vom bräutlich-ehelichen Verhältnisse das

zutreffendste für das mystische Erlebnis ist, das geht zunächst
aus den Schriften der Mystiker hervor, die doch nicht öfter
von Bräutigam und Geliebten sprechen können, als sie es tun.
Dass der Vergleich des ehelich-bräutlichen Verhältnisses, der
Seele zu Gott der richtigste ist, muss auch jeder bestätigen, der
auf Grund persönlicher Erfahrung das mystische Erlebnis kennt.

Gegen den Vorwurf, die Mystik gehe über geschichtliche
Formationen, gehe über den geschichtlichen Jesus und seine

„Frohbotschaft" hinaus, lässt sich folgendes vorbringen:
Dem christlichen Mystiker ist Jesus „der Weg, die Wahrheit

und das Leben". (Das Ziel). Jesu sittliche Forderungen,
sein sittliches Leben sind der Weg zum mystischen Einswerden
mit Gott (Jesus). Ist doch die Übung des sittlichen Willens,
das Streben nach Sündenreinheit (Askese) die Vorstufe aUer

Mystik! Jesus ist aber auch das göttliche Ziel dieses Weges,
er ist zugleich der Bräutigam, der um die Seele wirbt. „Wer
meine Gebote hat und hält sie, der ist es, der mich liebt. Wer
mich aber liebt, der wird von meinem Vater geliebt werden,
und ich werde ihn lieben und mich ihm offenbaren". Joh. 14, 21.

„Wer mich liebt, der wird mein Wort halten und mein Vater
wird ihn Heben und wir werden zu ihm kommen und Wohnung
bei ihm nehmen." Joh. 14, 23. Der christliche Mystiker
gelangt „per Christum hominem ad Christum deum" (Augustinus).
Der christliche Mystiker bedarf eines festen Glaubens an Jesus
und sein Wort, eines vollen Vertrauens in die Führerschaft
„Christi hominis". Allerdings bedarf der Mystiker, der zur



— 144 —

mystischen Einigung* mit „Christo deo" gelangt ist, für solche
Augenblicke des Glaubens an den geschichtlichen Jesus, ans
geschichtliche Evangelium nicht, hier ist er vom Glauben zum
Wissen gelangt, es bleibt nur noch die Liebe. Ist das nicht
selbstverständlich und darf deshalb die Mystik als widerchristlich

angesprochen werden? Lehrt doch die korrekte Kirchenlehre

und die Vernunft, dass im Himmel der Glaube
überflüssig geworden und was ist denn die mystische Ekstase anders
als der Genuss des Himmels für Augenblicke?

Ich möchte gleich noch einem Gedanken Raum geben.
Es wird oft einseitig gedacht und gesprochen, der Mensch

allein verlange nach Seligkeit. Nein, dieselbe „Brunst" (vgl.
Inbrunst) ist auch in Gott vorhanden. Es wäre ja auch ein
einseitiges bräutlich-eheliches Verhältnis zwischen Menschenseele

und Gott, wenn nur die Braut (Seele) Sehnsucht hätte
nach dem Besitz des Bräutigams, (Gott Himmel) und nicht
auch umgekehrt. Wir verstehen nur so die „kühnen" Sätze,
z. B. eines Angelus Silesius:

„Dass Gott so selig ist und lebet, ohn Verlangen,
Hat er sowohl von mir, als ich von ihm empfangen."
„Gott ist so viel an mir, als mir an ihm gelegen,
Sein Wesen helf ich ihm, wie er das meine, hegen." u. v. a.

Gott hat uns „zuerst geliebt". Er hat als Seelenbräutigam
jederzeit um die Menschenseele geworben. Jesus hat als der
Logos (Wort) schon durch die Propheten das Bundesvolk an sich
zu ziehen gesucht. Ja er hat als Logos spermatokos auch die
Heidenwelt gerufen. Übrigens eine teilweise Beantwortung der
Frage, weshalb es auch eine ausserchristliche Mystik gibt.
Der Logos hat, „Fleisch geworden", die Menschen zum königlichen

Hochzeitsmahle gerufen. Er ruft sie heute noch durch
seine Apostel, denen er aufgetragen: „Gehet hin und lehret
alle Völker und taufet sie im Namen des Vaters und des Sohnes
und des heiligen Geistes." Taufe aber bedeutet Wiedergeburt
aus dem Wasser und dem heiligen Geiste.

Das mystische Erlebnis baut sich auf zwei Faktoren auf.
Auf das asketische Streben des Menschen, auf das Streben
nach Sündenreinheit, nach Beugung des eigenen WiUens unter
Gottes Willen, nach Befreiung von der Ichsucht (Entwerdung
seiner selbst) und auf das Entgegenkommen, die Gnadenerweisung

Gottes- Der Mensch kann also die mystische Ek3tase



— 145 —

nicht erzwingen; denn Gottes Gnade ist eben Gnade. Der
Mensch kann sich nur vorbereiten auf dieselbe durch ernstliches,
sittliches Leben und Streben. An diesem Punkte setzt nun
meines Erachtens die ungesunde Mystik ein. Und gibt sehr
wohl eine gesunde und eine ungesunde Mystik und nicht etwa
eine Mystik schlechthin

Es kommt eben oft vor, dass ein Mensch, der noch kein
mystisches Gott-innewerden erlebt, wie auch derjenige, der
schon die Wonne der mystischen Ekstase verkostet hat —
eine solche erzwingen möchte. Er erhitzt seine Einbildungskraft,

hat Gesichts- und Gehörstäuschungen — kurz und gut,
es zeigen sich mehr oder weniger alle Erscheinungen der
ungesunden Mystik, der Aftermystik. Die „Tröstungen" Gottes,
wie in der Sprache der Mystiker die mystische Ekstase
genannt wird, sind eben nur Gnadengaben. Im Gegenteil muss
sich der echte Mystiker der Augenblicke grösster Verlassenheit
(desolatio) und inneren Leides gewärtig halten, eines Gefühls
der Vereinsamung, das sonst nicht seinesgleichen hat. Denn
in solchen Stunden verspürt er weder den süssen Frieden der
Gottesnähe, noch kann er Trost gewinnen aus den Dingen der
Welt, die er mit Füssen getreten hat. Er hängt zwischen
Himmel und Erde und ruft mit seinem Meister: „Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen!" Das sind die
Augenblicke im Leben des Mystikers, wo er der Meinung ist,
er sei für ewig verworfen. Und jeder echte Mystiker hat, wie
aus ihren Schriften zu entnehmen, solche Stunden, ja die
„Gottverlassenheit" kann sogar Jahre dauern. Aber er denkt wiederum
an das Bibelwort: „Musste nicht Christus solches leiden und
so in seine Herrlichkeit eingehen "

Der Einigung und Vereinigung der Seele mit Gott steht
der Eigenwille, die eigene Sündhaftigkeit, die Anhänglichkeit
an die Welt und ihre Sinnenfreuden entgegen, darum muss
der Schüler der Mystik vor allem den steilen Weg der Askese
betreten. Die „Weltverachtung", welche diesen Weg der
Reinigung und Heiligung in sich schliesst, mag anfänglich wohl
etwas schwer sein, aber hat der Jünger einmal den Weg der
Einigung beschritten, hat er einmal den „Himmel genossen",
hat er gefühlt wie „süss der Herr ist", dann weiss er auch,
dass die Welt und ihre Lust keinen Vergleich aushalten können
mit der Herrlichkeit und Wonne des Ewigen, schon deshalb



— 146 —

nicht, weil das, was sichtbar ist, zeitlich, was aber unsichtbar,
ewig ist (2 Cor. 4, 18). Es wird viel zu wenig beachtet, dass

unter den evangelischen Ausdrücken „Freude", „sich freuen"
zwar nicht immer, aber oft die Wonne der mystischen Ekstase
zu verstehen ist. „Die Jünger aber wurden voll Freude und
dès hl. Geistes." Apg. 13, 52. „Die Frucht des Geistes ist
Liebe, Freude, Friede". Gal. 5, 22. „Zu der Stunde freuete
sich Jesus im Geiste und sprach: „Ich preise dich, Vater und
Herr Himmels und der Erde, dass du solches verborgen hast
den Weisen und Klugen und hast es geoffenbart den Unmündigen

(Ungelehrten). Ja, Vater, so war es wohlgefällig von
dir." Luc. 10, 21.

Die Mystik ist durchaus kein Privilegium einer gewissen
Zahl und Art von Menschen, wie man behauptet. Denn ist
die Askese die Vorstufe und Vorbereitung der Mystik, so
sind doch alle Menschen zur Mystik berufen, weil alle —
nicht nur die Mönche — zur Askese berufen sind. Oder gibt
es keine christliche Askese? Enthält das Evangelium keinerlei

asketische Sätze Was ist dann mit dem Fundamentalsatze :

„Will jemand mir nachfolgen, der verleugne sich selbst, und
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir" (Mtth. 16, 24), und
vielen ähnlichen Aussprüchen unseres Herrn und Meisters?
Nein, Jesu klare Worte dürfen nicht in der Weise verwässert
werden, dass man aus seiner Sittenlehre eine Allerwelts-
moral macht. Das eine will ich betonen, dass die christliche

Askese mit der ausserchristlichen nicht verwechselt
werden darf. Das Wort „Askese" ist gerade durch die
nichtchristliche Askese in Misskredit gekommen. Askese ist für
viele nichts anderes als Selbstquälerei. Diese aber hat doch
mit christlicher Askese nichts zu tun Christliche Askese strebt
nach Sündenreinheit durch Bezähmung, nicht Ausrodung der
niederen, unedlen, ichsüchtigen Triebe.

Um die Christlichkeit der Mystik zu bekämpfen, bringt
man ferner vor, sie endige schliesslich im Pantheismus. Wenn
die Mystiker pantheistische Redewendungen, wie „vergottet",
in „Gott geformt" u. v. a., gebrauchen und so scheinbar den
Pantheismus verteidigen, so darf man nicht vergessen, dass
doch auch die Bibel ähnliche Sätze enthält: „Meine Lieben,
wir sind nun Kinder Gottes, und es ist noch nicht erschienen,
was wir sein werden. Wir wissen aber, wenn es erscheinen



— 147 —

wird, dass wir ihm gleich sein werden." 1 Joh. 3, 1, „So wir
denn göttlichen Geschlechtes sind." Apostel-Gesch. 17, 29, „dass
ihr durch dasselbe teilhaftig werdet der göttlichen Natur, so

ihr fliehet die ärmliche Lust der Welt." 2 Petr. 1, 4. „Ihr seid
Götter und allzumal Kinder des Höchsten". Psalm 82, 6.

Man vergisst auch, dass so oft bei den Mystikern die Rede
ist von der Vergöttlichung der menschlichen Natur, gerade so

oft und noch öfter die eigene Sündhaftigkeit zur Sprache kommt,
die um so tiefer erkannt wird, je höher die Stufe des mystischen
Lebens ist, die der Mystiker erklommen hat. Der Mystiker
findet, dass diese Sündhaftigkeit das einzige Hindernis des Einsseins

mit dem Allheiligen und des dauernden Genusses des

Gottesfriedens ist. Die Behauptung Wernles, das Zeitalter der
Mystik sei mit der Aufklärungszeit abgeschlossen, .muss wohl
eingeschränkt werden. Die Mystik hat nicht aufgehört, sie hat
nur an Boden verloren, und das kann uns gar nicht
wundernehmen. Die theoretische Ursache dafür ist der mit dem

Aufklärungszeitalter in Theologie und Glauben eindringende
Rationalismus, der das religiöse Leben im aHgemeinen und das

mystische im besonderen verödet. Für das religiös-mystische
Leben ist der Kopf (Verstand) zu wenig, auch das Herz muss
seinen Anteil, sogar noch den grösseren, haben. Will man die
Frage nach der Christlichkeit der Mystik richtig beantworten,
dann muss man das Evangelium und die Bibel überhaupt fragen,
und da lautet die kurze Antwort: Reiss die Mystik aus
Evangelium und Bibel, und du — verstehst sie nicht mehr! Ich
sage, die Mystik ist weder unchristlich, noch wiederchristlich,
sondern überchristlich. Sie ist als Element der natürlichen
Religion eben auch durch das Christentum nicht aufgehoben,
sondern nur veredelt worden, sie hat durchs Evangelium die
klaren Wege und klaren Ziele vorgezeichnet erhalten. Der
Mystiker ist in seiner Gottesgewissheit der sprechendste Zeuge
für Gottes Dasein, der christliche Mystiker aber ist der beste
Zeuge für die Wahrheit der Worte Jesu ; denn er hat an
sich erfahren, was Jesus gesprochen: „Meine Lehre ist nicht
mein, sondern dessen, der mich gesandt hat. So jemand will
dessen Willen tun, der wird inne werden, ob diese Lehre von
Gott sei, oder ob ich von mir selbst rede." Joh. 7, 16—17.

Tetschen a. d. Elbe. Anton Maschek.



148

Mystik und christliche Frömmigkeit.
Ein Schlusswort.

Das vorliegende Heft unserer Zeitschrift liefert zu der von
Herrn Prof. Gilg angeregten Frage nach der Christlichkeit der
Mystik wiederum zwei Beiträge. Da ich in dem vorhergehenden
Heft Gelegenheit genommen habe, mich mit der These Gilgs
auseinanderzusetzen, wonach das folgerichtige Wesen mystischer
Frömmigkeit sich nicht mit den wirklichen Voraussetzungen
christlicher Frömmigkeit vertrage, sei es mir gestattet, auch
zu der revidierten Auffassung Gilgs mit einigen die Kontroverse
vorläufig abschliessenden Bemerkungen Stellung zu nehmen. —
Zuvor jedoch möchte ich wenigstens mit einem Satz auf die

Ausführungen eingehen, die A. Maschek über unsere Frage in
dieser Zeitschrift und im „Deutschen Merkur" (1916, 5) veröffentlicht

hat. Sie berühren weniger das religiös und psychologisch
Problematische der Mystik, sondern bieten im wesentlichen ein
auf persönliche Erfahrung und auf das Zeugnis des Neuen
Testamentes gestütztes Bekenntnis zur christlichen Mystik. Als
solches verdienen sie, so will mir trotz mancher Bedenken im
einzelnen scheinen, ernsthafte Beachtung.

Auch Gilgs neuer Aufsatz trägt in manchen Abschnitten
den Stempel eines persönlichen Bekenntnisses ; er lässt uns das

eigene Ringen mit der Schwere des Problems lebendig
mitempfinden. Ich glaube darum auch schwerlich, dass die
Genugtuung der an unserer Kontroverse innerlich Beteiligten über
die Änderung, die Gilg in seiner Stellungnahme zu dem Problem
„Mystik und christliche Frömmigkeit" voHzogen hat, in dem
Sinne gilt, dass sie sich etwa auf die äussere Anerkennung
des Rechtes ihrer Meinung bezöge; wir führen ja doch die
Debatte nicht, damit der eine o 1er der andere Recht behält,



— 149 —

sondern im Sinne einer gemeinsamen Bemühung um die Wahrheit

und zur Beseitigung der Schwierigkeiten, die uns auf dem

Wege zu ihr aufstossen. Ich habe nun den Eindruck, dass

diese Schwierigkeiten für Gilg gewachsen sind, seitdem er die
kategorische Lösung aufgeben musste, die er unserem Problem
ursprünglich (Internat, kirchl. Zeitschrift 1915, Heft 4) gegeben
hat. Zunächst ist ihm die Möglichkeit einer begrifflichen Um-

spannung des Wesens der christlichen Frömmigkeit zweifelhaft
geworden; ihr Gehalt lässt doch, so räumt er ein, eine sehr
viel grössere Mannigfaltigkeit zu, als sich bei ausschliesslicher
Verwendung der synoptischen Quellen vermuten Hesse.

Insbesondere aber gibt Gilg jetzt die Wirksamkeit mystischer
Elemente bei Paulus und im Johannesevangelium zu. — Trotzdem

aber bleiben seine Bedenken gegen die Mystik als solche
mit fast ungeschwächter Kraft bestehen : er kann meiner
Meinung, dass das mystische Erlebnis in gewissem Sinne religiös
und konfessionell neutral sei, nicht beipflichten; er glaubt den
Vorwurf aufrecht halten zu müssen und beruft sich in dieser
Absicht auf meinen Gewährsmann G. Mehlis, dass die Mystik
zur Auslöschung des Geschichtlichen, dadurch aber zur
Entleerung der christlichen Frömmigkeit führe ; er glaubt endlich,
ohne entgegenstehende Einzelzeugnisse bestreiten zu wollen,
im ganzen das „positive Schuldbewusstsein" im Vollsinn der
christlichen Erfahrung bei den Mystikern zu vermissen.

Im folgenden will ich versuchen, diese Bedenken nochmals

durchzusprechen und dadurch der Klarstellung meiner
eigenen Ansicht zu dienen. — Die von mir behauptete religiöse
und konfessionelle Neutralität der Mystik hat nach den im
letzten Heft unserer Zeitschrift gegebenen Ausführungen
selbstverständlich nur den Sinn, den Versuch einer eindeutigen und
einseitigen Festlegung der mystischen Glaubenserkenntnis
abzulehnen. Nicht dadurch, dass ich mir bestimmte religiöse
Vorstellungen aneigne, werde ich zum Mystiker, sondern dadurch,
dass ich die Mystik der Religion empfinde oder, was entscheidender

ist, selbst mystische Erlebnisse habe. Eben daraus
erklärt sich die religionsgeschichtlich so merkwürdige Verbreitung
der Mystik über die verschiedensten Religionen. Sie ist ein
ursprünglich religiöses Erlebnis, das immer wieder in der einzelnen
Seele aufquillt und die vorhandene religiöse Vorstellungswelt
befruchtet oder auch umgestaltet. Sie ist darum eine Ingredienz



— 150 —

der christlichen wie anderer Religionen ; aber sie ist nicht eine
Religion mit besonderen Formen, Kultgebräuchen, Vorstellungen
neben diesen. — Die Mystik wurzelt in ihrem letzten Kern in
einem religiösen Sondererlebnis von sehr veränderlichem Gepräge,
das den normalen Verlauf des Innenlebens, wenn auch vielleicht
nur für Augenblicke, unterbricht, für Augenblicke allerdings, die
in den Augen des Mystikers ihrem Gehalt nach Ewigkeitsbedeutung
gewinnen. Indessen so wenig diese Augenblicke das Zeitleben
des Mystikers beendigen oder aufheben, so wenig braucht die
mystische Erleuchtung das überlieferte religiöse Bekenntnis
anzutasten. Die Mystik kann eben schon wegen der Innerlichkeit der
ihr eigenen Erfahrung sowohl mit den gewohnten Formen der
Lebensführung im allgemeinen zusammengehen, wie auch mit
der geschichtlich überlieferten Glaubenserkenntnis. Sie mag
geneigt sein, diese Dinge als etwas zu betrachten, was zu des
Lebens Aussenkreis gehört und in ihm Wert und Bedeutung
hat, zu der mystischen Gnadenerfahrung jedoch ausser
Vergleich steht. — Allein ich bin weit entfernt, zu verkennen,
dass diese Toleranz der Mystik nur eine der ihr möglichen
Verhaltungsweisen zum Ausdruck bringt. — In sehr vielen
Fällen führt das mystische Erlebnis eine solche Veränderung
des seelischen Gleichgewichts bei dem Mystiker mit sich, dass

dadurch wie seine Lebensführung im allgemeinen, so auch seine

religiöse Vorstellungswelt auf das tiefste beeinflusst und geändert

wird. Die Mystik kann für den Einzelnen zur Lebensund

Glaubenskrisis werden. Eine solche Krisis schliesst dann
eine Revision des erreichten Lebensstandes einschliesslich der
religiösen Glaubensvorstellungen in sich, die in ihrer Folge
sich mit der Ausprägung einer neuen eigentümlichen Gedankenwelt

verbindet. Auf dieser Grundlage bildet sich jene Richtung
des religiösen Empfindens und Denkens aus, die man als
mystische Weltanschauung zu bezeichnen pflegt. Nur dass diese

Weltanschauung uns keinen fertigen Begriffsschematismus an
die Hand gibt, sondern eine Anweisung, über alle Begriffe,
Bilder und Gleichnisse hinauszugehen, um mit dem Schöpf
ergrunde alles Seins eins zu werden. Und am Ziele versagt ihr
die Sprache. „Denn wer Gott gefunden hat, der wird ganz
stille." — So erklärt es sich, wie mir scheint, dass die Mystik
ohne eigentlich bekenntnisbildende Kraft bleibt. Das Empfinden
für die Grenzen der religiösen Begriffsbildung und Symbolik



— 151 —

ist in ihr zu stark, als dass sie sich darin festlegen könnte1).
Sie geht darum ihre eigenen Wege in und neben den geschichtlich

überlieferten Religionen und Bekenntnissen; sie benutzt
deren Vorstellungskreis, ja verschmilzt mit ihm oder wandelt
ihn auch um und stösst ihn ab. Aber sie selbst wird zu keiner
Bekenntnisreligion, sondern bleibt neutral, wobei sich, dünkt
mich, die religionsgeschichtliche Erfahrung für die bisher nicht
begrenzte Dauer dieser Neutralität ausgesprochen hat.

Doch vielleicht wird man einen weiteren Grund für den
Mangel an bekenntnisbildender Kraft in der Mystik in ihrer
Ungeschichtlichkeit erblicken. Diesem Vorhalt will ich zunächst
ohne die Einschränkungen begegnen, die ich ihm in meinen
früheren Ausführungen entgegengestellt habe. (Heft 1, S. 96.)
— Dagegen möchte ich die Frage aufwerfen: worin liegt für
die religiöse Betrachtung der Unterschied zwischen geschichts-
loser Mystik und geschichtlich begründeter Offenbarungsreligion?
— Jene, so formuliert die Antwort am schärfsten den Gegensatz,

sucht unmittelbar ihr Ziel, die Lebensgemeinschaft mit
Gott, zu erreichen, diese bedient sich dazu in weitem Umfang
der Vermittlung. — Die Vermittlung mag in genauerer
Umgrenzung in geschichtlichen Zeugnissen gesucht werden, die
den Niederschlag der göttlichen Offenbarung an die Menschheit
enthalten, sie mag des weiteren in der sakramentalen Organisation

der Kirche zu finden sein, die unter der Umkleidung
von Symbolen die lebendige Gegenwart des göttlichen Gnaden-
waltens zur Darstellung bringt. Welcher Vermittlung nun
auch der Gläubige sich bedienen mag, weder „Wort" noch
„Sakrament" sind für ihn Selbstzweck, sondern Mittel zum
Zweck, Wege zum Ziel. Das Ziel aber ist die Einigung der
Seele mit Gott. Sofern aber dieses Ziel nicht in zeitlicher
Entwicklung erreicht werden kann (denn für diese entfällt
die Möglichkeit der Vollendung), wird es in geschichtsloser
Transzendenz gesucht werden müssen, d. h. in einem ewigen
Leben, in dem die Seele erfährt, „was kein Auge gesehen,
kein Ohr vernommen hat". Es wäre seltsam, wenn um der

') „Wenn wir dem ureigensten Wesen der Mystik nachdenken, so ist
ihre Position das stille Verstummen in der unendlichen Fülle des religiösen
Lebens." „Mystik als Philosophie ist somit stets ein logischer Irrtum, der
mit Vernunftnotwendigkeit entsteht, wenn jene den Versuch macht, ihre
jjrosse Parodoxie zu erfüllen, dem Unaussprechlichen eine Sprache zu
geben." G. Mehlis, Formen der Mystik, Logos, 1912, S. 243.



— 152 —

Transzendenz dieses Zieles willen gegen christliche ReHgion
und Frömmigkeit der Vorwurf der Ungeschicklichkeit erhoben
würde. So wenig wir dem beizustimmen vermögen, so wenig*
können wir von dem Gesichtspunkt einer metaphysischen
Betrachtung aus übersehen, dass Geschichte und Symbol auch
für die Offenbarungsreligionen nur einen relativen Wert
besitzen, der an die raumzeitHche Erfahrung gebunden ist. Zer-
fliesst diese, so wird auch jener hinfällig.

Anderseits lässt sich nicht bestreiten, dass die Mystik
ihrem Drang nach Entäusserung alles Endlichen nicht so zu
entsprechen vermag, wie Wunsch und Sehnsucht es fordern.
Die mystische Ekstase ist nur von begrenzter Dauer, ihre
visionären Erlebnisse entweder der Erinnerung entzogen oder
für die Wiedergabe auf das unvollkommene Mittel endlicher
Vorstellungen und Begriffe angewiesen. Noch ein weiteres, die
Zielvorstellung, um die sich das mystische Erlebnis konzentriert,

kann ursprünglich der Geschichte angehört haben; aber
sie hat den zeitgeschichtlichen Rahmen abgestreift und wird
in eine transzendente Welt versetzt, aus der sie nun als
höchstpersönliche Kraft in das Gegenwartsbewusstsein des Mystikers
hinüberwirkt. Das eindruckvollste Zeugnis für eine solche
Wandlung des Geschichtlichen ins Mystische bietet die Christusmystik

des Apostels Paulus. Das geschichtliche Bild Jesu

spielt in ihr, soweit wir sehen können, nur eine geringe Rolle;
sein einzigartiger Wert ruht in der Bewährung des Gehorsams

gegen Gott bis zum Tode am Kreuze. Wirksamer für die

paulinische Frömmigkeit ist die in der Auferstehung gegebene
Rechtfertigung und Erhöhung des Herrn durch den himmlischen
Vater. In dieser Verklärung hat Paulus ihn selbst in dem mystisch
visionären Erlebnis vor Damaskus geschaut. Seitdem ist die

Lebensgemeinschaft mit dem erhöhten Herrn für sein Denken
zu einer Gewähr für die eigene Errettung von der Knechtschaft

der Sünde und des Gesetzes, für die Freiheit in der
Kindschaft Gottes geworden. Alle religiösen und sittlichen
Güter entfliessen dieser Gemeinschaft, deren lebenspendende
Kraft von Paulus sichtlich mit immer stärkerer mystischer
Glut empfunden worden ist. „Christus ist mein Leben und
Sterben mein Gewinn." Doch über jede persönliche Beziehung
hinaus wird Christus für Paulus zum Haupt alles Himmlischen
und Irdischen. Gott hat ihn „hoch über alle Herrschaft ge-



— 153 —

setzt und über alle Namen, die genannt werden, nicht nur
in dieser, sondern auch in der zukünftigen Welt, und hat alles
unter seine Füsse getan und ihn zum Haupt gegeben über
alles der Gemeinde, die da ist sein Leib, die Fülle dessen, der
alles in allen erfüllt." (Ephes. 1, 21 f.) — Wir fragen, ist nicht
auch hier der Rahmen der Geschichte gesprengt und Christus
zum Prinzip einer geistigen und sittlichen Welt erhoben, die
alles weit überspannt, was wir mit unseren irdischen Augen
schauen, mit unseren Erfahrungsbegriffen bestimmen können?
— Auch diese von der Geschichte ausgegangene Mystik wächst
über die Geschichte hinaus, gerade so wie auch die Offenbarungsreligion

uns Gott nicht nur als den Gott der Geschichte offenbart,

sondern als den ewigen Gott, der vor und ausser aller
Zeit war, ist und sein wird.

Noch bleibt mir übrig, mit einigen Sätzen die Anstände
zu besprechen, die Gilg zu der Frage Mystik und Schuldgefühl
„im tiefsten Vollsinn der christlichen Erfahrung" vorbringt.
Er will die Gültigkeit der Zeugnisse, die für das Vorhandensein

eines solchen Schuldgefühls bei einzelnen Mystikern
sprechen, nicht bestreiten, aber er deutet an, dass sich hier vielleicht
eine Inkonsequenz in der Gestaltung des Innenlebens geltend
mache, die zwar individuell ein christliches Empfinden ermögliche,

in ihrer Konsequenz aber begründe die Mystik doch wohl
eine Vernichtung des Schuldgefühls in dem alles überragenden
Verlangen, mit dem Absoluten eins zu werden und auf dem
Wege dahin alle Endlichkeitsschranken niederzureissen. —
Dem gegenüber sehe ich mich veranlasst, noch einmal meine
Behauptung zu wiederholen, dass die Mystik kein geschlossenes
Begriffssystem, kein religiöses Bekenntnis ist, sondern, wenn
man will, voll glücklicher Inkonsequenzen steckt. Diese
erklären sich aus der Vieldeutigkeit des mystischen Erlebnisses,
das doch für alle religiöse Mystik grundlegend ist, wenn anders
sie auf wirkhcher innerer Erfahrung beruht und nicht äusserlich

aus Begriffen konstruiert ist. — Ich bestreite also, dass
sich das Erlebnis in kongruenten und in sich gleichartigen
Begriffen ausdrücken lässt. Der Logiker vergewaltigt die Erfahrung,
wenn er auf diesem Gebiete den Text, den der Psychologe
vorfindet, revidieren will. Das mystische Erleben ist eben, und zwar
nicht infolge von Inkonsequenzen im Ausdruck, sondern
tatsächlich viel reicher als die Theorie Gilgs zulässt; diese ist für die

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1916. 11



— 154 —

Fälle, auf denen nach seinen Worten „starke Verdachtsmomente"
lasten, zurecht gemacht und wird darum den übrigen nicht
gerecht. Sie muss sie ausschalten, indem sie dabei letzten
Endes dem Mystiker ein Missverständnis seines eigenen Erlebens
unterschiebt. — Demgegenüber besitzt, glaube ich, meine
Erklärung den Vorzug, alle Fälle verständlich zu machen.

Doch ausserdem gebe ich zu bedenken, ob nicht auch für
die christliche Erkenntnis ein sittlich-religiöser Zustand sehr
wohl denkbar ist, wo das Schuldgefühl, das nach Gilgs
Darlegung unablöslich mit der christlichen Frömmigkeit verbunden
sein soll, getilgt erscheint. Gewiss nicht für das zeitliche
Bewusstsein, das durch eine Entwicklung geprägt wird, in der
immer wieder das Streben nach Wahrheit durch den Irrtum,
das Streben nach dem sittlich Guten durch die Sünde getrübt
wird. Aber das Ziel dieser Entwicklung ist doch der ewige
Zustand der Vollendung, in dem für die Seele Gott „alles in
allem" geworden ist. In ihm ist mit den Hemmnissen, die der
Einigung mit Gott entgegenstehen, auch das Schuldgefühl
versunken, sowie Dante, nachdem er die Stufen der Entsühnung
im Purgatorium durchschritten und im Wiedersehen mit
Beatrice noch einmal das Vollgefühl der Schuld seines Lebens
durchkostet hat, im Lethestrom die Erinnerung seiner Sünden

von sich abspült und nun „rein und bereit ist zum Aufstieg
nach den Sternen" (Purg. 33, 145). Vielleicht dass auch das

Erlebnis des Mystikers auf einen gleichartigen Zustand zielt
und in einem Augenblick seligen Vergessens die Ewigkeit
vorausnimmt, und dass seine deutende Erkenntnis nun weiter geht
und eine überschwängliche Lehre verkündet, deren Geltung
unsere armselige Gebrechlichkeit nicht zulässt. Wohl ist uns
die Freiheit der Kinder Gottes zugesprochen; aber ihr voller
Besitz steht, wenigstens für dieses irdische Leben, ausser dem
Bereich des Möglichen. Aber darin liegt gerade die Kühnheit
des mystischen Glaubens, dass er auch das sichtlich Unmögliche

für wahr nimmt. — Und letzthin gilt, wie von allen
Verheissungen, die den Zustand der ewigen Vollendung der menschlichen

Natur im Auge haben, so auch vom Schuldgefühl und
seiner Überwindung das Wort : „Bei den Menschen ist es unmöglich,

bei Gott aber sind alle Dinge möglich."
Bonn. Rudolf Keussen.


	Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik : ein Beitrag zum Verständnis der Mystik überhaupt

