Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 2

Artikel: Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik : ein Beitrag zum
Verstandnis der Mystik Gberhaupt

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 142 —

Lur Frage nach der Christlichkeit der Mystik.

Ein Beitrag zum Verstdndnis der Mystik iiberhaupt.

Die Ansicht, die Mystik sei nicht christlich, kann ich nicht
teilen und darum mochte ich nach meinen schwachen Kriften
mitarbeiten, der viel Verkannten den ihr gebiihrenden Platz im
Christentum sichern zu helfen. :

Um die Unchristlichkeit der Mystik dazutun, beruft man sich
auf die in ihrer theoretischen Spekulation vorkommenden neu-
platonischen Gedanken. Darauf ist etwa zu antworten: Wir
miissen, um gegen die Mystik gerecht zu sein, dieselbe ein-
teilen in eine theoretische (mystische Spekulation) und in eine
praktische (mystisches Erleben). Gewiss finden sich in der
theoretischen Mystik Gedanken des Neuplatonismus, aber solche
finden sich auch im Johannesevangelium. Dann darf aber
nicht vergessen werden, dass die Hauptquelle der mystischen
Theorie gar nicht den Neuplatonismus des Areopagiten, son-
dern die erotische Allegorie des Hohenliedes ist! Zudem ist
hinzuzufiigen, dass der echte, d. h. praktische Mystiker sich
mit philosophischen Spekulationen sehr wenig befasst, er ,ar-
beitet* mehr mit dem Herzen, als mit dem Verstande. Ihm
ist es vielmehr darum zu tun, Gott, dem Urgrund alles Seins,
durch sittliches Handeln (Askese) ndher zu kommen, als durch
philosophisches Studium. Zu erwihnen ist ja doch auch, dass
unter den Mystikern die Frauen nahezu die Mehrzahl ein-
nehmen und dass diese sich mit neuplatonischen Gedanken-
gangen abgequélt hitten, ist wohl nicht anzunehmen. Man
darf eben nicht bloss bei bestimmten Mystikern anfragen, son-
dern alle zusammennehmen, will man ein gerechtes Urteil
fallen. Zu dem mochte ich gleich hier bemerken, dass man
die Frage nach der Christlichkeit der Mystik nicht so sehr
aus den Schriften der sogenannten christlichen Mystiker, son-
dern aus dem Evangelium selbst beantworten muss. Aber, um
bei den christlichen Mystikern zu bleiben, sage ich, dass ihnen



— 143 —

das Hohelied viel mehr theoretisches Vorbild gewesen, als der
Areopagite. Und wenn man an den Satz Augustins denkt:
Lin vetere testamento novum latet“, dann sind das Hohelied
und einzelne mystische Séitze des Alten Testamentes christliche,
zum mindesten aber nicht heidnische Vorbilder.

Das im Hohenliede stindige Bild des brautlichen Verhélt-
nisses der Seele zu Gott, ist dem ganzen Alten Testamente
nicht unbekannt, wie es auch im Neuen Testamente des ofteren
gebraucht wird. Man vergleiche hierzu das brautlich-eheliche
Verhiiltnis des Bundesvolkes zu Gott — der Abfall des Velkes
wird mit Ehebruch bezeichnet — man vergleiche beispielsweise
die neutestamentlichen Stellen, wo sich Jesus als Briutigam
bezeichnet.

Dass dieses Bild vom brautlich-ehelichen Verhiltnisse das
zutreffendste fiir das mystische Erlebnis ist, das geht zunéichst
aus den Schriften der Mystiker hervor, die doch nicht 6fter
von Brautigam und Geliebten sprechen kénnen, als sie es tun.
Dass der Vergleich des ehelich-brédutlichen Verhéltnisses. der
Seele zu Gott der richtigste ist, muss auch jeder bestitigen, der
auf Grund personlicher Erfahrung das mystische Erlebnis kennt.

Gegen den Vorwurf, die Mystik gehe tiber geschichtliche
Formationen, gehe iiber den geschichtlichen Jesus und seine
nFrohbotschaft* hinaus, ldsst sich folgendes vorbringen:

Dem christlichen Mystiker ist Jesus ,der Weg, die Wahr-
heit und das Leben“. (Das Ziel). Jesu sittliche Forderungen,
sein sittliches Leben sind der Weg zum mystischen Einswerden
mit Gott (Jesus). Ist doch die Ubung des sittlichen Willens,
das Streben nach Siindenreinheit (Askese) die Vorstufe aller
Mystik! Jesus ist aber auch das gottliche Ziel dieses Weges,
er ist zugleich der Briutigam, der um die Seele wirbt. ,Wer
meine Gebote hat und hélt sie, der ist es, der mich liebt. Wer
mich aber liebt, der wird von meinem Vater geliebt werden,
und ich werde ihn lieben und mich ihm offenbaren“. Joh. 14, 21.
nWer mich liebt, der wird mein Wort halten und mein Vater
wird ihn lieben und wir werden zu ihm kommen und Wohnung
bei ihm nehmen.“ Joh. 14, 23. Der christliche Mystiker ge-
langt ,per Christum hominem ad Christum deum‘ (Augustinus).
Der christliche Mystiker bedarf eines festen Glaubens an Jesus
und sein Wort, eines vollen Vertrauens in die Fiihrerschaft
»Christi hominis“. Allerdings bedarf der Mystiker, der zur



— 144 —

mystischen Einigung mit ,Christo deo“ gelangt ist, fiir solche
Augenblicke des Glaubens an den geschichtlichen Jesus, ans
geschichtliche Evangelium nicht, hier ist er vom Glauben zum
Wissen gelangt, es bleibt nur noch die Liebe. Ist das nicht
selbstverstindlich und darf deshalb die Mystik als widerchrist-
lich angesprochen werden? Lehrt doch die korrekte Kirchen-
lehre und die Vernunft, dass im Himmel der Glaube iiber-
fliissig geworden und was ist denn die mystische Ekstase anders
als der Genuss des Himmels fiir Augenblicke?

Ich mochte gleich noch einem Gedanken Raum geben.

Es wird oft einseitig gedacht und gesprochen, der Mensch
allein verlange nach Seligkeit. Nein, dieselbe ,Brunst“ (vgl.
Inbrunst) ist auch in Gott vorhanden. Es wire ja auch ein
einseitiges bridutlich-eheliches Verhiltnis zwischen Menschen-
seele und Gott, wenn nur die Braut (Seele) Sehnsucht hiitte
nach dem Besitz des Briautigams, (Gott — Himmel) und nicht
auch umgekehrt. Wir verstehen nur so die ,kithnen“ Sitze,
z. B. eines Angelus Silesius:

nDass Gott so selig ist und lebet, ohn Verlangen,
Hat er sowohl von mir, als ich von ihm empfangen.

»Gott ist so viel an mir, als mir an ihm gelegen,
Sein Wesen helf ich ihm, wie er das meine, hegen.“ u. v. a.

Gott hat uns ,zuerst geliebt. Er hat als Seelenbridutigam
jederzeit um die Menschenseele geworben. Jesus hat als der
Logos (Wort) schon durch die Propheten das Bundesvolk an sich
zu ziehen gesucht. Ja er hat als Logos spermatokos auch die
Heidenwelt gerufen. Ubrigens eine teilweise Beantwortung der
Frage, weshalb es auch eine ausserchristliche Mystik gibt.
Der Logos hat, ,Fleisch geworden®, die Menschen zum konig-
lichen Hochzeitsmahle gerufen. Er ruft sie heute noch durch
seine Apostel, denen er aufgetragen: ,Gehet hin und lehret
alle Volker und taufet sie im Namen des Vaters und des Sohnes
und des heiligen Geistes.Y Taufe aber bedeutet Wiedergeburt
aus dem Wasser und dem heiligen Geiste.

Das mystische Erlebnis baut sich auf zwei Faktoren auf.
Auf das asketische Streben des Menschen, auf das Streben
nach Siindenreinheit, nach Beugung des eigenen Willens unter
Gottes Willen, nach Befreiung von der Ichsucht (Entwerdung
seiner selbst) und auf das Enigegenkommen, die Gnadener-
weisung Gottes. Der Mensch kann also die mystische Ekstase



— 145 —

nicht erzwingen; denn Gottes Gnade ist eben Gnade. Der
Mensch kann sich nur vorbereiten auf dieselbe durch ernstliches,
sittliches Leben und Streben. An diesem Punkte setzt nun
meines Erachtens die ungesunde Mystik ein. Und gibt sehr
wohl eine gesunde und eine ungesunde Mystik und nicht etwa
eine Mystik schlechthin!

Es kommt eben oft vor, dass ein Mensch, der noch kein
mystisches Gott-innewerden erlebt, wie auch derjenige, der
schon die Wonne der mystischen Ekstase verkostet hat —
eine solche erzwingen mdochte. Er erhitzt seine Einbildungs-
kraft, hat Gesichts- und Gehorstiauschungen — kurz und gut,
es zeigen sich mehr oder weniger alle Erscheinungen der un-
gesunden Mystik, der Aftermystik. Die ,Trostungen“ Gottes,
wie in der Sprache der Mystiker die mystische Ekstase ge-
nannt wird, sind eben nur Gnadengaben. Im Gegenteil muss
sich der echte Mystiker der Augenblicke grosster Verlassenheit
(desolatio) und inneren Leides gewirtig halten, eines Gefiihls
der Vereinsamung, das sonst nicht seinesgleichen hat. Denn
in solchen Stunden verspiirt er weder den silissen Frieden der
Gottesndhe, noch kann er Trost gewinnen aus den Dingen der
Welt, die er mit Fiissen getreten hat. Er hingt zwischen
Himmel und Erde und ruft mit seinem Meister: ,Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen!¥ Das sind die
Augenblicke im Leben des Mystikers, wo er der Meinung ist,
er sei fir ewig verworfen. Und jeder echte Mystiker hat, wie
aus ihren Schriften zu entnehmen, solche Stunden, ja die ,Gott-
verlassenheit” kann sogar Jahre dauern. Aber er denkt wiederum
an das Bibelwort: ,Musste nicht Christus solches leiden und
so in seine Herrlichkeit eingehen?!“

Der Einigung und Vereinigung der Seele mit Gott steht
der Eigenwille, die eigene Stindhaftigkeit, die Anhéanglichkeit
an die Welt und ihre Sinnenfreuden entgegen, darum muss
der Schiiler der Mystik vor allem den steilen Weg der Askese
betreten. Die ,Weltverachtung¥, welche diesen Weg der Rei-
nigung und Heiligung in sich schliesst, mag anfinglich wohl
etwas schwer sein, aber hat der Jinger einmal den Weg der
Einigung beschritten, hat er einmal den ,Himmel genossen¥,
hat er gefiihlt wie ,siiss der Herr ist“, dann weiss er auch,
dass die Welt und ihre Lust keinen Vergleich aushalten kénnen
mit der Herrlichkeit und Wonne des Ewigen, schon deshalb



— 146 —

nicht, weil das, was sichtbar ist, zeitlich, was aber unsichtbar,
ewig ist (2 Cor. 4, 18). Es wird viel zu wenig beachtet, dass
unter den evangelischen Ausdriicken ,Freude“, .sich freuen“
zwar nicht immer, aber oft die Wonne der mystischen Ekstase
zu verstehen ist. ,Die Jinger aber wurden voll Freude und
des hl. Geistes. Apg. 13, 52. ,Die Frucht des Geistes ist
Liebe, Freude, Friede“. Gal. b, 22. ,Zu der Stunde freuete
sich Jesus im Geiste und sprach: ,Ich preise dich, Vater und
Herr Himmels und der Erde, dass du solches verborgen hast
den Weisen und Klugen und hast es geoffenbart den Unmiin-
digen (Ungelehrten). Ja, Vater, so war es wohlgefillig von
dir.* Luc. 10, 21. :

Die Mystik ist durchaus kein Privilegium einer gewissen
Zahl und Art von Menschen, wie man behauptet. Denn ist
die Askese die Vorstufe und Vorbereitung der Mystik, so
sind doch alle Menschen zur Mystik berufen, weil alle —
nicht nur die Monche — zur Askese berufen sind. Oder gibt
es keine christliche Askese? Enthidlt das Evangelium keiner-
lei asketische Sitze? Was ist dann mit dem Fundamentalsatze :
», Will jemand mir nachfolgen, der verleugne sich selbst, und
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir* (Mtth. 16, 24), und
vielen #hnlichen Ausspriichen unseres Herrn und Meisters?
Neiu, Jesu klare Worte dirfen nicht in der Weise verwéssert
werden, dass man aus seiner Sittenlehre eine Allerwelts-
moral macht. Das eine will ich betonen, dass die christ-
liche Askese mit der ausserchristlichen nicht verwechselt
werden darf. Das Wort ,Askese“ ist gerade durch die nicht-
christliche Askese in Misskredit gekommen. Askese ist fiir
viele nichts anderes als Selbstquiilerei. Diese aber hat doch
mit christlicher Askese nichts zu tun! Christliche Askese strebt
nach Siindenreinheit durch Bezihmung, nicht Ausrodung der
niederen, unedlen, ichsiichtigen Triebe.

Um die Christlichkeit der Mystik zu bekdmpfen, bringt
man ferner vor, sie endige schliesslich im Pantheismus. Wenn
die Mystiker pantheistische Redewendungen, wie ,vergottet®,
in ,Gott geformt“ u. v. a., gebrauchen und so scheinbar den
Pantheismus verteidigen, so darf man nicht vergessen, dass
doch auch die Bibel &hnliche Sitze enthélt: ,Meine Lieben,
wir sind nun Kinder Gottes, und es ist noch nicht erschienen,
was wir sein werden. Wir wissen aber, wenn es erscheinen



— 147 —

wird, dass wir ihm gleich sein werden.“ 1 Joh. 3, 1, ,So wir
denn goéttlichen Geschlechtes sind.“ Apostel-Gesch. 17, 29, ,dass
ibr durch dasselbe teilhaftig werdet der gottlichen Natur, so
ihr fliehet die drmliche Lust der Welt.“ 2 Petr. 1, 4. ,Ihr seid
Gotter und allzumal Kinder des Hochsten“., Psalm 82, 6.
Man vergisst auch, dass so oft bei den Mystikern die Rede
ist von der Vergoéttlichung der menschlichen Natur, gerade so
oft und noch ofter die eigene Stindhaftigkeit zur Sprache kommt,
die um so tiefer erkannt wird, je hoher die Stufe des mystischen
Lebens ist, die der Mystiker erklommen hat. Der Mystiker
findet, dass diese Stindhaftigkeit das einzige Hindernis des Eins-
seins mit dem Allheiligen und des dauernden (Genusses des
Gottesfriedens ist. Die Behauptung Wernles, das Zeitalter der
Mystik sei mit der Aufklirungszeit abgeschlossen, muss wohl
eingeschrinkt werden. Die Mystik hat nicht aufgehért, sie hat
nur an Boden verloren, und das kann uns gar nicht wunder-
nehmen. Die theoretische Ursache dafir ist der mit dem Auf-
klarungszeitalter in Theologie und Glauben eindringende Ra-
tionalismus, der das religitse Leben im aligemeinen und das
mystische im besonderen verddet. Fiir das religios-mystische
Leben ist der Kopf (Verstand) zu wenig, auch das Herz muss
seinen Anteil, sogar noch den grosseren, haben. Will man die
Frage nach der Christlichkeit der Mystik richtig beantworten,
dann muss man das Evangelium und die Bibel tiberhaupt fragen,
und da lautet die kurze Antwort: Reiss die Mystik aus Evan-
gelium und Bibel, und du — verstehst sie nicht mehr! Ich
sage, die Mystik ist weder unchristlich, noch wiederchristlich,
sondern tuberchristlich. Sie ist als Element der natiirlichen
Religion eben auch durch das Christentum nicht aufgehoben,
sondern nur veredelt worden, sie hat durchs Evangelium die
klaren Wege und klaren Ziele vorgezeichnet erhalten. Der
Mystiker ist in seiner Gottesgewissheit der sprechendste Zeuge
fir Gottes Dasein, der christliche Mystiker aber ist der beste
Zeuge fir die Wahrheit der Worte Jesu; denn er hat an
sich erfahren, was Jesus gesprochen: ,Meine Lehre ist nicht
mein, sondern dessen, der mich gesandt hat. So jemand will
dessen Willen tun, der wird inne werden, ob diese Lehre von
Gott sei, oder ob ich von mir selbst rede.“ Joh. 7, 16—17.
Tetschen a. d. Elbe. Anton MASCHEK.




— 148 —

Mystik und christliche Frommigkeit.

Ein Schlusswort.

Das vorliegende Heft unserer Zeitschrift liefert zu der von
Herrn Prof. Gilg angeregten Frage nach der Christlichkeit der
Mystik wiederum zwei Beitrdge. Da ich in dem vorhergehenden
Heft Gelegenheit genommen habe, mich mit der These Gilgs
auseinanderzusetzen, wonach das folgerichtige Wesen mystischer
Fréommigkeit sich nicht mit den wirklichen Voraussetzungen
christlicher Frommigkeit vertrage, sei es mir gestattet, auch
zu der revidierten Auffassung Gilgs mit einigen die Kontroverse
vorlaufig abschliessenden Bemerkungen Stellung zu nehmen. —
Zuvor jedoch mochte ich wenigstens mit einem Satz auf die
Ausfiihrungen eingehen, die A. Maschek iliber unsere Frage in
dieser Zeitschrift und im ,Deutschen Merkur® (1916, 5) veroffent-
licht hat. Sie beriihren weniger das religios und psychologisch
Problematische der Mystik, sondern bieten im wesentlichen ein
auf personliche Erfahrung und auf das Zeugnis des Neuen
Testamentes gestiitztes Bekenntnis zur christlichen Mystik. Als
solches verdienen sie, so will mir trotz mancher Bedenken im
einzelnen scheinen, ernsthafte Beachtung.

Auch Gilgs neuer Aufsatz triagt in manchen Abschnitten
den Stempel eines personlichen Bekenntnisses; er ldsst uns das
eigene Ringen mit der Schwere des Problems lebendig mit-
empfinden. Ich glaube darum auch schwerlich, dass die Ge-
nugtuung der an unserer Kontroverse innerlich Beteiligten tiber
die Anderung, die Gilg in seiner Stellungnahme zu dem Problem
,2Mystik und christliche Frommigkeit® vollzogen hat, in dem
Sinne gilt, dass sie sich etwa auf die dussere Anerkennung
des Rechtes ihrer Meinung bezoge; wir fihren ja doch die
Debatte nicht, damit der eine o ler der andere Recht behilt,



— 149 —

sondern im Sinne einer gemeinsamen Bemiihung um die Wahr-
heit und zur Beseitigung der Schwierigkeiten, die uns auf dem
Wege zu ihr aufstossen. Ich habe nun den Eindruck, dass
diese Schwierigkeiten fiir Gilg gewachsen sind, seitdem er die
kategorische Losung aufgeben musste, die er unserem Problem
urspriinglich (Internat. kirchl. Zeitschrift 1915, Heft 4) gegeben
hat. Zunichst ist ihm die Moglichkeit einer begrifflichen Um-
spannung des Wesens der christlichen Frommigkeit zweifelhaft
geworden; ihr Gehalt lisst doch, so rdumt er ein, eine sehr
viel grossere Mannigfaltigkeit zu, als sich bei ausschliesslicher
Verwendung der synoptischen Quellen vermuten liesse. Ins-
besondere aber gibt Gilg jetzt die Wirksamkeit mystischer
Elemente bei Paulus und im Johannesevangelium zu. — Trotz-
dem aber bleiben seine Bedenken gegen die Mystik als solche
mit fast ungeschwichter Kraft bestehen: er kann meiner Mei-
nung, dass das mystische Erlebnis in gewissem Sinne religios
und konfessionell neutral sei, nicht beipflichten; er glaubt den
Vorwurf aufrecht halten zu missen und beruft sich in dieser
Absicht auf meinen Gewahrsmann G. Mehlis, dass die Mystik
zur Ausloschung des Geschichtlichen, dadurch aber zur Ent-
leerung der christlichen Frommigkeit fiihre; er glaubt endlich,
ohne entgegenstehende Einzelzeugnisse bestreiten zu wollen,
im ganzen das ,positive Schuldbewusstsein“ im Vollsinn der
christlichen Erfahrung bei den Mystikern zu vermissen.

Im folgenden will ich versuchen, diese Bedenken noch-
mals durchzusprechen und dadurch der Klarstellung meiner
eigenen Ansicht zu dienen. — Die von mir behauptete religicse
und konfessionelle Neutralitit der Mystik hat nach den im
letzten Heft unserer Zeitschrift gegebenen Ausfithrungen selbst-
verstdndlich nur den Sinn, den Versuch einer eindeutigen und
einseitigen Festlegung der mystischen Glaubenserkenntnis abzu-
lehnen. Nicht dadurch, dass ich mir bestimmte religiése Vor-
stellungen aneigne, werde ich zum Mystiker, sondern dadurch,
dass ich die Mystik der Religion empfinde oder, was entschei-
dender ist, selbst mystische Erlebnisse habe. Eben daraus er-
klart sich die religionsgeschichtlich so merkwiirdige Verbreitung
der Mystik tiber die verschiedensten Religionen. Sie ist ein
urspriinglich religioses Erlebnis, das immer wieder in der einzelnen
Seele aufquillt und die vorhandene religiose Vorstellungswelt
befruchtet oder auch umgestaltet. Sie ist darum eine Ingredienz



— 150 —

der christlichen wie anderer Religionen; aber sie ist nicht eine
Religion mit besonderen Formen, Kultgebriauchen, Vorstellungen
neben diesen. — Die Mystik wurzelt in ihrem letzten Kern in
einem religiosen Sondererlebnis von sehr verianderlichem Gepriige,
das den normalen Verlauf des Innenlebens, wenn auch vielleicht
nur fiir Augenblicke, unterbricht, fiir Augenblicke allerdings, die
inden Augen des Mystikersihrem Gehalt nach Ewigkeitsbedeutung
gewinnen. Indessen so wenig diese Augenblicke das Zeitleben
des Mystikers beendigen oder aufheben, so wenig braucht die
mystische Erleuchtung das tiberlieferte religiése Bekenntnis anzu-
tasten. Die Mystik kann eben schon wegen der Innerlichkeit der
ihr eigenen Erfahrung sowohl mit den gewohnten Formen der
Lebensfiihrung im allgemeinen zusammengehen, wie auch mit
der geschichtlich iiberlieferten Glaubenserkenntnis. Sie mag
geneigt sein, diese Dinge als etwas zu betrachten, was zu des
Lebens Aussenkreis gehort und in ihm Wert und Bedeutung
hat, zu der mystischen Gnadenerfahrung jedoch ausser Ver-
gleich steht. — Allein ich bin weit entfernt, zu verkennen,
dass diese Toleranz der Mystik nur eine der ihr moglichen
Verbhaltungsweisen zum Ausdruck bringt. — In sehr vielen
Fallen fihrt das mystische Erlebnis eine solche Verinderung
des seelischen Gleichgewichts bei dem Mystiker mit sich, dass
dadurch wie seine Lebensfiihrung im allgemeinen, so auch seine
religiose Vorstellungswelt auf das tiefste beeinflusst und geéin-
dert wird. Die Mystik kann fir den Einzelnen zur Lebens-
und Glaubenskrisis werden. Eine solche Krisis schliesst dann
eine Revision des erreichten Lebensstandes einschliesslich der
religiosen Glaubensvorstellungen in sich, die in ihrer Folge
sich mit der Auspriigung einer neuen eigentiimlichen Gedanken-
welt verbindet. Auf dieser Grundlage bildet sich jene Richtung
des religiosen Empfindens und Denkens aus, die man als my-
stische Weltanschauung zu bezeichnen pflegt. Nur dass diese
Weltanschauung uns keinen fertigen Begriffsschematismus an
die Hand gibt, sondern eine Anweisung, iiber alle Begriffe,
Bilder und Gleichnisse hinauszugehen, um mit dem Schopfer-
grunde alles Seins eins zu werden. Und am Ziele versagt ihr
die Sprache. ,Denn wer Gott gefunden hat, der wird ganz
stille. — So erklidrt es sich, wie mir scheint, dass die Mystik
ohne eigentlich bekenntnisbildende Kraft bleibt. Das Empfinden
fir die Grenzen der religiosen Begriffsbildung und Symbolik



— 1581 —

ist in ihr zu stark, als dass sie sich darin festlegen konnte?).
Sie geht darum ihre eigenen Wege in und neben den geschicht-
lich tberlieferten Religionen und Bekenntnissen; sie benutzt
deren Vorstellungskreis, ja verschmilzt mit ihm oder wandelt
ihn auch um und stosst ihn ab. Aber sie selbst wird zu keiner
Bekenntnisreligion, sondern bleibt neutral, wobei sich, diinkt
mich, die religionsgeschichtliche Erfahrung fiir die bisher nicht
begrenzte Dauer dieser Neutralitit ausgesprochen hat.

Doch vielleicht wird man einen weiteren Grund fiir den
Mangel an bekenntnisbildender Kraft in der Mystik in ihrer
Ungeschichtlichkeit erblicken. Diesem Vorhalt will ich zunéichst
ohne die Einschrinkungen begegnen, die ich ihm in meinen
fritheren Ausfiihrungen entgegengestellt habe. (Heft 1, S. 96.)
— Dagegen mochte ich die Frage aufwerfen: worin liegt fur
die religiose Betrachtung der Unterschied zwischen geschichts-
loser Mystik und geschichtlich begriindeter Offenbarungsreligion?
— Jene, so formuliert die Antwort am schirfsten den Gegen-
satz, sucht unmittelbar ihr Ziel, die Lebensgemeinschaft mit
Gott, zu erreichen, diese bedient sich dazu in weitem Umfang
der Vermittlung. — Die Vermittlung mag in genauerer Um-
grenzung in geschichtlichen Zeugnissen gesucht werden, die
den Niederschlag der gottlichen Offenbarung an die Menschheit
enthalten, sie mag des weiteren in der sakramentalen Organi-
sation der Kirche zu finden sein, die unter der Umkleidung
von Symbolen die lebendige Gegenwart des gottlichen Gnaden-
waltens zur Darstellung bringt. Welcher Vermittlung nun
auch der Glaubige sich bedienen mag, weder ,Wort“ noch
sSakrament“ sind fiir ihn Selbstzweck, sondern Mittel zum
Zweck, Wege zum Ziel. Das Ziel aber ist die Einigung der
Seele mit Gott. Sofern aber dieses Ziel nicht in zeitlicher
Entwicklung erreicht werden kann (denn fir diese entfallt
die Moglichkeit der Vollendung), wird es in geschichtsloser
Transzendenz gesucht werden miissen, d. h. in einem ewigen
Leben, in dem die Seele erfihrt, ,was kein Auge gesehen,
kein Ohr vernommen hat“. Es wire seltsam, wenn um der

1) yWenn wir dem ureigensten Wesen der Mystik nachdenken, so ist
ibre Position das stille Verstummen in der unendlichen Fiille des religiosen
Lebens.“ ,Mystik als Philosophie ist somit stets ein logischer Irrtum, der
mit Vernunftnotwendigkeit entsteht, wenn jene den Versuch macht, ihre
grosse Parodoxie zu erfiillen, dem Unaussprechlichen eine Sprache zu
geben.* G. Mehlis, Formen der Mystik, Logos, 1912, S. 243.



— 152 —

Transzendenz dieses Zieles willen gegen christliche Religion
und Frommigkeit der Vorwurf der Ungeschichtlichkeit erhoben
wiirde. So wenig wir dem beizustimmen vermogen, so wenig
konnen wir von dem Gesichtspunkt einer metaphysischen Be-
trachtung aus iibersehen, dass Geschichte und Symbol auch
fir die Offenbarungsreligionen nur einen relativen Wert be-
sitzen, der an die raumzeitliche Erfahrung gebunden ist. Zer-
fliesst diese, so wird auch jener hinfallig.

Anderseits lasst sich nicht bestreiten, dass die Mystik
ihrem Drang nach Entdusserung alles Endlichen nicht so zu
entsprechen vermag, wie Wunsch und Sehnsucht es fordern.
Die mystische Ekstase ist nur von begrenzter Dauer, ihre
visionaren Erlebnisse entweder der Erinnerung entzogen oder
fur die Wiedergabe auf das unvollkommene Mittel endlicher
Vorstellungen und Begriffe angewiesen. Noch ein weiteres, die
Zielvorstellung, um die sich das mystische Erlebnis konzen-
triert, kann urspriinglich der Geschichte angehort haben; aber
sie hat den zeitgeschichtlichen Rahmen abgestreift und wird
in eine transzendente Welt versetzt, aus der sie nun als hochst-
personliche Kraft in das Gegenwartsbewusstsein des Mystikers
hintiberwirkt. Das eindruckvollste Zeugnis fir eine solche
Wandlung des Geschichtlichen ins Mystische bietet die Christus-
mystik des Apostels Paulus. Das geschichtliche Bild Jesu
spielt in ihr, soweit wir sehen kdénnen, nur eine geringe Rolle;
sein einzigartiger Wert ruht in der Bewadhrung des Gehorsams
gegen Gott bis zum Tode am Kreuze. Wirksamer fiir die
paulinische Frommigkeit ist die in der Auferstehung gegebene
Rechtfertigung und Erhéhung des Herrn durch den himmlischen
Vater. In dieser Verklirung hat Paulus ihn selbst in dem mystisch
visiondren Erlebnis vor Damaskus geschaut. Seitdem ist die
Lebensgemeinschaft mit dem erhohten Herrn fir sein Denken
zu einer Gewdahr fiir die eigene Errettung von der Knecht-
-schaft der Siinde und des Gesetzes, fiir die Freiheit in der
Kindschaft Gottes geworden. Alle religiosen und sittlichen
Giter entfliessen dieser Gemeinschaft, deren lebenspendende
Kraft von Paulus sichtlich mit immer stdrkerer mystischer
Glut empfunden worden ist. ,Christus ist mein Leben und
Sterben mein Gewinn.“ Doch tliber jede personliche Beziehung
hinaus wird Christus fiir Paulus zum Haupt alles Himmlischen
und Irdischen. Gott hat ikn ,hoch itber alle Herrschaft ge-



— 153 —

setzt . .. und tliber alle Namen, die genannt werden, nicht nur
in dieser, sondern auch in der zukiinftigen Welt, und hat alles
unter seine Fisse getan und ihn zum Haupt gegeben iiber
alles der Gemeinde, die da ist sein Leib, die Fiille dessen, der
alles in allen erfillt.* (Ephes. 1, 21 f.) — Wir fragen, ist nicht
auch hier der Rahmen der Geschichte gesprengt und Christus
zum Prinzip einer geistigen und sittlichen Welt erhoben, die
alles weit lberspannt, was wir mit unseren irdischen Augen
schauen, mit unseren Erfahrungsbegriffen bestimmen kénnen?
— Auch diese von der Geschichte ausgegangene Mystik wéichst
itber die Geschichte hinaus, gerade so wie auch die Offenbarungs-
religion uns Gott nicht nur als den Gott der Geschichte offen-
bart, sondern als den ewigen Gott, der vor und ausser aller
Zeit war, ist und sein wird.

Noch bleibt mir iibrig, mit einigen Sitzen die Anstédnde
zu besprechen, die Gilg zu der Frage Mystik und Schuldgefiihl
»im tiefsten Vollsinn der christlichen Erfahrung“ vorbringt.
Er will die Giltigkeit der Zeugnisse, die fiir das Vorhanden-
sein eines solchen Schuidgefiihis bei einzelnen Mystikern spre-
chen, nicht bestreiten, aber er deutet an, dass sich hier vielleicht
eine Inkonsequenz in der Gestaltung des Innenlebens geltend
mache, die zwar individuell ein christliches Empfinden ermog-
liche, in ihrer Konsequenz aber begriinde die Mystik doch wohl
eine Vernichtung des Schuldgefiihls in dem alles {iberragenden
Verlangen, mit dem Absoluten eins zu werden und auf dem
Wege dahin alle Endlichkeitsschranken niederzureissen. —
Dem gegeniiber sehe ich mich veranlasst, noch einmal meine
Behauptung zu wiederholen, dass die Mystik kein geschlossenes
Begriffssystem, kein religioses Bekenntnis ist, sondern, wenn
man will, voll gliicklicher Inkonsequenzen steckt. Diese er-
kldaren sich aus der Vieldeutigkeit des mystischen Erlebnisses,
das doch fiir alle religiose Mystik grundlegend ist, wenn anders
sie auf wirklicher innerer Erfahrung beruht und nicht dusser-
lich aus Begriffen konstruiert ist. — Ich bestreite also, dass
sich das Erlebnis in kongruenten und in sich gleichartigen Be-
griffen ausdriicken ldsst. Der Logiker vergewaltigt die Erfahrung,
wenn er auf diesem Gebiete den Text, den der Psychologe vor-
findet, revidieren will. Das mystische Erleben ist eben, und zwar
nicht infolge von Inkonsequenzen im Ausdruck, sondern tat-
séchlich viel reicher als die Theorie Gilgs zulédsst; diese ist fiir die

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1516. 11



— 1564 —

Fille, auf denen nach seinen Worten ,starke Verdachtsmomente*
lasten, zurecht gemacht und wird darum den iibrigen nicht
gerecht. Sie muss sie ausschalten, indem sie dabei letzten
Endes dem Mystiker ein Missverstdndnis seines eigenen Erlebens
unterschiebt. —— Demgegeniiber besitzt, glaube ich, meine Er-
klarung den Vorzug, alle Falle verstindlich zu machen.
Doch ausserdem gebe ich zu bedenken, ob nicht auch fir
die christliche Erkenntnis ein sittlich-religioser Zustand sehr
wohl denkbar ist, wo das Schuldgefihl, das nach Gilgs Dar-
legung unabloslich mit der christlichen Frommigkeit verbunden
sein soll, getilgt erscheint. Gewiss nicht fiir das zeitliche Be-
wusstsein, das durch eine Entwicklung gepridgt wird, in der
immer wieder das Streben nach Wahrheit durch den Irrtum,
das Streben nach dem sittlich Guten durch die Stinde getriibt
wird. Aber das Ziel dieser Entwicklung ist doch der ewige
Zustand der Vollendung, in dem fiir die Seele Gott ,alles in
allem“ geworden ist. In ihm ist mit den Hemmnissen, die der
Einigung mit Gott entgegenstehen, auch das Schuldgefiihl ver-
sunken, sowie Dante, nachdem er die Stufen der Entsiihnung
im Purgatorium durchschritten und im Wiedersehen mit Bea-
trice noch einmal das Vollgefiihl der Schuld seines Lebens
durchkostet hat, im Lethestrom die Erinnerung seiner Siinden
voen sich abspiilt und nun ,rein und bereit ist zum Aufstieg
nach den Sternen“ (Purg. 33, 145). Vielleicht dass auch das
Erlebnis des Mystikers auf einen gleichartigen Zustand zielt
und in einem Augenblick seligen Vergessens die Ewigkeit vor-
ausnimmt, und dass seine deutende Erkenntnis nun weiter geht
und eine iberschwéngliche Lehre verkiindet, deren Geltung
unsere armselige Gebrechlichkeit nicht zuldsst. Wohl ist uns
die Freiheit der Kinder Gottes zugesprochen; aber ihr voller
Besitz steht, wenigstens fiir dieses irdische Leben, ausser dem
Bereich des Moglichen. Aber darin liegt gerade die Kiithnheit
des mystischen Glaubens, dass er auch das sichtlich Unmog-
liche fiir wahr nimmt. — Und letzthin gilt, wie von allen Ver-
heissungen, die den Zustand der ewigen Vollendung der mensch-
lichen Natur im Auge haben, so auch vom Schuldgefiihl und
seiner Uberwindung das Wort: ,Bei den Menschen ist es unmog-
lich, bei Gott aber sind alle Dinge moglich.“ ‘
. Bonn. \ Rudolf KEUSSEN,




	Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik : ein Beitrag zum Verständnis der Mystik überhaupt

